
 
 
 

 

 
1 
 

This article is an Open Access     
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0  

 
 

 
Penguatan Kemitraan Lintas Iman Muslim dan Bahai melalui Bincang Diskursus 

Keragaman  
 

Muhammad Ansor1*, Laila Sari Masyhur2, Bambang Hermanto3, Mhmd. Habibi4 
1-4Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia 

*Corresponding Email: ansor@uin-suska.ac.id  
Informasi Artikel: 
Diterima: 13-11-2024 
Disetujui: 21-11-2024 
Diterbitkan: 28-11-2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstrak 
Tulisan ini membahas pelaksanaan kegiatan penguatan kemitraan lintas iman 
antara muslim dan pemeluk Bahai di Riau melalui penyelenggaraan Bincang 
Diskursus Keragaman (BIDUK) oleh ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 
Kegiatan ini berargumen bahwa kemitraan lintas iman dalam menyelesaikan 
persoalan relasi agama dapat dilakukan tidak hanya melalui pendekatan formal 
yang difasilitasi negara, tetapi juga melalui perjumpaan baik informal maupun 
formal masing-masing komunitas dan kesediaan mendiskusikan isu-isu terkait 
dengan relasi agama termasuk tema-tema yang sensitif. Sehubungan dengan hal 
tersebut, ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau memfasilitasi diskusi berkala yang 
dikemas melalui program BIDUK yang membahas isu-isu tata-kelola keragaman di 
Indonesia. Diskusi BIDUK diselenggarakan sebagai upaya memperkuat 
kesepahaman antara pemeluk Bahai dan Muslim Riau dalam menyikapi isu terkait 
dengan relasi agama kedua komunitas. Pada akhirnya, diskusi berkontribusi 
BIDUK membuka cakrawala anggota masing-masing komunitas bahwa perbedaan 
keyakinan keagamaan sama sekali tidak menghalangi kemitraan antara Muslim 
dan pemeluk Bahai di Riau dalam penyelesaian isu-isu kebangsaan terkait dengan 
relasi agama di Indonesia. 
Kata Kunci: Kemitraan Lintas Iman, Muslim, Bahai, Riau 
 

Abstract 
This article discusses the implementation of interfaith partnership strengthening 
activities between Muslims and Baha'is in Riau through the organization of the 
Diversity Discourse Chat (BIDUK) by ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau. This 
activity argues that interfaith partnerships in resolving religious relationship 
issues can be conducted not only through formal approaches facilitated by the 
state but also through both informal and formal encounters of each community 
and the willingness to discuss problems related to religious relationships, 
including sensitive topics. In this regard, ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau 
facilitates periodic discussions packaged through the BIDUK program, which 
addresses issues of diversity governance in Indonesia. The BIDUK discussion was 
held as an effort to strengthen mutual understanding between Bahá'ís and 
Muslims in Riau in addressing issues related to the religious relations of both 
communities. In the end, the BIDUK discussion contributed to broadening the 
horizons of each community's members, showing that differences in religious 
beliefs do not hinder the partnership between Muslims and Bahá'ís in Riau in 
addressing national issues related to religious relations in Indonesia. 
Keywords: Interfaith patnership, Muslim, Bahai, Riau 

Cara Mengutip: Ansor, M., Masyhur, L. S., Hermanto, B., Habibi, M., (2024). Penguatan Kemitraan Lintas 
Iman Muslim dan Bahai melalui Kegiatan Bincang Diskursus Keragaman. Asskruie: Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat. Hlm, 46-56 . Vol. 2, No. 1, 2024. doi: https://doi.org/ak.v2i1.3578 

 

Pendahuluan  

Tulisan ini membahas strategi penguatan kemitraan lintas iman antara pemeluk Bahai dan 

Muslim di Riau melalui penyelenggaraan kegiatan Bincang Diskursus Keragamaan (BIDUK) oleh 

mailto:ansor@uin-suska.ac.id


          2 

 

Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Kegiatan ini 

bertolak pandangan Sumanto al-Qurtubi (Qurtuby, 2013) dan sarjana lainnya bahwa penyelesaian 

persoalan kebangsaan yang terkait dengan kesalah-pahaman atau pun konflik antar umat agama 

seharusnya tidak hanya didekati dengan pendekatan struktural yang dilakukan negara (Okai & 

Takahashi, 2023; Sukamto & Pramono, 2020; Wangila, 2012), tetapi juga melalui komunikasi intens 

baik yang diselenggarakan secara formal maupun informal dengan melibatkan umat lintas agama 

(Ansor, 2014). Komunikasi intens perlu dibangun sejak dini melalui perjumpaan dan perbincangan 

terhadap pelbagai isu yang melibatkan beragam komunitas keagamaan sehingga ketika konflik sosial 

terjadi pada komunitas lebih luas, segmen sosial ini dapat ambil bagian dalam resolusi konflik (Ansor 

& Amri, 2020).  

Bahai merupakan komunitas minoritas secara statistik, meski istilah ini diakui cukup 

problematis untuk digunakan dalam menjelaskan eksistensi Bahai di Riau (Zabihi-Moghaddam, 

2016). Agama Bahai muncul di Timur Tengah pada abad ke 18 masehi (Humes & Clark, 2000; Pink, 

2005; Were, 2007) dan berkembang ke Indonesia mulai awal abad ke 20 masehi (Wawancara dengan 

Suparni 2024). Penulis belum menemukan data akurat populasi Bahai di Riau. Populasi komunitas 

ini setidaknya yang berdomisili berkisar tidak lebih dari 50 kepala keluarga. Angka ini merupakan 

perkiraan penulis berdasarkan observasi penulis atas kegiatan-kegiatan keagamaan yang 

diselenggarakan komunitas Bahai di Pekanbaru. Ini artinya, mereka minoritas secara jumlah. Namun, 

berdasarkan amatan penulis, meskipun minoritas, komunitas Bahai di Riau tergolong relatif berdaya 

secara ekonomi. Kami bertemu dengan sebagian besar anggota komunitas Bahai yang dapat 

dikategoritan sebagai kelas menengah ke atas. Bagaimana pun, keadaan mereka sebagai minoritas, 

seringkali menghadapi persoalan terkait dengan pengakuan negara terhadap eksistensi Bahai di 

Indonesia. Bertolak dari konteks tersebut, kegiatan pengabdian ini bermaksud mengeksplorasi 

persoalan Bahai di Riau selaku pemeluk agama minoritas statistikal sekaligus upaya membangun 

kemitraan strategis untuk memperkuat tata kelola keberragamaan dan kebebasan beragama.  

Kegiatan ini bertujuan meningkatkan intensitas relasi dan kesepahaman antara Muslim dan 

Bahai melalui eksplorasi pandangan, pengalaman, dan persoalan keagamaan yang mereka hadapi 

sebagai minoritas. BIDUK merupakan diskusi berkala yang difasilitasi oleh ISAIS UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau. ISAIS merupakan pusat lembaga kajian Islam Asia Tenggara yang bergerak dalam bidang 

kajian, penelitian, dan publikasi pemikiran, politik, sosial, dan sejarah Islam Asia Tenggara. Tata 

kelola keragaman merupakan salah satu isu strategis yang menjadi perhatian ISAIS yang antara 

diartikulasikan melalui deskusi serial bertema BIDUK. Keberadaan komunitas Bahai di Riau serta 

persoalan yang dihadapi menjadi perhatian ISAIS terkait tata kelola keragaman di Indonesia. Sejalan 

dengan itu, kegiatan BIDUK memfokuskan pada eksplorasi persoalan-persoalan yang dihadapi 

komunitas Bahai di Riau dan ikhtiar untuk membangun kemitraan dalam mengatasi perbagai 

persoalan yang terkait dengan relasi agama.  

Artikel ini berfokus pada kegiatan BIDUK yang mengangkat tema tentang “Menjadi Bahai di 



          3 

 

Indonesia: Mendengarkan Pengalaman dan Diskursus Tata kelola Keragaman”. Diskusi ini pada 

dasarnya merupakan salah satu kegiatan dari serangkaian silaturahmi dan diskusi yang difasilitasi 

ISAIS. BIDUK merupakan pertemuan formal dengan mengundang komunitas Bahari Riau untuk 

membicarakan persoalan-persoalan relasi agama dengan mengundang publik muslim relatif umum. 

Sebelumnya, kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan antara ISAIS dan Komunitas Bahai Riau berupa 

pertemuan informal terbatas yang dilakukan secara berkala. Kemitraan antara ISAIS dan komunitas 

Bahai masih terus berlangsung paksa kegiatan BIDUK. Berbagai kegiatan diselenggarakan secara 

bersama-sama. Artikel ini pada dasarnya merupakan dokumentasi, refleksi akademis sekaligus 

evaluasi atas pelaksanaan kegiatan BIDUK. 

 

Metode Pelaksanaan  

Pengabdian dilakukan melalui pendekatan pendekatan ABCD (Asset-Based Community 

Development). Pendekatan ABCD merupakan salah satu paradigma dalam pengabdian masyarakat 

yang saat ini sedang dikembangkan di lingkungan perguruaan tinggi keagamaan Islam 

kementerian agama (Afandi et al., 2022; Andyarini et al., 2020; Salahuddin et al., 2015). Prinsip 

pendekatan ABCD adalah bahwa penguatan komunitas dengan bertolak dari energi yang dimiliki 

dari dalam komunitas bersangkutan. Pengabdian berbasis ABCD bertolak dari konteks 

pemahaman dan internalisasi aset, potensi, kekuatan, dan pendayagunaannya secara mandiri dan 

maksimal (Afandi et al., 2022; Ansor & Masyhur, 2023). Lain kata, karasteristik pelaksanaan 

pengabdian masyarakat yang dilakukan dengan pendekatan ABCD adalah proses pendampingan 

yang dilakukan dengan potensi dari dalam dan mengembangkan energi yang dimiliki memjadi 

kekuatan yang bersifat kolektif untuk mencapai tujuan bersama (Andriyani & Jarnawi, 2019; 

Masyhur et al., 2023; Salahuddin et al., 2015). 

Pada pengabdian yang berbasis aset (Kretzmann & McKnight, 1993; Rhofita, 2019), tim 

pengabdi dan masyarakat subyek dampingan secara bersama-sama menggali dan menemukan 

persoalan yang dihadapi, menetapkan prioritas utama sebagai program pemberdayaan, dan dalam 

pelaksanaannya selalu mempertimbangkan aset yang dimiliki komunitas sebagai basis energi 

dalam melakukan pemberdayaan. Dalam konteks ini, ISAIS bersama-sama dengan komunitas Bahai 

Riau secara bersama-sama menemu-kenali persoalan yang dihadapi bersama terkait dengan isu 

relasi agama. Lalu, penggalian persoalan diarahkan untuk memperdalama eksplorasi dari sudut 

padangan komunitas Bahai sebagai minoritas di Riau. Dari sini, secara bersama-sama ISAIS dan 

Komunitas Bahai menentukan kegiatan strategis untuk menyikapi persoalan yang dihadapi.  Paska 

penetapan kegiatan, maka fokus selanjutnya adalah menggali aset yang dimiliki komunitas dalam 

menyikapi persoalan subyek dampingan.   

BIDUK diselenggarakan pada 25 Juli 2024 sebagai kegiatan yang bertujuan ISAIS untuk 

meresponi isu tata kelola keragaman di Indonesia dari sudut pandangan Komunitas Bahai Riau. 



          4 

 

Melalui BIDUK, komunitas Bahai difasilitasi mengeksplorasi padangan keagamaannya pada audien 

yang merupakan komutas muslim, menyampaikan pandangan-pandangan keagamaannya, serta 

mengungkapkan pelbagai persoalan yang mereka hadapi terkait posisinya sebagai komunitas 

minoritas di Indonesia. Eksplorasi pelbagai persoalan ini didiskusikan dalam forum untuk 

mengidentifikasi akar masalahnya terutama dari perspektif tata kelola keragaman di Indonesia, 

dan secara khusus di Riau. Berdasarkan data ini, kami kemudian merumuskan upaya bersama yang 

sifatnya merupakan kemistaan Komunitas Bahai Riau dan ISAIS dalam meresponi pelbagai isu 

terkait dengan tata kelola keragaman.  

Diskusi formal BUDUK ini bukan satu-satunya kegiatan ISAIS terkait dengan kemitraan 

dengan komunitas Bahai Riau. BIDUK hanyalah salah satu kegiatan yang dilakukan dalam 

pertemuan formal. Selain itu, ISAIS dan Komunitas Bahai di Riau secara berkala melakukan 

pertemuan dan diskusi informasi untuk membangun kesepahaman satu sama lain, dan merancang 

upaya bersama terkait kemitraan dalam penguatan tata kelola keragaman di Riau. Pertemuan 

informal dua komunitas ini yang dilakukan sebelum pelaksaanaan Biduk #01 tersebut dilakukan 

sebanyak enam kali. Pertemuan ini mendiskusikan pelbagai topik termasuk menggali perjalanan 

dan eksistensi komunitas Bahai di Riau. Emat sesi dari enam pertemuan tersebut merupakan 

pengenalan dan observasi partisipatori ISAIS termasuk terhadap kajian keagamaan rutin yang 

dilakukan komunitas Bahai di Riau.  

Rangkaian kegiatan tersebut juga pada dasarnya merupakan bagian dari pengabdian ini. 

Pertemuan informal merupakan bagian dari upaya tim pengabdi dan komunitas Bahai untuk saling 

memahami dan bertukar pemikiran dan pengalaman masing-masing. Adapu  pertemuan formal 

melalui BIDUK diselenggarakan sebagai setrategi menggali dan mengeksplorasi persoalan yang 

dihadapi dengan melibatkan audien lebih luas. Pertemuan informan dan forum BIDUK #01 

tersebut kemudian menjadi landasan bagi ISAIS dan Komunitas Bahai Riau dalam memperkuat 

kemitraan sebagain bagian dari strategi pengelolaan keragaman.   

 

Hasil dan Pembahasan  

Diskusi BIDUK dihadiri oleh Manoocher Tahmasebian, Suparni, Aulia sebagai pembicara 

utama dari Bahai, serta Bambang Hermanto dari ISAIS, Muhammad Ansor selaku peneliti, serta Laila 

Sari Masyhur sebagai fasilitator. Peserta diskusi adalah dosen, mahasiswa, anggota organisasi 

keagamaan berbasis Islam, peneliti yang berbasis di Pekanbaru, Riau. Kegiatan diselenggarakan pada 

sebuah kafe di wilayah Panam. Manoocher merupakan anggota komunitas Bahai yang tergolong 

generasi awal datang ke Indonesia. Dia datan dari Iran ke Indonesia pada masa awal kemerdekaan, 

dan di tugaskan sebagai dokter pada beberapa rumah sakit di Riau. Saat ini, Manoocher sudah 

memasuki usia pensiun, meskipun yang bersangkutan masih mempraktikkan keterampilannya 

sebagai dokter pada rumah sakit di Brastagi, kota tempat tinggalnya sekarang. Kami beberapa kali 



          5 

 

bertemu dangan Manoocher bersama anggota komunitas Bahai yang lain sebelum kegiatan ini 

dilakukan. Pertemuan dilakukan untuk berdiskusi secara informal sejarah kehadiran Bahai di Indosia, 

dan terutama Riau, sistem ajaran dan kendala yang mereka hadapi sebagai warga negara dalam 

mencatatkan identitas keagamaan dalam institusi catatan sipil di Indonesia. 

Suparni merupakan pimpinan Bahai Riau. Suparni sebelumnya adalah pegawai salah satu 

perusahaan perminyakan yang beroperasi di Riau. Sebelumnya dia berasal dari Jawa dan ditugaskan 

untuk bekerja di perusahaan perminyakan multinasional yang berbasis di Riau hingga masa pensiun. 

Saat ini Suparni termasuk salah satu figur penting dalam jajaran pimpinan komunitas Bahai di Riau, 

dan barangkali di Indonesia secara umum. Selama periode kegiatan pengabdian ini, kami 

menyaksikan Suparni cukup aktif memfasilitasi kegiatan pertemuan yang melibatkan internal 

komunitas Bahai, maupun pertemuan yang melubatkan komunitas lain yang bersifat lintas iman. 

Pada komunitas Bahai sendiri, anggota keluarga Suparni juga terlihat cukup aktif terlibat dalam 

aktivitas publik. Aulia merupakan salah satunya. Aulia adalah anak Suparni yang memiliki bakat 

sebagai pemimpin Bahai di masa depan. Kemampuannya dalam menjelaskan sistem ajaran Bahai 

menjadikannya aktif terlihat dalam diskusi yang melibatkan pelbagai segmen komunitas. Aulia 

memiliki kemampuan retorika yang baik dalam menyampaikan pandangan-pandangan dan sistem 

ajaran komunitas Bahai. Kami beberapa kami menyaksikan Aulia mewakili Bahai dalam perbagai 

kegiatan yang diselenggarakan di Pekanbaru.  

Sebelum BIDUK terdapat beberapa pertemuan informal yang diselenggarakan ISAIS dengan 

komunitas Bahai Riau. Pertemuan pertama diselenggarakan di rumah tropis. Hadir dalam pertemuan 

tersebut sekitar 12 orang dimana empat diantaranya merupakan anggota komuitas Bahai. Pada 

pertemuan ini, ISAIS dan komunitas Bahai Riau berdiskusi konsep utama dalam sistem ajaran 

masing-masing dan mendialogkan beberapa isu tertentu. Tim Pengabdi ISAIS juga mengekplorasi 

pengalaman Bahai sebagai pemeluk agama minoritas dan sejarahnya hingga berkembang di Indonesia. 

Selain itu, pada kesempatan tersebut juga dibicarakan pengalaman Bahai dalam mendapatkan hak-

hak kewargaan sebagai minoritas di Indonesia. Pada pertemuan ini komunitas Bahai juga 

menyampaikan bahwa mereka mengelola kegiatan rutin keruhanian yang bisa juga dihadiri oleh 

ISAIS untuk melihat aktifitas keagamaan relatif lebih terperinci dalam memahami sistem ajaran 

agama Bahai dan pengajarannya pada anggota komunitas.  

Pertemuan kedua merupakan  tindak lanjut dari pertemuan yang pertama. Pertemuan kedua 

diiarahkan sebagai bentuk observasi dan pemetaan isu secara partisipatoris untuk memahami lebih 

mendalam terhadap eksistensi komunitas Bahai di Riau dan problematika sosial yang dihadapi dalam 

mendapatkan hak-hak kewargaan sebagai pemeluk agama yang minoritas secara statistik. Selain itu, 

kegiatan dilakukan untuk menggali potensi sosial (social capital) yang dimiliki komunitas Bahai di 

Riau serta bagaimana potensi tersebut dapat digunakan sebagai bagian dari upaya memecahkan 

problematikas sosial yang dihadapi (Jalil et al., 2021; Nirzalin & Febriandi, 2020; Padilla-Melendez & 



          6 

 

Ciruela-Lorenzo, 2018). Pertemuan kedua ini juga dilakukan dengan menghadiri kegiatan internal 

komunitas Bahai Riau, yakni melalui kurus ruhi institut.  

Ruhi Insitute merupakan salah satu media transmisi ajaran keagamaan dalam komunitas 

Bahai yang paling banyak dipraktikkan. Kegiatan yang dilakukan berupa aktivitas pendalaman 

pemahaman sistem ajaran Bahai yang dilakukan secara bersama-sama, berjenjang dan mengacu pada 

sistem kurikulum yang telah ditetapkan oleh pimpinan Bahai di tingkat internasional. Berdasarkan 

website resmi Bahai kami terinformasikan bahwa Ruhi Institute merupakan kegiatan yang bertujuan 

untuk membangkitkan pengalaman belajar transformatif melalui pendekatan yang berpusat pada 

pembelajar, berdasarkan pengalaman, dan kolaboratif yang difasilitasi oleh seorang tutor daripada 

seorang instruktur, guru, atau seorang ahli (LEE, 2012). Praktik transformatif dalam pembelajaran 

tersebut terlihat darinpola kursus yang berorientasi pada afeksi atau perubahan tindakan indivisu ke 

arah yang menjadi sasaran. Akademisi telah mengidentifikasi praktik tersebut sebagai contoh 

praksiologi (Affolter, 2007). Kami mengamati bahwa peran tutor dalam kursus ruhi institut tidak 

sebagai pemimpin atau guru yang memiliki otoritas pengetahuan sementara peserta lainnnhya 

menerima transfer pengetahuan tersebut. Ruhi memang merestrukturisasi norma-norma sosial, 

peran, dan tujuan pendidikan sebagai upaya untuk merevisi citra dan sistem pendidikan masyarakat 

sebagai bagian dari desain sistem pembelajaran dan pengembangan manusia baru yang sesuai dengan 

pandangan dunia global yang muncul. Kursus-kursus tersebut dirancang untuk dijalankan dengan 

kelompok pembelajar yang berkembang secara organik, menggunakan "refleksi kritis, pemikiran 

interaktif, aktivitas yang dirancang untuk mengubah teori menjadi tindakan praktis".  

Kami mengamati bahwa peran tutor dalam kegiatan ruhi institut adalah memfasilitasi kursus 

harus merefleksikan motivasi mereka dan didorong untuk menjalankan peran mereka sebagai pelayan 

yang berbudi luhur. Bimbingan belajar bukanlah posisi otoritas tetapi layanan kepada masyarakat - 

faktor eksplisit dalam pelatihan tutor, yang berusaha untuk menumbuhkan "perilaku yang baik" 

untuk berfungsi sebagai "teman yang mengajar teman". Kursus "menerapkan konsep 'menjadi dan 

melakukan' dan menggabungkan 'tindakan dan refleksi' sebagai strategi pembelajaran utama."  

Materi yang disiapkan oleh Ruhi Institute berfokus pada tulisan-tulisan Baha'i dengan 

membantu peserta memahami teks-teks tersebut pada tiga tingkat yang berbeda. Tingkat pertama 

adalah pemahaman dasar—memahami makna kata-kata dan kalimat. Tingkat kedua berkaitan 

dengan penerapan teks-teks tersebut pada berbagai situasi dunia nyata. Terakhir, tingkat ketiga 

membahas implikasi dari berbagai kutipan pada aspek-aspek lain dari kepercayaan dan tindakan 

Baha'i. Tim peneliti berpartisipasi dalam kegitan ruhi institute yang dikelola komunitas Bahai Riau 

dalam beberapa kali pertemuan. Akan tetapi keseluruhan pertemuan yang diikuti hanya melibatkan 

pembelajaran pada tingkatan pertama. Berdasarkan refleksi kami atas kegiatan Ruhi Institute, kami 

mendapati bahwa modal sosial komunitas Bahai dalam membangun sistem pembelajaran yang 

egaliter cukup kuat. Ikatan sosial diinternal komunitas terjalin secara kuat dimana hal tersebut 

antara lain terbangun melalui sitem pembelaran keagamaannya.  



          7 

 

Diantara sela waktu beberapa kali mengikuti  kegiatan Ruhi Insitute yang diselenggarakan 

komunitas Bahai, ISAIS secara aktif berdiskusi dengan komunitas Bahai Riau tidak hanya sosial 

sistem ajaran dinamika internal, melainkan juga persoalan-persoalan yang mereka hadap sebagai 

komunitas minoritas. Kami diinformasikan bahwa tingkat rekognisi negara Indonesia terhadap 

komunitas Bahai relatif berbeda antara kondisi di satu tempat dengan tempat lainnya. Dalam soal 

pencataan identitas keagamaan pada dokumen kependudukan, terdapat kesenjangan antara satu 

daerah dengan daerah lain. Anggota komunitas Bahai di Riau sendiri memiliki pengalaman yang 

berbeda antara satu orang dengan orang lainnya dalam pengurusan dokumen kependukan. Bagimana 

pun kami mendapatkan kesegaraman informan dari mintra diskusi kami bahwa anggota komunitas 

Bahai yang berhasil mendapatkan “rekognisi” identitas pada dokumen kependudukan, disebutkan 

sebagai pemeluk Kepercayaan Kepada Tuhan Yang Maha Esa. Bukan sebagai pemeluk agama Bahai. 

Ini artinya upaya kementerian agama pada masa Lukman hakim Saefuddin untuk mengakui 

eksistensi Bahai di Indonesia sebagai sebuah agama belum sepenuhnya termanisfestasikan dalam 

administrasi kependudukan.  

 

 

Gambar 1. Dokumentasi kegiatan BIDUK  berjudul Menjadi Bahai di Indonesia 

Untuk itu, berdasarkan pengamatan kami atas praktik sosial komunitas Bahai di Riau, kami 

melihat ada beragam strategi komunitas Bahami dalam mendapatkan dokumentasi atas penikahan 

yang diakui. Salah satu pasangan yang melakukan pernikahan beda agama mencatatkan pernikahan 

berdasarkan sistem agama salah satu pasangannya yang merupakan salah satu agama resmi negara, 

yakni Katolik. Sementara itu mereka juga menyelenggarakan prosesi pernikahan dalam sistem Bahai 

mengingat pasangan tersebut secara substansi tidak berkonversi agama saat melangsungkan 

pernikahan.Strategi ini dinilai cukup efektif bagi komunitas Bahai dalam mendapatkan dokumen atas 

pernikahan yang dilakukan. Kondisi demikian ini dimungkinkan mengingat pandangan doktrinal 



          8 

 

komunitas Bahai sendiri tidak menentang praktik penikahan yang dilakukan pasangan yang 

berlatara-belakang keagamaan berbeda.   

Berbagai persoalan yang diinformasikan kepada kami maupun pengamatan langsung yang 

dilakukan mengantarkan kami pada rencana bersama untuk mendorong komunitas Bahai Riau 

melakukan komunikasi dengan segmen sosial yang relatif lebih luas, terutama pada komunitas 

muslim di Riau. Hal ini sebagai bagian upaya agar masyarakat lebih lebuh mengetahui keberadaan 

komunitas Bahai di Riau. Selama ini keberadaan komunitas Bahai tidak cukup diketahu. Banyak 

orang yang kami kenal mengatakan bahwa mereka sebelum ini tidak mengetahui keberadaan 

komunitas Bahai du Riau. Karena itu, Biduk merupakan salah satu forum yang diselenggarakan untuk 

memfasilitasi komunitas Bahai di Riau mengungkapkan identitas keagamaan pada komunitas 

keagamaan yang lebih luas.  

BIDUK merupakan kegiatan yang difasilitasi ISAIS UIN Suska Riau sebagai media untuk 

mendiskusikan pelbagai isu terkait dengan tata kelola keragaman di Indonesia atau pelbagai wilayah 

lain di Asia Tenggara. Bagi ISAIS, isu tata kelola keragama merupupakan indikator penting untuk 

melihat bagaimana pencapaian kinerga demoikrasi di Indonesia sebagai negara muslim. Sebagai 

bagian dari lembaga kajian yang bernaung di UIN Sultan Syarif Kasim Riau, penyelenggaraan 

kegiatan yang berfokus pada tata kelola keragaman ini menempati arti penting untuk memperkuat 

kontribusi universitas ini dalam penguaran moderasi beragama dan tata kelola keragaman. Persoalan 

ini tata kelola keragaman sesungguhnya telah mendapat perhatian kampus melalui kegiatan kegiatan 

yang berpayung pada rubrik moderasi beragama. Bahkan UIN Sultan Syarif Kasim Riau juga memiliki 

lembaga rumah moderasi beragama. Namun demian, ISAIS berfokus untuk memperkuat citra 

inklusifitas beragam tersebut melalui aksi substitusi, yakni isu-isu yang selama ini belum menjadi 

area ‘garapan’ rumah moderasi beragama. Berbeda dengan penekanan rumah moderasi beragama yang 

lebih ditekankan pada dimensi moderasi dan kerukuman beragama (Fadil et al., 2024; Rahman et al., 

2022; Sumarto, 2021), ISAIS berfokus pada agenda penguatan kebebasan beragama.   

BIDUK menghadirkan tiga narsumber Bahai yakni Manoocher, Suparni, dan Aulia untuk 

menyampaikan pandangan doktrinal agama tersebut. Adapun segmen komunitas muslim yang hadir 

adalah akademisi UIN Sultan Syarif Kaism Riau, Mahasiswa, masyarakat termasuk beberapa orang 

anggota komunitas  Ahmadiyah. Proses pemaparan Manoocher dan Suparni berfokus pada sejarah 

dan dinamika hadiran Bahai di Riau dan berbagai wilayah di Indonesia. Aulia menyampaikan 

pandangan Bahai terhadap terkait dengan isu-isu kontemporer dan relasi antara komunitas sosial 

serta kontribusinya dalam pembangunan peradaban di dunia. Diskusi yang berlangsung hampir tiga 

jam tersebut mengungkap banyak hal terkait dengan pengalaman Bahai di Riau. Mereka tidak hanya 

menjelaskan sistem ajaran komunitas, tetapi juga membagikan pengalaman mereka sebagai minoritas 

di Indonesia.  

Audien cukup antusian mengajukan pertanyaan terkait bagaimana sistem ajaran komunitas 

Bahai. Mereka juga mengajukan pandangan-pandangan sebagai bentuk kontribusi pemikiran dalam 



          9 

 

penguatan tata kelola keragaman di Indonesia. Kehadiran komunitas Ahmadiyah Riau dalam diskusi 

ini mempertajam penggalian isu-isu terkait dengan bagaimana tata kelola komunkitas agama 

minoritas di Indonesia. Ahmadiyah merupakan komunitas keagamaan di internal Islam yang paling 

sering mendapatkan persekusi (Buehler, 2023; Burhani, 2020; Formichi, 2015; Ropi, 2010). 

Eksistensinya ditolak sebagian muslim di Indonesia. Ahmadiyah dianggap sebagai komunitas 

sempalan yang lebih layak berada di luar Islam (Burhani, 2013, 2015; Sevea, 2009). Sementara itu, 

Ahmadiyah sendiri menyatakan diri sebagai bagian dari Islam. Praktik keberislaman mereka tidak 

berbeda dengan muslim lainnya. Perbedaannya terletak pada figur pembaharu ajaran. Karena itu, 

Ahmadiyah di Indonesia menolak keras anggapan baha mereka bukan merupakan bagian dari Islam. 

Pengalaman interaksi sosial antara Ahmadiyah dengan komunitas muslim lainnya di Indonesia yang 

dibagikan dalam diskusi ini oleh Pak Muslim selaku pimpinan Ahmadiyah Riau cukup 

menghangatkan diskusi. Forum ini menjadi medium pertukaran pengalaman antar komunitas dalam 

mengatasi persoalan yang dihadapi sekaligus berbagi strategi dalam memperkuat gagasan pentingnya 

merawat keragaman di Indonesia. Bagi ISAIS sendiri, diskusi ini menjadi masukan yang sangat 

berarti sekaligus memperkuat kemitraaan dalam pengelolaan tata kelola keragaman di Indonesia.  

Diskusi BIDUK berkontribusi memfasilitasi perjumpaan Bahai denagn komunitas yang lebih 

luas. Kehadiran komunitas Ahmadiyah dalam diskusi ini turut memperluas jejaring sosial komunitas 

sekaligus mitra dalam berbagi pengalaman sebagi komunitas minoritas di Pekanbaru. Untuk sekedar 

informasi, Bahai dan Ahmadiyah memiliki kemiripan satu sama lain terutrama dalam hal statusnya 

sebagai komunitas minoritas di Indonesia. Bagi Ahmadiyah dan Bahai sendiri, kegiatan ini membuka 

ruang komunikasi dua komunitas untuk saling bersinergi dalam kegiatan lintas agama. Setelah 

kegiatan BIDUK kami menyaksikan beberapa kegiatan atau pertemuan terkait isu kebebasan 

beragama atau tata kelola keragaman di Riau yang difasilitasi salah satu komunitas ini (Bahai) 

kemudian pesertanya mengundang komunitas yang lain (ISAIS). Selain itu, bagi peserta lain, 

perjumpaan antara komunitas lintas iman ini kemudian berlanjut pada kerjasama dan kemitraan 

pada berbagai aspek lainnya. Kami juga mendapati bahwa beberapa mahasiswa peserta BIDUK aktif 

menjalin kerjasama dan kemitraan dengan komunitas Bahai. Beberapa peserta lainnya mengaku 

tercerahkan dengan penyelenggaraan diksui BIDUK yang difaslititasi ISAIS terutama karena fokus 

lembaga kajian ini yang melibatkan komunitas yang selama ini tidak diketahui, termasuk komunitas 

Bahai di Riau. Sejalan dengan temuan sejumlah sarjana kemitraan antar komunitas masyarakat sipil 

memiliki peranan penting dalam memperkuat kerja sama antara komunitas keagamaan yang berbeda 

(Ansor, 2024; Burhani, 2014; Makin, 2016; Qurtuby, 2015; Zulkarnaini et al., 2022).  

 

Kesimpulan  

Paparan di atas membahas perjumpaan dan dialog lintas iman dari beragam komunitas 

berkontribusi memperkuat pemahaman antara pelbagai kelompok dengan lkatar belakang 

keagamaan yang berbeda. BIDUK yang selenggarakan ISAIS merupakan upaya falitiasi perjumpaan 



          10 

 

lintas iman di Riau. Tulisan ini memperlihatkan bahwa upaya kecil tersebut berdampak positif dalam 

memperkuat kesepahaman antara lintas komunitas keagamaan yang berbeda. Kesediaan membuka 

diri untuk dialog keagamaan termasuk dalam mendiskusikan perlbagai persoalan yang sensitif dan 

prasangka keagamaan pada akhirnya berkontribusi mengikis kesalah-pahaman sekaligus 

memperkuat sinergitas dalam tata kelola keragaman melalui pendekatan komunitas. Pada akhirnya 

artikel ini mengajukan refleksi bahwa kegiatan BIDUK yang difasilitasi ISAIS atau kegiatan lain yang 

memiliki visi serupa perlu direplikasi, diperluas dan dimobilisasi dengan melibatkan audien lebih 

luas. Strategi untuk meningkatkan intensitas kegiatan sejenis perlu dipertimbangkan.  

 

Daftar Pustaka  

Afandi, A., Laily, N., Wahyudi, N., Umam, M. H., Kambau, R. A., Rahman, S. A., Sudirman, M., Jamilah, Kadir, 
N. A., Junaid, S., Nur, S., Parmitasari, R. D. A., Nurdiyanah, Wahid, M., & Wahyudi, J. (2022). Metodologi 
Pengabdian Masyarakat (Suwendi, A. Basir, & J. Wahyudi (eds.)). Kementerian Agama. 

Affolter, F. W. (2007). Resisting Educational Exclusion: The Bahá’í Institute of Higher Education in Iran. 
Diaspora, Indigenous, and Minority EducationEducation, 1(1), 65–77. 

Andriyani, J., & Jarnawi, J. (2019). Pendekatan Konseling Islam Lintas Budaya para Da’i Perbatasan terhadap 
Masyarakat Kabupaten Singkil. Jurnal Al-Bayan, 24(2), 228–242. 
https://doi.org/10.22373/albayan.v24i2.3755 

Andyarini, E. N., Oktorina, S., & Rosidi, H. (2020). Strengthening Self Capacity of ex-Localization of 
Prostitution Community at Bangunsari Surabaya for Economic Independence through Asset Based 
Community-Driven Development (ABCD) Approach. Engagement: Jurnal Pengabdian Kepada 
Masyarakat, 4(2), 278–297. https://doi.org/10.29062/engagement.v4i2.293 

Ansor, M. (2014). ‘We are from the Same Ancestors’’: Christian-Muslim Relations in Contemporary Aceh 
Singkil’. Al-Albab, 3(1), 3–24. https://doi.org/10.24260/alalbab.v3i1.92 

Ansor, M. (2024). Moving out of Islam on YouTube: Acehnese Christian Narratives, the Public Sphere, and 
Counterpublics in Indonesia. Studia Islamika, 31(3), 543–574. https://doi.org/10.36712/sdi.v31i3.39771 

Ansor, M., & Amri, Y. (2020). Being Christians in the Acehnese Way: Illiberal Citizenship and Women’s 
Agency in the Islamic Public Sphere. Journal of Indonesian Islam, 14(1), 77–112. 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2020.14.1.77-112 

Ansor, M., & Masyhur, L. S. (2023). Satu kampung enam iman: Penguatan integrasi sosial melalui perayaan 
Tujuh Liku pada suku asli Anak Rawa di Siak, Riau. Connection: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 
3(1), 1–16. https://doi.org/10.32505/connection.v3i1.6242 

Buehler, M. (2023). Do discriminatory laws have societal origins ? The diffusion of anti-Ahmadiyah regulations 
in Indonesia. 468–491. https://doi.org/10.1017/S1755048323000081 

Burhani, A. N. (2013). When Muslims are not Muslims: The Ahmadiyya Community and the Discourse on 
Heresy in Indonesia. University of California, Santa Barbara. 

Burhani, A. N. (2014). Conversion to Ahmadiyya in Indonesia: Winning Hearts through Ethical and Spiritual 
Appeals. Journal of Social Issues in Southeast Asia, 29(3), 657. https://doi.org/10.1355/sj29-3e 

Burhani, A. N. (2015). Sectarian Translations of the Quran in Indonesia: The case of the Ahmadiyya. Al-Jami’ah, 
53(2), 251–282. https://doi.org/.14421/ajis.2015.532.251-282 

Burhani, A. N. (2020). Torn between Muhammadiyah and Ahmadiyah in Indonesia. Indonesia and the Malay 
World, 48(140), 60–77. https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1663678 

Fadil, F., Marwinata, P., Jannah, S., & Siroj, A. M. (2024). Religious Moderation and Family Resilience in the 
City of Malang, Indonesia: The Historical Perspectives of the Islamic Law. Samarah: Jurnal Hukum 
Keluarga Dan Hukum Islam, 8(1), 236. https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i1.19821 

Formichi, C. (2015). From Fluid Identities to Sectarian Labels: A Historical Investigation of Indonesia’s Shi‘i 
Communities. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 52(1), 101–126. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.101-126 

Humes, C., & Clark, K. A. (2000). Collective Baha’i Identity Through Embodied Persecution: ‘Be ye the fingers 
of one hand, the members of one body’. Anthropology of Consciousness, 11(1–2), 24–33. 
https://doi.org/10.1525/ac.2000.11.1-2.24 

Jalil, A., Yesi, Y., Sugiyanto, S., Puspitaloka, D., & Purnomo, H. (2021). The Role of Social Capital of Riau 
Women Farmer Groups in Building Collective Action for Tropical Peatland Restoration. Forest and 
Society, 341–351. https://doi.org/10.24259/fs.v5i2.12089 



          11 

 

Kretzmann, J., & McKnight, J. (1993). Building Communities from the Inside Out: A Path Toward Finding and 
Mobilizing a Community’s Assets. ACTA Publications. 

LEE, A. A. (2012). Underground Movement in a Missionary Church: The Baha’i Faith in British Cameroons, 
1952–1962 1. Journal of Religious History, 36(4), 577–592. https://doi.org/10.1111/j.1467-9809.2012.01232.x 

Makin, A. (2016). Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism: Harmonization and Syncretism in 
Hindu-Buddhist and Islamic Classical Texts. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 54(1), 1. 
https://doi.org/10.14421/ajis.2016.541.1-30 

Masyhur, L. S., Hidayat, F. T., & Ansor, M. (2023). Pembinaan Kajian Fiqih Wanita dalam Perspektif Tafsir Al-
Qur’an di Surau Gading Desa Rambah Samo Kecamatan Rambah Samo Kabupaten Rokan Hulu. Asskruie: 
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(1), 41–52. 

Nirzalin, N., & Febriandi, Y. (2020). Teungku Dayah Agency and Religious Social Capital on Drug Eradication 
in Aceh, Indonesia. Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 23(3), 210–222. https://doi.org/10.22146/jsp.51061 

Okai, H., & Takahashi, N. (2023). Conflict and coexistence among minorities within minority religions  : a case 
study of Tablighi Jama ’ at in Japan. Religion, State & Society, 51(3), 267–282. 
https://doi.org/10.1080/09637494.2023.2222616 

Padilla-Melendez, A., & Ciruela-Lorenzo, A. M. (2018). Female Indigenous Entrepreneurs, Culture, and Social 
Capital. The Case of the Quechua Community of Tiquipaya (Bolivia). Women’s Studies International 
Forum, 69, 159–170. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2018.05.012 

Pink, J. (2005). The Concept of Freedom of Belief and Its Boundaries in Egypt: The Jehovah’s Witnesses and the 
Baha’i Faith Between Established Religions and An Authoritarian State. Culture and Religion, 6(1), 135–
160. https://doi.org/10.1080/01438300500071422 

Qurtuby, S. Al. (2013). Reconciliation from Below: Indonesia’s Religious Conflict and Grassroots Agency for 
Peace. Peace Research, 44/45(2/1), 135–162. 

Qurtuby, S. Al. (2015). Ambonese Muslim Jihadists, Islamic Identity, and the History of Christian-Muslim 
Rivarly in the Moluccas, Eastern Indonesia. International Journal of Asian Studies, 12(1), 1–29. 
https://doi.org/:10.1017/S1479591414000199 

Rahman, Y., Al Walid, K., & Humaidi, H. (2022). CRITICAL THINKING AND RELIGIOUS MODERATION: 
Instilling Religiously Moderate Values through the Teaching of Islamic Philosophy in Indonesia. 
JOURNAL OF INDONESIAN ISLAM, 16(1), 49. https://doi.org/10.15642/JIIS.2022.16.1.49-74 

Rhofita, E. I. (2019). Comprehension and Expectations Analysis of UIN Sunan Ampel’s Member to 
Environmentally Sustainable Concept by Asset Based Community Development. Jurnal Pengelolaan 
Sumberdaya Alam Dan Lingkungan (Journal of Natural Resources and Environmental Management), 
9(1), 1–8. https://doi.org/10.29244/jpsl.9.1.1-8 

Ropi, I. (2010). Islamism, Government Regulation, and the Ahmadiyah Controversies in Indonesia. Al-Jami’ah: 
Journal of Islamic Studies, 48(2), 281–320. https://doi.org/10.14421/ajis.2010.482.281-320 

Salahuddin, N., Safriani, A., Ansori, M., Hanafi, M., Naily, N., Zubaidi, A. N., Safriani, R., Umam, M. H., Ilaihi, 
W., Taufiq, A., & Swasono, E. P. (2015). Panduan KKN ABCD UIN Sunan Ampel Surabaya: Asset Based 
Community-driven Development (Sulanam (ed.)). LP2M UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Sevea, I. S. (2009). The Ahmadiyya Print Jihad in South and Southeast Asia. In Islamic Connections: Muslim 
Societies in South and Southeast Asia (pp. 134–148). ISEAS Press. 

Sukamto, A., & Pramono, R. (2020). The Roots of Conflicts between Muslims and Christians in Indonesia in 
1995–1997. Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies, 37(3), 208–221. 
https://doi.org/10.1177/0265378820937722 

Sumarto, S. (2021). Rumah Moderasi Beragama IAIN Curup dalam Program Wawasan Kebangsaan, Toleransi 
dan Anti Kekerasan. Jurnal Literasiologi, 5(2). https://doi.org/10.47783/literasiologi.v5i2.221 

Wangila, M. N. (2012). Negotiating agency and human rights in Islam: A case of Muslim women in Kenya. 
Contemporary Islamic Studies, 2012(1), 1–15. https://doi.org/10.5339/cis.2012.1 

Were, G. (2007). Fashioning Belief: The Case of the Baha’i Faith in Northern New Ireland. Anthropological 
Forum, 17(3), 239–253. https://doi.org/10.1080/00664670701637701 

Zulkarnaini, Z., Ansor, M., & Masyhur, L. S. (2022). Sharia in power: non-Muslims and the performance of 
Islamic politics in Aceh public Sphere, Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 
12(2), 257–283. https://doi.org/10.18326/ijims.v12i2.257-283 

 


	Paparan di atas membahas perjumpaan dan dialog lintas iman dari beragam komunitas berkontribusi memperkuat pemahaman antara pelbagai kelompok dengan lkatar belakang keagamaan yang berbeda. BIDUK yang selenggarakan ISAIS merupakan upaya falitiasi perju...

