S]

SANIYA INSTITUTE

Website: https:/jurnal saniya.id/index php/asskruie
Webmail: asskruie@saniya.id

” BASSKRUIE

Penguatan Kemitraan Lintas Iman Muslim dan Bahai melalui Bincang Diskursus

Keragaman

Muhammad Ansor!, Laila Sari Masyhur?, Bambang Hermanto?, Mhmd. Habibi*
MUniversitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Indonesia

*Corresponding Email: ansor@uin-suska.ac.id

Informasi Artikel:
Diterima: 13-11-2024
Disetujui: 21-11-2024
Diterbitkan: 28-11-2024

Abstrak

Tulisan ini membahas pelaksanaan kegiatan penguatan kemitraan lintas iman
antara muslim dan pemeluk Bahai di Riau melalui penyelenggaraan Bincang
Diskursus Keragaman (BIDUK) oleh ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau.
Kegiatan ini berargumen bahwa kemitraan lintas iman dalam menyelesaikan
persoalan relasi agama dapat dilakukan tidak hanya melalui pendekatan formal
yang difasilitasi negara, tetapi juga melalui perjumpaan baik informal maupun
formal masing-masing komunitas dan kesediaan mendiskusikan isu-isu terkait
dengan relasi agama termasuk tema-tema yang sensitif. Sehubungan dengan hal
tersebut, ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau memfasilitasi diskusi berkala yang
dikemas melalui program BIDUK yang membahas isu-isu tata-kelola keragaman di
Indonesia. Diskusi BIDUK diselenggarakan sebagai upaya memperkuat
kesepahaman antara pemeluk Bahai dan Muslim Riau dalam menyikapi isu terkait
dengan relasi agama kedua komunitas. Pada akhirnya, diskusi berkontribusi
BIDUK membuka cakrawala anggota masing-masing komunitas bahwa perbedaan
keyakinan keagamaan sama sekali tidak menghalangi kemitraan antara Muslim
dan pemeluk Bahai di Riau dalam penyelesaian isu-isu kebangsaan terkait dengan
relasi agama di Indonesia.

Kata Kunci: Kemitraan Lintas Iman, Muslim, Bahai, Riau

Abstract

This article discusses the implementation of interfaith partnership strengthening
activities between Muslims and Baha'is in Riau through the organization of the
Diversity Discourse Chat (BIDUK) by ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau. This
activity argues that interfaith partnerships in resolving religious relationship
issues can be conducted not only through formal approaches facilitated by the
state but also through both informal and formal encounters of each community
and the willingness to discuss problems related to religious relationships,
including sensitive topics. In this regard, ISAIS UIN Sultan Syarif Kasim Riau
facilitates periodic discussions packaged through the BIDUK program, which
addresses issues of diversity governance in Indonesia. The BIDUK discussion was
held as an effort to strengthen mutual understanding between Baha'is and
Muslims in Riau in addressing issues related to the religious relations of both
communities. In the end, the BIDUK discussion contributed to broadening the
horizons of each community's members, showing that differences in religious
beliefs do not hinder the partnership between Muslims and Baha'is in Riau in
addressing national issues related to religious relations in Indonesia.

Keywords: Interfaith patnership, Muslim, Bahai, Riau

Cara Mengutip: Ansor, M., Masyhur, L. S., Hermanto, B., Habibi, M., (2024). Penguatan Kemitraan Lintas
Iman Muslim dan Bahai melalui Kegiatan Bincang Diskursus Keragaman. Asskruie: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat. Hlm, 46-56 . Vol. 2, No. 1, 2024. doi: https://doi.org/ak.v2il.3578

Pendahuluan

Tulisan ini membahas strategi penguatan kemitraan lintas iman antara pemeluk Bahai dan

Muslim di Riau melalui penyelenggaraan kegiatan Bincang Diskursus Keragamaan (BIDUK) oleh

1

This article is an Open Access
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0



mailto:ansor@uin-suska.ac.id

Institute for Southeast Asian Islamic Studies (ISAIS) UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Kegiatan ini
bertolak pandangan Sumanto al-Qurtubi (Qurtuby, 2013) dan sarjana lainnya bahwa penyelesaian
persoalan kebangsaan yang terkait dengan kesalah-pahaman atau pun konflik antar umat agama
scharusnya tidak hanya didekati dengan pendekatan struktural yang dilakukan negara (Okai &
Takahashi, 2023; Sukamto & Pramono, 2020; Wangila, 2012), tetapi juga melalui komunikasi intens
baik yang diselenggarakan secara formal maupun informal dengan melibatkan umat lintas agama
(Ansor, 2014). Komunikasi intens perlu dibangun sejak dini melalui perjumpaan dan perbincangan
terhadap pelbagai isu yang melibatkan beragam komunitas keagamaan sehingga ketika konflik sosial
terjadi pada komunitas lebih luas, segmen sosial ini dapat ambil bagian dalam resolusi konflik (Ansor
& Amri, 2020).

Bahai merupakan komunitas minoritas secara statistik, meski istilah ini diakui cukup
problematis untuk digunakan dalam menjelaskan eksistensi Bahai di Riau (Zabihi-Moghaddam,
2016). Agama Bahai muncul di Timur Tengah pada abad ke 18 masehi (Humes & Clark, 2000; Pink,
2005; Were, 2007) dan berkembang ke Indonesia mulai awal abad ke 20 masehi (Wawancara dengan
Suparni 2024). Penulis belum menemukan data akurat populasi Bahai di Riau. Populasi komunitas
ini setidaknya yang berdomisili berkisar tidak lebih dari 50 kepala keluarga. Angka ini merupakan
perkiraan penulis berdasarkan observasi penulis atas kegiatan-kegiatan keagamaan yang
diselenggarakan komunitas Bahai di Pekanbaru. Ini artinya, mereka minoritas secara jumlah. Namun,
berdasarkan amatan penulis, meskipun minoritas, komunitas Bahai di Riau tergolong relatif berdaya
secara ekonomi. Kami bertemu dengan sebagian besar anggota komunitas Bahai yang dapat
dikategoritan sebagai kelas menengah ke atas. Bagaimana pun, keadaan mereka sebagai minoritas,
seringkali menghadapi persoalan terkait dengan pengakuan negara terhadap eksistensi Bahai di
Indonesia. Bertolak dari konteks tersebut, kegiatan pengabdian ini bermaksud mengeksplorasi
persoalan Bahai di Riau selaku pemeluk agama minoritas statistikal sekaligus upaya membangun
kemitraan strategis untuk memperkuat tata kelola keberragamaan dan kebebasan beragama.

Kegiatan ini bertujuan meningkatkan intensitas relasi dan kesepahaman antara Muslim dan
Bahai melalui eksplorasi pandangan, pengalaman, dan persoalan keagamaan yang mereka hadapi
sebagai minoritas. BIDUK merupakan diskusi berkala yang difasilitasi oleh ISAIS UIN Sultan Syarif
Kasim Riau. ISAIS merupakan pusat lembaga kajian Islam Asia Tenggara yang bergerak dalam bidang
kajian, penelitian, dan publikasi pemikiran, politik, sosial, dan sejarah Islam Asia Tenggara. Tata
kelola keragaman merupakan salah satu isu strategis yang menjadi perhatian ISAIS yang antara
diartikulasikan melalui deskusi serial bertema BIDUK. Keberadaan komunitas Bahai di Riau serta
persoalan yang dihadapi menjadi perhatian ISAIS terkait tata kelola keragaman di Indonesia. Sejalan
dengan itu, kegiatan BIDUK memfokuskan pada eksplorasi persoalan-persoalan yang dihadapi
komunitas Bahai di Riau dan ikhtiar untuk membangun kemitraan dalam mengatasi perbagai
persoalan yang terkait dengan relasi agama.

Artikel ini berfokus pada kegiatan BIDUK yang mengangkat tema tentang “Menjadi Bahai di



Indonesia: Mendengarkan Pengalaman dan Diskursus Tata kelola Keragaman”. Diskusi ini pada
dasarnya merupakan salah satu kegiatan dari serangkaian silaturahmi dan diskusi yang difasilitasi
ISAIS. BIDUK merupakan pertemuan formal dengan mengundang komunitas Bahari Riau untuk
membicarakan persoalan-persoalan relasi agama dengan mengundang publik muslim relatif umum.
Sebelumnya, kegiatan-kegiatan yang diselenggarakan antara ISAIS dan Komunitas Bahai Riau berupa
pertemuan informal terbatas yang dilakukan secara berkala. Kemitraan antara ISAIS dan komunitas
Bahai masih terus berlangsung paksa kegiatan BIDUK. Berbagai kegiatan diselenggarakan secara
bersama-sama. Artikel ini pada dasarnya merupakan dokumentasi, refleksi akademis sekaligus

evaluasi atas pelaksanaan kegiatan BIDUK.

Metode Pelaksanaan

Pengabdian dilakukan melalui pendekatan pendekatan ABCD (Asset-Based Community
Development). Pendekatan ABCD merupakan salah satu paradigma dalam pengabdian masyarakat
yang saat ini sedang dikembangkan di lingkungan perguruaan tinggi keagamaan Islam
kementerian agama (Afandi et al.,, 2022; Andyarini et al., 2020; Salahuddin et al., 2015). Prinsip
pendekatan ABCD adalah bahwa penguatan komunitas dengan bertolak dari energi yang dimiliki
dari dalam komunitas bersangkutan. Pengabdian berbasis ABCD bertolak dari konteks
pemahaman dan internalisasi aset, potensi, kekuatan, dan pendayagunaannya secara mandiri dan
maksimal (Afandi et al., 2022; Ansor & Masyhur, 2023). Lain kata, karasteristik pelaksanaan
pengabdian masyarakat yang dilakukan dengan pendekatan ABCD adalah proses pendampingan
yang dilakukan dengan potensi dari dalam dan mengembangkan energi yang dimiliki memjadi
kekuatan yang bersifat kolektif untuk mencapai tujuan bersama (Andriyani & Jarnawi, 2019;

Masyhur et al., 2023; Salahuddin et al., 2015).

Pada pengabdian yang berbasis aset (Kretzmann & McKnight, 1993; Rhofita, 2019), tim
pengabdi dan masyarakat subyek dampingan secara bersama-sama menggali dan menemukan
persoalan yang dihadapi, menetapkan prioritas utama sebagai program pemberdayaan, dan dalam
pelaksanaannya selalu mempertimbangkan aset yang dimiliki komunitas sebagai basis energi
dalam melakukan pemberdayaan. Dalam konteks ini, ISAIS bersama-sama dengan komunitas Bahai
Riau secara bersama-sama menemu-kenali persoalan yang dihadapi bersama terkait dengan isu
relasi agama. Lalu, penggalian persoalan diarahkan untuk memperdalama eksplorasi dari sudut
padangan komunitas Bahai sebagai minoritas di Riau. Dari sini, secara bersama-sama ISAIS dan
Komunitas Bahai menentukan kegiatan strategis untuk menyikapi persoalan yang dihadapi. Paska
penetapan kegiatan, maka fokus selanjutnya adalah menggali aset yang dimiliki komunitas dalam

menyikapi persoalan subyek dampingan.

BIDUK diselenggarakan pada 25 Juli 2024 sebagai kegiatan yang bertujuan ISAIS untuk

meresponi isu tata kelola keragaman di Indonesia dari sudut pandangan Komunitas Bahai Riau.



Melalui BIDUK, komunitas Bahai difasilitasi mengeksplorasi padangan keagamaannya pada audien
yang merupakan komutas muslim, menyampaikan pandangan-pandangan keagamaannya, serta
mengungkapkan pelbagai persoalan yang mereka hadapi terkait posisinya sebagai komunitas
minoritas di Indonesia. Eksplorasi pelbagai persoalan ini didiskusikan dalam forum untuk
mengidentifikasi akar masalahnya terutama dari perspektif tata kelola keragaman di Indonesia,
dan secara khusus di Riau. Berdasarkan data ini, kami kemudian merumuskan upaya bersama yang
sifatnya merupakan kemistaan Komunitas Bahai Riau dan ISAIS dalam meresponi pelbagai isu

terkait dengan tata kelola keragaman.

Diskusi formal BUDUK ini bukan satu-satunya kegiatan ISAIS terkait dengan kemitraan
dengan komunitas Bahai Riau. BIDUK hanyalah salah satu kegiatan yang dilakukan dalam
pertemuan formal. Selain itu, ISAIS dan Komunitas Bahai di Riau secara berkala melakukan
pertemuan dan diskusi informasi untuk membangun kesepahaman satu sama lain, dan merancang
upaya bersama terkait kemitraan dalam penguatan tata kelola keragaman di Riau. Pertemuan
informal dua komunitas ini yang dilakukan sebelum pelaksaanaan Biduk #01 tersebut dilakukan
sebanyak enam kali. Pertemuan ini mendiskusikan pelbagai topik termasuk menggali perjalanan
dan eksistensi komunitas Bahai di Riau. Emat sesi dari enam pertemuan tersebut merupakan
pengenalan dan observasi partisipatori ISAIS termasuk terhadap kajian keagamaan rutin yang

dilakukan komunitas Bahai di Riau.

Rangkaian kegiatan tersebut juga pada dasarnya merupakan bagian dari pengabdian ini.
Pertemuan informal merupakan bagian dari upaya tim pengabdi dan komunitas Bahai untuk saling
memahami dan bertukar pemikiran dan pengalaman masing-masing. Adapu pertemuan formal
melalui BIDUK diselenggarakan sebagai setrategi menggali dan mengeksplorasi persoalan yang
dihadapi dengan melibatkan audien lebih luas. Pertemuan informan dan forum BIDUK #01
tersebut kemudian menjadi landasan bagi ISAIS dan Komunitas Bahai Riau dalam memperkuat

kemitraan sebagain bagian dari strategi pengelolaan keragaman.

Hasil dan Pembahasan

Diskusi BIDUK dihadiri oleh Manoocher Tahmasebian, Suparni, Aulia sebagai pembicara
utama dari Bahai, serta Bambang Hermanto dari ISAIS, Muhammad Ansor selaku peneliti, serta Laila
Sari Masyhur sebagai fasilitator. Peserta diskusi adalah dosen, mahasiswa, anggota organisasi
keagamaan berbasis Islam, peneliti yang berbasis di Pekanbaru, Riau. Kegiatan diselenggarakan pada
sebuah kafe di wilayah Panam. Manoocher merupakan anggota komunitas Bahai yang tergolong
generasi awal datang ke Indonesia. Dia datan dari Iran ke Indonesia pada masa awal kemerdekaan,
dan di tugaskan sebagai dokter pada beberapa rumah sakit di Riau. Saat ini, Manoocher sudah
memasuki usia pensiun, meskipun yang bersangkutan masih mempraktikkan keterampilannya

sebagai dokter pada rumah sakit di Brastagi, kota tempat tinggalnya sekarang. Kami beberapa kali



bertemu dangan Manoocher bersama anggota komunitas Bahai yang lain sebelum kegiatan ini
dilakukan. Pertemuan dilakukan untuk berdiskusi secara informal sejarah kehadiran Bahai di Indosia,
dan terutama Riau, sistem ajaran dan kendala yang mereka hadapi sebagai warga negara dalam
mencatatkan identitas keagamaan dalam institusi catatan sipil di Indonesia.

Suparni merupakan pimpinan Bahai Riau. Suparni sebelumnya adalah pegawai salah satu
perusahaan perminyakan yang beroperasi di Riau. Sebelumnya dia berasal dari Jawa dan ditugaskan
untuk bekerja di perusahaan perminyakan multinasional yang berbasis di Riau hingga masa pensiun.
Saat ini Suparni termasuk salah satu figur penting dalam jajaran pimpinan komunitas Bahai di Riau,
dan barangkali di Indonesia secara umum. Selama periode kegiatan pengabdian ini, kami
menyaksikan Suparni cukup aktif memfasilitasi kegiatan pertemuan yang melibatkan internal
komunitas Bahai, maupun pertemuan yang melubatkan komunitas lain yang bersifat lintas iman.
Pada komunitas Bahai sendiri, anggota keluarga Suparni juga terlihat cukup aktif terlibat dalam
aktivitas publik. Aulia merupakan salah satunya. Aulia adalah anak Suparni yang memiliki bakat
sebagai pemimpin Bahai di masa depan. Kemampuannya dalam menjelaskan sistem ajaran Bahai
menjadikannya aktif terlihat dalam diskusi yang melibatkan pelbagai segmen komunitas. Aulia
memiliki kemampuan retorika yang baik dalam menyampaikan pandangan-pandangan dan sistem
ajaran komunitas Bahai. Kami beberapa kami menyaksikan Aulia mewakili Bahai dalam perbagai
kegiatan yang diselenggarakan di Pekanbaru.

Sebelum BIDUK terdapat beberapa pertemuan informal yang diselenggarakan ISAIS dengan
komunitas Bahai Riau. Pertemuan pertama diselenggarakan di rumah tropis. Hadir dalam pertemuan
tersebut sekitar 12 orang dimana empat diantaranya merupakan anggota komuitas Bahai. Pada
pertemuan ini, ISAIS dan komunitas Bahai Riau berdiskusi konsep utama dalam sistem ajaran
masing-masing dan mendialogkan beberapa isu tertentu. Tim Pengabdi ISAIS juga mengekplorasi
pengalaman Bahai sebagai pemeluk agama minoritas dan sejarahnya hingga berkembang di Indonesia.
Selain itu, pada kesempatan tersebut juga dibicarakan pengalaman Bahai dalam mendapatkan hak-
hak kewargaan sebagai minoritas di Indonesia. Pada pertemuan ini komunitas Bahai juga
menyampaikan bahwa mereka mengelola kegiatan rutin keruhanian yang bisa juga dihadiri oleh
ISAIS untuk melihat aktifitas keagamaan relatif lebih terperinci dalam memahami sistem ajaran
agama Bahai dan pengajarannya pada anggota komunitas.

Pertemuan kedua merupakan tindak lanjut dari pertemuan yang pertama. Pertemuan kedua
diiarahkan sebagai bentuk observasi dan pemetaan isu secara partisipatoris untuk memahami lebih
mendalam terhadap eksistensi komunitas Bahai di Riau dan problematika sosial yang dihadapi dalam
mendapatkan hak-hak kewargaan sebagai pemeluk agama yang minoritas secara statistik. Selain itu,
kegiatan dilakukan untuk menggali potensi sosial (social capital) yang dimiliki komunitas Bahai di
Riau serta bagaimana potensi tersebut dapat digunakan sebagai bagian dari upaya memecahkan

problematikas sosial yang dihadapi (Jalil et al., 2021; Nirzalin & Febriandi, 2020; Padilla-Melendez &



Ciruela-Lorenzo, 2018). Pertemuan kedua ini juga dilakukan dengan menghadiri kegiatan internal
komunitas Bahai Riau, yakni melalui kurus ruhi institut.

Ruhi Insitute merupakan salah satu media transmisi ajaran keagamaan dalam komunitas
Bahai yang paling banyak dipraktikkan. Kegiatan yang dilakukan berupa aktivitas pendalaman
pemahaman sistem ajaran Bahai yang dilakukan secara bersama-sama, berjenjang dan mengacu pada
sistem kurikulum yang telah ditetapkan oleh pimpinan Bahai di tingkat internasional. Berdasarkan
website resmi Bahai kami terinformasikan bahwa Ruhi Institute merupakan kegiatan yang bertujuan
untuk membangkitkan pengalaman belajar transformatif melalui pendekatan yang berpusat pada
pembelajar, berdasarkan pengalaman, dan kolaboratif yang difasilitasi oleh seorang tutor daripada
seorang instruktur, guru, atau seorang ahli (LEE, 2012). Praktik transformatif dalam pembelajaran
tersebut terlihat darinpola kursus yang berorientasi pada afeksi atau perubahan tindakan indivisu ke
arah yang menjadi sasaran. Akademisi telah mengidentifikasi praktik tersebut sebagai contoh
praksiologi (Affolter, 2007). Kami mengamati bahwa peran tutor dalam kursus ruhi institut tidak
sebagai pemimpin atau guru yang memiliki otoritas pengetahuan sementara peserta lainnnhya
menerima transfer pengetahuan tersebut. Ruhi memang merestrukturisasi norma-norma sosial,
peran, dan tujuan pendidikan sebagai upaya untuk merevisi citra dan sistem pendidikan masyarakat
sebagai bagian dari desain sistem pembelajaran dan pengembangan manusia baru yang sesuai dengan
pandangan dunia global yang muncul. Kursus-kursus tersebut dirancang untuk dijalankan dengan
kelompok pembelajar yang berkembang secara organik, menggunakan 'refleksi kritis, pemikiran
interaktif, aktivitas yang dirancang untuk mengubah teori menjadi tindakan praktis".

Kami mengamati bahwa peran tutor dalam kegiatan ruhi institut adalah memfasilitasi kursus
harus merefleksikan motivasi mereka dan didorong untuk menjalankan peran mereka sebagai pelayan
yang berbudi luhur. Bimbingan belajar bukanlah posisi otoritas tetapi layanan kepada masyarakat -
faktor eksplisit dalam pelatihan tutor, yang berusaha untuk menumbuhkan ‘perilaku yang baik'
untuk berfungsi sebagai 'teman yang mengajar teman’. Kursus "menerapkan konsep ‘menjadi dan
melakukan' dan menggabungkan ‘tindakan dan refleksi' sebagai strategi pembelajaran utama.’

Materi yang disiapkan oleh Ruhi Institute berfokus pada tulisan-tulisan Baha'i dengan
membantu peserta memahami teks-teks tersebut pada tiga tingkat yang berbeda. Tingkat pertama
adalah pemahaman dasar—memahami makna kata-kata dan kalimat. Tingkat kedua berkaitan
dengan penerapan teks-teks tersebut pada berbagai situasi dunia nyata. Terakhir, tingkat ketiga
membahas implikasi dari berbagai kutipan pada aspek-aspek lain dari kepercayaan dan tindakan
Baha'i. Tim peneliti berpartisipasi dalam kegitan ruhi institute yang dikelola komunitas Bahai Riau
dalam beberapa kali pertemuan. Akan tetapi keseluruhan pertemuan yang diikuti hanya melibatkan
pembelajaran pada tingkatan pertama. Berdasarkan refleksi kami atas kegiatan Ruhi Institute, kami
mendapati bahwa modal sosial komunitas Bahai dalam membangun sistem pembelajaran yang
egaliter cukup kuat. Ikatan sosial diinternal komunitas terjalin secara kuat dimana hal tersebut

antara lain terbangun melalui sitem pembelaran keagamaannya.



Diantara sela waktu beberapa kali mengikuti kegiatan Ruhi Insitute yang diselenggarakan
komunitas Bahai, ISAIS secara aktif berdiskusi dengan komunitas Bahai Riau tidak hanya sosial
sistem ajaran dinamika internal, melainkan juga persoalan-persoalan yang mereka hadap sebagai
komunitas minoritas. Kami diinformasikan bahwa tingkat rekognisi negara Indonesia terhadap
komunitas Bahai relatif berbeda antara kondisi di satu tempat dengan tempat lainnya. Dalam soal
pencataan identitas keagamaan pada dokumen kependudukan, terdapat kesenjangan antara satu
daerah dengan daerah lain. Anggota komunitas Bahai di Riau sendiri memiliki pengalaman yang
berbeda antara satu orang dengan orang lainnya dalam pengurusan dokumen kependukan. Bagimana
pun kami mendapatkan kesegaraman informan dari mintra diskusi kami bahwa anggota komunitas
Bahai yang berhasil mendapatkan “rekognisi” identitas pada dokumen kependudukan, disebutkan
sebagai pemeluk Kepercayaan Kepada Tuhan Yang Maha Esa. Bukan sebagai pemeluk agama Bahai.
Ini artinya upaya kementerian agama pada masa Lukman hakim Saefuddin untuk mengakui

eksistensi Bahai di Indonesia sebagai sebuah agama belum sepenuhnya termanisfestasikan dalam

administrasi kependudukan.

‘4l / ‘ Y o G \ o
Gambar 1. Dokumentasi kegiatan BIDUK berjudul Menjadi Bahai di Indonesia
Untuk itu, berdasarkan pengamatan kami atas praktik sosial komunitas Bahai di Riau, kami
melihat ada beragam strategi komunitas Bahami dalam mendapatkan dokumentasi atas penikahan
yang diakui. Salah satu pasangan yang melakukan pernikahan beda agama mencatatkan pernikahan
berdasarkan sistem agama salah satu pasangannya yang merupakan salah satu agama resmi negara,
yakni Katolik. Sementara itu mereka juga menyelenggarakan prosesi pernikahan dalam sistem Bahai
mengingat pasangan tersebut secara substansi tidak berkonversi agama saat melangsungkan

pernikahan.Strategi ini dinilai cukup efektif bagi komunitas Bahai dalam mendapatkan dokumen atas

pernikahan yang dilakukan. Kondisi demikian ini dimungkinkan mengingat pandangan doktrinal



komunitas Bahai sendiri tidak menentang praktik penikahan yang dilakukan pasangan yang
berlatara-belakang keagamaan berbeda.

Berbagai persoalan yang diinformasikan kepada kami maupun pengamatan langsung yang
dilakukan mengantarkan kami pada rencana bersama untuk mendorong komunitas Bahai Riau
melakukan komunikasi dengan segmen sosial yang relatif lebih luas, terutama pada komunitas
muslim di Riau. Hal ini sebagai bagian upaya agar masyarakat lebih lebuh mengetahui keberadaan
komunitas Bahai di Riau. Selama ini keberadaan komunitas Bahai tidak cukup diketahu. Banyak
orang yang kami kenal mengatakan bahwa mereka sebelum ini tidak mengetahui keberadaan
komunitas Bahai du Riau. Karena itu, Biduk merupakan salah satu forum yang diselenggarakan untuk
memfasilitasi komunitas Bahai di Riau mengungkapkan identitas keagamaan pada komunitas
keagamaan yang lebih luas.

BIDUK merupakan kegiatan yang difasilitasi ISAIS UIN Suska Riau sebagai media untuk
mendiskusikan pelbagai isu terkait dengan tata kelola keragaman di Indonesia atau pelbagai wilayah
lain di Asia Tenggara. Bagi ISAIS, isu tata kelola keragama merupupakan indikator penting untuk
melihat bagaimana pencapaian kinerga demoikrasi di Indonesia sebagai negara muslim. Sebagai
bagian dari lembaga kajian yang bernaung di UIN Sultan Syarif Kasim Riau, penyelenggaraan
kegiatan yang berfokus pada tata kelola keragaman ini menempati arti penting untuk memperkuat
kontribusi universitas ini dalam penguaran moderasi beragama dan tata kelola keragaman. Persoalan
ini tata kelola keragaman sesungguhnya telah mendapat perhatian kampus melalui kegiatan kegiatan
yang berpayung pada rubrik moderasi beragama. Bahkan UIN Sultan Syarif Kasim Riau juga memiliki
lembaga rumah moderasi beragama. Namun demian, ISAIS berfokus untuk memperkuat citra
inklusifitas beragam tersebut melalui aksi substitusi, yakni isu-isu yang selama ini belum menjadi
area ‘garapan’ rumah moderasi beragama. Berbeda dengan penekanan rumah moderasi beragama yang
lebih ditekankan pada dimensi moderasi dan kerukuman beragama (Fadil et al., 2024; Rahman et al.,
2022; Sumarto, 2021), ISAIS berfokus pada agenda penguatan kebebasan beragama.

BIDUK menghadirkan tiga narsumber Bahai yakni Manoocher, Suparni, dan Aulia untuk
menyampaikan pandangan doktrinal agama tersebut. Adapun segmen komunitas muslim yang hadir
adalah akademisi UIN Sultan Syarif Kaism Riau, Mahasiswa, masyarakat termasuk beberapa orang
anggota komunitas Ahmadiyah. Proses pemaparan Manoocher dan Suparni berfokus pada sejarah
dan dinamika hadiran Bahai di Riau dan berbagai wilayah di Indonesia. Aulia menyampaikan
pandangan Bahai terhadap terkait dengan isu-isu kontemporer dan relasi antara komunitas sosial
serta kontribusinya dalam pembangunan peradaban di dunia. Diskusi yang berlangsung hampir tiga
jam tersebut mengungkap banyak hal terkait dengan pengalaman Bahai di Riau. Mereka tidak hanya
menjelaskan sistem ajaran komunitas, tetapi juga membagikan pengalaman mereka sebagai minoritas
di Indonesia.

Audien cukup antusian mengajukan pertanyaan terkait bagaimana sistem ajaran komunitas

Bahai. Mereka juga mengajukan pandangan-pandangan sebagai bentuk kontribusi pemikiran dalam



penguatan tata kelola keragaman di Indonesia. Kehadiran komunitas Ahmadiyah Riau dalam diskusi
ini mempertajam penggalian isu-isu terkait dengan bagaimana tata kelola komunkitas agama
minoritas di Indonesia. Ahmadiyah merupakan komunitas keagamaan di internal Islam yang paling
sering mendapatkan persekusi (Buehler, 2023; Burhani, 2020; Formichi, 2015; Ropi, 2010).
Eksistensinya ditolak sebagian muslim di Indonesia. Ahmadiyah dianggap sebagai komunitas
sempalan yang lebih layak berada di luar Islam (Burhani, 2013, 2015; Sevea, 2009). Sementara itu,
Ahmadiyah sendiri menyatakan diri sebagai bagian dari Islam. Praktik keberislaman mereka tidak
berbeda dengan muslim lainnya. Perbedaannya terletak pada figur pembaharu ajaran. Karena itu,
Ahmadiyah di Indonesia menolak keras anggapan baha mereka bukan merupakan bagian dari Islam.
Pengalaman interaksi sosial antara Ahmadiyah dengan komunitas muslim lainnya di Indonesia yang
dibagikan dalam diskusi ini oleh Pak Muslim selaku pimpinan Ahmadiyah Riau cukup
menghangatkan diskusi. Forum ini menjadi medium pertukaran pengalaman antar komunitas dalam
mengatasi persoalan yang dihadapi sekaligus berbagi strategi dalam memperkuat gagasan pentingnya
merawat keragaman di Indonesia. Bagi ISAIS sendiri, diskusi ini menjadi masukan yang sangat
berarti sekaligus memperkuat kemitraaan dalam pengelolaan tata kelola keragaman di Indonesia.
Diskusi BIDUK berkontribusi memfasilitasi perjumpaan Bahai denagn komunitas yang lebih
luas. Kehadiran komunitas Ahmadiyah dalam diskusi ini turut memperluas jejaring sosial komunitas
sekaligus mitra dalam berbagi pengalaman sebagi komunitas minoritas di Pekanbaru. Untuk sekedar
informasi, Bahai dan Ahmadiyah memiliki kemiripan satu sama lain terutrama dalam hal statusnya
sebagai komunitas minoritas di Indonesia. Bagi Ahmadiyah dan Bahai sendiri, kegiatan ini membuka
ruang komunikasi dua komunitas untuk saling bersinergi dalam kegiatan lintas agama. Setelah
kegiatan BIDUK kami menyaksikan beberapa kegiatan atau pertemuan terkait isu kebebasan
beragama atau tata kelola keragaman di Riau yang difasilitasi salah satu komunitas ini (Bahai)
kemudian pesertanya mengundang komunitas yang lain (ISAIS). Selain itu, bagi peserta lain,
perjumpaan antara komunitas lintas iman ini kemudian berlanjut pada kerjasama dan kemitraan
pada berbagai aspek lainnya. Kami juga mendapati bahwa beberapa mahasiswa peserta BIDUK aktif
menjalin kerjasama dan kemitraan dengan komunitas Bahai. Beberapa peserta lainnya mengaku
tercerahkan dengan penyelenggaraan diksui BIDUK yang difaslititasi ISAIS terutama karena fokus
lembaga kajian ini yang melibatkan komunitas yang selama ini tidak diketahui, termasuk komunitas
Bahai di Riau. Sejalan dengan temuan sejumlah sarjana kemitraan antar komunitas masyarakat sipil
memiliki peranan penting dalam memperkuat kerja sama antara komunitas keagamaan yang berbeda

(Ansor, 2024; Burhani, 2014; Makin, 2016; Qurtuby, 2015; Zulkarnaini et al., 2022).

Kesimpulan
Paparan di atas membahas perjumpaan dan dialog lintas iman dari beragam komunitas
berkontribusi memperkuat pemahaman antara pelbagai kelompok dengan lkatar belakang

keagamaan yang berbeda. BIDUK yang selenggarakan ISAIS merupakan upaya falitiasi perjumpaan



10

lintas iman di Riau. Tulisan ini memperlihatkan bahwa upaya kecil tersebut berdampak positif dalam
memperkuat kesepahaman antara lintas komunitas keagamaan yang berbeda. Kesediaan membuka
diri untuk dialog keagamaan termasuk dalam mendiskusikan perlbagai persoalan yang sensitif dan
prasangka keagamaan pada akhirnya berkontribusi mengikis kesalah-pahaman sekaligus
memperkuat sinergitas dalam tata kelola keragaman melalui pendekatan komunitas. Pada akhirnya
artikel ini mengajukan refleksi bahwa kegiatan BIDUK yang difasilitasi ISAIS atau kegiatan lain yang
memiliki visi serupa perlu direplikasi, diperluas dan dimobilisasi dengan melibatkan audien lebih

luas. Strategi untuk meningkatkan intensitas kegiatan sejenis perlu dipertimbangkan.

Daftar Pustaka

Afandi, A, Laily, N., Wahyudi, N., Umam, M. H., Kambau, R. A., Rahman, S. A., Sudirman, M., Jamilah, Kadir,
N. A., Junaid, S., Nur, S., Parmitasari, R. D. A., Nurdiyanah, Wahid, M., & Wahyudji, J. (2022). Metodologi
Pengabdian Masyarakat (Suwendi, A. Basir, & J. Wahyudi (eds.)). Kementerian Agama.

Affolter, F. W. (2007). Resisting Educational Exclusion: The Baha'i Institute of Higher Education in Iran.
Diaspora, Indigenous, and Minority EducationEducation, 1(1), 65-77.

Andriyani, J., & Jarnawi, J. (2019). Pendekatan Konseling Islam Lintas Budaya para Da’i Perbatasan terhadap
Masyarakat Kabupaten Singkil. Jurnal Al-Bayan, 24(2), 228-242.
https://doi.org/10.22373/albayan.v24i2.3755

Andyarini, E. N., Oktorina, S., & Rosidi, H. (2020). Strengthening Self Capacity of ex-Localization of
Prostitution Community at Bangunsari Surabaya for Economic Independence through Asset Based
Community-Driven Development (ABCD) Approach. Engagement: Jurnal Pengabdian Kepada
Masyarakat, 4(2), 278-297. https://doi.org/10.29062/engagement.v4i2.293

Ansor, M. (2014). ‘We are from the Same Ancestors™ Christian-Muslim Relations in Contemporary Aceh
Singkil’. Al-Albab, 3(1), 3-24. https://doi.org/10.24260/alalbab.v3i1.92

Ansor, M. (2024). Moving out of Islam on YouTube: Acehnese Christian Narratives, the Public Sphere, and
Counterpublics in Indonesia. Studia Islamika, 31(3), 543-574. https://doi.org/10.36712/sdi.v31i3.39771

Ansor, M., & Amri, Y. (2020). Being Christians in the Acchnese Way: Illiberal Citizenship and Women’s
Agency in the Islamic Public Sphere. Journal of Indonesian Islam, 14(1), 77-112.
https://doi.org/10.15642/J11S.2020.14.1.77-112

Ansor, M., & Masyhur, L. S. (2023). Satu kampung enam iman: Penguatan integrasi sosial melalui perayaan
Tujuh Liku pada suku asli Anak Rawa di Siak, Riau. Connection: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat,
3(1), 1-16. https://doi.org/10.32505/connection.v3il.6242

Buehler, M. (2023). Do discriminatory laws have societal origins ? The diffusion of anti-Ahmadiyah regulations
in Indonesia. 468-491. https://doi.org/10.1017/S1755048323000081

Burhani, A. N. (2013). When Muslims are not Muslims: The Ahmadiyya Community and the Discourse on
Heresy in Indonesia. University of California, Santa Barbara.

Burhani, A. N. (2014). Conversion to Ahmadiyya in Indonesia: Winning Hearts through Ethical and Spiritual
Appeals. Journal of Social Issues in Southeast Asia, 29(3), 657. https://doi.org/10.1355/sj29-3¢

Burhani, A. N. (2015). Sectarian Translations of the Quran in Indonesia: The case of the Ahmadiyya. Al-Jami’ah,
53(2), 251-282. https://doi.org/.14421/ajis.2015.532.251-282

Burhani, A. N. (2020). Torn between Muhammadiyah and Ahmadiyah in Indonesia. Indonesia and the Malay
World, 48(140), 60-77. https://doi.org/10.1080/13639811.2019.1663678

Fadil, F., Marwinata, P., Jannah, S., & Siroj, A. M. (2024). Religious Moderation and Family Resilience in the
City of Malang, Indonesia: The Historical Perspectives of the Islamic Law. Samarah: Jurnal Hukum
Keluarga Dan Hukum Islam, 8(1), 236. https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i1.19821

Formichi, C. (2015). From Fluid Identities to Sectarian Labels: A Historical Investigation of Indonesia’s Shi‘i
Communities. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 52(1), 101-126.
hetps://doi.org/10.14421/ajis.2014.521.101-126

Humes, C., & Clark, K. A. (2000). Collective Baha'i Identity Through Embodied Persecution: ‘Be ye the fingers
of one hand, the members of one body. Anthropology of Consciousness, 11(1-2), 24-33.
hteps://doi.org/10.1525/ac.2000.11.1-2.24

Jalil, A., Yesi, Y., Sugiyanto, S., Puspitaloka, D., & Purnomo, H. (2021). The Role of Social Capital of Riau
Women Farmer Groups in Building Collective Action for Tropical Peatland Restoration. Forest and
Society, 341-351. https://doi.org/10.24259/fs.v5i2.12089



11

Kretzmann, J., & McKnight, J. (1993). Building Communities from the Inside Out: A Path Toward Finding and
Mobilizing a Community’s Assets. ACTA Publications.

LEE, A. A. (2012). Underground Movement in a Missionary Church: The Baha'i Faith in British Cameroons,
1952-1962 1. Journal of Religious History, 36(4), 577-592. https://doi.org/10.1111/j.1467-9809.2012.01232.x

Makin, A. (2016). Unearthing Nusantara’s Concept of Religious Pluralism: Harmonization and Syncretism in
Hindu-Buddhist and Islamic Classical Texts. Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 54(1), 1.
https://doi.org/10.14421/ajis.2016.541.1-30

Masyhur, L. S., Hidayat, F. T., & Ansor, M. (2023). Pembinaan Kajian Figih Wanita dalam Perspektif Tafsir Al-
Qur’an di Surau Gading Desa Rambah Samo Kecamatan Rambah Samo Kabupaten Rokan Hulu. Asskruie:
Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(1), 41-52.

Nirzalin, N., & Febriandi, Y. (2020). Teungku Dayah Agency and Religious Social Capital on Drug Eradication
in Aceh, Indonesia. Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik, 23(3), 210-222. https://doi.org/10.22146/jsp.51061

Okai, H., & Takahashi, N. (2023). Conflict and coexistence among minorities within minority religions : a case
study of Tablighi Jama * at in Japan. Religion, State & Society, 51(3), 267-282.
https://doi.org/10.1080/09637494.2023.2222616

Padilla-Melendez, A., & Ciruela-Lorenzo, A. M. (2018). Female Indigenous Entrepreneurs, Culture, and Social
Capital. The Case of the Quechua Community of Tiquipaya (Bolivia). Women’s Studies International
Forum, 69, 159-170. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2018.05.012

Pink, J. (2005). The Concept of Freedom of Belief and Its Boundaries in Egypt: The Jehovah’s Witnesses and the
Baha'i Faith Between Established Religions and An Authoritarian State. Culture and Religion, 6(1), 135~
160. https://doi.org/10.1080/01438300500071422

Qurtuby, S. Al. (2013). Reconciliation from Below: Indonesia’s Religious Conflict and Grassroots Agency for
Peace. Peace Research, 44/45(2/1), 135-162.

Qurtuby, S. Al (2015). Ambonese Muslim Jihadists, Islamic Identity, and the History of Christian-Muslim
Rivarly in the Moluccas, Eastern Indonesia. International Journal of Asian Studies, 12(1), 1-29.
https://doi.org/:10.1017/51479591414000199

Rahman, Y., Al Walid, K., & Humaidi, H. (2022). CRITICAL THINKING AND RELIGIOUS MODERATION:
Instilling Religiously Moderate Values through the Teaching of Islamic Philosophy in Indonesia.
JOURNAL OF INDONESIAN ISLAM, 16(1), 49. https://doi.org/10.15642/J11S.2022.16.1.49-74

Rhofita, E. 1. (2019). Comprehension and Expectations Analysis of UIN Sunan Ampel's Member to
Environmentally Sustainable Concept by Asset Based Community Development. Jurnal Pengelolaan
Sumberdaya Alam Dan Lingkungan (Journal of Natural Resources and Environmental Management),
9(1), 1-8. https://doi.org/10.29244/jps.9.1.1-8

Ropi, I. (2010). Islamism, Government Regulation, and the Ahmadiyah Controversies in Indonesia. Al-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies, 48(2), 281-320. https://doi.org/10.14421/ajis.2010.482.281-320

Salahuddin, N., Safriani, A., Ansori, M., Hanafi, M., Naily, N., Zubaidi, A. N., Safriani, R., Umam, M. H., Tlaihi,
W., Taufiq, A., & Swasono, E. P. (2015). Panduan KKN ABCD UIN Sunan Ampel Surabaya: Asset Based
Community-driven Development (Sulanam (ed.)). LP2M UIN Sunan Ampel Surabaya.

Sevea, I. S. (2009). The Ahmadiyya Print Jihad in South and Southeast Asia. In Islamic Connections: Muslim
Societies in South and Southeast Asia (pp. 134-148). ISEAS Press.

Sukamto, A., & Pramono, R. (2020). The Roots of Conlflicts between Muslims and Christians in Indonesia in
1995-1997. Transformation: An International Journal of Holistic Mission Studies, 37(3), 208-221.
https://doi.org/10.1177/0265378820937722

Sumarto, S. (2021). Rumah Moderasi Beragama IAIN Curup dalam Program Wawasan Kebangsaan, Toleransi
dan Anti Kekerasan. Jurnal Literasiologi, 5(2). https://doi.org/10.47783/literasiologi.v5i2.221

Wangila, M. N. (2012). Negotiating agency and human rights in Islam: A case of Muslim women in Kenya.
Contemporary Islamic Studies, 2012(1), 1-15. https://doi.org/10.5339/cis.2012.1

Were, G. (2007). Fashioning Belief: The Case of the Baha’i Faith in Northern New Ireland. Anthropological
Forum, 17(3), 239-253. https://doi.org/10.1080/00664670701637701

Zulkarnaini, Z., Ansor, M., & Masyhur, L. S. (2022). Sharia in power: non-Muslims and the performance of
Islamic politics in Aceh public Sphere, Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies,
12(2), 257-283. https://doi.org/10.18326/ijims.v12i2.257-283



	Paparan di atas membahas perjumpaan dan dialog lintas iman dari beragam komunitas berkontribusi memperkuat pemahaman antara pelbagai kelompok dengan lkatar belakang keagamaan yang berbeda. BIDUK yang selenggarakan ISAIS merupakan upaya falitiasi perju...

