
JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

347 

 

  

Penerapan Nilai Panca Jiwa dan Problematikanya dalam 
Pembentukan Karakter Santri: Studi Kasus di Pesantren 

Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang 
 

*Jarwin Asmaran Toni1, Salami2, Saiful3 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Banda Aceh 

Email: jarwinjat@gmail.com 

 

Abstract 

This study aims to analyze the implementation of the Panca Jiwa values and the 

challenges encountered in the character formation of students at Pesantren Terpadu 

Al-Mujaddid, Sabang City. Employing a descriptive qualitative approach with a 

case study design, data were collected through observation, in-depth interviews, 

and documentation. The data were analyzed using Miles, Huberman, and Saldaña’s 

interactive model, which includes data reduction, data display, and conclusion 

drawing. The findings indicate that the Panca Jiwa values—sincerity, simplicity, 

independence, Islamic brotherhood, and responsible freedom—are internalized 

through habituation, role modeling, mentoring, and structured supervision 

embedded in daily pesantren life. These values significantly contribute to the 

development of students’ character, particularly in discipline, responsibility, 

solidarity, and adaptability. However, several challenges hinder optimal 

implementation, including limited facilities, varying perceptions among teachers, 

the influence of digital technology, insufficient parental support, and personal 

factors such as emotional instability and dependency among students. The study 

concludes that the Panca Jiwa plays a strategic role in shaping students’ character; 

however, its effectiveness depends on consistent implementation, strong teacher 

exemplification, active parental involvement, and the pesantren’s capacity to 

respond to contemporary social and technological challenges. Strengthening 

collaboration between the pesantren, families, and the wider community is essential 

to ensure the sustainable internalization of the Panca Jiwa values in modern 

educational settings. 

Keywords: Panca Jiwa, Islamic Boarding School, Character Education, Student 

Development, Habituation. 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis implementasi nilai-nilai Panca Jiwa dan 

problematika yang dihadapi dalam pembentukan karakter santri di Pesantren 

Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi, kemudian dianalisis menggunakan model 

interaktif Miles, Huberman, dan Saldaña melalui tahap reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Panca 

Jiwa seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan 

kebebasan bertanggung jawab, diinternalisasikan melalui pembiasaan, keteladanan, 

pendampingan, serta pengawasan yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

348 

 

  

santri. Internalisasi nilai tersebut berdampak positif terhadap perkembangan 

karakter, terutama dalam hal kedisiplinan, tanggung jawab, solidaritas, dan 

kemampuan beradaptasi. Namun, implementasi Panca Jiwa masih menghadapi 

sejumlah kendala, meliputi keterbatasan fasilitas, perbedaan persepsi guru, 

pengaruh teknologi digital, dukungan orang tua yang belum optimal, serta faktor 

personal santri seperti gejolak emosional dan ketergantungan pada lingkungan 

keluarga. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Panca Jiwa berperan strategis dalam 

pembentukan karakter santri, tetapi keberhasilannya sangat dipengaruhi oleh 

konsistensi pembiasaan, keteladanan guru, keterlibatan orang tua, serta kesiapan 

pesantren dalam merespons tantangan perkembangan sosial dan teknologi. 

Penguatan kolaborasi antara pesantren, keluarga, dan lingkungan eksternal perlu 

dilakukan untuk menjaga efektivitas implementasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam 

konteks pendidikan modern. 

Kata Kunci: Panca Jiwa, Pesantren, Pendidikan Karakter, Santri, Pembiasaan. 

 

*** 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter merupakan inti dari ajaran Islam dan menjadi fondasi 

dalam pembentukan akhlak mulia. Rasulullah SAW digambarkan dalam Al-Qur’an 

sebagai uswah hasanah (teladan utama), yang menjadi rujukan bagi umat manusia 

dalam membangun moral dan perilaku (QS. Al-Ahzab: 21). Hadis-hadis Nabi juga 

menegaskan bahwa misi kenabian bertujuan menyempurnakan akhlak manusia. 

Konsep ini meneguhkan bahwa pendidikan karakter harus menjadi orientasi utama 

dalam seluruh institusi pendidikan Islam, termasuk pesantren.  

Sejak diutusnya Nabi Muhammad SAW, beliau didaulat sebagai makhluk 

yang paling sempurna, baik dari segi akhlak maupun keteladanan hidupnya. 

Kesempurnaan tersebut ditegaskan dalam berbagai hadis, di antaranya riwayat al-

Baihaqi yang menyebutkan bahwa Rasulullah diutus untuk menyempurnakan 

akhlak manusia. Ayat-ayat Al-Quran juga menguatkan hal ini, di mana Rasulullah 

digambarkan sebagai sosok dengan akhlak yang agung dan layak dijadikan panutan. 

Dari Al-Quran dan hadis tersebut dapat disimpulkan bahwa seseorang yang 

memiliki akhlak mulia sejatinya pantas menjadi uswah hasanah (teladan yang baik) 

bagi orang lain. Dengan demikian, pendidikan akhlak atau karakter menjadi inti 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

349 

 

  

dari ajaran Islam, dan Rasulullah SAW menjadi model utama dalam pembentukan 

karakter umat manusia sepanjang zaman. 

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang dikenal 

sebagai pusat pembentukan karakter melalui penguatan akhlak, disiplin, 

pembiasaan, dan pembinaan spiritual. Peran Pesantren selama ini sangat dirasakan 

masyarakat dimana berkontribusi nyata dalam pergulatan dinamika sosial yang 

menuntut perubahan. Peran Pesantren sangat strategis dalam masyarakat Indonesia 

yang mayoritas hidup di pedesaan (Endang Supandi, 2022). 

Dikutip oleh Abdullah Hamid dari Likona menyatakan bahwa: Moral adalah 

sebuah pondasi di mana sebuah negara berkembang/bangkit menuju sebuah Puncak 

(Hamid, 2017). Runtuhnya negara, para pemimpin dan individu karena telah 

meninggalkan moral. Dalam upaya mencetak SDM yang berkualitas dan 

berkarakter harus ada sinergitas antara keluarga sekolah dan masyarakat karena 

karakter berawal dari sebuah kebiasaan. Pondok Pesantren lembaga tradisional 

Islam (tafaqquh fi al-dien) dengan menekankan pentingnya moral agama Islam 

sebagai pedoman hidup bermasyarakat sehari-hari. Di samping itu, Pesantren juga 

merupakan lembaga pendidikan tradisional Islam untuk mempelajari, memahami, 

mendalami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan 

pentingnya moral keagamaan sebagai pedoman sehari-hari (Ummah, 2017). Panca 

Jiwa Pesantren dapat dipahami sebagai usaha untuk membantu peserta didik 

mengembangkan seluruh potensi yang dimilikinya dengan tujuan agar santri 

memiliki jiwa keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah islamiah dan 

kebebasan. 

Penulis mengangangkat topik ini didukung oleh beberapa argumen pertama, 

berdasarkan Peraturan Mentri Agama Republik Indonesia Nomor 31 Tahun 2020 

Bab 1 pasal 3 ayat 3 bahwa santri memiliki akhlak mulia (Kementerian Agama 

Republik Indonesia, 2020). kedua, Pesantren sebagai instrument Pendidikan 

keagamaan di lingkungan kemenang bertanggung jawab dalam 

mengimplementasikan nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter santri di 

Sabang sebagaimana diamanahkan oleh Peraturan Mentri Agama Republik 

Indonesia. ketiga, Guru sebagai operator pendidikan terdepan di Pesantren berperan 

signifikan dalam mempersipkan mutu lulusan peserta didik melalui 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

350 

 

  

mengimplementasikan nilai Panca Jiwa sebagaimana diamanahkan Peraturan 

Mentri Agama Republik Indonesia. 

Santri Pesantren itu identik dengan kumuh, jorok, kemana-mana sarungan 

dan pecian, alumninya hanya bisa mengaji dan menjadi guru mengaji di balai-balai 

kampung, tidak berdisiplin dan intoleran dalam bermasyarakat. Namun, Pesantren 

Terpadu Al-Mujaddid telah melahirkan alumni yang berkualitas, diantara 

lulusannya melanjutkan studi ke Mesir, Turki, Taruna Angkatan Laut, Kedokteran 

dan universitas terkemuka lainnya didalam maupun luar negri. 

Pesantren menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa untuk membentuk karakter 

Islami santri dalam seluruh aktivitas sehari-hari. Penanaman karakter ini didukung 

melalui kedisiplinan, kegiatan berlandaskan nilai Islam, falsafah kepesantrenan, 

serta keteladanan. Santri dibiasakan hidup disiplin sejak hal kecil seperti kebersihan 

pribadi hingga kebersihan bersama di asrama. Mereka juga dilatih mandiri dalam 

memenuhi kebutuhan sehari-hari serta diajarkan kesederhanaan melalui 

keterbatasan fasilitas. Hubungan santri dengan guru dan pengasuh dibangun atas 

dasar ketaatan. Seluruh aspek ini menjadikan pendidikan pesantren unik dan 

berbeda dengan sistem pendidikan lain seperti sekolah atau madrasah (La Hadisi, 

Zulkifli Musthan, Rasmi Gazali, Herman, 2022). 

Seiring perkembangan waktu, penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di pesantren 

menghadapi tantangan internal dan eksternal yang memerlukan strategi adaptif. 

Guru dan santri dituntut untuk menempatkan kepentingan pesantren di atas 

kepentingan pribadi, sementara pimpinan pesantren berperan penting menjaga 

stabilitas melalui komunikasi yang intensif dengan seluruh elemen, termasuk wali 

santri. Kepemimpinan berbasis nilai kepesantrenan tidak hanya memastikan 

keberlangsungan pendidikan, tetapi juga membentuk santri menjadi pribadi 

tangguh, berilmu, dan siap menjadi pemimpin di tengah masyarakat yang dinamis 

(Nata, A. 2016). 

Pesantren Terpadu Al-Mujaddid di Kota Sabang merupakan salah satu 

lembaga pendidikan yang secara konsisten menerapkan Panca Jiwa dalam 

pembentukan karakter santri. Pesantren ini terbukti melahirkan alumni yang tidak 

hanya kompeten dalam bidang keagamaan, tetapi juga berhasil melanjutkan studi 

ke perguruan tinggi dalam maupun luar negeri serta berkarier di berbagai bidang 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

351 

 

  

profesional. Namun, implementasi Panca Jiwa dalam konteks kekinian tidak 

terlepas dari berbagai tantangan. Perkembangan teknologi, latar belakang santri 

yang beragam, kurangnya konsistensi pembiasaan, serta keterbatasan fasilitas 

merupakan beberapa problem yang muncul dalam proses internalisasi nilai 

karakter. 

Penelitian tentang Panca Jiwa pesantren telah dibahas dalam berbagai 

literatur (Dhofier, 2011; Ummah, 2017; Nata, 2016), namun studi yang secara 

spesifik mengkaji problematika implementasi Panca Jiwa dalam konteks lokal 

Sabang, terutama dalam kaitannya dengan dinamika santri, pengasuh, orang tua, 

dan perkembangan teknologi, masih terbatas. Selain itu, kajian sebelumnya banyak 

berfokus pada konsep Panca Jiwa sebagai nilai ideal, bukan analisis mendalam 

mengenai hambatan dan strategi lembaga dalam mengimplementasikannya secara 

praktis. 

 

B. METODE 

Penelitian ini adalah penelitian lapangan dengan menggunakan metode 

kualitatif. Jenis metode kualitatif yang digunakan adalah kualitatif deskriptif 

dengan pendekatan studi kasus. Studi kasus merupakan pendekatan penelitian 

kualitatif yang digunakan untuk memahami sesuatu isu atau problematika dengan 

menggunakan suatu kasus. Yang dimaksud dengan kasus disini dapat berupa suatu 

kejadian proses kegiatan, program, ataupun satu atau beberapa orang (Moleong, 

2013). Pendekatan studi kasus dipilih karena memberikan ruang untuk 

mengeksplorasi fenomena secara komprehensif dalam konteks kehidupan nyata. 

(Creswell, 2018). Dalam hal ini peneliti akan mencoba meneliti tentang 

problematika penerapan nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter santri di 

Pesantren Terpadu Al-Mujadid. 

Penelitian dilakukan di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid, Kota Sabang, yang 

merupakan salah satu pesantren terpadu yang menerapkan nilai-nilai Panca Jiwa 

sebagai dasar pembinaan santri. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif karena 

pesantren ini memiliki keunikan dalam sistem pembinaan karakter dan memiliki 

rekam jejak perkembangan yang signifikan. 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

352 

 

  

Subjek penelitian ditentukan melalui teknik purposive sampling dengan 

pertimbangan bahwa informan benar-benar memahami proses pembinaan karakter 

di pesantren. Informan terdiri dari pimpinan pesantren, dua orang guru atau asatidz 

pembina, seorang staf pengasuhan santri, dan seorang santri senior. Jumlah 

informan bersifat fleksibel dan dapat bertambah apabila ditemukan data baru, 

hingga mencapai titik kejenuhan atau data saturation, yaitu ketika data yang 

diperoleh sudah tidak menunjukkan informasi tambahan yang signifikan (Miles, 

Huberman, & Saldaña, 2014).  

 Data penelitian dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi, 

wawancara mendalam, dan studi dokumentasi. Observasi dilakukan secara 

partisipatif terhadap berbagai aktivitas santri dan kegiatan pembinaan yang 

berlangsung di pesantren, termasuk rutinitas harian, pola interaksi, dan praktik 

internalisasi nilai Panca Jiwa. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk 

menggali pemahaman informan terkait penerapan nilai Panca Jiwa, hambatan yang 

dihadapi, serta strategi yang diterapkan pesantren dalam pembinaan karakter. 

Sementara itu, dokumentasi digunakan untuk melengkapi data berupa arsip 

pesantren, tata tertib, jadwal kegiatan, foto kegiatan, dan dokumen lain yang 

mendukung proses triangulasi. 

 Analisis data dilakukan sejak awal penelitian dengan mengikuti model 

interaktif Miles, Huberman, dan Saldaña (2014), yang meliputi proses reduksi 

data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Reduksi dilakukan dengan 

menyederhanakan dan mengelompokkan data berdasarkan tema-tema yang 

relevan dengan penelitian. Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi 

deskriptif untuk memudahkan peneliti dalam melihat hubungan antar-kategori. 

Selanjutnya, penarikan kesimpulan dilakukan dengan memaknai pola-pola yang 

muncul dari data, kemudian diverifikasi secara berkelanjutan hingga diperoleh 

kesimpulan yang valid.  

 Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi sumber dan triangulasi teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan 

membandingkan informasi dari berbagai informan, sedangkan triangulasi teknik 

diperoleh dengan mencocokkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi. 

Selain itu, dilakukan member checking dengan meminta konfirmasi informan 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

353 

 

  

terhadap hasil wawancara guna memastikan bahwa data yang diperoleh sesuai 

dengan maksud dan pengalaman informan. 

 

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di 

Pesantren Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang dilakukan melalui proses 

pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan yang terintegrasi dalam seluruh aktivitas 

kepesantrenan. Nilai-nilai tersebut mencakup keikhlasan, kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung jawab. 

Penerapannya tidak hanya dilakukan dalam konteks pembelajaran formal, tetapi 

juga dalam kehidupan sehari-hari santri di asrama, kegiatan ibadah, kebersihan 

lingkungan, serta interaksi antarsantri dan guru.  

1. Penerapan Nilai Keikhlasan 

Nilai keikhlasan menjadi fondasi pertama yang ditanamkan kepada santri. 

Bersasarkan hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa nilai keikhlasan 

ditanamkan melalui pembiasaan totalitas dalam beramal, meskipun pada tahap awal 

implementasinya masih bersifat eksternal atau berupa paksaan. Temuan ini 

menunjukkan bahwa pembiasaan yang terstruktur dan konsisten efektif dalam 

membentuk karakter keikhlasan. Pada tahap awal, paksaan berperan sebagai 

“pemicu eksternal” untuk membiasakan santri menjalankan aktivitas, namun 

seiring waktu, perilaku ini menjadi motivasi intrinsik yang mengakar sebagai nilai 

spiritual. Artinya, pesantren tidak hanya mengajarkan teori, tetapi 

menginternalisasi nilai melalui praktik langsung, sesuai prinsip habituation dalam 

pendidikan karakter (Ryan & Deci, 2000). 

Santri dilatih untuk melaksanakan tugas dan tanggung jawab secara 

konsisten, termasuk sholat lima waktu, menjaga kebersihan lingkungan, serta 

keterlibatan dalam organisasi dan kepanitiaan. Proses ini menekankan 

keterhubungan antara aktivitas keseharian dengan orientasi spiritual, sehingga 

keikhlasan menjadi karakter yang diharapkan tumbuh secara alami (Lickona, 2012). 

Santri dididik untuk menyadari bahwa setiap kegiatan mulai dari belajar, beribadah, 

menjalankan tugas kebersihan, hingga mengikuti ekstrakurikuler merupakan bagian 

dari ibadah kepada Allah. Observasi lapangan menunjukkan bahwa ustadz 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

354 

 

  

memberikan teladan nyata dengan mengajar, membimbing, dan mengabdi tanpa 

menuntut imbalan berlebih. Pendekatan ini memperkuat pemahaman santri tentang 

keikhlasan melalui contoh praktik yang dapat ditiru dalam kehidupan sehari-hari 

(Bandura, 1977). 

Dari perspektif pendidikan karakter, proses internalisasi nilai keikhlasan ini 

sejalan dengan teori habituation, di mana perilaku yang awalnya dilakukan secara 

paksa secara eksternal perlahan berkembang menjadi motivasi intrinsik. 

Dokumentasi kegiatan pesantren, seperti jadwal rutin kerja bakti, salat berjamaah, 

dan kepanitiaan acara, menunjukkan bahwa keterlibatan santri tidak hanya bersifat 

fisik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual. Dengan demikian, nilai 

keikhlasan diajarkan bukan secara teoretis semata, melainkan melalui praktik 

langsung yang menghubungkan kegiatan keseharian dengan orientasi ibadah. 

Proses dari keterpaksaan menuju kesadaran ini menjadi ciri khas pendidikan 

pesantren, di mana nilai keikhlasan diharapkan tumbuh secara alami dan melekat 

sebagai karakter permanen santri, sebagaimana prinsip pendidikan karakter yang 

menekankan integrasi antara perilaku, sikap, dan nilai spiritual (Lickona, 2012; 

Ryan & Deci, 2000). 

2. Penerapan Nilai Kesederhanaan 

Kesederhanaan merupakan salah satu nilai utama dalam Panca Jiwa 

pesantren yang menjadi landasan dalam membentuk karakter santri. Nilai ini tidak 

hanya dimaknai sebagai pola hidup yang jauh dari sikap berlebihan, tetapi juga 

mencerminkan keseimbangan dalam bersikap, berperilaku, serta menggunakan 

fasilitas yang ada. Dalam konteks pendidikan pesantren, kesederhanaan 

dipraktikkan melalui pembiasaan hidup hemat, tidak berfoya-foya, serta 

mengutamakan kebutuhan dibanding keinginan. Oleh karena itu, memahami 

bagaimana kesederhanaan diterapkan di lingkungan Pesantren Terpadu Al-

Mujaddid menjadi penting untuk melihat sejauh mana nilai ini berhasil 

diinternalisasikan dalam kehidupan sehari-hari santri. Hasil wawancara 

menunjukkan bahwa nilai kesederhanaan diwujudkan melalui pengaturan sikap dan 

penampilan santri. Santri diarahkan untuk tidak berlebihan dalam berpakaian, 

berperilaku, maupun gaya hidup sehari-hari. Pembiasaan ini diperkuat dengan 

peraturan pesantren yang mendukung kehidupan sederhana sesuai suasana 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

355 

 

  

pesantren. Kesederhanaan bukan berarti miskin, melainkan menyesuaikan dengan 

kebutuhan sehari-hari (Lickona, 2012). 

Observasi lapangan memperlihatkan bukti konkret penerapan nilai 

kesederhanaan. Santri menggunakan pakaian seragam sederhana dalam semua 

aktivitas, baik belajar, ibadah, maupun kegiatan harian, sehingga mengurangi 

perbedaan penampilan antar individu. Dari sisi konsumsi, menu makanan yang 

disediakan sederhana, cukup untuk kebutuhan gizi harian tanpa adanya makanan 

mewah. Kesederhanaan juga tampak pada fasilitas pesantren yang digunakan 

bersama-sama, seperti ruang belajar dan asrama, menciptakan suasana 

kebersamaan tanpa kesenjangan sosial (Narvaez & Lapsley, 2009). 

Penerapan kesederhanaan mendidik santri untuk hidup apa adanya, 

mengendalikan diri dari sifat berlebihan, dan mengembangkan sikap qana’ah 

(merasa cukup). Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan karakter yang 

menekankan pembentukan pribadi rendah hati dan tahan terhadap kondisi sosial 

yang beragam. Kesederhanaan menjadi strategi pendidikan karakter, bukan sekadar 

simbol identitas pesantren, karena melalui praktik ini santri belajar bersikap 

moderat, bersahaja, dan tidak konsumtif (Ryan & Deci, 2000). Nilai kesederhanaan 

membantu santri membangun karakter moderat dan tangguh, yang relevan untuk 

menghadapi kehidupan masyarakat luas. Pembiasaan terhadap kesederhanaan ini 

memperkuat dimensi moral dan spiritual pendidikan karakter, sehingga santri siap 

menjadi individu yang mandiri dan bijaksana dalam berperilaku sosial. 

3. Penerapan Nilai Kemandirian 

Nilai kemandirian merupakan salah satu pilar penting dalam Panca Jiwa 

pesantren yang menekankan kemampuan santri untuk bertanggung jawab terhadap 

dirinya sendiri tanpa selalu bergantung pada orang lain. Di Pesantren Terpadu Al-

Mujaddid, kemandirian ditanamkan melalui sistem pendidikan dan pembiasaan 

yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. Hasil wawancara menunjukkan 

bahwa nilai kemandirian ditekankan melalui kemampuan santri mengurus diri 

sendiri, mulai dari kebutuhan pribadi hingga keterlibatan dalam organisasi dan 

pengelolaan keuangan. Pesantren memberi tanggung jawab kepada santri untuk 

menjalankan program kegiatan secara mandiri, termasuk pengelolaan kantin 

pelajar. Pembiasaan ini bertujuan agar santri menjadi pribadi yang bertanggung 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

356 

 

  

jawab dan tidak bergantung pada orang lain, mampu berdiri di atas kaki sendiri 

tanpa harus bersandar pada pihak lain (Suryadi, 2018). 

Observasi lapangan memperkuat temuan tersebut. Santri terbiasa 

membersihkan asrama dan mengatur perlengkapan belajar tanpa bantuan luar, 

sesuai dengan dokumentasi kegiatan yang diperoleh peneliti. Dalam aspek sosial, 

santri diberi tanggung jawab mengatur jalannya kegiatan ekstrakurikuler maupun 

acara pesantren, mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Struktur 

organisasi santri berfungsi layaknya miniatur masyarakat, di mana mereka belajar 

memimpin, mengambil keputusan, dan mengelola keuangan bersama 

(Kusumaningrum & Setiawan, 2020). 

Pesantren menggunakan prinsip learning by doing dalam menanamkan nilai 

kemandirian. Proses ini tidak hanya melatih keterampilan praktis, tetapi juga 

membentuk mentalitas tangguh, kreatif, dan siap menghadapi tantangan hidup. 

Temuan ini menunjukkan bahwa kemandirian berkembang melalui praktik nyata 

dan tanggung jawab berjenjang, sehingga perilaku mandiri bukan sekadar rutinitas, 

melainkan internalisasi nilai yang mendalam (Ryan & Deci, 2000). 

Nilai kemandirian di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid tidak hanya 

menyiapkan santri untuk kebutuhan pribadi, tetapi juga membentuk pribadi yang 

mampu memberi kontribusi bagi masyarakat. Strategi ini selaras dengan tujuan 

pendidikan karakter, yaitu menghasilkan generasi yang mandiri, bertanggung 

jawab, dan berdaya sosial. Pendekatan pembelajaran ini menjadi contoh integrasi 

praktik, moral, dan pengembangan mentalitas yang berkelanjutan. 

4. Penerapan Nilai Ukhuwah islamiyah 

Nilai ukhuwah islamiyah di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid diterapkan 

melalui kegiatan kebersamaan seperti salat berjamaah, pengajian, kerja bakti, dan 

olahraga. Santri dilatih untuk saling peduli, menolong, serta menyelesaikan 

masalah dengan musyawarah. Dengan pembiasaan ini, ukhuwah tidak hanya 

sebatas rutinitas, tetapi membentuk karakter santri yang peduli, solidaritas tinggi, 

dan mampu menjadi pemersatu di masyarakat. Kehidupan yang ada di pesantren 

diliputi suasana persudaraan yang akrab, sehingga segala suka dan duka dirasakan 

bersama dalam jalinan ukhuwah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa nilai 

ukhuwah Islamiyah ditanamkan melalui kehidupan bersama di pesantren. Santri 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

357 

 

  

dibiasakan untuk saling menolong, menjaga kekompakan, dan mengedepankan 

musyawarah dalam menyelesaikan masalah. Aktivitas sehari-hari seperti salat 

berjamaah, belajar kelompok, piket kebersihan bersama, hingga kerja sama dalam 

kepanitiaan acara, menjadi sarana membangun persaudaraan yang erat di antara 

mereka (Nata, 2016). 

Observasi dan dokumentasi lapangan mendukung hal ini. Interaksi santri 

dalam asrama dan kegiatan bersama memperlihatkan adanya solidaritas dan rasa 

kebersamaan. Ketika ada santri yang mengalami kesulitan, teman-temannya turut 

membantu, baik dalam hal akademik maupun kebutuhan pribadi. Pola hubungan ini 

menciptakan suasana harmonis yang memperkuat rasa memiliki terhadap pesantren 

sebagai satu keluarga besar (Kusumaningrum & Setiawan, 2020). 

Penerapan ukhuwah Islamiyah sejalan dengan konsep pendidikan karakter 

berbasis komunitas, di mana nilai-nilai sosial dan moral dikembangkan melalui 

interaksi sehari-hari. Prinsip ini menekankan bahwa karakter tidak hanya dibentuk 

oleh aturan, tetapi juga oleh pengalaman kolektif dan relasi sosial yang dibangun 

secara konsisten (Lickona, 2012). Temuan ini menunjukkan bahwa persaudaraan di 

pesantren tidak hanya berfungsi sebagai ikatan emosional, tetapi juga sebagai 

mekanisme pendidikan sosial yang membentuk kepekaan, tanggung jawab, dan 

sikap empati. 

Nilai ukhuwah Islamiyah di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid berkontribusi 

signifikan dalam membentuk santri yang mampu beradaptasi dengan masyarakat. 

Dengan terbiasa hidup bersama, menghargai perbedaan, dan mengutamakan 

kebersamaan, santri dipersiapkan untuk menjadi individu yang solidaritas sosialnya 

tinggi dan mampu menjaga harmoni dalam kehidupan bermasyarakat. 

5. Penerapan Nilai Kebebasan 

Bebas bukan berarti bebas dalam makna negatif. Bebas disini masih dalam 

koridor yang berlaku. Dari pengertian Panca Jiwa diatas bisa dilihat bahwa nilai-

nilai yang terkandung di dalamnya sangat komprehensif. diharapkan jiwa ini 

mampu melekat pada diri santri. Dalam hal ini perlu adanya proses yang 

terintegrasi. Berdasarkan hasil wawancara, penerapan nilai kebebasan di Pesantren 

Terpadu Al-Mujaddid dipahami sebagai tahapan tertinggi dalam pembentukan 

karakter santri. Kebebasan tidak dimaknai sebagai sikap bebas tanpa batas, 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

358 

 

  

melainkan sebagai kemampuan santri untuk menentukan pilihan hidup secara 

mandiri, menciptakan pola hidup sendiri, serta mengambil keputusan terbaik bagi 

dirinya. Nilai ini baru dapat dicapai setelah santri menginternalisasi nilai-nilai 

Panca Jiwa lainnya, yakni keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, dan ukhuwah 

Islamiyah (Hidayat, 2019). 

Hasil observasi menunjukkan bahwa pesantren menyediakan fasilitas yang 

mendukung pengembangan minat dan bakat santri, seperti olahraga, kesenian, dan 

keterampilan praktis lainnya. Santri diberi kesempatan memilih kegiatan sesuai 

preferensi, namun tetap dalam koridor nilai-nilai pesantren. Kebebasan yang 

diberikan tidak berarti tanpa batas, melainkan diarahkan agar santri tidak 

bergantung pada orang lain, mampu beradaptasi dengan berbagai situasi, serta tetap 

menjunjung nilai-nilai ukhuwah dan keikhlasan (Kusumaningrum & Setiawan, 

2020). Kebebasan dalam konteks pendidikan pesantren dapat dipahami sebagai 

bentuk autonomy support sebagaimana dikemukakan dalam Self-Determination 

Theory (Ryan & Deci, 2000), di mana santri diberi ruang untuk memilih dan 

bertindak sesuai motivasi intrinsik, namun tetap dalam bingkai nilai moral. Dengan 

demikian, kebebasan menjadi tahap lanjutan dari proses habituasi, internalisasi, dan 

pembentukan karakter, yang menjadikan santri independen sekaligus bertanggung 

jawab. 

Penerapan kebebasan ini bertujuan membentuk santri yang memiliki 

kapasitas sosial tinggi, dapat diterima di berbagai lingkungan, serta mampu 

menyampaikan pendapat dan bekerja sama dengan masyarakat yang beragam. 

Santri diharapkan tidak bersikap fanatik terhadap satu pola pikir tertentu, tetapi 

adaptif, toleran, dan kolaboratif dalam menghadapi perbedaan di tengah 

masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya membentuk pribadi 

religius, tetapi juga individu yang siap berkontribusi dalam kehidupan sosial yang 

plural. 

 

Problematika Penerapan Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid 

Panca Jiwa sebagai ruh pendidikan pesantren idealnya menjadi pedoman 

dalam membentuk karakter santri yang ikhlas, sederhana, mandiri, memiliki 

ukhuwah islamiyah yang kuat, serta mampu menggunakan kebebasan secara 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

359 

 

  

bertanggung jawab. Namun, dalam realitas pelaksanaan di Pesantren Terpadu Al-

Mujaddid, proses internalisasi nilai-nilai tersebut tidak selalu berjalan mulus. 

Berbagai hambatan baik yang bersumber dari internal santri, keterbatasan tenaga 

pendidik dan fasilitas pesantren, maupun pengaruh lingkungan eksternal, sering kali 

menjadi tantangan yang mengurangi efektivitas penerapan Panca Jiwa. Berdasarkan 

hasil wawancara, penerapan nilai Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid 

menghadapi sejumlah kendala yang bersumber dari faktor internal maupun 

eksternal. 

Kendala internal terutama terkait dengan sumber daya dan kesiapan lembaga. 

Pertama, keterbatasan finansial berdampak pada pelaksanaan program pembinaan 

karakter, karena banyak kegiatan pembiasaan membutuhkan dukungan dana. 

Kedua, sebagian asatidz belum sepenuhnya memahami makna dan implementasi 

nilai Panca Jiwa, mengingat latar belakang pendidikan mereka yang beragam. Hal 

ini mengakibatkan adanya ketidaksamaan pendekatan dalam pembentukan karakter 

santri. 

Selain itu, guru umum yang lebih fokus pada mata pelajaran akademik seperti 

fisika, kimia, dan biologi memiliki keterbatasan interaksi dengan kehidupan 

pesantren, sehingga muncul perbedaan persepsi dalam memahami visi dan misi 

lembaga (Zarkasyi, 2011). Tantangan lain adalah pengaruh teknologi digital, yang 

terkadang membuat sebagian asatidz lalai terhadap tugas kepesantrenan. Dari sisi 

santri, masih ditemukan resistensi terhadap sistem disiplin dan hukuman yang 

dijalankan pesantren sebagai bagian dari pembinaan karakter (Nata, 2016). 

Selain faktor internal, pengaruh eksternal juga signifikan. Kedekatan 

geografis rumah santri dengan pesantren membuat sebagian santri kurang mandiri 

karena sering pulang. Faktor orang tua juga menjadi tantangan. Sebagian 

beranggapan bahwa menitipkan anak di pesantren berarti sepenuhnya melepaskan 

tanggung jawab pendidikan, sehingga dukungan moral kurang optimal. Ada pula 

orang tua yang menekankan anak agar segera mandiri secara ekonomi, padahal 

pesantren memiliki tahapan pengabdian dan beasiswa lanjutan (Abdurrahman, 

2020). Kurangnya keikhlasan sebagian orang tua dalam menyerahkan anak ke 

pesantren berdampak pada motivasi belajar dan kedisiplinan santri. Di sisi lain, 

status pesantren sebagai lembaga di bawah Kementerian Agama menghadirkan 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

360 

 

  

tantangan birokrasi dan intervensi kebijakan, yang kadang membatasi ruang gerak 

pesantren dalam menjalankan visi kemandiriannya (Hasanah, 2019). 

Kendala penerapan Panca Jiwa menunjukkan bahwa pembentukan karakter 

di pesantren tidak hanya bergantung pada internalisasi nilai dan sistem pembinaan 

internal, tetapi juga dipengaruhi oleh dukungan keluarga, masyarakat, dan 

kebijakan pemerintah. Hal ini sejalan dengan teori ekologi pendidikan 

Bronfenbrenner, bahwa proses pendidikan dipengaruhi oleh interaksi sistem dalam 

dan luar individu (Bronfenbrenner, 1994). 

Keberhasilan penerapan Panca Jiwa menuntut sinergi antara pesantren, orang 

tua, dan pemerintah. Pesantren perlu memperkuat peran pembinaan internal dan 

pengembangan kompetensi asatidz, sementara orang tua harus menjadi mitra aktif 

dalam mendukung proses pendidikan anak. Dukungan regulasi pemerintah yang 

tidak terlalu birokratis juga penting agar pesantren dapat menjaga kemandirian 

sekaligus meningkatkan kualitas pembinaan karakter santri. 

Selain kendala yang muncul karena faktor external dan internal, terdapat juga 

kendala yang muncul dari sisi santri itu sendiri karna dari karakter dan latar 

belakang mereka Berdasarkan hasil wawancara, kendala penerapan nilai-nilai 

Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid tidak hanya bersumber dari faktor 

internal lembaga maupun eksternal pesantren, tetapi juga dari diri santri itu sendiri. 

Masa pubertas membawa pengaruh besar terhadap kestabilan emosi dan perilaku. 

Pada fase ini, santri kerap menunjukkan gejolak emosional, mudah tersinggung, 

serta cenderung mengekspresikan kebebasan tanpa batas. Kondisi tersebut 

menghambat internalisasi nilai Panca Jiwa, khususnya pengendalian diri, 

kedisiplinan, dan keikhlasan. Sifat manja dan ketergantungan pada orang tua masih 

cukup kuat, terutama bagi santri yang baru pertama kali hidup mandiri di 

lingkungan pesantren. Adaptasi yang lambat menjadikan sebagian santri kesulitan 

mengikuti pola kehidupan disiplin dan kolektif. 

Inkonsistensi aktivitas juga muncul, di mana santri cenderung hanya 

menjalankan kegiatan yang disenangi dan mengabaikan aktivitas yang dianggap 

membebani. Padahal, internalisasi nilai Panca Jiwa menuntut ketekunan, 

kesungguhan, dan kesiapan menjalani seluruh proses pendidikan pesantren. 

Karakter pasif (matlub) dibandingkan karakter aktif (thalib) menjadi hambatan 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

361 

 

  

tersendiri. Sikap menunggu membuat santri kurang proaktif dalam belajar maupun 

bekerja sama, sehingga proses pembentukan kemandirian berjalan lambat. 

Pengaruh lingkungan rumah dan pergaulan luar turut menjadi tantangan. Nilai yang 

ditanamkan keluarga terkadang bertolak belakang dengan nilai pesantren, 

sementara pengaruh negatif dari media sosial maupun teman sebaya di luar 

pesantren dapat melemahkan internalisasi Panca Jiwa.  

Hasil observasi di lapangan menunjukkan bahwa faktor psikologis, 

emosional, kebiasaan, serta pengaruh eksternal memperkuat tantangan yang 

dihadapi santri. Dengan demikian, penerapan sistem pendidikan berbasis Panca 

Jiwa menuntut strategi adaptif yang tidak hanya menekankan pada regulasi, tetapi 

juga memperhatikan perkembangan psikologis remaja. Pendekatan personal, 

konsisten, dan berkesinambungan menjadi penting agar pembinaan karakter dapat 

berjalan optimal. Kendala yang muncul dari diri santri dalam penerapan nilai Panca 

Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid menunjukkan bahwa pembinaan karakter 

tidak bisa dilepaskan dari dinamika perkembangan psikologis remaja. Menurut 

Lickona, pendidikan karakter membutuhkan proses internalisasi yang mencakup 

pengetahuan moral, perasaan moral, dan tindakan moral yang berkesinambungan 

(Lickona 2012). Namun, gejolak masa pubertas, sikap pasif, dan ketergantungan 

pada orang tua menunjukkan bahwa sebagian santri masih berada pada tahap awal 

perkembangan moral yang belum matang. 

Selain itu, teori pendidikan karakter Islami menekankan pentingnya 

keteladanan, pembiasaan, dan pembinaan yang konsisten (Shihab 2013). Karakter 

pasif (matlub) yang masih terlihat pada sebagian santri memperlihatkan bahwa 

strategi pembiasaan perlu diperkuat dengan pendekatan partisipatif yang 

mendorong santri menjadi thalib (aktif mencari ilmu). Hal ini sejalan dengan 

pandangan Tilaar bahwa pendidikan karakter harus diarahkan untuk membentuk 

peserta didik yang mandiri, bertanggung jawab, dan mampu beradaptasi dengan 

lingkungannya (Tilaar 2012). Pengaruh lingkungan rumah dan pergaulan luar yang 

masih kuat juga membuktikan bahwa pendidikan karakter tidak hanya menjadi 

tanggung jawab lembaga pendidikan, tetapi membutuhkan kolaborasi dengan 

keluarga dan masyarakat. Hidayatullah menegaskan bahwa keberhasilan 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

362 

 

  

pendidikan karakter di pesantren hanya dapat tercapai apabila terdapat sinergi 

antara pesantren, orang tua, dan masyarakat (Hidayatullah 2010). 

Dengan demikian, kendala dari diri santri mengindikasikan perlunya 

strategi adaptif dalam pembinaan karakter. Pesantren tidak hanya menekankan 

aturan dan disiplin, tetapi juga harus memberikan pendekatan yang memperhatikan 

kondisi psikologis, emosional, serta sosial santri. Strategi ini mencakup keteladanan 

asatidz, pembiasaan yang konsisten, penguatan dukungan keluarga, serta 

pembinaan keterampilan sosial agar nilai-nilai Panca Jiwa dapat terinternalisasi 

secara utuh. 

 

Upaya Pesantren dalam Mengatasi Problematika 

Setiap proses pendidikan tentu tidak terlepas dari berbagai kendala dan 

problematika, termasuk dalam penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di pesantren. 

Hambatan tersebut dapat muncul dari faktor internal santri, lingkungan pesantren, 

maupun sistem yang diterapkan. Oleh karena itu, pesantren dituntut untuk memiliki 

strategi dan langkah nyata dalam mengatasi problematika tersebut agar tujuan 

pendidikan karakter tetap tercapai. Upaya yang dilakukan tidak hanya bersifat 

reaktif terhadap problematika yang muncul, tetapi juga preventif dan kuratif, 

sehingga santri dapat tumbuh dengan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai 

pesantren. Dengan demikian, pembahasan ini akan menguraikan berbagai langkah 

yang ditempuh Pesantren Terpadu Al-Mujaddid dalam menghadapi tantangan 

sekaligus menjaga keberlangsungan internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam 

kehidupan santri sehari-hari. Berdasarkan hasil wawancara, Pesantren Terpadu Al-

Mujaddid menerapkan sejumlah strategi untuk mengatasi problematika penerapan 

nilai-nilai Panca Jiwa. Strategi tersebut antara lain: 

a. Pendekatan personal dan kesabaran 

Pesantren lebih mengutamakan pendekatan dialogis dengan memanggil santri 

atau guru yang bermasalah secara langsung untuk dibina dan diarahkan. Metode ini 

bertujuan agar pembinaan lebih efektif karena mempertimbangkan aspek psikologis 

dan latar belakang individu. 

 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

363 

 

  

b. Program berkala berbasis apresiasi 

Pesantren menyelenggarakan program khusus seperti pentas seni atau 

kegiatan lain yang hanya dapat diikuti oleh santri kelas akhir yang memenuhi 

standar karakter dan keilmuan. Strategi ini menjadi bentuk reward sekaligus 

motivasi agar santri termotivasi meningkatkan perilaku positif. 

c. Pembinaan guru dan karyawan 

Pesantren menyadari pentingnya peran pendidik dan karyawan dalam proses 

pembentukan karakter, sehingga pembinaan internal dilakukan agar seluruh elemen 

memahami serta menginternalisasi nilai-nilai Panca Jiwa secara menyeluruh. 

d. Evaluasi terstruktur 

Evaluasi dilakukan dalam berbagai bentuk, baik mingguan maupun harian. 

Setiap Jumat siang setelah shalat Jumat, dilakukan evaluasi terhadap pelanggaran 

sebagai contoh bagi santri lainnya. Evaluasi rutin juga dilaksanakan melalui apel 

pagi, tausiah malam Jumat, serta pemanggilan santri tertentu untuk pembinaan. 

e. Pengawasan langsung 

Guru dan pengasuh pesantren secara aktif mendampingi santri dalam 

berbagai kegiatan, baik akademik maupun non-akademik. Pendampingan ini 

memastikan bahwa proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa berjalan konsisten. 

f. Evaluasi berjenjang 

Apabila permasalahan tidak dapat diselesaikan melalui mekanisme awal, 

evaluasi akan ditingkatkan ke level pimpinan pesantren. Sistem ini memastikan 

adanya tindak lanjut yang jelas dan hierarkis terhadap setiap persoalan. 

Strategi pesantren dalam mengatasi problematika penerapan Panca Jiwa 

sejalan dengan prinsip pendidikan karakter berbasis pesantren yang menekankan 

aspek keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan (Aly, 2015). Pendekatan personal 

yang diterapkan mencerminkan prinsip humanistic education yang berfokus pada 

perkembangan individu, sehingga santri tidak hanya dipaksa menaati aturan, tetapi 

juga dibimbing memahami nilai di balik aturan tersebut (Rogers, 1983).  

Adanya program berbasis apresiasi juga sesuai dengan teori motivasi belajar 

yang menekankan pentingnya reinforcement dalam membentuk perilaku positif 

(Skinner 1953) Sementara itu, evaluasi berjenjang dan pengawasan langsung 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

364 

 

  

menjadi wujud implementasi hidden curriculum di pesantren, di mana proses 

pendidikan karakter berlangsung secara terus-menerus, baik melalui kegiatan 

formal maupun nonformal (Dhofier,2011). Dengan strategi tersebut, pesantren 

tidak hanya menekan potensi pelanggaran, tetapi juga menciptakan kultur 

pendidikan yang membentuk santri berkarakter kuat, disiplin, dan berdaya guna di 

masyarakat. 

 

D. PENUTUP 

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di 

Pesantren Terpadu Al-Mujaddid yang meliputi keikhlasan, kesederhanaan, 

kemandirian, ukhuwah islamiyah, dan kebebasan telah diimplementasikan secara 

konsisten melalui pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan dalam seluruh 

kegiatan Pesantren Terpadu Al-Mujaddid. Internalisasi nilai-nilai tersebut 

berkontribusi pada pembentukan karakter santri, terutama dalam aspek 

kedisiplinan, tanggung jawab, solidaritas, dan kemandirian. 

Namun, penerapan Panca Jiwa masih menghadapi sejumlah hambatan. 

Kendala internal meliputi keterbatasan fasilitas, ketidaksamaan pemahaman guru 

terhadap nilai-nilai kepesantrenan, serta dampak teknologi digital. Hambatan 

eksternal berasal dari dukungan orang tua yang belum optimal dan lingkungan 

sosial santri. Sementara itu, tantangan personal seperti gejolak emosional, 

inkonsistensi perilaku, dan ketergantungan pada orang tua turut memengaruhi 

efektivitas pembinaan.  

Untuk mengatasi problematika tersebut, pesantren menerapkan strategi 

berupa pendekatan personal, penguatan keteladanan, evaluasi terstruktur, 

pembinaan guru, serta pengawasan berjenjang. Strategi ini terbukti membantu 

memperkuat internalisasi nilai Panca Jiwa. Dengan demikian, Panca Jiwa tetap 

menjadi fondasi penting dalam pembentukan karakter santri, namun 

keberhasilannya bergantung pada kolaborasi yang kuat antara pesantren, keluarga, 

dan lingkungan, serta adaptasi pesantren terhadap tantangan perkembangan zaman. 

 

*** 

 



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

365 

 

  

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurrahman, M. (2020). Peran orang tua dalam pendidikan pesantren. Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(1), 33–47. 

Aly, A. (2015). Pendidikan karakter perspektif Islam. Pustaka Pelajar. 

Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice Hall. 

Bronfenbrenner, U. (1994). Ecological models of human development. In T. Husén 

& T. N. Postlethwaite (Eds.), International encyclopedia of education (Vol. 3, 

pp. 37–43). Elsevier. 

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry & research design: Choosing among 

five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya 

mengenai masa depan Indonesia. LP3ES. 

Hamid, A. (2017). Pendidikan karakter berbasis pesantren. IMTIYAZ. 

Hasanah, U. (2019). Regulasi pendidikan pesantren di Indonesia: Antara 

kemandirian dan intervensi negara. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 4(2), 

87–99. 

Hidayat, F., & Prasetyo, T. (2021). Faktor pendukung dan penghambat 

implementasi pendidikan karakter di pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 

33–47. 

Hidayatullah, F. (2010). Pendidikan karakter: Membangun peradaban bangsa. 

UNS Press. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Peraturan Menteri Agama 

Republik Indonesia Nomor 31 Tahun 2020 tentang Pendidikan Pesantren. 

Kusumaningrum, D., & Setiawan, R. (2020). Penerapan pendidikan karakter di 

pesantren: Studi kasus pada santri. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(2), 115–

128. 

La Hadisi, Z., Musthan, Z., Gazali, R., & Herman, Z. (2022). Peran pesantren dalam 

pembentukan karakter kedisiplinan santri di Pondok Pesantren Modern Gontor 

7 Riyadhatul Mujahidin Kabupaten Konawe Selatan. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(1), 248–253. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2955 

Lickona, T. (2012). Educating for character: How our schools can teach respect 

and responsibility. Bantam Books. 

Lickona, T., & Davidson, M. (2005). Smart & good high schools: Integrating 

excellence and ethics for success in school, work, and beyond. Character 

Education Partnership. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A 

methods sourcebook (3rd ed.). SAGE Publications. 

Moleong, L. J. (2013). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Mulyadi, R. (2019). Ukhuwah Islamiyah dalam pembentukan karakter santri. Al-



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)  
Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025 

https://jigm.lakaspia.org 

 

 

 

366 

 

  

Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 78–92. 

Narvaez, D., & Lapsley, D. K. (2009). Moral education: Integrating theory and 

practice. Routledge. 

Nata, A. (2016). Pendidikan Islam di Indonesia: Sejarah, pemikiran, dan 

perkembangannya. Kencana. 

Rogers, C. R. (1983). Freedom to learn. Merrill Publishing. 

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Self-determination theory and the facilitation of 

intrinsic motivation, social development, and well-being. American 

Psychologist, 55(1), 68–78. https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.68 

Shihab, M. Q. (2013). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan 

umat. Mizan. 

Skinner, B. F. (1953). Science and human behavior. Macmillan. 

Suryadi, A. (2018). Strategi pembinaan kemandirian santri di pesantren modern. 

Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 45–59. 

Supriadi, E. (2022). Sosiologi pesantren: Pesantren, keislaman dan keindonesiaan. 

CV Lawwana. 

Tilaar, H. A. R. (2012). Kebijakan pendidikan: Pengantar untuk memahami 

kebijakan pendidikan sebagai kebijakan publik. Rineka Cipta. 

Ummah, F. S. (2017). Panca Jiwa Pondok Pesantren: Sebuah analisis kritis. Jurnal 

Pendidikan Islam, 2(1), 2–4. 

Yin, R. K. (2014). Case study research: Design and methods (5th ed.). SAGE 

Publications. 

Zarkasyi, A. S. (2011). Manajemen pesantren: Pengalaman Pondok Modern 

Darussalam Gontor. Trimurti Press.  

 

 

 

 


