_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

Penerapan Nilai Panca Jiwa dan Problematikanya dalam
Pembentukan Karakter Santri: Studi Kasus di Pesantren
Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang

*Jarwin Asmaran Tonil, Salami?, Saiful?
123 Universitas Islam Negeri Ar-Raniry, Banda Aceh
Email: jarwinjat@gmail.com

Abstract

This study aims to analyze the implementation of the Panca Jiwa values and the
challenges encountered in the character formation of students at Pesantren Terpadu
Al-Mujaddid, Sabang City. Employing a descriptive qualitative approach with a
case study design, data were collected through observation, in-depth interviews,
and documentation. The data were analyzed using Miles, Huberman, and Saldafia’s
interactive model, which includes data reduction, data display, and conclusion
drawing. The findings indicate that the Panca Jiwa values—sincerity, simplicity,
independence, Islamic brotherhood, and responsible freedom—are internalized
through habituation, role modeling, mentoring, and structured supervision
embedded in daily pesantren life. These values significantly contribute to the
development of students’ character, particularly in discipline, responsibility,
solidarity, and adaptability. However, several challenges hinder optimal
implementation, including limited facilities, varying perceptions among teachers,
the influence of digital technology, insufficient parental support, and personal
factors such as emotional instability and dependency among students. The study
concludes that the Panca Jiwa plays a strategic role in shaping students’ character;
however, its effectiveness depends on consistent implementation, strong teacher
exemplification, active parental involvement, and the pesantren’s capacity to
respond to contemporary social and technological challenges. Strengthening
collaboration between the pesantren, families, and the wider community is essential
to ensure the sustainable internalization of the Panca Jiwa values in modern
educational settings.

Keywords: Panca Jiwa, Islamic Boarding School, Character Education, Student
Development, Habituation.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis implementasi nilai-nilai Panca Jiwa dan
problematika yang dihadapi dalam pembentukan karakter santri di Pesantren
Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi, kemudian dianalisis menggunakan model
interaktif Miles, Huberman, dan Saldafia melalui tahap reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai Panca
Jiwa seperti keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan
kebebasan bertanggung jawab, diinternalisasikan melalui pembiasaan, keteladanan,
pendampingan, serta pengawasan yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari

347



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

santri. Internalisasi nilai tersebut berdampak positif terhadap perkembangan
karakter, terutama dalam hal kedisiplinan, tanggung jawab, solidaritas, dan
kemampuan beradaptasi. Namun, implementasi Panca Jiwa masih menghadapi
sejumlah kendala, meliputi keterbatasan fasilitas, perbedaan persepsi guru,
pengaruh teknologi digital, dukungan orang tua yang belum optimal, serta faktor
personal santri seperti gejolak emosional dan ketergantungan pada lingkungan
keluarga. Penelitian ini menyimpulkan bahwa Panca Jiwa berperan strategis dalam
pembentukan karakter santri, tetapi keberhasilannya sangat dipengaruhi oleh
konsistensi pembiasaan, keteladanan guru, keterlibatan orang tua, serta kesiapan
pesantren dalam merespons tantangan perkembangan sosial dan teknologi.
Penguatan kolaborasi antara pesantren, keluarga, dan lingkungan eksternal perlu
dilakukan untuk menjaga efektivitas implementasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam
konteks pendidikan modern.

Kata Kunci: Panca Jiwa, Pesantren, Pendidikan Karakter, Santri, Pembiasaan.

koksk

A. PENDAHULUAN

Pendidikan karakter merupakan inti dari ajaran Islam dan menjadi fondasi
dalam pembentukan akhlak mulia. Rasulullah SAW digambarkan dalam Al-Qur’an
sebagai uswah hasanah (teladan utama), yang menjadi rujukan bagi umat manusia
dalam membangun moral dan perilaku (QS. Al-Ahzab: 21). Hadis-hadis Nabi juga
menegaskan bahwa misi kenabian bertujuan menyempurnakan akhlak manusia.
Konsep ini meneguhkan bahwa pendidikan karakter harus menjadi orientasi utama
dalam seluruh institusi pendidikan Islam, termasuk pesantren.

Sejak diutusnya Nabi Muhammad SAW, beliau didaulat sebagai makhluk
yang paling sempurna, baik dari segi akhlak maupun keteladanan hidupnya.
Kesempurnaan tersebut ditegaskan dalam berbagai hadis, di antaranya riwayat al-
Baihaqi yang menyebutkan bahwa Rasulullah diutus untuk menyempurnakan
akhlak manusia. Ayat-ayat Al-Quran juga menguatkan hal ini, di mana Rasulullah
digambarkan sebagai sosok dengan akhlak yang agung dan layak dijadikan panutan.
Dari Al-Quran dan hadis tersebut dapat disimpulkan bahwa seseorang yang
memiliki akhlak mulia sejatinya pantas menjadi uswah hasanah (teladan yang baik)

bagi orang lain. Dengan demikian, pendidikan akhlak atau karakter menjadi inti

348



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

dari ajaran Islam, dan Rasulullah SAW menjadi model utama dalam pembentukan
karakter umat manusia sepanjang zaman.

Pesantren adalah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang dikenal
sebagai pusat pembentukan karakter melalui penguatan akhlak, disiplin,
pembiasaan, dan pembinaan spiritual. Peran Pesantren selama ini sangat dirasakan
masyarakat dimana berkontribusi nyata dalam pergulatan dinamika sosial yang
menuntut perubahan. Peran Pesantren sangat strategis dalam masyarakat Indonesia
yang mayoritas hidup di pedesaan (Endang Supandi, 2022).

Dikutip oleh Abdullah Hamid dari Likona menyatakan bahwa: Moral adalah
sebuah pondasi di mana sebuah negara berkembang/bangkit menuju sebuah Puncak
(Hamid, 2017). Runtuhnya negara, para pemimpin dan individu karena telah
meninggalkan moral. Dalam upaya mencetak SDM yang berkualitas dan
berkarakter harus ada sinergitas antara keluarga sekolah dan masyarakat karena
karakter berawal dari sebuah kebiasaan. Pondok Pesantren lembaga tradisional
Islam (tafaqquh fi al-dien) dengan menekankan pentingnya moral agama Islam
sebagai pedoman hidup bermasyarakat sehari-hari. D1 samping itu, Pesantren juga
merupakan lembaga pendidikan tradisional Islam untuk mempelajari, memahami,
mendalami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan
pentingnya moral keagamaan sebagai pedoman sehari-hari (Ummah, 2017). Panca
Jiwa Pesantren dapat dipahami sebagai usaha untuk membantu peserta didik
mengembangkan seluruh potensi yang dimilikinya dengan tujuan agar santri
memiliki jiwa keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah islamiah dan
kebebasan.

Penulis mengangangkat topik ini didukung oleh beberapa argumen pertama,
berdasarkan Peraturan Mentri Agama Republik Indonesia Nomor 31 Tahun 2020
Bab 1 pasal 3 ayat 3 bahwa santri memiliki akhlak mulia (Kementerian Agama
Republik Indonesia, 2020). kedua, Pesantren sebagai instrument Pendidikan
keagamaan di  lingkungan  kemenang  bertanggung jawab  dalam
mengimplementasikan nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter santri di
Sabang sebagaimana diamanahkan oleh Peraturan Mentri Agama Republik
Indonesia. ketiga, Guru sebagai operator pendidikan terdepan di Pesantren berperan

signifikan dalam mempersipkan mutu lulusan peserta didik melalui

349



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

mengimplementasikan nilai Panca Jiwa sebagaimana diamanahkan Peraturan
Mentri Agama Republik Indonesia.

Santri Pesantren itu identik dengan kumuh, jorok, kemana-mana sarungan
dan pecian, alumninya hanya bisa mengaji dan menjadi guru mengaji di balai-balai
kampung, tidak berdisiplin dan intoleran dalam bermasyarakat. Namun, Pesantren
Terpadu Al-Mujaddid telah melahirkan alumni yang berkualitas, diantara
lulusannya melanjutkan studi ke Mesir, Turki, Taruna Angkatan Laut, Kedokteran
dan universitas terkemuka lainnya didalam maupun luar negri.

Pesantren menanamkan nilai-nilai Panca Jiwa untuk membentuk karakter
Islami santri dalam seluruh aktivitas sehari-hari. Penanaman karakter ini didukung
melalui kedisiplinan, kegiatan berlandaskan nilai Islam, falsafah kepesantrenan,
serta keteladanan. Santri dibiasakan hidup disiplin sejak hal kecil seperti kebersihan
pribadi hingga kebersihan bersama di asrama. Mereka juga dilatih mandiri dalam
memenuhi kebutuhan sehari-hari serta diajarkan kesederhanaan melalui
keterbatasan fasilitas. Hubungan santri dengan guru dan pengasuh dibangun atas
dasar ketaatan. Seluruh aspek ini menjadikan pendidikan pesantren unik dan
berbeda dengan sistem pendidikan lain seperti sekolah atau madrasah (La Hadisi,
Zulkifli Musthan, Rasmi Gazali, Herman, 2022).

Seiring perkembangan waktu, penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di pesantren
menghadapi tantangan internal dan eksternal yang memerlukan strategi adaptif.
Guru dan santri dituntut untuk menempatkan kepentingan pesantren di atas
kepentingan pribadi, sementara pimpinan pesantren berperan penting menjaga
stabilitas melalui komunikasi yang intensif dengan seluruh elemen, termasuk wali
santri. Kepemimpinan berbasis nilai kepesantrenan tidak hanya memastikan
keberlangsungan pendidikan, tetapi juga membentuk santri menjadi pribadi
tangguh, berilmu, dan siap menjadi pemimpin di tengah masyarakat yang dinamis
(Nata, A. 2016).

Pesantren Terpadu Al-Mujaddid di Kota Sabang merupakan salah satu
lembaga pendidikan yang secara konsisten menerapkan Panca Jiwa dalam
pembentukan karakter santri. Pesantren ini terbukti melahirkan alumni yang tidak
hanya kompeten dalam bidang keagamaan, tetapi juga berhasil melanjutkan studi

ke perguruan tinggi dalam maupun luar negeri serta berkarier di berbagai bidang

350



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

profesional. Namun, implementasi Panca Jiwa dalam konteks kekinian tidak
terlepas dari berbagai tantangan. Perkembangan teknologi, latar belakang santri
yang beragam, kurangnya konsistensi pembiasaan, serta keterbatasan fasilitas
merupakan beberapa problem yang muncul dalam proses internalisasi nilai
karakter.

Penelitian tentang Panca Jiwa pesantren telah dibahas dalam berbagai
literatur (Dhofier, 2011; Ummah, 2017; Nata, 2016), namun studi yang secara
spesifik mengkaji problematika implementasi Panca Jiwa dalam konteks lokal
Sabang, terutama dalam kaitannya dengan dinamika santri, pengasuh, orang tua,
dan perkembangan teknologi, masih terbatas. Selain itu, kajian sebelumnya banyak
berfokus pada konsep Panca Jiwa sebagai nilai ideal, bukan analisis mendalam
mengenai hambatan dan strategi lembaga dalam mengimplementasikannya secara

praktis.

B. METODE

Penelitian ini adalah penelitian lapangan dengan menggunakan metode
kualitatif. Jenis metode kualitatif yang digunakan adalah kualitatif deskriptif
dengan pendekatan studi kasus. Studi kasus merupakan pendekatan penelitian
kualitatif yang digunakan untuk memahami sesuatu isu atau problematika dengan
menggunakan suatu kasus. Yang dimaksud dengan kasus disini dapat berupa suatu
kejadian proses kegiatan, program, ataupun satu atau beberapa orang (Moleong,
2013). Pendekatan studi kasus dipilih karena memberikan ruang untuk
mengeksplorasi fenomena secara komprehensif dalam konteks kehidupan nyata.
(Creswell, 2018). Dalam hal ini peneliti akan mencoba meneliti tentang
problematika penerapan nilai Panca Jiwa dalam pembentukan karakter santri di
Pesantren Terpadu Al-Mujadid.

Penelitian dilakukan di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid, Kota Sabang, yang
merupakan salah satu pesantren terpadu yang menerapkan nilai-nilai Panca Jiwa
sebagai dasar pembinaan santri. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposif karena
pesantren ini memiliki keunikan dalam sistem pembinaan karakter dan memiliki

rekam jejak perkembangan yang signifikan.

351



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

Subjek penelitian ditentukan melalui teknik purposive sampling dengan
pertimbangan bahwa informan benar-benar memahami proses pembinaan karakter
di pesantren. Informan terdiri dari pimpinan pesantren, dua orang guru atau asatidz
pembina, seorang staf pengasuhan santri, dan seorang santri senior. Jumlah
informan bersifat fleksibel dan dapat bertambah apabila ditemukan data baru,
hingga mencapai titik kejenuhan atau data saturation, yaitu ketika data yang
diperoleh sudah tidak menunjukkan informasi tambahan yang signifikan (Miles,
Huberman, & Saldafia, 2014).

Data penelitian dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi,
wawancara mendalam, dan studi dokumentasi. Observasi dilakukan secara
partisipatif terhadap berbagai aktivitas santri dan kegiatan pembinaan yang
berlangsung di pesantren, termasuk rutinitas harian, pola interaksi, dan praktik
internalisasi nilai Panca Jiwa. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur untuk
menggali pemahaman informan terkait penerapan nilai Panca Jiwa, hambatan yang
dihadapi, serta strategi yang diterapkan pesantren dalam pembinaan karakter.
Sementara itu, dokumentasi digunakan untuk melengkapi data berupa arsip
pesantren, tata tertib, jadwal kegiatan, foto kegiatan, dan dokumen lain yang
mendukung proses triangulasi.

Analisis data dilakukan sejak awal penelitian dengan mengikuti model
interaktif Miles, Huberman, dan Saldafia (2014), yang meliputi proses reduksi
data, penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Reduksi dilakukan dengan
menyederhanakan dan mengelompokkan data berdasarkan tema-tema yang
relevan dengan penelitian. Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi
deskriptif untuk memudahkan peneliti dalam melihat hubungan antar-kategori.
Selanjutnya, penarikan kesimpulan dilakukan dengan memaknai pola-pola yang
muncul dari data, kemudian diverifikasi secara berkelanjutan hingga diperoleh
kesimpulan yang valid.

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik
triangulasi sumber dan triangulasi teknik. Triangulasi sumber dilakukan dengan
membandingkan informasi dari berbagai informan, sedangkan triangulasi teknik
diperoleh dengan mencocokkan hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi.

Selain itu, dilakukan member checking dengan meminta konfirmasi informan

352



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

terhadap hasil wawancara guna memastikan bahwa data yang diperoleh sesuai

dengan maksud dan pengalaman informan.

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di
Pesantren Terpadu Al-Mujaddid Kota Sabang dilakukan melalui proses
pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan yang terintegrasi dalam seluruh aktivitas
kepesantrenan. Nilai-nilai tersebut mencakup keikhlasan, kesederhanaan,
kemandirian, ukhuwah Islamiyah, dan kebebasan yang bertanggung jawab.
Penerapannya tidak hanya dilakukan dalam konteks pembelajaran formal, tetapi
juga dalam kehidupan sehari-hari santri di asrama, kegiatan ibadah, kebersihan

lingkungan, serta interaksi antarsantri dan guru.

1. Penerapan Nilai Keikhlasan

Nilai keikhlasan menjadi fondasi pertama yang ditanamkan kepada santri.
Bersasarkan hasil wawancara dan observasi menunjukkan bahwa nilai keikhlasan
ditanamkan melalui pembiasaan totalitas dalam beramal, meskipun pada tahap awal
implementasinya masih bersifat eksternal atau berupa paksaan. Temuan ini
menunjukkan bahwa pembiasaan yang terstruktur dan konsisten efektif dalam
membentuk karakter keikhlasan. Pada tahap awal, paksaan berperan sebagai
“pemicu eksternal” untuk membiasakan santri menjalankan aktivitas, namun
seiring waktu, perilaku ini menjadi motivasi intrinsik yang mengakar sebagai nilai
spiritual.  Artinya, pesantren tidak hanya mengajarkan teori, tetapi
menginternalisasi nilai melalui praktik langsung, sesuai prinsip habituation dalam
pendidikan karakter (Ryan & Deci, 2000).

Santri dilatih untuk melaksanakan tugas dan tanggung jawab secara
konsisten, termasuk sholat lima waktu, menjaga kebersihan lingkungan, serta
keterlibatan dalam organisasi dan kepanitiaan. Proses ini menekankan
keterhubungan antara aktivitas keseharian dengan orientasi spiritual, sehingga
keikhlasan menjadi karakter yang diharapkan tumbuh secara alami (Lickona, 2012).
Santri dididik untuk menyadari bahwa setiap kegiatan mulai dari belajar, beribadah,
menjalankan tugas kebersihan, hingga mengikuti ekstrakurikuler merupakan bagian

dari ibadah kepada Allah. Observasi lapangan menunjukkan bahwa ustadz

353



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

memberikan teladan nyata dengan mengajar, membimbing, dan mengabdi tanpa
menuntut imbalan berlebih. Pendekatan ini memperkuat pemahaman santri tentang
keikhlasan melalui contoh praktik yang dapat ditiru dalam kehidupan sehari-hari
(Bandura, 1977).

Dari perspektif pendidikan karakter, proses internalisasi nilai keikhlasan ini
sejalan dengan teori habituation, di mana perilaku yang awalnya dilakukan secara
paksa secara eksternal perlahan berkembang menjadi motivasi intrinsik.
Dokumentasi kegiatan pesantren, seperti jadwal rutin kerja bakti, salat berjamaah,
dan kepanitiaan acara, menunjukkan bahwa keterlibatan santri tidak hanya bersifat
fisik, tetapi juga menumbuhkan kesadaran spiritual. Dengan demikian, nilai
keikhlasan diajarkan bukan secara teoretis semata, melainkan melalui praktik
langsung yang menghubungkan kegiatan keseharian dengan orientasi ibadah.
Proses dari keterpaksaan menuju kesadaran ini menjadi ciri khas pendidikan
pesantren, di mana nilai keikhlasan diharapkan tumbuh secara alami dan melekat
sebagai karakter permanen santri, sebagaimana prinsip pendidikan karakter yang
menekankan integrasi antara perilaku, sikap, dan nilai spiritual (Lickona, 2012;

Ryan & Deci, 2000).

2. Penerapan Nilai Kesederhanaan

Kesederhanaan merupakan salah satu nilai utama dalam Panca Jiwa
pesantren yang menjadi landasan dalam membentuk karakter santri. Nilai ini tidak
hanya dimaknai sebagai pola hidup yang jauh dari sikap berlebihan, tetapi juga
mencerminkan keseimbangan dalam bersikap, berperilaku, serta menggunakan
fasilitas yang ada. Dalam konteks pendidikan pesantren, kesederhanaan
dipraktikkan melalui pembiasaan hidup hemat, tidak berfoya-foya, serta
mengutamakan kebutuhan dibanding keinginan. Oleh karena itu, memahami
bagaimana kesederhanaan diterapkan di lingkungan Pesantren Terpadu Al-
Mujaddid menjadi penting untuk melihat sejauh mana nilai ini berhasil
diinternalisasikan dalam kehidupan sehari-hari santri. Hasil wawancara
menunjukkan bahwa nilai kesederhanaan diwujudkan melalui pengaturan sikap dan
penampilan santri. Santri diarahkan untuk tidak berlebihan dalam berpakaian,
berperilaku, maupun gaya hidup sehari-hari. Pembiasaan ini diperkuat dengan

peraturan pesantren yang mendukung kehidupan sederhana sesuai suasana

354



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

pesantren. Kesederhanaan bukan berarti miskin, melainkan menyesuaikan dengan
kebutuhan sehari-hari (Lickona, 2012).

Observasi lapangan memperlihatkan bukti konkret penerapan nilai
kesederhanaan. Santri menggunakan pakaian seragam sederhana dalam semua
aktivitas, baik belajar, ibadah, maupun kegiatan harian, sehingga mengurangi
perbedaan penampilan antar individu. Dari sisi konsumsi, menu makanan yang
disediakan sederhana, cukup untuk kebutuhan gizi harian tanpa adanya makanan
mewah. Kesederhanaan juga tampak pada fasilitas pesantren yang digunakan
bersama-sama, seperti ruang belajar dan asrama, menciptakan suasana
kebersamaan tanpa kesenjangan sosial (Narvaez & Lapsley, 2009).

Penerapan kesederhanaan mendidik santri untuk hidup apa adanya,
mengendalikan diri dari sifat berlebihan, dan mengembangkan sikap qgana’ah
(merasa cukup). Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan karakter yang
menekankan pembentukan pribadi rendah hati dan tahan terhadap kondisi sosial
yang beragam. Kesederhanaan menjadi strategi pendidikan karakter, bukan sekadar
simbol identitas pesantren, karena melalui praktik ini santri belajar bersikap
moderat, bersahaja, dan tidak konsumtif (Ryan & Deci, 2000). Nilai kesederhanaan
membantu santri membangun karakter moderat dan tangguh, yang relevan untuk
menghadapi kehidupan masyarakat luas. Pembiasaan terhadap kesederhanaan ini
memperkuat dimensi moral dan spiritual pendidikan karakter, sehingga santri siap

menjadi individu yang mandiri dan bijaksana dalam berperilaku sosial.

3. Penerapan Nilai Kemandirian

Nilai kemandirian merupakan salah satu pilar penting dalam Panca Jiwa
pesantren yang menekankan kemampuan santri untuk bertanggung jawab terhadap
dirinya sendiri tanpa selalu bergantung pada orang lain. Di Pesantren Terpadu Al-
Mujaddid, kemandirian ditanamkan melalui sistem pendidikan dan pembiasaan
yang terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari. Hasil wawancara menunjukkan
bahwa nilai kemandirian ditekankan melalui kemampuan santri mengurus diri
sendiri, mulai dari kebutuhan pribadi hingga keterlibatan dalam organisasi dan
pengelolaan keuangan. Pesantren memberi tanggung jawab kepada santri untuk
menjalankan program kegiatan secara mandiri, termasuk pengelolaan kantin

pelajar. Pembiasaan ini bertujuan agar santri menjadi pribadi yang bertanggung

355



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

jawab dan tidak bergantung pada orang lain, mampu berdiri di atas kaki sendiri
tanpa harus bersandar pada pihak lain (Suryadi, 2018).

Observasi lapangan memperkuat temuan tersebut. Santri terbiasa
membersihkan asrama dan mengatur perlengkapan belajar tanpa bantuan luar,
sesuai dengan dokumentasi kegiatan yang diperoleh peneliti. Dalam aspek sosial,
santri diberi tanggung jawab mengatur jalannya kegiatan ekstrakurikuler maupun
acara pesantren, mulai dari perencanaan, pelaksanaan, hingga evaluasi. Struktur
organisasi santri berfungsi layaknya miniatur masyarakat, di mana mereka belajar
memimpin, mengambil keputusan, dan mengelola keuangan bersama
(Kusumaningrum & Setiawan, 2020).

Pesantren menggunakan prinsip learning by doing dalam menanamkan nilai
kemandirian. Proses ini tidak hanya melatih keterampilan praktis, tetapi juga
membentuk mentalitas tangguh, kreatif, dan siap menghadapi tantangan hidup.
Temuan ini menunjukkan bahwa kemandirian berkembang melalui praktik nyata
dan tanggung jawab berjenjang, sehingga perilaku mandiri bukan sekadar rutinitas,
melainkan internalisasi nilai yang mendalam (Ryan & Deci, 2000).

Nilai kemandirian di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid tidak hanya
menyiapkan santri untuk kebutuhan pribadi, tetapi juga membentuk pribadi yang
mampu memberi kontribusi bagi masyarakat. Strategi ini selaras dengan tujuan
pendidikan karakter, yaitu menghasilkan generasi yang mandiri, bertanggung
jawab, dan berdaya sosial. Pendekatan pembelajaran ini menjadi contoh integrasi

praktik, moral, dan pengembangan mentalitas yang berkelanjutan.

4. Penerapan Nilai Ukhuwah islamiyah

Nilai wukhuwah islamiyah di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid diterapkan
melalui kegiatan kebersamaan seperti salat berjamaah, pengajian, kerja bakti, dan
olahraga. Santri dilatth untuk saling peduli, menolong, serta menyelesaikan
masalah dengan musyawarah. Dengan pembiasaan ini, ukhuwah tidak hanya
sebatas rutinitas, tetapi membentuk karakter santri yang peduli, solidaritas tinggi,
dan mampu menjadi pemersatu di masyarakat. Kehidupan yang ada di pesantren
diliputi suasana persudaraan yang akrab, sehingga segala suka dan duka dirasakan
bersama dalam jalinan ukhuwah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa nilai

ukhuwah Islamiyah ditanamkan melalui kehidupan bersama di pesantren. Santri

356



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

dibiasakan untuk saling menolong, menjaga kekompakan, dan mengedepankan
musyawarah dalam menyelesaikan masalah. Aktivitas sehari-hari seperti salat
berjamaah, belajar kelompok, piket kebersihan bersama, hingga kerja sama dalam
kepanitiaan acara, menjadi sarana membangun persaudaraan yang erat di antara
mereka (Nata, 2016).

Observasi dan dokumentasi lapangan mendukung hal ini. Interaksi santri
dalam asrama dan kegiatan bersama memperlihatkan adanya solidaritas dan rasa
kebersamaan. Ketika ada santri yang mengalami kesulitan, teman-temannya turut
membantu, baik dalam hal akademik maupun kebutuhan pribadi. Pola hubungan ini
menciptakan suasana harmonis yang memperkuat rasa memiliki terhadap pesantren
sebagai satu keluarga besar (Kusumaningrum & Setiawan, 2020).

Penerapan ukhuwah Islamiyah sejalan dengan konsep pendidikan karakter
berbasis komunitas, di mana nilai-nilai sosial dan moral dikembangkan melalui
interaksi sehari-hari. Prinsip ini menekankan bahwa karakter tidak hanya dibentuk
oleh aturan, tetapi juga oleh pengalaman kolektif dan relasi sosial yang dibangun
secara konsisten (Lickona, 2012). Temuan ini menunjukkan bahwa persaudaraan di
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai ikatan emosional, tetapi juga sebagai
mekanisme pendidikan sosial yang membentuk kepekaan, tanggung jawab, dan
sikap empati.

Nilai ukhuwah Islamiyah di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid berkontribusi
signifikan dalam membentuk santri yang mampu beradaptasi dengan masyarakat.
Dengan terbiasa hidup bersama, menghargai perbedaan, dan mengutamakan
kebersamaan, santri dipersiapkan untuk menjadi individu yang solidaritas sosialnya

tinggi dan mampu menjaga harmoni dalam kehidupan bermasyarakat.

5. Penerapan Nilai Kebebasan

Bebas bukan berarti bebas dalam makna negatif. Bebas disini masih dalam
koridor yang berlaku. Dari pengertian Panca Jiwa diatas bisa dilihat bahwa nilai-
nilai yang terkandung di dalamnya sangat komprehensif. diharapkan jiwa ini
mampu melekat pada diri santri. Dalam hal ini perlu adanya proses yang
terintegrasi. Berdasarkan hasil wawancara, penerapan nilai kebebasan di Pesantren
Terpadu Al-Mujaddid dipahami sebagai tahapan tertinggi dalam pembentukan

karakter santri. Kebebasan tidak dimaknai sebagai sikap bebas tanpa batas,

357



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

melainkan sebagai kemampuan santri untuk menentukan pilihan hidup secara
mandiri, menciptakan pola hidup sendiri, serta mengambil keputusan terbaik bagi
dirinya. Nilai ini baru dapat dicapai setelah santri menginternalisasi nilai-nilai
Panca Jiwa lainnya, yakni keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, dan ukhuwah
Islamiyah (Hidayat, 2019).

Hasil observasi menunjukkan bahwa pesantren menyediakan fasilitas yang
mendukung pengembangan minat dan bakat santri, seperti olahraga, kesenian, dan
keterampilan praktis lainnya. Santri diberi kesempatan memilih kegiatan sesuai
preferensi, namun tetap dalam koridor nilai-nilai pesantren. Kebebasan yang
diberikan tidak berarti tanpa batas, melainkan diarahkan agar santri tidak
bergantung pada orang lain, mampu beradaptasi dengan berbagai situasi, serta tetap
menjunjung nilai-nilai ukhuwah dan keikhlasan (Kusumaningrum & Setiawan,
2020). Kebebasan dalam konteks pendidikan pesantren dapat dipahami sebagai
bentuk autonomy support sebagaimana dikemukakan dalam Self-Determination
Theory (Ryan & Deci, 2000), di mana santri diberi ruang untuk memilih dan
bertindak sesuai motivasi intrinsik, namun tetap dalam bingkai nilai moral. Dengan
demikian, kebebasan menjadi tahap lanjutan dari proses habituasi, internalisasi, dan
pembentukan karakter, yang menjadikan santri independen sekaligus bertanggung
jawab.

Penerapan kebebasan ini bertujuan membentuk santri yang memiliki
kapasitas sosial tinggi, dapat diterima di berbagai lingkungan, serta mampu
menyampaikan pendapat dan bekerja sama dengan masyarakat yang beragam.
Santri diharapkan tidak bersikap fanatik terhadap satu pola pikir tertentu, tetapi
adaptif, toleran, dan kolaboratif dalam menghadapi perbedaan di tengah
masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa pesantren tidak hanya membentuk pribadi
religius, tetapi juga individu yang siap berkontribusi dalam kehidupan sosial yang

plural.

Problematika Penerapan Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid
Panca Jiwa sebagai ruh pendidikan pesantren idealnya menjadi pedoman
dalam membentuk karakter santri yang ikhlas, sederhana, mandiri, memiliki

ukhuwah islamiyah yang kuat, serta mampu menggunakan kebebasan secara

358



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

bertanggung jawab. Namun, dalam realitas pelaksanaan di Pesantren Terpadu Al-
Mujaddid, proses internalisasi nilai-nilai tersebut tidak selalu berjalan mulus.
Berbagai hambatan baik yang bersumber dari internal santri, keterbatasan tenaga
pendidik dan fasilitas pesantren, maupun pengaruh lingkungan eksternal, sering kali
menjadi tantangan yang mengurangi efektivitas penerapan Panca Jiwa. Berdasarkan
hasil wawancara, penerapan nilai Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid
menghadapi sejumlah kendala yang bersumber dari faktor internal maupun
eksternal.

Kendala internal terutama terkait dengan sumber daya dan kesiapan lembaga.
Pertama, keterbatasan finansial berdampak pada pelaksanaan program pembinaan
karakter, karena banyak kegiatan pembiasaan membutuhkan dukungan dana.
Kedua, sebagian asatidz belum sepenuhnya memahami makna dan implementasi
nilai Panca Jiwa, mengingat latar belakang pendidikan mereka yang beragam. Hal
ini mengakibatkan adanya ketidaksamaan pendekatan dalam pembentukan karakter
santri.

Selain itu, guru umum yang lebih fokus pada mata pelajaran akademik seperti
fisika, kimia, dan biologi memiliki keterbatasan interaksi dengan kehidupan
pesantren, sehingga muncul perbedaan persepsi dalam memahami visi dan misi
lembaga (Zarkasyi, 2011). Tantangan lain adalah pengaruh teknologi digital, yang
terkadang membuat sebagian asatidz lalai terhadap tugas kepesantrenan. Dari sisi
santri, masih ditemukan resistensi terhadap sistem disiplin dan hukuman yang
dijalankan pesantren sebagai bagian dari pembinaan karakter (Nata, 2016).

Selain faktor internal, pengaruh eksternal juga signifikan. Kedekatan
geografis rumah santri dengan pesantren membuat sebagian santri kurang mandiri
karena sering pulang. Faktor orang tua juga menjadi tantangan. Sebagian
beranggapan bahwa menitipkan anak di pesantren berarti sepenuhnya melepaskan
tanggung jawab pendidikan, sehingga dukungan moral kurang optimal. Ada pula
orang tua yang menekankan anak agar segera mandiri secara ekonomi, padahal
pesantren memiliki tahapan pengabdian dan beasiswa lanjutan (Abdurrahman,
2020). Kurangnya keikhlasan sebagian orang tua dalam menyerahkan anak ke
pesantren berdampak pada motivasi belajar dan kedisiplinan santri. Di sisi lain,

status pesantren sebagai lembaga di bawah Kementerian Agama menghadirkan

359



JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)

C\STnta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

tantangan birokrasi dan intervensi kebijakan, yang kadang membatasi ruang gerak
pesantren dalam menjalankan visi kemandiriannya (Hasanah, 2019).

Kendala penerapan Panca Jiwa menunjukkan bahwa pembentukan karakter
di pesantren tidak hanya bergantung pada internalisasi nilai dan sistem pembinaan
internal, tetapi juga dipengaruhi oleh dukungan keluarga, masyarakat, dan
kebijakan pemerintah. Hal ini sejalan dengan teori ekologi pendidikan
Bronfenbrenner, bahwa proses pendidikan dipengaruhi oleh interaksi sistem dalam
dan luar individu (Bronfenbrenner, 1994).

Keberhasilan penerapan Panca Jiwa menuntut sinergi antara pesantren, orang
tua, dan pemerintah. Pesantren perlu memperkuat peran pembinaan internal dan
pengembangan kompetensi asatidz, sementara orang tua harus menjadi mitra aktif
dalam mendukung proses pendidikan anak. Dukungan regulasi pemerintah yang
tidak terlalu birokratis juga penting agar pesantren dapat menjaga kemandirian
sekaligus meningkatkan kualitas pembinaan karakter santri.

Selain kendala yang muncul karena faktor external dan internal, terdapat juga
kendala yang muncul dari sisi santri itu sendiri karna dari karakter dan latar
belakang mereka Berdasarkan hasil wawancara, kendala penerapan nilai-nilai
Panca Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid tidak hanya bersumber dari faktor
internal lembaga maupun eksternal pesantren, tetapi juga dari diri santri itu sendiri.
Masa pubertas membawa pengaruh besar terhadap kestabilan emosi dan perilaku.
Pada fase ini, santri kerap menunjukkan gejolak emosional, mudah tersinggung,
serta cenderung mengekspresikan kebebasan tanpa batas. Kondisi tersebut
menghambat internalisasi nilai Panca Jiwa, khususnya pengendalian diri,
kedisiplinan, dan keikhlasan. Sifat manja dan ketergantungan pada orang tua masih
cukup kuat, terutama bagi santri yang baru pertama kali hidup mandiri di
lingkungan pesantren. Adaptasi yang lambat menjadikan sebagian santri kesulitan
mengikuti pola kehidupan disiplin dan kolektif.

Inkonsistensi aktivitas juga muncul, di mana santri cenderung hanya
menjalankan kegiatan yang disenangi dan mengabaikan aktivitas yang dianggap
membebani. Padahal, internalisasi nilai Panca Jiwa menuntut ketekunan,
kesungguhan, dan kesiapan menjalani seluruh proses pendidikan pesantren.

Karakter pasif (matlub) dibandingkan karakter aktif (thalib) menjadi hambatan

360



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

tersendiri. Sikap menunggu membuat santri kurang proaktif dalam belajar maupun
bekerja sama, sehingga proses pembentukan kemandirian berjalan lambat.
Pengaruh lingkungan rumah dan pergaulan luar turut menjadi tantangan. Nilai yang
ditanamkan keluarga terkadang bertolak belakang dengan nilai pesantren,
sementara pengaruh negatif dari media sosial maupun teman sebaya di luar
pesantren dapat melemahkan internalisasi Panca Jiwa.

Hasil observasi di lapangan menunjukkan bahwa faktor psikologis,
emosional, kebiasaan, serta pengaruh eksternal memperkuat tantangan yang
dihadapi santri. Dengan demikian, penerapan sistem pendidikan berbasis Panca
Jiwa menuntut strategi adaptif yang tidak hanya menekankan pada regulasi, tetapi
juga memperhatikan perkembangan psikologis remaja. Pendekatan personal,
konsisten, dan berkesinambungan menjadi penting agar pembinaan karakter dapat
berjalan optimal. Kendala yang muncul dari diri santri dalam penerapan nilai Panca
Jiwa di Pesantren Terpadu Al-Mujaddid menunjukkan bahwa pembinaan karakter
tidak bisa dilepaskan dari dinamika perkembangan psikologis remaja. Menurut
Lickona, pendidikan karakter membutuhkan proses internalisasi yang mencakup
pengetahuan moral, perasaan moral, dan tindakan moral yang berkesinambungan
(Lickona 2012). Namun, gejolak masa pubertas, sikap pasif, dan ketergantungan
pada orang tua menunjukkan bahwa sebagian santri masih berada pada tahap awal
perkembangan moral yang belum matang.

Selain itu, teori pendidikan karakter Islami menekankan pentingnya
keteladanan, pembiasaan, dan pembinaan yang konsisten (Shihab 2013). Karakter
pasif (matlub) yang masih terlihat pada sebagian santri memperlihatkan bahwa
strategi pembiasaan perlu diperkuat dengan pendekatan partisipatif yang
mendorong santri menjadi thalib (aktif mencari ilmu). Hal ini sejalan dengan
pandangan Tilaar bahwa pendidikan karakter harus diarahkan untuk membentuk
peserta didik yang mandiri, bertanggung jawab, dan mampu beradaptasi dengan
lingkungannya (Tilaar 2012). Pengaruh lingkungan rumah dan pergaulan luar yang
masih kuat juga membuktikan bahwa pendidikan karakter tidak hanya menjadi
tanggung jawab lembaga pendidikan, tetapi membutuhkan kolaborasi dengan

keluarga dan masyarakat. Hidayatullah menegaskan bahwa keberhasilan

361



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
Osinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

pendidikan karakter di pesantren hanya dapat tercapai apabila terdapat sinergi
antara pesantren, orang tua, dan masyarakat (Hidayatullah 2010).

Dengan demikian, kendala dari diri santri mengindikasikan perlunya
strategi adaptif dalam pembinaan karakter. Pesantren tidak hanya menekankan
aturan dan disiplin, tetapi juga harus memberikan pendekatan yang memperhatikan
kondisi psikologis, emosional, serta sosial santri. Strategi ini mencakup keteladanan
asatidz, pembiasaan yang konsisten, penguatan dukungan keluarga, serta
pembinaan keterampilan sosial agar nilai-nilai Panca Jiwa dapat terinternalisasi

secara utuh.

Upaya Pesantren dalam Mengatasi Problematika

Setiap proses pendidikan tentu tidak terlepas dari berbagai kendala dan
problematika, termasuk dalam penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di pesantren.
Hambatan tersebut dapat muncul dari faktor internal santri, lingkungan pesantren,
maupun sistem yang diterapkan. Oleh karena itu, pesantren dituntut untuk memiliki
strategi dan langkah nyata dalam mengatasi problematika tersebut agar tujuan
pendidikan karakter tetap tercapai. Upaya yang dilakukan tidak hanya bersifat
reaktif terhadap problematika yang muncul, tetapi juga preventif dan kuratif,
sehingga santri dapat tumbuh dengan karakter yang sesuai dengan nilai-nilai
pesantren. Dengan demikian, pembahasan ini akan menguraikan berbagai langkah
yang ditempuh Pesantren Terpadu Al-Mujaddid dalam menghadapi tantangan
sekaligus menjaga keberlangsungan internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa dalam
kehidupan santri sehari-hari. Berdasarkan hasil wawancara, Pesantren Terpadu Al-
Mujaddid menerapkan sejumlah strategi untuk mengatasi problematika penerapan
nilai-nilai Panca Jiwa. Strategi tersebut antara lain:
a. Pendekatan personal dan kesabaran

Pesantren lebih mengutamakan pendekatan dialogis dengan memanggil santri
atau guru yang bermasalah secara langsung untuk dibina dan diarahkan. Metode ini
bertujuan agar pembinaan lebih efektif karena mempertimbangkan aspek psikologis

dan latar belakang individu.

362



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

b. Program berkala berbasis apresiasi

Pesantren menyelenggarakan program khusus seperti pentas seni atau
kegiatan lain yang hanya dapat diikuti oleh santri kelas akhir yang memenuhi
standar karakter dan keilmuan. Strategi ini menjadi bentuk reward sekaligus

motivasi agar santri termotivasi meningkatkan perilaku positif.

c. Pembinaan guru dan karyawan
Pesantren menyadari pentingnya peran pendidik dan karyawan dalam proses
pembentukan karakter, sehingga pembinaan internal dilakukan agar seluruh elemen

memahami serta menginternalisasi nilai-nilai Panca Jiwa secara menyeluruh.

d. Evaluasi terstruktur
Evaluasi dilakukan dalam berbagai bentuk, baik mingguan maupun harian.
Setiap Jumat siang setelah shalat Jumat, dilakukan evaluasi terhadap pelanggaran
sebagai contoh bagi santri lainnya. Evaluasi rutin juga dilaksanakan melalui apel

pagi, tausiah malam Jumat, serta pemanggilan santri tertentu untuk pembinaan.

e. Pengawasan langsung
Guru dan pengasuh pesantren secara aktif mendampingi santri dalam
berbagai kegiatan, baik akademik maupun non-akademik. Pendampingan ini

memastikan bahwa proses internalisasi nilai-nilai Panca Jiwa berjalan konsisten.

f. Evaluasi berjenjang

Apabila permasalahan tidak dapat diselesaikan melalui mekanisme awal,
evaluasi akan ditingkatkan ke level pimpinan pesantren. Sistem ini memastikan
adanya tindak lanjut yang jelas dan hierarkis terhadap setiap persoalan.

Strategi pesantren dalam mengatasi problematika penerapan Panca Jiwa
sejalan dengan prinsip pendidikan karakter berbasis pesantren yang menekankan
aspek keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan (Aly, 2015). Pendekatan personal
yang diterapkan mencerminkan prinsip humanistic education yang berfokus pada
perkembangan individu, sehingga santri tidak hanya dipaksa menaati aturan, tetapi
juga dibimbing memahami nilai di balik aturan tersebut (Rogers, 1983).

Adanya program berbasis apresiasi juga sesuai dengan teori motivasi belajar
yang menekankan pentingnya reinforcement dalam membentuk perilaku positif

(Skinner 1953) Sementara itu, evaluasi berjenjang dan pengawasan langsung

363



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

menjadi wujud implementasi hidden curriculum di pesantren, di mana proses
pendidikan karakter berlangsung secara terus-menerus, baik melalui kegiatan
formal maupun nonformal (Dhofier,2011). Dengan strategi tersebut, pesantren
tidak hanya menekan potensi pelanggaran, tetapi juga menciptakan kultur
pendidikan yang membentuk santri berkarakter kuat, disiplin, dan berdaya guna di

masyarakat.

D. PENUTUP

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai Panca Jiwa di
Pesantren Terpadu Al-Mujaddid yang meliputi keikhlasan, kesederhanaan,
kemandirian, ukhuwah islamiyah, dan kebebasan telah diimplementasikan secara
konsisten melalui pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan dalam seluruh
kegiatan Pesantren Terpadu Al-Mujaddid. Internalisasi nilai-nilai tersebut
berkontribusi pada pembentukan karakter santri, terutama dalam aspek
kedisiplinan, tanggung jawab, solidaritas, dan kemandirian.

Namun, penerapan Panca Jiwa masih menghadapi sejumlah hambatan.
Kendala internal meliputi keterbatasan fasilitas, ketidaksamaan pemahaman guru
terhadap nilai-nilai kepesantrenan, serta dampak teknologi digital. Hambatan
eksternal berasal dari dukungan orang tua yang belum optimal dan lingkungan
sosial santri. Sementara itu, tantangan personal seperti gejolak emosional,
inkonsistensi perilaku, dan ketergantungan pada orang tua turut memengaruhi
efektivitas pembinaan.

Untuk mengatasi problematika tersebut, pesantren menerapkan strategi
berupa pendekatan personal, penguatan keteladanan, evaluasi terstruktur,
pembinaan guru, serta pengawasan berjenjang. Strategi ini terbukti membantu
memperkuat internalisasi nilai Panca Jiwa. Dengan demikian, Panca Jiwa tetap
menjadi fondasi penting dalam pembentukan karakter santri, namun
keberhasilannya bergantung pada kolaborasi yang kuat antara pesantren, keluarga,

dan lingkungan, serta adaptasi pesantren terhadap tantangan perkembangan zaman.

kksk

364



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman, M. (2020). Peran orang tua dalam pendidikan pesantren. Jurnal
Pendidikan Islam, 11(1), 33-47.
Aly, A. (2015). Pendidikan karakter perspektif Islam. Pustaka Pelajar.

Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice Hall.

Bronfenbrenner, U. (1994). Ecological models of human development. In T. Husén
& T. N. Postlethwaite (Eds.), International encyclopedia of education (Vol. 3,
pp. 37-43). Elsevier.

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry & research design: Choosing among
five approaches (4th ed.). SAGE Publications.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya
mengenai masa depan Indonesia. LP3ES.

Hamid, A. (2017). Pendidikan karakter berbasis pesantren. IMTIY AZ.

Hasanah, U. (2019). Regulasi pendidikan pesantren di Indonesia: Antara
kemandirian dan intervensi negara. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 4(2),
87-99.

Hidayat, F., & Prasetyo, T. (2021). Faktor pendukung dan penghambat
implementasi pendidikan karakter di pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 8(1),
33-47.

Hidayatullah, F. (2010). Pendidikan karakter: Membangun peradaban bangsa.
UNS Press.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Peraturan Menteri Agama
Republik Indonesia Nomor 31 Tahun 2020 tentang Pendidikan Pesantren.

Kusumaningrum, D., & Setiawan, R. (2020). Penerapan pendidikan karakter di
pesantren: Studi kasus pada santri. Jurnal Pendidikan Karakter, 10(2), 115—
128.

La Hadisi, Z., Musthan, Z., Gazali, R., & Herman, Z. (2022). Peran pesantren dalam
pembentukan karakter kedisiplinan santri di Pondok Pesantren Modern Gontor
7 Riyadhatul Mujahidin Kabupaten Konawe Selatan. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 11(1), 248-253. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2955

Lickona, T. (2012). Educating for character: How our schools can teach respect
and responsibility. Bantam Books.

Lickona, T., & Davidson, M. (2005). Smart & good high schools: Integrating
excellence and ethics for success in school, work, and beyond. Character
Education Partnership.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A
methods sourcebook (3rd ed.). SAGE Publications.

Moleong, L. J. (2013). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya.
Mulyadi, R. (2019). Ukhuwah Islamiyah dalam pembentukan karakter santri. Al-

365



_ JURNAL ILMIAH GURU MADRASAH (JIGM)
C\Sinta Volume 4, Nomor 2, Juli-Desember 2025
l https://jigm.lakaspia.org

Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 78-92.

Narvaez, D., & Lapsley, D. K. (2009). Moral education: Integrating theory and
practice. Routledge.

Nata, A. (2016). Pendidikan Islam di Indonesia: Sejarah, pemikiran, dan
perkembangannya. Kencana.

Rogers, C. R. (1983). Freedom to learn. Merrill Publishing.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2000). Self-determination theory and the facilitation of
intrinsic motivation, social development, and well-being. American
Psychologist, 55(1), 68—78. https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.68

Shihab, M. Q. (2013). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan
umat. Mizan.

Skinner, B. F. (1953). Science and human behavior. Macmillan.

Suryadi, A. (2018). Strategi pembinaan kemandirian santri di pesantren modern.
Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 45-59.

Supriadi, E. (2022). Sosiologi pesantren: Pesantren, keislaman dan keindonesiaan.
CV Lawwana.

Tilaar, H. A. R. (2012). Kebijakan pendidikan: Pengantar untuk memahami
kebijakan pendidikan sebagai kebijakan publik. Rineka Cipta.

Ummah, F. S. (2017). Panca Jiwa Pondok Pesantren: Sebuah analisis kritis. Jurnal
Pendidikan Islam, 2(1), 2—4.

Yin, R. K. (2014). Case study research: Design and methods (5th ed.). SAGE
Publications.

Zarkasyi, A. S. (2011). Manajemen pesantren: Pengalaman Pondok Modern
Darussalam Gontor. Trimurti Press.

366



