Asep Solikin, Nilai-nilai Spiritual Sufistik Qasidah Burdah dalam Meningkatkan Religiusitas

NILAI-NILAI SPIRITUAL SUFISTIK QASIDAH BURDAH DALAM MENINGKATKAN RELIGIUSITAS

ASEP SOLIKIN

Dosen Bimbingan dan Konseling Fakultas Keguruan dan limu Pendidikan
Universitas Muhammadiyah Palangkaraya

Email : asep.solikin@yahoo.com

ABSTRACT

In the perspective of the development of one's religiosity can be developed through touches the other
side that can bring spiritual and inner shades religious person. It can be touched by some form. The forms
that try to offer in this study is about Qasidah Burdah (QB) developed at boarding school and in some
majlistaklim in public life can be categorized as an internalization of values in the media application using
music as a medium.

Researchers used a qualitative approach in this research to complete the study. Researchers believe
using this approach because the problem in this study is very holistic, complex, dynamic and full of meaning
that is not possible data on the social situation captured by quantitative research methods such as test
instrument. Moreover, the authors intend to understand the social situation in depth, find the strategy
pattern, hypotheses and theories associated with this research study.

The content of the values of Sufism in Qasidah Burdah still have suitability (relevance) to the
teachings of Islam in terms of both goals (for the human form in order to be a perfect human being (insan
kamil) as a servant of God and as a vicegerent on earth) and material (faith, Sharia and morals). therevore,
Qasidah Burdah can be used as a reference or references in the individual maturation process, especially
in Indonesia.

Keywords : spiritual, religious

ABSTRAK

Seseorang dalam perspektif perkembangan religiusitas dapat dikembangkan melalui sentuhan-
sentuhan sisi lain yang bisa menghidupkan spiritual dan nuansa bathin keberagamaan seseorang. Hal itu
dapat disentuh dengan beberapa bentuk. Bentuk yang coba ditawarkan dalam kajian ini adalah tentang
Qasidah Burdah (Pengajian QB) yang dikembangkan di pondok pesantren dan di beberapa majlis taklim
dalam kehidupan masyarakat dapat dikategorikan sebagai internalisasi nilai yang dalam penerapannya
menggunakan media musik sebagai medianya.

Peneliti menggunakan pendekatan kualitatif dalam penelitian ini untuk menyelesaikan penelitian
tersebut. Peneliti berkeyakinan dengan menggunakan pendekatan tersebut karena masalah dalam
penelitian ini sangat holistik, kompleks, dinamis dan penuh makna sehingga tidak mungkin data pada situasi
sosial tersebut dijaring dengan metode penelitian kuantitatif dengan instrument seperti test. Selain itu
penulis bermaksud memahami situasi sosial secara mendalam, menemukan pola strategi, hipotesis dan
teori yang terkait dengan kajian peneltian ini.

Kandungan tentang nilai-nilai tasawuf dalam Qasidah Burdah tersebut masih memiliki kesesuaian
(relevansi) dengan ajaran-ajaran Islam baik dari segi tujuan untuk membentuk manusia supaya menjadi
manusia yang sempurna (insan kamil) sebagai hamba Allah serta sebagai khalifah di muka bumi ini,
maupun materi (akidah, syariah dan akhlak). Oleh sebab itu, gasidah burdah bisa dijadikan sebagai salah
satu acuan ataupun rujukan dalam proses pematangan individu tersebut khususnya di Indonesia.

Kata kunci : spiritualitas, religiusitas

21


mailto:Asep.solikin@yahoo.com

Anterior Jurnal, Volume 15 Nomor 1, Desember 2015, Hal 21 —29  ISSN 1412-1395 (cetak) 2355-3529 (elektronik)

PENDAHULUAN

llImuwan dalam bidang psikologi, yang
salah satunya bernama Thomas Agosin pada
sekitar tahun 1970-an dan 1980-an memasukan
unsur spiritual pada situasi klinis. Mereka,
sebagaimana Cafh, juga mendorong para
pengikutnya untuk melihat yang mistikal, yang
transenden, yang menakjubkan dalam kehidupan
sehari-hari. Agosin membawa kesadaran yang
membuka mata ini ke dalam praktik klinis. la
mengembangkan teknik mengatasi masalah
mental, psikosis, hingga depresi, dengan
mengandalkan kepekaan spiritualnya. la percaya
bahwa agama mencari keutuhan, adalah akar dari
banyak penyakit mental dan ia memperlakukan
pasiennya dalam kerangka spiritual ini. Sebagai
contoh, ia memperlakukan pasiennya yang
mengidap depresi yang sangat parah. la tidak
beragama, satu-satunya kesenangan baginya
adalah makan dan mimun sebanyak mungkin
untuk menghilangkan kegalauannya, mimpi-mimpi
buruk yang selalu menghantuinya dan lain
sebagainya.

Perkembangan religiusitas  seseorang
dapat dikembangkan melalui sentuhan-sentuhan
sisi lain yang bisa menghidupkan spiritual dan
nuansa bathin keberagamaan seseorang. Hal itu
dapat disentuh dengan beberapa bentuk. Bentuk
yang coba ditawarkan dalam tulisan ini adalah
tentang Qasidah Burdah (selanjutnya disingkat
denga QB). Pengajian QB yang dikembangkan di
pondok pesantren dan di beberapa majlis taklim
dalam kehidupan masyarakat dapat dikategorikan
sebagai  internalisasi  nilai yang  dalam
penerapannya menggunakan media musik
sebagai medianya. Di luar praktek pendidikan,

musik  sering  dijadikan  sebagai media

22

penyeimbang antara domain kognisi, afeksi dan
psikomotor. Praktek ini sering dilakukan di dalam
bidang kesehatan, khususnya dalam teknik
psikoterapi. Dengan "mencontoh” teknik tersebut,
pondok pesantren berusaha mensinkronisasikan
proses internalisasi nilai dengan media musik
sebagai komplemennya. Berdasarkan observasi
sementara, pengajian di pondok pesantren yang
dilengkapi dengan musikalisasi dianggap sebagai
salah satu "model" internalisasi. Lebih dalam lagi,
selanjutnya upaya mengkaji proses internalisasi
ini, secara operasional dapat diungkapkan
beberapa hal yang berkenaan dengan efikasi
musikalitas dari sistem pangajian di dalamnya.

Pada fakta lain, QB sangat dikenal di
kalangan kaum tradisional maupun modern, untuk
di kalangan tradisional biasanya dibacakan di
langgar-langgar, istilah tempat kecil untuk shalat
di Palangkaraya dan pesantren-pesantren
salafiyah. Adapun untuk kalangan modern secara
kosmopolitan bahwa popularitas QB telah
mencakup lima benua; Asia, Afrika, Amerika,
Eropa dan Australia (Manshur, 2007:240).
Beberapa dekade yang lalu QB seiring dengan
perkembangan zaman, sering dibacakan, dihafal
secara berjamaah oleh para santri pesantren
tradisional, jamaah tajug, mushalla, langgar dan
tempat-tempat riyadlahan lainnya. Namun setelah
sekian lama masa pun semakin berkembang,
anak-anak langgar, tajug dan lain-lain itu semakin
terkikis oleh budaya modernisme yang merasuk
dan memporakporandakan nilai-nilai ruhiyah di
wilayah pedesaan saat ini.

Berdasarkan fenomena di atas, maka
kajian ini sebagai upaya menuju langkah-langkah
sosialisasi kembali terhadap nilai-nilai yang

terkandung dalam QB kepada warga pesantren



Asep Solikin, Nilai-nilai Spiritual Sufistik Qasidah Burdah dalam Meningkatkan Religiusitas

(santri, masyarakat sekitar pesantren) dan
masyarakat umum yang pada awalnya membaca,
menghafal hingga menggali nilai-nilai QB
tersebut. Adapun pola sosialisasi yang
ditanamkan melalui metode pengajian yang
dikemas lewat musikalisasi QB ini diharapkan
mampu menyentuh ruhani para pendengar, dan
ter adinya perubahan sikap, perilaku dan akhlak
santri, lalu proses internalisasinya dilaksanakan
berdasarkan pemahaman tingkatan pengajian
yang tersedia.

Ulama tasawuf cenderung menganggap
bahwa musik hukumnya halal. Landasan hukum
yang digunakan merujuk pada Q.S. al-Maidah:87 :
"Hai orangorang yang beriman, janganlah kamu
mengharamkan apa-apa yang baik yang telah
Allah halalkan bagimu, dan janganlah kamu
melampaui batas. Seseungguhnya Allah tidak
menyukai orang-orang yang melampaui batas".
Asumsi dasar yang digunakan oleh ulama tasawuf
adalah: 1) Musik tidak diharamkan baik oleh Allah
swt maupun Nabi s.a.w. secara tekstual, 2) Ada
beberapa hadits yang mengkisahkan Nabi s.a.w.
memperkenankan permainan  musik, 3) Jika
musik digolongkan sebagai Lahw (senda gurau)
yang diharamkan, maka semua hal yang bersifat
duniawi juga haram hukumnya. Dalam Q.S.
Muhammad: 36: "Sesungguhnya kehidupan dunia
ini hanyalah permainan (la'’b) dan senda gurau
(lah-w)" (al-Qardhawy, 2001:72).

Qasidah Burdah adalah karya seorang
penulis yang bergelar seniman dan ilmuwan,
bernama Imam al-Bushiry, seorang ulama sufi,
sehingga isi dari Qasidah Burdah adalah pikiran-
pikiran tentang ajaran tasawuf. Pikiran-pikiran al-
Bushiry ini dikategorikan sebagai ilmu yang

membicarakan sejarah kesusastraan.

Dalam kaitannya dengan jenis musikalitas
Qasidah Burdah, dapat dikemukakan bahwa
Qasidah Burdah dimasukan ke dalam jenis
madchun-naby yang mengandung taranum
musiga atau senandung musik ‘arudly dengan
bahar (wazan/segmen) al-basith menunjukkan arti
"terbentang/terpapar" karena memiliki jenis musik
yang "memanjang datar" sehingga irama dari bait
ke bait memberikan corak yang hampir sama
nada-nadanya, kecuali dalam segmen bait

tertentu (www.westjavainvest.com.in)

Qasidah Burdah dapat dikategorikan
sebagai karya sastra Islam karena di dalam
kandungan teksnya memuat cerita biografi Nabi
dan berisi ajaran-ajaran tasawuf yang dapat
dimanfaatkan oleh manusia untuk menjadi pijakan
kehidupan spiritualnya. Oleh karena itu,
dipandang perlu untuk memahami esensi Qasidah
Burdah sebagai karya sastra Islam yang
mengandung juga musicalitas sufistik. Hal ini
sebagaimana pandangan Nasr (2003) dalam
Manshur didasarkan pada asumsi bahwa sastra
adalah cermin spiritualitas Islam. Asumsi ini
berimplikasi sebagaimana pandangan Nasr
(2003) dalam. Manshur didasarkan pada asumsi
bahwa sastra adalah cermin spiritualitas Islam.
Asumsi ini berimplikasi pada satu pandangan
yang mengatakan bahwa Islam dapat dipandang
sebagai suatu budaya dan peradaban (lihat G.E.
von Grunebaum dalam Waardenburg, 1993: 87)
karena di dalam agama, ini terdapat banyak
entitas budaya sebagai hasil penafsiran atas
ajaran-ajarannya. Entitas budaya itu, antara lain,
tercermin dalam bahasa dan karya-karya sastra
Arab, terutarna puisinya, yang sebagian besar
memuat tema-tema Islam yang menggambarkan

kehidupan bangsa muslim Arab.

23


http://www.westjavainvest.com.in/

Anterior Jurnal, Volume 15 Nomor 1, Desember 2015, Hal 21 —29  ISSN 1412-1395 (cetak) 2355-3529 (elektronik)

Qasidah Burdah terdiri dari 160 bait yang
ditulis dengan gaya bahasa atau uslub yang
menarik, lembut dan elegan. Imam al-Busiri
menterjemahkan kehidupan Nabi Muhammad
SAW kedalam bentuk bait-bait puisi yang sangat
indah. Dengan bahasa yang begitu indah, Imam
al-Busiri telah berhasil menanamkan kecintaan
dan kasihnya umat Islam kepada Junjungan
Besar Nabi Muhammad saw dengan lebih
mendalam. Selain dari rasa kecintaan dan kasih
yang mendalam terhadap Nabi saw, nilai-nilai
sastera, sejarah dan moral turut terkandung
dalam qasidah tersebut.

Qasidah Burdah yang menjadi tema utama
dalam karya al-Busiri itu adalah merujuk kepada
jubah yang dipakai oleh Nabi Muhammad saw.
Burdah milik Nabi Muhammad saw ini telah
diberikan kepada Ka’ab bin Zuhair bin Abi Salma,
seorang penyair terkenal Muhadramin (penyair
dua zaman yaitu Jahiliyyah dan Islam). Riwayat
pemberian burdah oleh Rasulullah saw kepada
Ka’ab bin Zuhair bermula apabila Ka’ab sentiasa
menggubah syair yang mengejek-ejek Nabi saw
dan para sahabat. Karena rasa jiwanya terancam,
ia lari bersembunyi untuk melindungi diri dari
kemarahan para sahabat. Ketika terjadi
penaklukan Makkah, saudara Kaab yang
bernama Bujair bin Zuhair mengutus surat
kepadanya yang isinya antara lain menganjurkan
Ka’ab agar pulang bertaubat dan berjumpa

Rasulullah saw.

METODOLOGI
Peneliti menggunakan pendekatan kualitatif
dalam penelitian ini untuk menyelesaikan
penelitian tersebut. Peneliti berkeyakinan dengan

menggunakan pendekatan tersebut karena

24

masalah dalam penelitian ini sangat holistik,
kompleks, dinamis dan penuh makna sehingga
tidak mungkin data pada situasi sosial tersebut
dijaring dengan metode penelitian kuantitatif
dengan instrument seperti test. Selain itu penulis
bermaksud memahami situasi sosial secara
mendalam, menemukan pola strategi, hipotesis
dan teori yang terkait dengan kajian ini.

Analisis data dalam penelitian ini
berlangsung sebelum memasuki lapangan,
selama di lapangan dan sampai setelah selesai di
lapangan. Penelitian ini telah melakukan analisis
data sebelum peneliti memasuki lapangan.
Analisis dilakukan terhadap data hasil studi
pendahuluan dan data sekunder yang digunakan
untuk menentukan fokus penelitian. Namun fokus
penelitian ini masih bersifat sementara dan
berkembang setelah peneliti masuk ke lapangan.
Proses yang diakukan adalah kepekaan peneliti
dalam melihat fenomena yang terjadi selama ini
tentang religiusitas masyarakat. Adapun analisis
data selama di lapangan, peneliti menganalisis
data, memilih tahapan analisis data model
Spradley, dimana proses peneliti ketika memasuki
lapangan, mulai dengan menetapkan informan
kunci “key informan” yang merupakan informan
yang dipercaya mampu membukakan pintu pada
objek penelitian, dalam hal ini adalah para
pengakar QB dan peserta Halagoh QB berasal
dari masyarakat dari berbagai kelompok dan
kalangan.

Dalam pengujian keabsahan data, metode
dalam penelitian ini Nilai Kebenarannya adalah
Validitas Internal, Aspek Penerapannya adalah
Validitas Eksternal, Aspek Konsistensi merupakan
Reliabilitas dan Aspek Naturalis berkaitan dengan

objektifitasnya.



Asep Solikin, Nilai-nilai Spiritual Sufistik Qasidah Burdah dalam Meningkatkan Religiusitas

Bermacam-macam uji kredibilitas adalah

sebagai berikut :

Triangulasi Analisis Kasus
= Negatif
Peningkatan l[enggl!nakall
Cetek Bahan
Ketekunan an
Referensi

Uji
Kredibilitas Membercheck
data

HASIL DAN PEMBAHASAN

Seni Nilai Qasidah Burdah
Seni atau kesenian (Khoirun Rosyadi:

2004:124) adalah salah satu unsur dari
kebudayaan. Menurut Aristoteles, kesenian pada
dasarnya adalah wuntuk mendidik perasaan
manusia supaya menjadi halus dan peka dalam
menghadapi rangsangan dan tantangan. Pada
garis besarnya kesenian dapat dibedakan menjadi
beberapa hal berikut:
a. Seni sastra atau kesusastraan, seni dengan

alat bahasa
b. Seni musik, seni dengan alat bunyi atau suara
c. Seni tari, seni dengan alat gerakan
d. Seni rupa, seni dengan alat garis, bentuk,

warna dan lain sebagainya
e. Seni drama atau teater, seni dengan alat

kombinasi sastra, musik, tari atau gerak dan

rupa (Endang Saifuddin Anshari, 1992).

Hidup tanpa seni adalah kasar begitu

pernyantaan Mukti Ali (mantan Menteri Agama),
dan sastra adalah salah satu cabang dari

kesenian. Sebagai salah satu cabang dari

kesenian maka sastra memiliki pengaruh
terhadap kehidupan manusia. Hal ini dikarenakan
sastra merangsang manusia untuk lebih
memahami, dan menghayati kehidupan, sastra
bukan merumuskan dan mengabstrasikan
kehidupan kepada manusia tetapi
menampilkannya. Menurut Norman Podhoretz
yang dikutip oleh Jabrohim “sastra dapat memberi
pengaruh yang sangat besar terhadap cara
berfikir seseorang mengenai hidup, mengenai
baik buruk, mengenai benar salah, mengenai cara
hidup sendiri serta bangsanya”.

Ciri dari karya sastra yang sangat khas dan
penting adalah fungsinya sebagai sistem
komunikasi. Memang benar karya sastra
dihasilkan melalui imajinasi dan kreativitas,
sebagai hasil kontemplasi secara individual, akan
tetapi karya sastra juga ditujukan untuk
menyampaikan suatu pesan kepada orang lain,
sebagai komunikasi (Nyoman Kutha Ratna)

Sastra dan agama juga tidak dapat
dipisahkan, hal ini tercermin dari bagaimana Allah
menyampaikan ajaran-Nya berupa agama Islam
kepada manusia melaui Rasul-Nya dalam bentuk
Al-Qur'an yang dikemas dalam bahasa dan sastra
yang sangat  indah. Kemudian Rasul
menyampaikannya dengan menggunakan bahasa
yang baik dan indah dengan dihiasi gaya sastra
yang indah pula (Akhmad Muzakki, 2006).

Sastra dalam perspektif agama juga
merupakan suatu alat yang sangat baik untuk
menyampaikan ajaran agama. Di samping
berbagai manfaat di atas sastra juga dapat
dipakai menjadi alat pendidikan. Salah satu wujud
sastra ialah syair/syi'ir. Syair/sy’ir ialah “suatu
kalimat yang sengaja disusun dengan

menggunakan irama  dan sajak  yang

25



Anterior Jurnal, Volume 15 Nomor 1, Desember 2015, Hal 21 —29  ISSN 1412-1395 (cetak) 2355-3529 (elektronik)

mengungkapkan tentang khayalan atau imajinasi
yang indah” (E.M. K. Kaswardi , 1993).

Kandungan Qasidah Burdah yang sejatinya
memiliki nilai pendidikan Islam ialah tentang
ajaran-ajaran pengendalian hawa nafsu. Hal ini
tertuang dalam bait 18 yang berbunyi : Nafsu
bagaikan anak bayi, jika engku membiarkannya ia
akan terus ingin menyusu dan jika engkau
menyapihnya ia akan berhenti.

Spiritualitas Qasidah Burdah

Secara bahasa spiritual berasal dari kata
spirit atau spiritus yang mengandung pengertian:
nafas, udara, angin, semangat, kehidupan,
pengaruh, antusiasme, atau nyawa yang
menyebabkan hidupnya seseorang. Kata spiritus
dipergunakan untuk bahan bakar dari alkohol, di
Barat minuman anggur sering juga disebut
sebagai spirit dalam arti minuman pemberi
semangat. Dari serangkaian arti diatas kata spirit
jelas mengandung makna kiasan yaitu semangat
atau sikap yang mendasari sebuah tindakan,
karena sebuah tindakan manusia banyak sekali
yang mendasarinya, sedangkan spirit adalah
dapat menjadi salah satunya.

Kata spirit juga digunakan untuk menyebut
sebuah entitas atau makhluk immaterial, atau
sesuatu bentuk energy yang hidup, nyata, meski
kasat mata, tidak memiliki badan fisik. Entitas
makhluk hidup ini ada dua, yang bersifat
ketuhanan menurut aslinya dan memiliki cirri
karakteristik kemanusiaan, atau juga
dipergunakan untuk makhluk halus atau hantu.

Sedangkan menurut Burkhardt spiritualitas
dalam kehidupan seorang individu meliputi aspek-

aspek berikut:

26

1. Berhubungan dengan sesuatu yang tidak
diketahui atau ketidakpastian dalam
kehidupan.

2. Menemukan arti dan tujuan hidup

3. Menyadari kemampuan untuk menggunakan
sumber dan kekuatan dalam diri sendiri.

4. Mempunyai perasaan keterikatan dengan diri
sendiri dan dengan Yang Maha Tinggi.

Aspek-aspek spiritual dalam pandangan
menurut Stoll terdapat hubungan yang terus
menerus dan tidak boleh terputus. Selain istilah
diatas terdapat beberapa istilah penting yang
terkait yaitu konsep spiritual dan kebutuhan
spiritual. Dalam pandangannya konsep spiritual
adalah konsep dimana seseorang berupaya
mempertahankan keharmonisan atau keselarasan
dengan dunia luar, mendapatkan kekuatan saat-
saat kritis, ketahanan diri dan mencari jati diri dan
kesadaran diri.

Efek spiritualitas nilai-nilai utama Qasidah
Burdah bersifat komprehensif karena dalam
spiritualitasnya  menyentuh  semua  aspek
kehidupan seseorang termasuk kontribusinya
bagia agama atau komunitas karena spiritualitas
mewarnai, jika bukannya menentukan inti
seseorang. Cahaya spiritual akan mengakibatkan
munculnya perhatian yang luar biasa. Tidak sulit
membuat argumen bahwa di dalam semua
spiritualitas yang tetap bertahan pada saat ini,
cahaya akan mengakibatkan munculnya perhatian
yang sama.

Prinsip-prinsip qasidah burdah ditinjau dari
sisi psikologis mampu meningkatkan seseorang
dari pelafalnya dan pembacanya akan memiliki
kecerdasan spiritual yang baik. Hal ini
menunjukkan bahwa dengan memiliki kecerdasan

spiritual memiliki kebermaknaan yang lebih dari



Asep Solikin, Nilai-nilai Spiritual Sufistik Qasidah Burdah dalam Meningkatkan Religiusitas

yang lainnya. Ini menunjukkan bahwa makna dan
hakikat kehidupan yang kita jalani dan ke
manakah kita akan pergi. Jika merujuk pada
agama, pada awal penciptaan manusia, Tuhan
meniupkan roh atau napas kehidupan kepada
manusia. Berarti roh kita adalah sesuatu yang
membuat kita hidup.

Manusia dalam dimensi keberagamaan
sebenarnya membutuhkan spiritualitas sebagai
bagian dalam hidupnya pada proses penemuan
makna hidup. Kebutuhan manusia akan
spiritualitas didasarkan pada;

a. Kebutuhan untuk mempertahankan atau
mengembalikan keyakinan dan memenuhi
kewajiban agama serta kebutuhan untuk
mendapatkan maaf atau pengampunan,
mencintai, menjalin hubungan, penuh rasa
percaya dengan Tuhan.

b. Kebutuhan untuk mencari arti dan tujuan
hidup, kebutuhan untuk mencintai dan dicintai
serta rasa keterikatan.

c. Kebutuhan untuk memberikan dan
mendapatkan maaf

Kematangan Religiusitas Individu

Peningkatan kualitas religiusitas manusia
merupakan proses internalisasi ilmu pengetahuan
dan pemahaman secara komprehensif mengenai
nilai-nilai ajaran agama dan penghayatan yang
baik tentang Sang Pencipta sebagai sumber nilai
tertinggi bagi sistem ajaran agama, maupun
ajaran agama yang ideal dalam semua segi
kehidupan duniawi. Pengetahuan, pemahaman
dan penghayatan tergadap nilai-nilai ajaran
agama secara komprehensif dan benar akan

membentuk sikap dan prilaku yang religius.

Oleh karena itu setidaknya terdapat lima
hal seseorang itu dapat dikatakan meningkat
religiusitasnya dengan lima indikator. Kelima
indikator tersebut dapat dicapai dengan sebuah
usaha dan bimbingan secara terus menerus, dan
dengan bantuan orang lain. Dengan bimbingan
yang benar maka seseorang akan dapat
mencapai  kematangan dan  peningkatan
religiusitas yang baik. Adapun dimensi religiusitas
dapat dijelaskan pada hal-hal di bawah ini;

a) Dimensi keyakinan (the ideological dimension,
religious  belief), yaitu kepercayaan yang
diyakini individu terhadap agama yang menjadi
anutannya;

b) Dimensi peribadatan atau praktik agama (the
ritualistic dimension, religious practice), yaitu
dimensi yang mengetengahkan tentang ritual
dan aktivitas yang dilakukan sebagai pengokoh
keyakinan dalam keagamaan;

c) Penghayatan (the experiential dimension,
religious feeling), yaitu pemahaman, pemikiran
yang mendalam (deep thinking) terkait dengan
anutan yang menjadi keyakinan yang biasanya
ditampakkan dalam perilaku kehidupan sehari-
hari;

d) Pengalaman (the consequential dimension,
religious effect), yaitu aktualisasi kulminasi dari
keseluruhan pemahaman yang mendalam
terkait dengan religi tadi yang diejewantahkan
dalam aktivitas nyata, baik interaksi dengan
manusia, lingkungan dan juga dengan Rabbny

e) Pengetahuan beragama (the intellectual
dimension, religious knowledge), dimensi ini
lebih  menonjolkan aspek keberwawasan

individu terhadap keyakinan yang dianutnya.

27



Anterior Jurnal, Volume 15 Nomor 1, Desember 2015, Hal 21 —29  ISSN 1412-1395 (cetak) 2355-3529 (elektronik)

KESIMPULAN DAN SARAN

Kesimpulan

Pendidikan adalah suatu proses yang
memiliki tujuan tertentu, dan demi tercapainya
tujuan yang diinginkan tersebut maka terdapat
berbagai materi pendidikan yang harus diajarkan,
demikian halnya dengan pendidikan Islam yang
memiliki tujuan untuk mencetak manusia supaya
menjadi manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Allah sehingga mampu mengemban

amanat sebagai hamba Allah sekaligus khalifah di

muka bumi ini. Demi tercapainya tujuan tersebut

maka dalam pendidikan Islam terdapat materi-
materi yang harus diajarkan. Materi-materi
tersebut ialah agidah (keimanan), syariah serta
akhlak yang didasarkan atas Al-Quran serta

Sunnah Nabi.

Penelitian ini setidaknya ada beberapa hal
yang dapat disimpulkan;

1. Qasidah Burdah terkandung didalamnya
nilai-nilai spiritual tentang agidah, syariah
dan akhlak, yang mana nilai-nilai tersebut
bisa dijadikan sebagai acuan dan
penyampaian materi dalam pendidikan
kepribadian seseorang untuk menjadi insan
yang lebih bertakwa. Cakupan tentang materi
agidah dalam Qasidah Burdah ialah rukun
iman yang enam, materi syariah mencakup
tentang shalat, puasa, doa, dan jihad,
sedangkan cakupan materi tentang akhlak
ialah akhlak kepada Allah, Rasul serta akhlak
kepada diri sendiri.

2.  Dimensi religiusitas individu pada

hakekatnya dapat dikategorikan dalam dua

komponen utama, vyaitu : (a) manusia

sebagai makhluk Sang Pencipta; (b) sikap

28

yang mendorong perkembangan  dari
perikehidupan manusia berjalan ke arah dan
sesuai dengan kaidah-kaidah keyakinan.
Oleh karena itu religiusitas individu , setelah
dengan intens mengikuti kegiatan Qasidah
Burdah akan dapat terlihat kematanganya
terutama pada nilai-nilai spiritualitasnya pada
lima dimensi berikut; Dimensi keyakinan,
dimensi peribadatan atau praktik agama,
penghayatan, pengalaman, dan pengetahuan
beragama.

Saran
Berdasarkan temuan-temuan di atas maka

di sini ada dua hal yang ingin penulis kemukakan

dalam bentuk saran, yaitu ditujukan kepada:

1. Peminat karya sastra: untuk tidak hanya
terbius dengan keindahan bahasa dalam
sebuah karya sastra, akan tetapi harus lebih
menggali pesan-pesan yang terkandung di
dalamnya, karena dalam karya sastra sarat
akan pesan-pesan moral atau pendidikan
yang ingin disampaikan oleh pengarangnya.

2. Pendidik : untuk menjadikan karya sastra

(khususnya Qasidah Burdah) sebagai salah
satu rujukan dalam proses membantu
individu yang dalam hal ini adalah
masyarakat untuk mematangkan proses
religiusitasnya. Hal ini dikarenakan dalam
karya Qasidah Burdah terkandung materi-
materi yang dibutuhkan dalam tasawuf
sebagai salah satu bagian dari kajian ajaran-

ajaran Islam.



Asep Solikin, Nilai-nilai Spiritual Sufistik Qasidah Burdah dalam Meningkatkan Religiusitas

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah dan Bakry, 1991. Kamus: Arab-
Indonesia-Inggris; Indonesia-Arab Inggris.

Ali, Mukti. 1987. Beberapa Persoalan Agama
Dewasa ini. Jakarta: Rajawali Press.

Departemen Agama, 1989. Al-Quran dan
Terjemahnya, Surabaya: Mahkota
Surabaya,

Gazalba, 1998. Islam dan Kesenian: Relevansi
Islam dan Seni Budaya, Jakarta: Penerbit
Pustaka al-Husna.

Goleman, Daniel. 1999. Kecerdasan Emosional.
PT Gramedia Pustaka Utama. Jakarta.

Manshur, 2007, Kasidah Burdah al-Bushiry dan
Popularitasnya dalam Berbagai Tradisi;
Suntingan Teks, Terjemahan dan Telaah
Resepsi. Yogyakarta; Universitas Gadjah
Mada.

Sugijono, 2007. Memahami Penelitian Kualitatif,
Bandung: CV. Alfabeta.

Zakiyah Darajat. 1991. Psikologi Agama, Jakarta:
Bulan Bintang.

Zurich, 2006. Metodologi Peneltian Sosial dan
Pendidikan; Teori-Aplikasi, Jakarta: Bumi
U-sara.

www.amanah.or.id

www.sunnirazfi.org

www.alhambraproduction.com wWw.bbc.co.uk.

29



