
 

p-ISSN: 2776-3919 e-ISSN: 2776-2513 
Vol. 2, No. 1, April 2022, page 1—18 

http://jurnal.fib-unmul.id/index.php/mebang/article/view/19  

 
 

Creative Commons License Jurnal Mebang: Kajian Budaya Musik dan Pendidikan Musik is licensed under a Creative Commons 

Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang 
Tembang Sunda Cianjuran 
 

The Concept of "Dongkari" in the Perspective of the Cianjuran Sundanese 
Tembang Song Artist 

 
 

Denis Setiaji*, Program Studi Etnomusikologi, ISI Surakarta. Email: setiajidenis@gmail.com  
 
 

Received:  
9 February 2022 
Accepted:  
4 May 2022 
Published:  
6 May 2022 
 
Keywords:  
dongkari, Sundanese song 
Cianjuran, concept. 
 
Kata kunci:  
dongkari, Tembang Sunda 
Cianjuran, konsep. 
 
 

Abstract:  
The following research explained how dongkari is a concept by artists, singers or 
“penembang”, and practitioners of Tembang Sunda Cianjuran. This research also used 
phenomenology as an approach, fieldwork activity, and depth interview with 
“penembang” who exist around Bandung, West Java. Through this paper, the author 
described dongkari as a musical language interpreted by knowledge and empirical 
practices in the context of the social living of penembang. Eventually, dongkari, as the 
aesthetic based construction, was interpreted as a complex concept, containing 
Sundanese world life context, as a based material style of vocal, then should be 
operating to indicate the virtuosity of penembang. 
 
Abstrak:  
Penelitian ini difokuskan untuk melihat bagaimana pemahaman konsep dongkari 
dalam perspektif seniman Tembang Sunda Cianjuran. Penelitian yang dilakukan 
menggunakan metode fenomenologi dengan melakukan studi lapangan ke sejumlah 
praktisi Tembang Sunda Cianjuran di wilayah Bandung, Jawa Barat. Penulis mencoba 
melakukan pemaparan pengetahuan dan pemaknaan praktisi terhadap dongkari 
dalam konteks kehidupan masyarakat Tembang Sunda Cianjuran. Pada akhirnya 
dongkari dipahami sebagai konsep yang cukup kompleks, memuat konteks kehidupan 
masyarakat Sunda, sebagai material konstruksi estetik vokal, sebagai pembentuk gaya 
personal, hingga sebagai indikator virtuositas para praktisi Tembang Sunda. 

 
Citation:  

Setiaji, D. (2022). Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran. Jurnal Mebang: Kajian 
Budaya Musik dan Pendidikan Musik, 2(1), 1-18. https://doi.org/10.30872/mebang.v2i1.19 

 
 
  



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 2 

1. Pendahuluan 
 
 Kesenian Tembang Sunda Cianjuran lahir sebagai sebuah genre musik Janaswara (vokal) 
dengan jenis anggana sekar (Natapraja, 2003, p. 73), diadopsi dari berbagai kesenian vokal 
yang berkembang sebelumnya di Tatar Pasundan. Tembang Cianjuran lahir pada masa 
Pemerintahan R.A.A Kusumaningrat atau biasa dikenal sebagai Dalem Pancaniti pada 
pertengahan abad 19 (Sukanda, 1983, pp. 24–25). 
 Kebanyakan orang menyebut genre musik ini Cianjuran mengacu pada tempat asalnya. 
Cianjuran yang melibatkan vokalis solo, baik laki – laki maupun perempuan melantunkan lagu 
dengan diiringi suling dan petikan (pirigan) kecapi. Pada perkembangannya Cianjuran atau 
mamaos juga biasa disebut sebagai Tembang Sunda oleh karena kelahirannya yang dibentuk 
oleh beberapa kesenian di Jawa Barat (Spiller, 2004, p. 189). 
 Ditinjau dari struktur pertunjukannya, bentuk pertunjukan seni mamaos (Tembang 
Cianjuran) sampai pada tahun 1920-an, menyajikan beberapa wanda (jenis) diantaranya 
papantunan, jejemplangan, rarancagan, serta lagu ekstra dalam bentuk instrumentalia. Wanda 
rarancagan sebelumnya menggunakan laras pelog, sorog, salendro, berkembang dengan 
penggunaan laras mandalungan. Pada zaman dulu pertunjukan mamaos merupakan 
pertunjukan kalangenan (hiburan) biasa digelar di pendapa atau di rumah, namun sekarang 
menjadi pertunjukan di atas panggung. Mamaos muncul dalam acara resepsi pernikahan, 
sunatan, radio, TV, dan sebagainya (Wiradiredja, 2005, p. 20). 
 Ditinjau dari aspek sejarah konstruksi musikalnya, dalam sebuah literatur menyebutkan 
bahwa seni mamaca adalah salah satu bahan dasar seni mamaos atau Tembang Sunda 
Cianjuran (Sukanda, 1983, p. 8).  Namun, ternyata bukan hanya seni mamaca yang menjadi 
dasar pembentukan seni mamaos. Dikatakan demikian sebab dapat diteliti bahwa selain seni 
mamaca, terdapat unsur kesenian lainnya yang secara eksplisit terlihat dan jelas asal usulnya. 
Beberapa kesenian, terutama seni suara Sunda yang telah ada sebelum lahirnya mamaos, hadir 
menjadi komposisi penyusun Tembang Sunda. Hal tersebut sesuai dengan pernyataan: 

 
“Bahan-bahan dasar pembentuk Cianjuran tersebut  antara lain seni Beluk, Pantun, 
Degung, Wayang Golek Purwa, Ronggeng, dan lain sebagainya. Karena pandainya 
pencipta seni Mamaos, bahan-bahan dasar tersebut diolah sedemikian rupa, dipadukan 
menjadi karya seni baru yang kita kenal sekarang seni Tembang Sunda Cianjuran” 
(Sukanda, 1983, p. 8). 

  
 Bahan-bahan dasar pembentuk yang dipaparkan di atas bisa ditelusuri dengan melihat 
seluruh aspek pembentuk Tembang Sunda Cianjuran. Tembang Sunda muncul pada masa 
Pemerintahan Belanda dan Pencak Silat telah ada sebelumnya. Kehidupan Pencak Silat pada 
awalnya dalam masa penjajahan, pemerintah Belanda tidak memberi kesempatan Pencak 
Silat/Beladiri berkembang. Kehidupan Pencak Silat dilakukan secara sembunyi-sembunyi. 
Kehidupan Pencak Silat diizinkan berupa pengembangan seni atau kesenian yang menjurus 
pada suatu upacara atau pertunjukan semata (Saleh, 1986, pp. 14–15). 
 Sebuah sumber literer menyebutkan bahwa khususnya di Cianjur dalam periode 
pemerintahan regent R.A.A Kusumaningrat, seni Tembang Cianjuran, model pakaian, dan 
Pencak Silat Seni berkembang sangat pesat. Maenpo merupakan rangkaian gerak untuk 
beladiri, kemudian disusun menjadi seni beladiri semacam pertunjukan bernama penca ibing 
(Suwondo, 1979, p. 196). Penca Ibing sendiri terbagi kedalam beberapa jenis sajian di 



Denis Setiaji 

 3 

antaranya, Tepak Dua, Paleredan, Tepak Tilu, dan Padungdung. Bahan dasar pembentuk 
estetika vokal dalam Tembang Sunda Cianjuran disebut sebagai dongkari. Penulis mencoba 
untuk melihat bagaimana konsep dongkari menurut kacamata seniman Tembang Sunda 
Cianjuran.  
 
2. Metode 
 
 Persoalan dongkari di atas akan penulis deskripsikan berdasarkan pemahaman native 
sebagai pemilik kesenian Tembang Sunda Cianjuran. Dongkari sebagai konsep berarti sesuatu 
menurut pemahaman pemilikinya. Untuk itu dalam mendeskripsikannya penulis 
menggunakan fenomenologi sebagai sebuah konsep sekaligus metode yang relevan. 
Fenomenologi pada dasarnya merupakan jalan untuk melihat gejala secara mutlak dan 
mendasar dalam aktivitas ilmiah. Ia bukanlah ilmu melainkan cara pandang (a way of looking 
at thing) untuk meyakinkan orang atas suatu fenomena. Untuk memahami sebuah gejala 
metode ini mensyaratkan penggunanya untuk bersabar menyaksikan, mendengarkan, hingga 
menyelami bahasa yang diungkapan (Brouwer, 1983, p. 3). Melalui pendekatan ini penulis 
mencoba melihat sebuah gejala untuk menghasilkan pengetahuan yang murni (Hardiman & 
Sitorus, 2009, p. 5). Secara Etimologis, Fenomenologi adalah terusan dari kata fenomenon dan 
logos yakni ilmu tentang fenomena (Sobur, 2013, p. 14). Secara umum fenomenologi dimaknai 
seperti pada kutipan di bawah ini, 

 
Dalam pengertian yang paling inti, istilah fenomenologi menunjuk pada suatu teori 
spekulatif tentang penampilan pengalaman; dan dalam penggunaan awal, pengertian 
fenomenologi dikaitkan dengan dikotomi “phenomenon-noumenon”, suatu perbedaan 
yang tampak (phenomenon) dan yang tidak tampak (noumenon). Fenomenologi Husserl 
merupakan usaha spekulatif untuk menentukan hakikat yang seluruhnya didasarkan atas 
pengujian dan penganalisisan terhadap sesuatu yang tampak (Sobur, 2013, p. 15). 

 Awalnya Fenomenologi merupakan pendekatan filsafat yang fokus terhadap analisis 
kesadaran manusia (Bagus, 2005, p. 234). Fenomenologi adalah sebuah upaya pengungkapan 
sebuah makna dari pengalaman individu maupun masyarakat. Makna yang dialami seseorang 
berkaitan dengan sesuatu yang dialaminya (Edgar & Sedgwick, 2005, p. 273). Kemudian 
fenomenologi berfokus pada pengalaman personal termasuk bagaimana para individu 
mengalami sesuatu satu sama lain (Littlejohn, 2002, p. 13). Sejalan dengan itu fenomenologi 
berkaitan pula dengan penampakan suatu objek, peristiwa, atau suatu kondisi dalam persepsi 
(Littlejohn & Foss, 2005, p. 38). Kemudian Fenomenologi juga mengajarkan bahwa realitas itu 
akan muncul melalui sebuah proses aktif yang tidak terlepas dari kesadaran, tidak sama seperti 
idealism yang menafikan suatu realitas objektif (Delfgaauw, 2001, p. 105). 
 Filsafat Edmund Husserl meskipun tidak secara spesifik membahas studi seni, tetapi dua 
konsep yang mendasari karyanya menjadi suatu titik tolak metodologis yang bernilai bagi studi 
Fenomenologi yakni: epoche; terdiri dari pengendalian atau kecurigaan dalam mengambil 
keputusan. Ini menunjukkan tentang tidak adanya prasangka yang akan mempengaruhi hasil 
pemahaman. Metode ini menjadi penting untuk memahami Tembang Sunda Cianjuran dari 
sudut pandang orang yang seniman ataupun praktisi cianjuran. Kita bisa masuk ke wilayah 
pengalaman dari pelaku seni untuk mencapai pemahaman yang mendalam. Pemahaman yang 
sangat mendalam (verstehen) ini menjadi penting untuk melihat peristiwa kesenian secara 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 4 

objektif (Sobur, 2013, p. 34). Selanjutnya konsep Edmund Husserl tentang eidetik: yang 
memberi kemampuan melihat esensi fenomena secara objektif bahkan juga membahas 
persoalan subjektivitas persepsi dan refleksi. Eidetik mengandaikan adanya kemampuan 
mencapai pemahaman intuitif tentang fenomena yang juga dapat dipertahankan sebagai 
pengetahuan ”objektif” (Sobur, 2013, p. 43). 
 Objek yang muncul dalam kesadaran akan berbaur dengan objek lainnya secara alamiah, 
itulah yang menyebabkan makna diciptakan dan pengetahuan kemudian juga dikembangkan 
(Moustakas, 1994, p. 27). Manusia kemudian melibatkan kesadarannya, dan kesadaran akan 
selalu berarti kesadaran akan sesuatu atau realitas (Bertens, 1981, p. 21). Jadi dalam studi 
fenomenologi tidak tertarik mengkaji aspek kausalitas di dalam sebuah peristiwa, melainkan 
upaya melakukan suatu pengalaman beserta makna pengalamannya (Watt & den Berg, 1995, 
p. 417). Hal-hal tersebut di ataslah yang penulis coba lakukan dalam menggali pengetahuan 
tentang dongkari melalui pengalaman para praktisinya. 

 
3. Pembahasan 
 
3.1 Definisi dan Ragam Istilah Dongkari 
 
 Perbedaan yang pertama ialah ragam pemahaman atau pandangan mengenai 
pendefinisian dongkari. Setelah melakukan studi lapangan dan menemui beberapa praktisi 
Tembang Sunda, kaitannya dalam mencari informasi terkait apa sebenarnya definisi dongkari, 
ditemukanlah beberapa ragam pemahaman dalam mengartikan konsep dongkari. Dalam 
tataran pendefinisan saja, perbedaan pemahaman sudah terjadi. Beberapa penembang ada 
yang menganut definisi dari pernyataan seniman senior, yakni berpengaruh dalam Karawitan 
Sunda ataupun guru yang memberikan pengajaran Tembang, ada pula yang mencoba 
menginterpretasi sendiri definisi dongkari yang diperoleh berdasarkan pengalamannya selama 
bergelut dengan dunia vokal Tembang Sunda Cianjuran. 
 Elis Rosliani misalnya memiliki pandangan mengenai dongkari seperti di bawah ini, 
 

“Dongkari adalah peristilahan yang khususnya di masyarakat Tembang Sunda Cianjuran 
itu sudah familiar istilah dongkari biasanya digunakan oleh penembang saja. dongkari itu 
sama dengan hiasan lagu tetapi lebih spesifik pada unsur tekecil saja, hanya serpihan-
serpihan dari hiasan lagu. Kalau dongkari-dongkari itu digabungkan maka itu istilahnya 
menjadi ornamen, ornamentasi”(wawancara 12 Oktober 2015). 

 
 Elis memandang bahwa dongkari merupakan partikel musikal pembentuk ornamen vokal. 
Pemahaman mengenai dongkari sebagai unsur terkecil dari hiasan lagu ini diperoleh dari 
seorang tokoh Karawitan Sunda yakni Koko Koswara atau yang terkenal dengan sebutan Mang 
Koko. Neneng Dinar dan Heri Herdini juga menganut definisi dongkari tersebut. Pernyataan 
di atas adalah salah satu sudut pandang praktisi Tembang Sunda dalam mengartikan dongkari.  
 Partikel musikal yang dimaksud di atas mirip dengan istilah motif. Motif dalam kamus 
musik artinya melodi khas yang sangat singkat. Pada prinsipnya setiap dongkari memiliki 
bentuk musikal yang khas, yang akhirnya akan digunakan secara tunggal maupun berangkai. 
Rangkaian motif tersebut yang nantinya menjadi ornamen. Semisal dongkari a dan b, 
keduanya merupakan motif (partikel musikal), apabila dongkari a dan b dijadikan satu 
rangkaian maka disebut sebagai ornamen dengan komposisi motif dongkari a dan b. 



Denis Setiaji 

 5 

 Sedikit berbeda dengan pernyataan di atas,  Yus Wiradireja sebagai praktisi Tembang 
memberikan definisi dongkari sebagai berikut, 

 
“Sampai sekarang saya masih melacak apa itu dongkari, sebab dalam kamus Bahasa Sunda 
belum ada apa itu dongkari.  Tapi yang pasti bahwa secara praksis, dongkari itu adalah 
sebuah kata yang menunjukan pada sebuah teknik-teknik baik cara menembang maupun 
bagian-bagian musikal”(wawancara 14 Oktober 2014). 

 
 Pernyataan di atas memberikan informasi bahwa kata dongkari itu sendiri tidak ada di 
dalam kamus Bahasa Sunda, sedangkan peristilahan dongkari sendiri telah ada sejak 
pertengahan abad 19, ini menjadi persoalan tersendiri terhadap istilah dongkari. Kemudian 
dongkari tidak terbatas pada unsur-unsur terkecil pembentuk ornamen atau suatu bagian-
bagian musikal, akan tetapi merujuk pula terhadap persoalan teknik atau cara menembang. 
Yus menambahkan cara menembang yang dimaksud ialah teknik penyuaraan dan teknik 
pedotan dalam menggunakan dongkari pada sebuah lagu. Pernyataan Yus di atas telah 
memposisikan dongkari sebagai sebuah teknik vokal Tembang.  
 Yus juga menyetujui pernyataan salah satu seniman yakni R. Ace Hasan yang 
menyebutkan dongkari sebagai tajwidnya Tembang Sunda Cianjuran (wawancara 21 April 
2015). Seperti yang diketahui secara umum bahwa tajwid merupakan sebuah ilmu yang 
penting dalam kaidah pembacaan Al-Qur’an. Seseorang dalam membaca AL-Qur’an harus 
disertai pemahaman dan penguasaan ilmu tajwid, karena bila pembacaan tajwidnya salah, 
akan mempengaruhi terhadap arti dan maksud dari sebuah kata atau kalimat ayat dalam AL-
Qur’an. Dongkari oleh R. Ace Hasan disejajarkan dengan ilmu tajwid dalam membaca Al-
Qur’an. Artinya dongkari menjadi sangat vital dan penting keberadaan dalam Tembang Sunda 
Cianjuran. Penggunaan dongkari yang kurang tepat akan mempengaruhi esensi atau lebih 
pada persoalan rasa serta jiwa lagu yang dinyanyikan. Ada hal yang menjadi pertanyaan ketika 
mengapa R. Ace pada waktu itu mensejajarkan atau menganalogikan dongkari dengan ilmu 
tajwid, persoalan ini akan dibahas dalam subbab selanjutnya. 
 Jika ditarik benang merah dari pernyataan-pernyataan di atas, bahwa dongkari merupakan 
bagian musikal terkecil sekaligus teknik pengeluaran suara pembentuk ornamentasi vokal 
dalam Tembang Tembang Sunda Cianjuran. Artinya dongkari berisi sejumlah embrio atau 
potongan pembentuk ornamen yang dihasilkan oleh suatu teknik penyuaraan tertentu. Setiap 
teknik memiliki istilah-istilah tersendiri yang digunakan oleh para penembang.  

Pada tahun 1998 Elis Rosliani melakukan penelitian di dalam dua jenis wanda Tembang 
yakni papantunan  dan jejemplangan dengan objek dua orang penembang A.Tjitjah dan Euis 
Komariah. Hasilnya Elis menemukan sejumlah istilah dongkari sebagai suatu teknik 
penyuaraan tertentu. Dalam penelitiannya menyebutkan ada 17 jenis teknik dongkari di 
antaranya sebagai berikut, riak (ᴖᴖᴖ), reureueus (ΛΛΛ), gibeg (ƺ), kait (b), inghak(~), jekluk (√), 
rante (Ã), lapis (≈), gedag (Ζ), leot (ٮ ), buntut (כ), cacag(//), baledog (  ), kedet (ɚ), dorong(→), 
galasar(З), golosor(ξ).1  
 Dalam tesisnya tahun 2014, Elis Rosliani memperlebar narasumber penelitiannya dan 
menemukan dua jenis dongkari yakni, ombak(ΩΩΩ), dan dangheuak ( ʆ ). Sejumlah 19 jenis 
dongkari yang telah dibakukan tersebut dijadikan sebagai metode pembelajaran yang dikenal 

 
1Simbol dongkari oleh Elis Rosliani dalam skripsi “Teknik Vokal A.Tjitjah dalam Tembang Sunda Cianjuran” tahun 1998. 
Kemudian disimbolisasikan oleh Deni Hermawan menggunakan simbol dalam perangkat lunak komputer.  



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 6 

dengan Metode Pembelajaran Sistem Oral yang Efektif dan Efisien (MPSOE2) yang kini 
digunakan di lingkungan SMKN (SMKI) 10 Bandung. Sebelum menggunakan simbolisasi 
perangkat komputer, pada penelitiannya tahun 1998, Elis membuat simbolisasi dongkari 
secara manual dengan menggunakan tulisan tangan, sebelum pada akhirnya digunakan 
simbol-simbol pada perangkat komputer.  
 Pada penelitian pertama, Elis mengungkapkan penemuan sejumlah dongkari di atas masih 
terbatas terhadap dua jenis wanda dalam Tembang yakni papantunan dan jejemplangan. 
Masih ada beberapa wanda Tembang Cianjuran seperti rarancagan, dedegungan, kakawen 
dan sekar panambih yang kemudian dikaji sebagai bahan tesisnya. Hal tersebut menjelaskan 
bahwa tidak menutup kemungkinan masih terdapat dongkari jenis lainnya apabila 
memperluas kajian wanda Tembang. Akan tetapi untuk penelitian ini, penulis mencoba 
menggunakan pengetahuan istilah yang digunakan Euis Komariah sebagai bahan analisis 
kajian dongkari.  
 Sejumlah istilah di atas lazim digunakan terutama oleh penembang yang berguru bersama 
Euis Komariah. Dalam hal ini Elis Rosliani dan Neneng Dinar pernah menjadi murid Tembang 
dari Euis Komariah. Neneng berpendapat bahwa kajian Elis dipandang mampu memperkaya 
pengetahuan dongkari di kalangan penembang. Secara umum Neneng setuju dengan definisi 
dari sejumlah dongkari yang diformulasikan oleh Elis. Walaupun ada hal-hal yang berbeda 
seperti pemahaman tentang dongkari kedet dan jekluk yang menurut Elis berbeda akan tetapi 
menurut Neneng adalah teknik yang sama (wawancara, 24 Juni 2015). 
 Menurut Yus munculnya istilah-istilah dongkari dalam Tembang Sunda Cianjuran 
merupakan penganalogian bentuk musikal yang mempersonifikasikan pada gerak manusia 
dan fenomena alam. Hal tersebut terlihat dari penjelasan Yus yang selalu menjelaskan 
dongkari dengan analogi ditambah dengan gambaran musikal. Sehubungan dengan 19 teknik 
dongkari yang disusun oleh Elis, dipandang sebagai sesuatu yang belum umum di kalangan 
seniman tembang. Hal tersebut karena sejumlah istilah yang Elis kumpulkan, terbatas pada 
dua narasumber utama yakni A. Tjitjah dan Euis Komariah (wawancara, 25 Juni 2015). 
 Kenyataan di lapangan memang tidak semua menggunakan konsep dan pemahaman 
dongkari di atas baik secara istilah teknik maupun simbolisasinya. Elis sebagai seorang yang 
membakukan istilah di atas tidak memungkiri bahwa penembang lainnya memiliki cara 
tersendiri. Hal tersebut disebabkan faktor dimana si penembang berguru dan kebiasaan-
kebiasaan yang dilakukannya secara personal. 
 Dalam menyebutkan sebuah teknik misalnya, banyak ditemukan penggunaan istilah yang 
berbeda akan tetapi menunjuk terhadap teknik yang sama secara auditif. Seperti yang 
diungkapkan oleh Elis di bawah ini, 

 
“saya meneliti ke ibu Euis Komariah dan ibu A. Tjitjah istilah-istilah yang dipergunakan 
saya pada saat itu, istilah yang dipergunakan oleh ibu Euis Komariah. Mungkin saja istilah-
istilah yang digunakan ibu Euis Komariah itu berbeda dengan penembang lain tetapi cara 
membunyikannya sama misalnya ada dongkari jekluk yang di luar disebut kedet tetapi 
bunyinya sama, ada lagi riak dan ombak, ada juga beulit yang lain rante”(wawancara 12 
Oktober 2014). 

 
 Perbedaan lainnya yang disebutkan seperti dongkari dangheuak ada yang menyebutnya 
dengan meong heuay, tentunya secara teknis dalam menghasilkan bentuk auditifnya tetap 
sama. Seperti itulah keadaannya yang terjadi di antara penembang, namun kecenderungan 



Denis Setiaji 

 7 

perbedaan secara signifikan, terjadi di lingkungan seni yang non-formal seperti sanggar-
sanggar atau paguyuban Tembang. Penembang yang mengenyam pendidikan formal di SMKN 
10 Bandung maupun ISBI Bandung dewasa ini memang telah menggunakan konsep dongkari 
yang dibakukan sebagai metode pembelajaran di atas. Pada akhirnya lulusan-lulusan sekolah 
formal tersebut terutama yang mengambil spesialisasi Tembang Sunda Cianjuran cenderung 
lebih seragam pemahamannya mengenai konsepsi dongkari.  
 Selain istilah, simbolisasi teknik dalam dongkari sebelum adanya metode baku, secara 
umum penembang menggunakan simbol yang disebut notasi Cacing. Disebut notasi Cacing 
karena penembang hanya membuat garis-garis horizontal, vertikal, maupun lengkungan untuk 
keperluan simbolisasi sebuah teknik. Notasi Cacing ini digunakan oleh penembang untuk 
menandai teknik dongkari tertentu yang nantinya dibubuhkan di atas rumpaka atau teks 
tembang dalam kegiatan menembang terutama pada saat latihan. 
 Neneng Dinar juga dalam pengalamannya belajar Tembang Sunda juga mengenal dan 
menggunakan notasi Cacing seperti pernyataannya di bawah ini, 

 
“ ...karena banyak tehnik-tehnik tembang memang henteu tiasa dinotasikeun ngan tiasana 
nganggo gambar sora atanapi disebatnateh notasi Cacing, aya reureueus, aya jenghak, 
renghik, gedag, itu harus dipelajari betul-betul...”(wawancara 28 April 2015). 

 
(...karena banyak teknik-teknik tembang memang tidak bisa dinotasikan hanya bisa 
memakai gambar suara atau disebut dengan notasi Cacing, ada reureueus, jenghak, 
renghik,2 gedag, itu harus dipelajari betul-betul...) 

 
 Neneng menggunakan notasi Cacing yang dibuatnya sendiri. Sejumlah istilah teknik 
dibuat notasi Cacingnya untuk membantu menandai penggunaan teknik dalam rumpaka atau 
teks Tembang, yang hendak dilagukan. Pembuatan notasi Cacing satu teknik dengan teknik 
lainnya tentunya harus berbeda, simbol Cacing tersebut biasanya dibuat menggunakan analogi 
sesuai dengan bentuk auditif teknik dan tinggi rendahnya nada. Namun, pada prakteknya 
Neneng menggunakan notasi Cacing untuk menandai teknik dongkari yang notabene 
dianggap sulit misalnya, golosor, rante, jekluk, dan sebagainya (wawancara, 25 Juni 2015). 

 
Gambar 1. Contoh manuskrip penggunaan notasi Cacing di atas rumpaka Tembang Sunda 

Cianjuran. (Koleksi foto Neneng Dinar) 

 
2 Teknik renghik secara auditif sama dengan dongkari inghak (wawancara 24 Juni 2015). 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 8 

 
 Uniknya setiap penembang mempunyai cara masing-masing pula dalam membuat notasi 
Cacing. Artinya notasi Cacing yang dibuat dan digunakan oleh  si penembang A belum tentu 
bahkan tidak akan dimengerti oleh si penembang B, seperti yang dikemukakan oleh Elis 
Rosliani di bawah ini, 

 
“Ornamenna atanapi reureueus na dikieukeun tanpa menyebut istilah dongkari sehingga 
penembang itu dapat memberikan tanda masing-masing terhadap lagu menurut simbol 
masing-masing, misalna ceuk guru teh tah lebah dieuna direureueusan ah kira-kirana 
nadana ka luhur kita buat Cacing ka luhur jadi membuat simbol sendiri, itu rata-rata 
penembang yang belajar secara oral ka guruna. Simbolna teh aya anu lempeng siga 
Cacing, aya nu mudun lamun nadana turun, nu Cacingna ka luhur. Dengan kondisi seperti 
ini hanya bisa dimengerti oleh person masing-masing”(wawancara 23 April 2015). 

 
(Ornamen atau rereueus-nya dibuat seperti ini/itu tanpa menyebut istilah dongkari 
sehingga penembang itu dapat memberikan tanda masing-masing terhadap lagu menurut 
simbol (yang dibuat) masing-masing. Misalnya kata guru bagian lagu tertentu diberikanlah 
reureueus, nah kita membuat Cacing (garis) ke atas jadi membuat simbol sendiri, itu rata-
rata penembang yang belajar secara oral kepada gurunya. Simbolnya ada yang lurus 
seperti Cacing, ada yang lurus kebawah bila nadanya turun, ada juga yang Cacingnya ke 
atas. Dengan kondisi seperti ini hanya bisa dimengerti oleh person (penembang) masing-
masing). 

Notasi Cacing sebagai upaya simbolisasi teknik dalam dongkari mengedepankan sifat 
personal atau subjektif, akan tetapi tidak merubah esensi musikal yang terbentuk karena pada 
dasarnya para seniman tetap dapat mengukur sebuah teknik yang ideal secara auditif. Pada 
akhirnya walaupun berbeda metode pengajaran dan pemahamannya, tetap menghasilkan 
sebuah estetika musikal Tembang Cianjuran yang diterima oleh masyarakat Tembang Sunda 
Cianjuran. 

Ternyata beberapa seniman tidak menyebutkan ornamen dengan istilah dongkari, guru 
dari Elis sendiri menyebut ornamen dengan istilah reureueus yang pada umumnya digunakan 
oleh para penembang untuk menamakan semua jenis dongkari. Akan tetapi dalam 
penelitiannya reureueus termasuk ke dalam salah satu jenis teknik vokal/dongkari tertentu 
secara lebih spesifik. Penembang lain ada pula yang menyebutkannya “renda”. Istilah “renda” 
sendiri kita ketahui lazim digunakan sebagai sebutan hiasan atau ornamen dalam kain ataupun 
pakaian. Euis Komariah bahkan menyebutkan dongkari dengan istilah “sesuatu”(Rosliani, 
2014: 16). Informasi tersebut berbanding lurus dengan pernyataan yang dikemukakan oleh 
Neneng Dinar di bawah ini, 

 
“lamun teu diimeutan mah teknik teh asa genah weh, tapi da asa aya naon kitu, enya 
bener da ngalagunamah kadinya tapi da asa aya naon kitu, eta “sesuatu”, tah didinya teh 
aya “sesuatu”, ibu Euis mah kitu ngajarkeun teh tikapungkur. Berarti naon anu diajarkeun 
teh kedah diperdalam teknik teh dongkari-dongkari teh”(wawancara 28 April 2015). 
 
(bila tidak teliti sepertinya teknik tersebut sudah enak (didengar), tapi sepertinya ada (yang 
kurang), arah melagunya sudah benar tapi sepertinya ada apa, itu “sesuatu”, nah disana 



Denis Setiaji 

 9 

ada “sesuatu”, ibu Euis seperti itu mengajarkan (tembang) dari dulu. Berarti apa yang 
diajarkannya harus diperdalam tekniknya dongkari-dongkari tersebut). 
 
“Sesuatu” yang dimaksud oleh Euis Komariah di atas selain menyebutkan adanya teknik 

dongkari dalam kalimat atau bahkan suku kata sebuah rumpaka, juga menunjukan suatu bunyi 
musikal dalam sebuah teknik yang khas, namun tidak dapat dijelaskan secara spesifik cara 
pengolahan suaranya. Euis Komariah biasanya menyuruh para muridnya untuk “ngimeutan” 
atau mencermati  secara detail bentuk auditif sebuah teknik, kemudian untuk bisa mencari 
cara masing-masing dalam menguasainya.  

Beberapa pemaparan di atas merupakan gejala umum yang terjadi terkait dengan 
pendefinisian konsep dongkari beserta sejumlah istilah di dalamnya. Selain dongkari secara 
terminologis, teknik-teknik yang berbeda secara auditif diberikan istilah yang beragam pula, 
sehingga sering terjadi penamaan berbeda terhadap teknik yang sama. Upaya simbolisasi 
terhadap teknik telah dilakukan namun tetap mengedepankan personalitas pada praktiknya. 
Bahkan kata dongkari sebagai sebuah kata yang umum sekalipun ada yang menyebutkan 
dengan istilah lainnya. 

Bila melihat fenomena di atas, subjektivitas pemahaman dongkari begitu kental. Ragam 
pemahaman di tingkat personal seniman khususnya penembang menjadi indikator belum 
adanya sistem baku tentang pengetahuan konsep dongkari.  

 
3.2 Dongkari dalam Kultur Masyarakat Sunda 
 
 Dongkari sebagai sebuah konsep musikal dalam Tembang Sunda Cianjuran, terlahir dari 
kelompok di dalam sebuah kebudayaan dan menjadi salah satu produk kearifan lokal 
masyarakatnya. Kelahiran dongkari di tengah sebuah komunitas budaya dalam konteks ini 
kultur masyarakat Sunda, sedikit banyak bahkan secara keseluruhan unsur budaya, melekat 
pada struktur konsep ataupun gagasan mengenai dongkari. Artinya kita dapat menemukan 
suatu benang merah dari seberapa besar pengaruh kebudayaan Sunda pada konsep-konsep 
dalam Tembang khususnya dongkari, terutama masyarakat Cianjur sebagai daerah yang 
membidani kelahiran Tembang Sunda Cianjuran atau mamaos. Sebelum membahas 
hubungannya dengan dongkari terlebih dahulu kita melihat proses pembentukan Tembang 
Sunda Cianjuran. 

Tembang Sunda Cianjuran telah berusia kurang lebih 1,5 abad, dihitung sejak puncak 
penciptaannya pada tahun 1860-an. Pada masa itu dengan kreativitasnya, para seniman 
Karesidenan Cianjur melakukan sebuah “reproduksi” untuk mengasilkan sebuah produk 
budaya khusunya seni yang dikenal dengan mamaos. Istilah reproduksi ini sangat tepat ketika 
melihat sejarah awal pembentukan dari Tembang Sunda atau mamaos. Jika kita telaah unsur-
unsur Tembang Sunda, baik secara instrumental, musikal, dan penciptaan teks atau rumpaka 
lagu, melekat aspek-aspek pembentuk dari seni atau unsur budaya Sunda lainnya.  

Hadirnya sebuah kesenian baru tidak menutup kemungkinan tercipta dari dasar atau ide 
kesenian yang telah ada sebelumnya. Berikut akan dipaparkan pengaruh seni-seni Sunda 
terhadap pembentukan Tembang Sunda atau mamaos. 

Dalam sebuah literatur menyebutkan bahwa mamaca adalah salah satu bahan dasar seni 
mamaos (Sukanda, 1983, p. 8).  Namun, ternyata bukan hanya seni mamaca yang menjadi 
dasar pembentukan seni mamaos. Dikatakan demikian sebab dapat diteliti bahwa selain seni 
mamaca, terdapat unsur kesenian lainnya yang secara eksplisit terlihat dan jelas asal usulnya. 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 10 

Beberapa kesenian, terutama seni suara Sunda yang telah ada sebelum lahirnya mamaos, hadir 
menjadi komposisi penyusun Tembang Sunda. Hal tersebut sesuai dengan pernyataan di 
bawah ini, 

 
“Bahan-bahan dasar pembentuk Cianjuran tersebut  antara lain seni Beluk, Pantun, 
Degung, Wayang Golek Purwa, Ronggeng, dan lain sebagainya. Karena pandainya 
pencipta seni Mamaos, bahan-bahan dasar tersebut diolah sedemikian rupa, dipadukan 
menjadi karya seni baru yang kita kenal sekarang seni Tembang Sunda Cianjuran” 
(Sukanda, 1983, p. 8). 
  
Bahan-bahan dasar pembentuk yang dipaparkan di atas bisa ditelusuri dengan melihat 

seluruh aspek pembentuk Tembang Sunda Cianjuran. Dalam segi komposisi instrumen atau 
waditra  misalnya, Tembang atau mamaos diiringi oleh suling, kecapi indung, dan kecapi 
rincik. Dalam seni Pantun yang telah ada sebelum mamaos, menggunakan instrumen kecapi 
dan tarawangsa (semacam rebab) sebagai iringannya. Walaupun terdapat pengembangan 
dengan adanya tambahan kecapi rincik dan bentuk kecapi seperti perahu yang relatif lebih 
besar ukurannya dibandingkan kecapi pada seni lainnya. Maka kecapi yang berbentuk seperti 
itu biasa dinamakan “Kecapi Tembang”. Waditra suling juga terdapat dalam Degung, Kacapi 
Suling, dan sebagainya.  

Secara musikal, Tembang Sunda juga menggunakan nada-nada dengan mode atau laras 
yang ada dalam karawitan Sunda seperti, Salendro, Pelog, dan Madenda (sorog), dimana laras 
tersebut secara umum digunakan oleh seni Sunda lainnya. Penggunaan laras tersebut dalam 
Tembang biasanya digunakan secara khusus pada wanda tertentu. Suatu contoh dalam wanda 
papantunan dan jejemplangan lazim menggunakan laras pelog dan sebagainya.  

Pembentukan karakter vokal pada Tembang juga tidak luput dari pengaruh seni 
sebelumnya.  Selaras dengan yang diungkapkan oleh Yus Wiradireja bahwa vokal Tembang 
Sunda Cianjuran terlahir dari seluruh seni Suara yang ada di Tatar Sunda (wawancara 14 
Oktober 2014).  Seni suara di Sunda seperti Pantun, Pupuh, Beluk, dan Wayang Golek menjadi 
dasar pembentuk Tembang Sunda. Di dalam Wayang Golek pun ada dua aspek vokal yakni, 
Haleuang-haleuang Dalang dan vokal kepesindenan. Kesemua unsur vokal dalam seni Suara 
Sunda tersebut menjadi pijakan para seniman Cianjur dalam menciptakan karya seni dengan 
nama mamaos. Bahan-bahan tersebutlah yang menjadi embrio lahirnya dongkari sebagai 
konsep vokal yang mendasar dalam Tembang Sunda. 

Tembang Sunda Cianjuran pada akhirnya menjadi sebuah seni yang tetap memiliki 
originalitas, walaupun sekian banyak seni Sunda yang menjadi embrio pembentuknya. 
Tembang Sunda mempunyai ciri khas yang spesifik dibandingkan dengan seni Suara lain, dan 
dongkari sebagai produk musikal baru memiliki peranan yang penting.  

Pemaparan di atas adalah sejumlah fakta mengenai pengaruh unsur kebudayaan 
khususnya seni Sunda terhadap lahirnya Tembang Sunda Cianjuran secara umum termasuk 
dongkari di dalamnya. Setelah ditelusuri konsep dongkari sendiri sebagai bagian kecil dari 
Tembang, sarat akan pengaruh budaya masyarakat Sunda terutama dalam pengistilahan serta 
analogi-analogi dalam menunjuk sebuah teknik dongkari.  

Seluruh peristilahan dalam dongkari ternyata digunakan pula dalam konteks kehidupan 
masyarakat sehari-hari. Semua istilah-istilah dongkari yang dipaparkan di atas bukanlah istilah 
baru.  Para seniman pada masa itu rupanya mengadopsi istilah-istilah yang lazim digunakan 
dalam bahasa sehari-hari untuk menganalogikan teknik tertentu. Seperti yang diungkapkan 



Denis Setiaji 

 11 

oleh Heri Herdini bahwa istilah-istilah yang terdapat pada dongkari di antaranya diambil dari 
maenpo (pencak silat), keadaan alam, kata benda, kata kerja, dan sifat  kebiasaan masyarakat 
(wawancara, 29 April 2015). 

Di dalam dongkari banyak ditemukan istilah-istilah yang juga digunakan untuk menunjuk 
gerak-gerak maenpo atau pencak silat. Hal tersebut sejalan dengan  pernyataan yang 
dikemukakan oleh beberapa narasumber, salah satunya Yus Wiradireja di bawah ini, 

“Seperti ada istilah, yang namanya dangheuak, ada yang namanya kepret3, jekluk, dorong 
kalau saya analisis istilah-istilah tersebut menunjukan kepada gerak-gerak maenpo” 
(wawancara 14 Oktober 2014). 
 
Salah satu istilah dalam dongkari seperti Dangheuak. Dalam gerakan maenpo, istilah 

Dangheuak yakni sebuah gerakan yang dilakukan saat seseorang di dorong keras dari arah 
depan oleh lawan kemudian orang tersebut jatuh terdorong kebelakang istilah orang Sunda 
“Ngadangheuak”. Walaupun ngadangheuak juga sering digunakan dalam istilah sehari-hari 
apabila seseorang terdorong kebelakang diluar konteks Pencak Silat. Ada pula istilah kepret 
yang artinya gerakan menampar dengan cepat. Elis juga membenarkan informasi mengenai 
adanya istilah-istilah yang diadopsi dari maenpo atau pencak silat. Seperti pernyataannya di 
bawah ini, 

 
“Di antaranya dalam gerak-gerak maenpo  sehingga istilah-istilahnya juga diadopsi dari 
istilah silat. Misalnya ada jeblag4, kedet, gedag, kepret, yang dalam silat kepret itu gerakan 
yang cepat. Sama dalam istilah tembang juga. Kedet misalnya demonstrasi mungkin itu 
pengaruh dari maenpo istilah-istilahnya kita mengadopsi dari sana menurut informasi” 
(wawancara 12 Oktober 2014). 
 
Penyebutan sebuah teknik dengan mengadopsi istilah dalam konteks Pencak Silat tersebut 

tentunya tidak terlepas dari kehidupan masyarakat Cianjur pada masa tersebut. Pencak Silat 
menjadi sebuah unsur budaya yang telah melekat pada masyarakat Cianjur. Artinya sangat 
dimungkinkan para seniman menggunakan ulang istilah tersebut karena dekat dengan 
kehidupan masyarakatnya. 

Tembang Sunda muncul pada masa Pemerintahan Belanda dan Pencak Silat telah ada 
sebelumnya. Kehidupan Pencak Silat pada awalnya dalam masa penjajahan, pemerintah 
Belanda tidak memberi kesempatan Pencak Silat/Beladiri berkembang. Kehidupan Pencak 
Silat dilakukan secara sembunyi-sembunyi. Kehidupan Pencak Silat diizinkan berupa 
pengembangan seni atau kesenian yang menjurus pada suatu upacara atau pertunjukan 
semata (Saleh, 1986, pp. 14-15). 

Sebuah sumber literer menyebutkan bahwa khususnya di Cianjur dalam periode 
pemerintahan regent R.A.A Kusumaningrat, seni Tembang Cianjuran, model pakaian, dan 
Pencak Silat Seni berkembang sangat pesat. Maenpo merupakan rangkaian gerak untuk 
beladiri, kemudian disusun menjadi seni beladiri semacam pertunjukan bernama penca ibing 
(Suwondo dalam Maryono, 2000, p. 196). Penca Ibing sendiri terbagi kedalam beberapa jenis 
sajian di antaranya, Tepak Dua, Paleredan, Tepak Tilu, dan Padungdung. 

 
3 Teknik kepret secara auditif sama dengan dongkari jekluk (wawancara, 24 Juni 2015). 
4 Dongkari Jeblag sama dengan teknik dangheuak (wawancara, 24 Juni 2015). 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 12 

Pencak Silat juga menyebar ke seluruh Jawa Barat melalui Pesantren-pesantren 
(Masriatmadja dalam Maryono, 2000, p. 196). Banyaknya pesantren dikarenakan masyarakat 
Sunda yang mayoritas muslim, kental dengan pendalaman terhadap agama Islam. Hal ini 
kemungkinan yang menjadi alasan kenapa R. Ace menyebut dongkari sebagai tajwidnya 
Tembang Sunda. Pada akhirnya masyarakat Cianjur mengenal tiga unsur budaya yang penting 
dalam kehidupannya, yakni Ngaos (baca Al-Qur’an), Mamaos (Tembang Sunda), dan Maenpo 
(Pencak Silat). 

Sebagai sebuah contoh dalam Tepak Pareredan terdapat istilah gedig/gedag dan juga 
jeblag (Saleh, 1983, p. 10). Dalam Padungdung/Keringan juga digunakan istilah seperti jeblag, 
gedag, dan kepret (Saleh, 1983, pp. 19-20). Kesemua istilah di atas tentu dipergunakan pula 
dalam artian diadopsi oleh para seniman dalam penyebutan teknik khususnya dongkari.  

Penggunaan istilah dalam dongkari banyak mengadopsi dari Pencak Silat, yang menjadi 
pertanyaan apakah istilah-istilah tersebut mampu menggambarkan sebuah bentuk teknik 
dalam Tembang. Neneng Dinar sebagai seorang penembang yang aktif dalam kegiatan Pencak 
menyatakan bahwa istilah tersebut ternyata berhubungan. Seperti dalam kutipan wawancara 
di bawah ini, 

 
“Teteh pribadi karena mungkin dina pencak silat oge teteh rada tiasa, jadi memang sangat 
merasakan sekali, memang betul, bahwa dina gaya Tembang, bisa dipadukan dengan gaya 
pencak silat. Anu sok biasa Pencak mah karaos pisan, margi anu disebat kedet, jeblag teh 
memang karaos, anu bisa ngarasakeun teh urang, bahwa sami aya kesamaan. Dimana 
nangkis dimana urang nyerang...” (wawancara 28 April 2015). 

 
(Saya pribadi karena mungkin dalam pencak silat juga saya agak menguasai, jadi memang 
sangat merasakan sekali, memang betul, bahwa dina gaya Tembang, bisa dipadukan 
dengan gaya Pencak Silat. Yang biasa Pencak Silat akan sangat terasa, karena yang disebut 
kedet, jeblag memang terasa. Yang bisa merasakan hanya kita (pemain Pencak), bahwa 
sama ada kesamaan. Dimana nangkis, dimana kita menyerang...) 
 
Dengan melihat pendapat di atas, kita bisa menyimpulkan bahwa para seniman terdahulu 

bertindak dengan menggunakan akal pikirannya secara serius. Mereka tidak semata-mata 
mengadopsi sebuah istilah untuk digunakan dalam Tembang. Justru kita dapat membaca 
bahwa seniman kita melihat Pencak yang begitu dekat dengan kehidupan masyarakat, 
dijadikan sebagai media dalam mengajarkan Tembang walaupun hanya sebatas peristilahan. 
Hal tersebut dilakukan karena peristilahan yang familiar, memudahkan masyarakat dalam 
mengingat serta memberikan gambaran yang dirasakan tepat pada sebuah teknik. 

Selain istilah Pencak Silat ada pula penyebutan teknik yang dianalogikan dengan keadaan 
alam dan pengimajinasian dari kebiasaan masyarakat Sunda. Istilah yang diambil dari alam 
seperti riak dan ombak. Sedangkan istilah dari kata sifat, benda, dan kerja yakni golosor, 
inghak, beulit, baledog, gibeg, kait, buntut, dan sebagainya. 

Riak misalnya, biasa digunakan dalam membahasakan genangan atau arus air. Masyarakat 
secara umum melihat arus air dengan gelombang kecil dan bersuara atau beriak, dalam bahasa 
Sunda “riakna cai” atau “cai anu ngariak”. Istilah riak tersebut diadopsi sebagai sebuah teknik 
yang memiliki bentuk auditif bergetar dengan halus. Istilah lainnya  seperti ombak, selaras 
dengan pemahaman dalam Bahasa Indonesia, ombak merupakan pergerakan air laut yang 
naik turun atau bergulung-gulung, artinya membentuk gelombang yang besar. Ombak di 



Denis Setiaji 

 13 

dalam teknik dongkari juga merepresentasikan sebuah suara yang memiliki getaran namun 
mendapat penekanan tertentu, sehingga kesan suara yang timbul seolah-olah memiliki 
gelombang yang besar.  

Kemudian istilah yang diimajinasikan dari kebiasaan sehari-hari misalnya, istilah baledog 
dalam Kamus Basa Sunda artinya melempar. Baledog yakni melempar dengan menggunakan 
apapun, misalnya ngabaledog anjing ku batu (melempar anjing dengan batu) dan sebagainya. 
Dalam dongkari teknik baledog sendiri biasa ada di antara teknik gedag dan jeblag, suaranya 
tanpa penekanan, jadi melempar suara dari satu teknik ke teknik lainnya. Ada pula yang 
disebut dengan teknik inghak, di dalam masyarakat Sunda kata inghak ialah sebutan untuk 
keadaan seseorang yang sedang tersedu-sedu mengeluarkan suara desahan akibat menahan 
emosi saat menangis atau istilahnya“nginghak”. Teknik inghak di dalam dongkari biasanya 
dibubuhkan dalam huruf vokal dengan huruf /h/ sebagai ujungnya sehingga berkesan seperti 
desahan orang yang menangis. Biasannya teknik inghak ini lebih dominan digunakan oleh 
penembang wanita.  

Cacag  sebagai salah satu teknik dalam dongkari, dalam keseharian masyarakat kata 
tersebut digunakan sebagai sebuah aktivitas memotong-motong sesuatu (misal daging) 
menggunakan perkakas seperti golok/ bedog, pisau dan sebagainya. Begitupun dalam 
Tembang, memang secara auditif hampir mirip dengan teknik ombak, akan tetapi perbedaanya 
terletak pada penekanan yang lebih besar. Hal tersebut menghasilkan kesan auditif suara yang 
seolah terpotong-potong secara konstan.  Ada pula rante atau biasa disebut juga beulit, rante 
atau rantai adalah sebuah benda yang terbuat dari logam dengan komposisi sejumlah logam 
bulat yang satu sama lain saling kait mengait, dapat pula berbentuk seperti spiral. Teknik rante 
prinsipnya mengulang-ulang beberapa nada dengan menggunakan penekanan tertentu 
dengan suara yang tidak terputus-putus, sehingga menimbulkan kesan auditif suara berantai. 

Untuk melihat secara jelas darimana adopsi terminologis 19 dongkari tersebut, akan 
dipaparkan dalam tabel di bawah ini. 
 
Tabel 1. Simbolisasi 

No Asal Istilah Dongkari 
1 Pencak Silat gedag (Ζ) 

kedet (ɚ) 
dangheuak ( ʆ ) 
jekluk (√) 
dorong(→) 

2 Alam Riak  (ᴖᴖᴖ) 
Ombak (ΩΩΩ) 

3 Kata Benda  buntut (כ) 
rante (Ã) 
 lapis (≈) 

4 Kata Sifat leot (ٮ ) 
reureueus (ΛΛΛ) 

5 Kata Kerja Baledog (  ) 
cacag(//) 
Inghak (~) 
gibeg (ƺ) 
Galasar (З) 
Golosor (ξ) 
kait (b) 

 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 14 

 Seperti itulah fenomena dongkari yang ternyata keberadaannya sangat dipengaruhi oleh 
unsur budaya Sunda yang telah ada sebelumnya. Seni-seni suara Sunda sebagai embrio 
direproduksi hingga menjadi seni suara baru yang tetap memiliki ciri khas musikalitasnya. 
Dalam instrumentasi juga tidak terlepas dari pengaruh kesenian sebelumnya, Tembang Sunda 
mengkomposisikan waditra (instrumen) tersebut seperti, kecapi dan suling yang digunakan 
sebagai pengiring. Begitupun mode atau laras yang digunakan tetap menggunakan Karawitan 
Sunda seperti Salendro, Pelog, dan Madenda. 
 Mengerucut kepersoalan sejumlah istilah dongkari, juga tidak terlepas dari unsur 
kehidupan masyarakat khususnya Cianjur pada masa itu. Ada sebuah adopsi terminologis yang 
dilakukan para seniman Sunda dalam menandai, menyebutkan, dan menunjuk sebuah teknik 
dongkari. Secara umum pengadopsian istilah yakni diambil dari Pencak Silat, fenomena alam, 
kata benda, kata kerja dan kata sifat dari kebiasaan masyarakat Sunda. Oleh karena itu 
konsepsi dongkari sarat akan unsur budaya masyarakat pemiliknya. 

Pemaparan di atas bila dibuat sebuah skema seperti di bawah ini. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 2. Skema Proses Dongkari 

 
3.3 Dongkari sebagai Indikator Virtuositas Penembang 

UNSUR 

SENIMAN 

PROSES 

TEMBANG 

- BAHASA SUNDA 

-SENI SUARA 

-PENCAK SILAT 

-KATA (benda, Sifat, dan Kerja) 

 

-IDE KREATIF 

-GAGASAN PENCIPTAAN 

 

-REPRODUKSI 

-ADAPTASI MUSIKAL 

-ADOPSI TERMINOLOGIS 

-ADOPSI INSTRUMEN 

 

-INSTRUMENTASI 

-MODE 

-TEKS 

-TEKNIK 

 

SUMBER 

DONGKARI 



Denis Setiaji 

 15 

 
 Dongkari adalah unsur musikal dalam vokal Tembang Sunda Cianjuran yang paling 
fundamental. Keberadaan dongkari menjadi syarat mutlak dalam Tembang. Pada akhirnya 
dongkari dapat disebut sebagai ciri utama yang membuat Tembang Sunda Cianjuran menjadi 
khas. Menguasai dongkari merupakan suatu keharusan oleh setiap praktisi terutama 
penembang.  Seperti yang dikemukakan Neneng Dinar di bawah ini, 

 
 “Dina mamaos Tembang Sunda mah dongkari teh janten penting pisan, pami tiasa 
disebatmah dongkari teh ruhna mamaos. Sok aya geuning bahasa upami juri dina 
pasanggiri tembang nyarios, ah eta mah nembangna eweuh ruhan. Ah teu muringkak 
etamah, Tah ruh didinya salian ti penjiwaan oge dongkari penembangna teu karasa...” 
(wawancara 28 April 2015). 
 
(di dalam mamaos Tembang Sunda dongkari menjadi sangat penting, bisa disebut 
dongkari sebagai ruhnya mamaos. Sering ada bahasa juri di dalam lomba Tembang 
menyatakan seseorang menembang tidak terlihat ruhnya. Ah tidak membuat merinding. 
Ruh dalam pernyataan tersebut selain penjiwaan juga dongkari yang dibawakan 
penembang kurang terasa...) 

 
 Pernyataan di atas memberikan penjelasan bahwa dongkari sebagai bagian musikal 
Tembang Sunda,  memiliki kedudukan paling dasar dalam membentuk rasa estetik. Dikatakan 
demikian karena Tembang Sunda Cianjuran hakikatnya adalah seni suara, maka pengolahan 
vokal tentunya merupakan aspek utama. Bahkan oleh seniman dongkari dikatakan sebagai ruh 
atau jiwa dari pertunjukan Tembang Sunda Cianjuran.  
 Di dalam memperlihatkan sejauh mana kemampuan penembang, ada salah satu ajang 
yang bergengsi di kalangan masyarakat Tembang yakni Pasanggiri (lomba) DAMAS yang telah 
berlangsuk sejak tahun 1958. Dalam ajang tersebut penembang yang dari seluruh wilayah 
DKI-JABAR berkompetisi untuk mendapatkan juara. Mereka berlomba-lomba untuk 
mendapatkan gelar Juara 1 DAMAS. Hal tersebut dilakukan karena DAMAS adalah even yang 
menjadi supremasi di kalangan penembang. Apabila seorang penembang menjadi Juara dalam 
lomba tersebut, maka ia akan diakui sebagai penembang “jadi”. Telah menjuarai DAMAS 
artinya, penembang telah menguasai segenap elemen pelaguan Tembang  termasuk 
penguasaan teknik dongkari yang telah “khatam”.  
 Dongkari menjadi persoalan penting bagi penembang. Sebagai sebuah teknik vokal, 
ternyata dongkari bukanlah sesuatu yang mudah untuk dikuasai. Tidak heran kenapa para 
penembang belajar dengan tekun hingga bertahun-tahun untuk menguasai setiap teknik.  
 Selain memiliki bakat dalam menembang, ketelitian dalam memahami detail dari bentuk 
auditif dongkari wajib dilakukan oleh penembang. Seperti pernyataan Neneng, ”... dariana 
latihan, imeut kana tehnik-tehnik tembang, itu yang menjadikan kita menguasai atau bisa 
secara penuh, nembang anu bener. Kembali deui dongkari-dongkari teh harus dipelajari secara 
teliti” (wawancara 28 April 2015). Pernyataaan tersebut menjelaskan bagaimana pentingnya 
keseriusan dan ketelitian dalam mencapai penguasaan dalam teknik dongkari. Penembang 
harus bisa menemukan pendekatan secara mandiri dalam mendapatkan teknik tertentu. 
 Dalam sebuah kasus misalnya, pada sebuah narangtang pondok lagu Mupu Kembang, 
terdapat teknik golosor pada suku kata “deung" dalam kata “Ludeung”. Teknik golosor tersebut 
termasuk salah satu dongkari yang dinilai cukup sulit dipelajari. Elis sebagai seorang pengajar 



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 16 

Tembang mengakui hal tersebut. Dilihat dari sebagian besar muridnya yang begitu kesulitan 
dalam menguasai golosor. Neneng dalam proses pembelajarannya, untuk mendapatkan teknik 
golosor, dirinya memerlukan waktu selama 6 bulan.  
 Melihat fenomena sulitnya penguasaan dongkari, membuat pembelajaran Tembang Sunda 
Cianjuran tidak dapat mencetak penebang secara instan. Diperlukan waktu bertahun-tahun 
untuk dapat menguasai dongkari secara menyeluruh. Penembang seperti Yus Wiradireja, Elis 
Rosliani, dan Neneg Dinar yang notabene telah bergelut dengan seni Suara sejak kecil, 
mengakui mendapat suatu tantangan dan kesulitan yang signifikan dalam menguasai teknik 
dongkari. 
 Maka dari itu seperti yang dikatakan Neneng, “Kuasai dulu dongkari, sebelum 
memperbanyak lagu”. Artinya bila si penembang sudah menguasai dongkari, lagu seperti 
apapun akan mudah dan cepat dikuasai. Dongkari pada akhirnya menjadi indikator 
kecakapan, ketangkasan, kecerdasan, dan kejelian estetis, teknis, serta musikal bagi seorang 
penembang. 
 
4. Penutup 
 
 Dongkari sebagai konsep, dimaknai seniman Tembang Sunda secara beragam berdasarkan 
pengalaman dan pengetahuannya. Keberagaman mulai dari definisi dongkari hingga 
penggunaan terminologis setiap unsur dongkari. Penelitian sebelumnya telah menemukan 
Sembilan belas dongkari sebagai unsur ornamen. Di lapangan terdapat beberapa perbedaan 
terminologis yang menunjuk pada bentuk ornamen yang sama. Bila diperhatikan seksama, 
penamaan jenis dongkari sangat erat kaitannya dengan kultur masyarakat Sunda. Istilah-istilah 
dongkari  tersebut diadopsi dari pencak silat, fenomena alam, dan imajinasi dari kebiasaan 
masyarakat Sunda. Istilah tersebut diadopsi guna memberikan analogi, agar mempermudah 
proses penguasaan sebuah dongkari, mengingat dongkari bukanlah sebuah persoalan musikal 
yang dipelajari hanya dengan penotasian. 
 
Daftar Pustaka 
 
Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat, cet ke-4. Jakarta: Gramedia. 
Bertens, K. (1981). Filsafat Barat dalam Abad XX. Gramedia. 
Brouwer, M. A. W. (1983). Psikologi fenomenologis. Gramedia. 
Delfgaauw, B. (2001). Filsafat Abad 20, terj. Soejono Soemargono. Yogyakarta: Tiara Wacana. 
Edgar, A., & Sedgwick, P. (2005). Key Concepts in Cultural Theory. Routledge. 
Hardiman, F. B., & Sitorus, F. K. (2009). Menuju Masyarakat Komunikatif: Ilmu, Masyarakat, 

Politik, & Postmodernisme Menurut Jürgen Habermas. Kanisius. 
Littlejohn, S. W. (2002). Theories of Human Communication, Seven Edition. New Mexico. 
Littlejohn, S. W., & Foss, K. A. (2005). Theories of Human Communication eight edition. 

Thomson Learning Inc. Wadsworth, Belmont, USA. 
Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Sage publications. 
Natapraja, I. (2003). Sekar Gending. Bandung: PT. Karya Cipta Lestari. 
Sadie, S., & Tyrrell, J. (2001). Dictionary of Music and Musicians. New York: Oxford University 

Press. Yónatan Sánchez. 
Saleh, M. (1986). Sejarah Perkembangan Pencak Silat. Bandung: Proyek Perkembangan 

Institut Kesenian Indonesia. 



Denis Setiaji 

 17 

Sobur, A. (2013). Filsafat Komunikasi: Tradisi dan Metode Fenomenologi. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Spiller, H. (2004). Gamelan: The Traditional Sounds of Indonesia (Vol. 1). Abc-clio. 
Sukanda, E. (1983). Tembang Sunda Cianjuran Sekitar Pembentukan dan Perkembangannya. 

Bandung, Institut Kesenian Indonesia Sub Proyek Akademi Seni Tari Indonesia Bandung. 
Suwondo, B. (1979). Sejarah Daerah Jawa Barat. Jakarta: Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan. 
Wade, B. C. (2004). Thinking musically: Experiencing Music, Expressing Culture. Oxford 

University Press New York. 
Watt, J. H., & den Berg, S. A. (1995). Research Methods for Communication Science. Allyn & 

Bacon. 
Wiradiredja, Y. (2005). Makna Ngaos, Mamaos dan Maenpo Bagi Kehidupan Masyarakat 

Cianjur. Panggung Jurnal Seni STSI Bandung, 34, 18–31. 
 
  



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran 

 18 

 


