p-1SSN: 2776-3919 e-ISSN: 2776-2513

Jurnal Mebang Gyt

Kajian Budaya Musik dan Pendidikan Musik

Konsep Dongkari
Tembang Sunda Ci

http://jurnal.fib-unmul.id/index.php/mebang/article/view/19

dalam Perspektif Seniman Tembang
anjuran

The Concept of "Dongkari"” in the Perspective of the Cianjuran Sundanese

Tembang Song Artist

Denis Setiaji*, Program Stud

i Etnomusikologi, ISI Surakarta. Email: setiajidenis@gmail.com

Abstract:

The following research explained how dongkari is a concept by artists, singers or
“penembang”, and practitioners of Tembang Sunda Cianjuran. This research also used
phenomenology as an approach, fieldwork activity, and depth interview with
“penembang” who exist around Bandung, West Java. Through this paper, the author
described dongkari as a musical language interpreted by knowledge and empirical
practices in the context of the social living of penembang. Eventually, dongkari, as the
aesthetic based construction, was interpreted as a complex concept, containing
Sundanese world life context, as a based material style of vocal, then should be
operating to indicate the virtuosity of penembang.

Abstrak:

Penelitian ini difokuskan untuk melihat bagaimana pemahaman konsep dongkari
dalam perspektif seniman Tembang Sunda Cianjuran. Penelitian yang dilakukan
menggunakan metode fenomenologi dengan melakukan studi lapangan ke sejumlah
praktisi Tembang Sunda Cianjuran di wilayah Bandung, Jawa Barat. Penulis mencoba
melakukan pemaparan pengetahuan dan pemaknaan praktisi terhadap dongkari
dalam konteks kehidupan masyarakat Tembang Sunda Cianjuran. Pada akhirnya
dongkari dipahami sebagai konsep yang cukup kompleks, memuat konteks kehidupan
masyarakat Sunda, sebagai material konstruksi estetik vokal, sebagai pembentuk gaya
personal, hingga sebagai indikator virtuositas para praktisi Tembang Sunda.

Citation:

Setiaji, D. (2022). Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran. jurnal Mebang: Kajian

Budaya Musik dan Pendidikan Musik,

2(1), 1-18. https://doi.org/10.30872/mebang.v2i1.19

Creative Commons License Jurnal Mebang: Kajian Budaya Musik dan Pendidikan Musik is licensed under a Creative Commons
Attribution-ShareAlike 4.0 International License




1. Pendahuluan

Kesenian Tembang Sunda Cianjuran lahir sebagai sebuah genre musik Janaswara (vokal)
dengan jenis anggana sekar (Natapraja, 2003, p. 73), diadopsi dari berbagai kesenian vokal
yang berkembang sebelumnya di Tatar Pasundan. Tembang Cianjuran lahir pada masa
Pemerintahan R.A.A Kusumaningrat atau biasa dikenal sebagai Dalem Pancaniti pada
pertengahan abad 19 (Sukanda, 1983, pp. 24-25).

Kebanyakan orang menyebut genre musik ini Cianjuran mengacu pada tempat asalnya.
Cianjuran yang melibatkan vokalis solo, baik laki — laki maupun perempuan melantunkan lagu
dengan diiringi suling dan petikan (pirigan) kecapi. Pada perkembangannya Cianjuran atau
mamaos juga biasa disebut sebagai Tembang Sunda oleh karena kelahirannya yang dibentuk
oleh beberapa kesenian di Jawa Barat (Spiller, 2004, p. 189).

Ditinjau dari struktur pertunjukannya, bentuk pertunjukan seni mamaos (Tembang
Cianjuran) sampai pada tahun 1920-an, menyajikan beberapa wanda (jenis) diantaranya
papantunan, jejemplangan, rarancagan, serta lagu ekstra dalam bentuk instrumentalia. Wanda
rarancagan sebelumnya menggunakan laras pelog, sorog, salendro, berkembang dengan
penggunaan laras mandalungan. Pada zaman dulu pertunjukan mamaos merupakan
pertunjukan kalangenan (hiburan) biasa digelar di pendapa atau di rumah, namun sekarang
menjadi pertunjukan di atas panggung. Mamaos muncul dalam acara resepsi pernikahan,
sunatan, radio, TV, dan sebagainya (Wiradiredja, 2005, p. 20).

Ditinjau dari aspek sejarah konstruksi musikalnya, dalam sebuah literatur menyebutkan
bahwa seni mamaca adalah salah satu bahan dasar seni mamaos atau Tembang Sunda
Cianjuran (Sukanda, 1983, p. 8). Namun, ternyata bukan hanya seni mamaca yang menjadi
dasar pembentukan seni mamaos. Dikatakan demikian sebab dapat diteliti bahwa selain seni
mamaca, terdapat unsur kesenian lainnya yang secara eksplisit terlihat dan jelas asal usulnya.
Beberapa kesenian, terutama seni suara Sunda yang telah ada sebelum lahirnya mamaos, hadir
menjadi komposisi penyusun Tembang Sunda. Hal tersebut sesuai dengan pernyataan:

“Bahan-bahan dasar pembentuk Cianjuran tersebut antara lain seni Beluk, Pantun,
Degung, Wayang Golek Purwa, Ronggeng, dan lain sebagainya. Karena pandainya
pencipta seni Mamaos, bahan-bahan dasar tersebut diolah sedemikian rupa, dipadukan
menjadi karya seni baru yang kita kenal sekarang seni Tembang Sunda Cianjuran”
(Sukanda, 1983, p. 8).

Bahan-bahan dasar pembentuk yang dipaparkan di atas bisa ditelusuri dengan melihat
seluruh aspek pembentuk Tembang Sunda Cianjuran. Tembang Sunda muncul pada masa
Pemerintahan Belanda dan Pencak Silat telah ada sebelumnya. Kehidupan Pencak Silat pada
awalnya dalam masa penjajahan, pemerintah Belanda tidak memberi kesempatan Pencak
Silat/Beladiri berkembang. Kehidupan Pencak Silat dilakukan secara sembunyi-sembunyi.
Kehidupan Pencak Silat diizinkan berupa pengembangan seni atau kesenian yang menjurus
pada suatu upacara atau pertunjukan semata (Saleh, 1986, pp. 14-15).

Sebuah sumber literer menyebutkan bahwa khususnya di Cianjur dalam periode
pemerintahan regent R.A.A Kusumaningrat, seni Tembang Cianjuran, model pakaian, dan
Pencak Silat Seni berkembang sangat pesat. Maenpo merupakan rangkaian gerak untuk
beladiri, kemudian disusun menjadi seni beladiri semacam pertunjukan bernama penca ibing
(Suwondo, 1979, p. 196). Penca Ibing sendiri terbagi kedalam beberapa jenis sajian di



antaranya, Tepak Dua, Paleredan, Tepak Tilu, dan Padungdung. Bahan dasar pembentuk
estetika vokal dalam Tembang Sunda Cianjuran disebut sebagai dongkari. Penulis mencoba
untuk melihat bagaimana konsep dongkari menurut kacamata seniman Tembang Sunda
Cianjuran.

2. Metode

Persoalan dongkari di atas akan penulis deskripsikan berdasarkan pemahaman native
sebagai pemilik kesenian Tembang Sunda Cianjuran. Dongkari sebagai konsep berarti sesuatu
menurut pemahaman pemilikinya. Untuk itu dalam mendeskripsikannya penulis
menggunakan fenomenologi sebagai sebuah konsep sekaligus metode yang relevan.
Fenomenologi pada dasarnya merupakan jalan untuk melihat gejala secara mutlak dan
mendasar dalam aktivitas ilmiah. la bukanlah ilmu melainkan cara pandang (a way of looking
at thing) untuk meyakinkan orang atas suatu fenomena. Untuk memahami sebuah gejala
metode ini mensyaratkan penggunanya untuk bersabar menyaksikan, mendengarkan, hingga
menyelami bahasa yang diungkapan (Brouwer, 1983, p. 3). Melalui pendekatan ini penulis
mencoba melihat sebuah gejala untuk menghasilkan pengetahuan yang murni (Hardiman &
Sitorus, 2009, p. 5). Secara Etimologis, Fenomenologi adalah terusan dari kata fenomenon dan
logos yakni ilmu tentang fenomena (Sobur, 2013, p. 14). Secara umum fenomenologi dimaknai
seperti pada kutipan di bawabh ini,

Dalam pengertian yang paling inti, istilah fenomenologi menunjuk pada suatu teori
spekulatif tentang penampilan pengalaman; dan dalam penggunaan awal, pengertian
fenomenologi dikaitkan dengan dikotomi “phenomenon-noumenon”, suatu perbedaan
yang tampak (phenomenon) dan yang tidak tampak (noumenon). Fenomenologi Husser!
merupakan usaha spekulatif untuk menentukan hakikat yang seluruhnya didasarkan atas
pengujian dan penganalisisan terhadap sesuatu yang tampak (Sobur, 2013, p. 15).

Awalnya Fenomenologi merupakan pendekatan filsafat yang fokus terhadap analisis
kesadaran manusia (Bagus, 2005, p. 234). Fenomenologi adalah sebuah upaya pengungkapan
sebuah makna dari pengalaman individu maupun masyarakat. Makna yang dialami seseorang
berkaitan dengan sesuatu yang dialaminya (Edgar & Sedgwick, 2005, p. 273). Kemudian
fenomenologi berfokus pada pengalaman personal termasuk bagaimana para individu
mengalami sesuatu satu sama lain (Littlejohn, 2002, p. 13). Sejalan dengan itu fenomenologi
berkaitan pula dengan penampakan suatu objek, peristiwa, atau suatu kondisi dalam persepsi
(Littlejohn & Foss, 2005, p. 38). Kemudian Fenomenologi juga mengajarkan bahwa realitas itu
akan muncul melalui sebuah proses aktif yang tidak terlepas dari kesadaran, tidak sama seperti
idealism yang menafikan suatu realitas objektif (Delfgaauw, 2001, p. 105).

Filsafat Edmund Husserl meskipun tidak secara spesifik membahas studi seni, tetapi dua
konsep yang mendasari karyanya menjadi suatu titik tolak metodologis yang bernilai bagi studi
Fenomenologi yakni: epoche; terdiri dari pengendalian atau kecurigaan dalam mengambil
keputusan. Ini menunjukkan tentang tidak adanya prasangka yang akan mempengaruhi hasil
pemahaman. Metode ini menjadi penting untuk memahami Tembang Sunda Cianjuran dari
sudut pandang orang yang seniman ataupun praktisi cianjuran. Kita bisa masuk ke wilayah
pengalaman dari pelaku seni untuk mencapai pemahaman yang mendalam. Pemahaman yang
sangat mendalam (verstehen) ini menjadi penting untuk melihat peristiwa kesenian secara



objektif (Sobur, 2013, p. 34). Selanjutnya konsep Edmund Husserl tentang eidetik: yang
memberi kemampuan melihat esensi fenomena secara objektif bahkan juga membahas
persoalan subjektivitas persepsi dan refleksi. Eidetik mengandaikan adanya kemampuan
mencapai pemahaman intuitif tentang fenomena yang juga dapat dipertahankan sebagai
pengetahuan ”objektif” (Sobur, 2013, p. 43).

Objek yang muncul dalam kesadaran akan berbaur dengan objek lainnya secara alamiah,
itulah yang menyebabkan makna diciptakan dan pengetahuan kemudian juga dikembangkan
(Moustakas, 1994, p. 27). Manusia kemudian melibatkan kesadarannya, dan kesadaran akan
selalu berarti kesadaran akan sesuatu atau realitas (Bertens, 1981, p. 21). Jadi dalam studi
fenomenologi tidak tertarik mengkaji aspek kausalitas di dalam sebuah peristiwa, melainkan
upaya melakukan suatu pengalaman beserta makna pengalamannya (Watt & den Berg, 1995,
p. 417). Hal-hal tersebut di ataslah yang penulis coba lakukan dalam menggali pengetahuan
tentang dongkari melalui pengalaman para praktisinya.

3. Pembahasan
3.1 Definisi dan Ragam Istilah Dongkari

Perbedaan yang pertama ialah ragam pemahaman atau pandangan mengenai
pendefinisian dongkari. Setelah melakukan studi lapangan dan menemui beberapa praktisi
Tembang Sunda, kaitannya dalam mencari informasi terkait apa sebenarnya definisi dongkari,
ditemukanlah beberapa ragam pemahaman dalam mengartikan konsep dongkari. Dalam
tataran pendefinisan saja, perbedaan pemahaman sudah terjadi. Beberapa penembang ada
yang menganut definisi dari pernyataan seniman senior, yakni berpengaruh dalam Karawitan
Sunda ataupun guru yang memberikan pengajaran Tembang, ada pula yang mencoba
menginterpretasi sendiri definisi dongkari yang diperoleh berdasarkan pengalamannya selama
bergelut dengan dunia vokal Tembang Sunda Cianjuran.

Elis Rosliani misalnya memiliki pandangan mengenai dongkari seperti di bawah ini,

“Dongkari adalah peristilahan yang khususnya di masyarakat Tembang Sunda Cianjuran
itu sudah familiar istilah dongkari biasanya digunakan oleh penembang saja. dongkari itu
sama dengan hiasan lagu tetapi lebih spesifik pada unsur tekecil saja, hanya serpihan-
serpihan dari hiasan lagu. Kalau dongkari-dongkari itu digabungkan maka itu istilahnya
menjadi ornamen, ornamentasi”(wawancara 12 Oktober 2015).

Elis memandang bahwa dongkari merupakan partikel musikal pembentuk ornamen vokal.
Pemahaman mengenai dongkari sebagai unsur terkecil dari hiasan lagu ini diperoleh dari
seorang tokoh Karawitan Sunda yakni Koko Koswara atau yang terkenal dengan sebutan Mang
Koko. Neneng Dinar dan Heri Herdini juga menganut definisi dongkari tersebut. Pernyataan
di atas adalah salah satu sudut pandang praktisi Tembang Sunda dalam mengartikan dongkari.

Partikel musikal yang dimaksud di atas mirip dengan istilah motif. Motif dalam kamus
musik artinya melodi khas yang sangat singkat. Pada prinsipnya setiap dongkari memiliki
bentuk musikal yang khas, yang akhirnya akan digunakan secara tunggal maupun berangkai.
Rangkaian motif tersebut yang nantinya menjadi ornamen. Semisal dongkari a dan b,
keduanya merupakan motif (partikel musikal), apabila dongkari a dan b dijadikan satu
rangkaian maka disebut sebagai ornamen dengan komposisi motif dongkari a dan b.



Sedikit berbeda dengan pernyataan di atas, Yus Wiradireja sebagai praktisi Tembang
memberikan definisi dongkari sebagai berikut,

“Sampai sekarang saya masih melacak apa itu dongkari, sebab dalam kamus Bahasa Sunda
belum ada apa itu dongkari. Tapi yang pasti bahwa secara praksis, dongkari itu adalah
sebuah kata yang menunjukan pada sebuah teknik-teknik baik cara menembang maupun
bagian-bagian musikal”(wawancara 14 Oktober 2014).

Pernyataan di atas memberikan informasi bahwa kata dongkari itu sendiri tidak ada di
dalam kamus Bahasa Sunda, sedangkan peristilahan dongkari sendiri telah ada sejak
pertengahan abad 19, ini menjadi persoalan tersendiri terhadap istilah dongkari. Kemudian
dongkari tidak terbatas pada unsur-unsur terkecil pembentuk ornamen atau suatu bagian-
bagian musikal, akan tetapi merujuk pula terhadap persoalan teknik atau cara menembang.
Yus menambahkan cara menembang yang dimaksud ialah teknik penyuaraan dan teknik
pedotan dalam menggunakan dongkari pada sebuah lagu. Pernyataan Yus di atas telah
memposisikan dongkari sebagai sebuah teknik vokal Tembang.

Yus juga menyetujui pernyataan salah satu seniman yakni R. Ace Hasan yang
menyebutkan dongkari sebagai tajwidnya Tembang Sunda Cianjuran (wawancara 21 April
2015). Seperti yang diketahui secara umum bahwa tajwid merupakan sebuah ilmu yang
penting dalam kaidah pembacaan Al-Qur’an. Seseorang dalam membaca AL-Qur’an harus
disertai pemahaman dan penguasaan ilmu tajwid, karena bila pembacaan tajwidnya salah,
akan mempengaruhi terhadap arti dan maksud dari sebuah kata atau kalimat ayat dalam AL-
Qur’an. Dongkari oleh R. Ace Hasan disejajarkan dengan ilmu tajwid dalam membaca Al-
Qur’an. Artinya dongkari menjadi sangat vital dan penting keberadaan dalam Tembang Sunda
Cianjuran. Penggunaan dongkari yang kurang tepat akan mempengaruhi esensi atau lebih
pada persoalan rasa serta jiwa lagu yang dinyanyikan. Ada hal yang menjadi pertanyaan ketika
mengapa R. Ace pada waktu itu mensejajarkan atau menganalogikan dongkari dengan ilmu
tajwid, persoalan ini akan dibahas dalam subbab selanjutnya.

Jika ditarik benang merah dari pernyataan-pernyataan di atas, bahwa dongkari merupakan
bagian musikal terkecil sekaligus teknik pengeluaran suara pembentuk ornamentasi vokal
dalam Tembang Tembang Sunda Cianjuran. Artinya dongkari berisi sejumlah embrio atau
potongan pembentuk ornamen yang dihasilkan oleh suatu teknik penyuaraan tertentu. Setiap
teknik memiliki istilah-istilah tersendiri yang digunakan oleh para penembang.

Pada tahun 1998 Elis Rosliani melakukan penelitian di dalam dua jenis wanda Tembang
yakni papantunan dan jejemplangan dengan objek dua orang penembang A.Tjitjah dan Euis
Komariah. Hasilnya Elis menemukan sejumlah istilah dongkari sebagai suatu teknik
penyuaraan tertentu. Dalam penelitiannya menyebutkan ada 17 jenis teknik dongkari di
antaranya sebagai berikut, riak (~~n), reureueus (AAA), gibeg (3), kait (8), inghak(~), jekluk (),
rante (), lapis (%), gedag (Z), leot (=), buntut (3), cacag(//), baledog (¥), kedet (2-), dorong(—),
galasar(3), golosor(t).!

Dalam tesisnya tahun 2014, Elis Rosliani memperlebar narasumber penelitiannya dan
menemukan dua jenis dongkari yakni, ombak(QQQ), dan dangheuak ( [ ). Sejumlah 19 jenis
dongkari yang telah dibakukan tersebut dijadikan sebagai metode pembelajaran yang dikenal

'Simbol dongkari oleh Elis Rosliani dalam skripsi “Teknik Vokal A.Tjitjah dalam Tembang Sunda Cianjuran” tahun 1998.
Kemudian disimbolisasikan oleh Deni Hermawan menggunakan simbol dalam perangkat lunak komputer.



dengan Metode Pembelajaran Sistem Oral yang Efektif dan Efisien (MPSOE2) yang kini
digunakan di lingkungan SMKN (SMKI) 10 Bandung. Sebelum menggunakan simbolisasi
perangkat komputer, pada penelitiannya tahun 1998, Elis membuat simbolisasi dongkari
secara manual dengan menggunakan tulisan tangan, sebelum pada akhirnya digunakan
simbol-simbol pada perangkat komputer.

Pada penelitian pertama, Elis mengungkapkan penemuan sejumlah dongkari di atas masih
terbatas terhadap dua jenis wanda dalam Tembang yakni papantunan dan jejemplangan.
Masih ada beberapa wanda Tembang Cianjuran seperti rarancagan, dedegungan, kakawen
dan sekar panambih yang kemudian dikaji sebagai bahan tesisnya. Hal tersebut menjelaskan
bahwa tidak menutup kemungkinan masih terdapat dongkari jenis lainnya apabila
memperluas kajian wanda Tembang. Akan tetapi untuk penelitian ini, penulis mencoba
menggunakan pengetahuan istilah yang digunakan Euis Komariah sebagai bahan analisis
kajian dongkari.

Sejumlah istilah di atas lazim digunakan terutama oleh penembang yang berguru bersama
Euis Komariah. Dalam hal ini Elis Rosliani dan Neneng Dinar pernah menjadi murid Tembang
dari Euis Komariah. Neneng berpendapat bahwa kajian Elis dipandang mampu memperkaya
pengetahuan dongkari di kalangan penembang. Secara umum Neneng setuju dengan definisi
dari sejumlah dongkari yang diformulasikan oleh Elis. Walaupun ada hal-hal yang berbeda
seperti pemahaman tentang dongkari kedet dan jekluk yang menurut Elis berbeda akan tetapi
menurut Neneng adalah teknik yang sama (wawancara, 24 Juni 2015).

Menurut Yus munculnya istilah-istilah dongkari dalam Tembang Sunda Cianjuran
merupakan penganalogian bentuk musikal yang mempersonifikasikan pada gerak manusia
dan fenomena alam. Hal tersebut terlihat dari penjelasan Yus yang selalu menjelaskan
dongkari dengan analogi ditambah dengan gambaran musikal. Sehubungan dengan 19 teknik
dongkari yang disusun oleh Elis, dipandang sebagai sesuatu yang belum umum di kalangan
seniman tembang. Hal tersebut karena sejumlah istilah yang Elis kumpulkan, terbatas pada
dua narasumber utama yakni A. Tjitjah dan Euis Komariah (wawancara, 25 Juni 2015).

Kenyataan di lapangan memang tidak semua menggunakan konsep dan pemahaman
dongkari di atas baik secara istilah teknik maupun simbolisasinya. Elis sebagai seorang yang
membakukan istilah di atas tidak memungkiri bahwa penembang lainnya memiliki cara
tersendiri. Hal tersebut disebabkan faktor dimana si penembang berguru dan kebiasaan-
kebiasaan yang dilakukannya secara personal.

Dalam menyebutkan sebuah teknik misalnya, banyak ditemukan penggunaan istilah yang
berbeda akan tetapi menunjuk terhadap teknik yang sama secara auditif. Seperti yang
diungkapkan oleh Elis di bawah ini,

“saya meneliti ke ibu Euis Komariah dan ibu A. Tjitjah istilah-istilah yang dipergunakan
saya pada saat itu, istilah yang dipergunakan oleh ibu Euis Komariah. Mungkin saja istilah-
istilah yang digunakan ibu Euis Komariah itu berbeda dengan penembang lain tetapi cara
membunyikannya sama misalnya ada dongkari jekluk yang di luar disebut kedet tetapi
bunyinya sama, ada lagi riak dan ombak, ada juga beulit yang lain rante”(wawancara 12
Oktober 2014).

Perbedaan lainnya yang disebutkan seperti dongkari dangheuak ada yang menyebutnya
dengan meong heuay, tentunya secara teknis dalam menghasilkan bentuk auditifnya tetap
sama. Seperti itulah keadaannya yang terjadi di antara penembang, namun kecenderungan



Denis Setiaji

perbedaan secara signifikan, terjadi di lingkungan seni yang non-formal seperti sanggar-
sanggar atau paguyuban Tembang. Penembang yang mengenyam pendidikan formal di SMKN
10 Bandung maupun ISBI Bandung dewasa ini memang telah menggunakan konsep dongkari
yang dibakukan sebagai metode pembelajaran di atas. Pada akhirnya lulusan-lulusan sekolah
formal tersebut terutama yang mengambil spesialisasi Tembang Sunda Cianjuran cenderung
lebih seragam pemahamannya mengenai konsepsi dongkari.

Selain istilah, simbolisasi teknik dalam dongkari sebelum adanya metode baku, secara
umum penembang menggunakan simbol yang disebut notasi Cacing. Disebut notasi Cacing
karena penembang hanya membuat garis-garis horizontal, vertikal, maupun lengkungan untuk
keperluan simbolisasi sebuah teknik. Notasi Cacing ini digunakan oleh penembang untuk
menandai teknik dongkari tertentu yang nantinya dibubuhkan di atas rumpaka atau teks
tembang dalam kegiatan menembang terutama pada saat latihan.

Neneng Dinar juga dalam pengalamannya belajar Tembang Sunda juga mengenal dan
menggunakan notasi Cacing seperti pernyataannya di bawah ini,

“...karena banyak tehnik-tehnik tembang memang henteu tiasa dinotasikeun ngan tiasana
nganggo gambar sora atanapi disebatnateh notasi Cacing, aya reureueus, aya jenghak,
renghik, gedag, itu harus dipelajari betul-betul...”(wawancara 28 April 2015).

(...karena banyak teknik-teknik tembang memang tidak bisa dinotasikan hanya bisa
memakai gambar suara atau disebut dengan notasi Cacing, ada reureueus, jenghak,
renghik,” gedag, itu harus dipelajari betul-betul...)

Neneng menggunakan notasi Cacing yang dibuatnya sendiri. Sejumlah istilah teknik
dibuat notasi Cacingnya untuk membantu menandai penggunaan teknik dalam rumpaka atau
teks Tembang, yang hendak dilagukan. Pembuatan notasi Cacing satu teknik dengan teknik
lainnya tentunya harus berbeda, simbol Cacing tersebut biasanya dibuat menggunakan analogi
sesuai dengan bentuk auditif teknik dan tinggi rendahnya nada. Namun, pada prakteknya
Neneng menggunakan notasi Cacing untuk menandai teknik dongkari yang notabene
dianggap sulit misalnya, golosor, rante, jekluk, dan sebagainya (wawancara, 25 Juni 2015).

Gambar 1. Contoh manuskrip penggunaan notasi Cacing di atas rumpaka Tembang Sunda
Cianjuran. (Koleksi foto Neneng Dinar)

? Teknik renghik secara auditif sama dengan dongkari inghak (wawancara 24 Juni 2015).



Uniknya setiap penembang mempunyai cara masing-masing pula dalam membuat notasi
Cacing. Artinya notasi Cacing yang dibuat dan digunakan oleh si penembang A belum tentu
bahkan tidak akan dimengerti oleh si penembang B, seperti yang dikemukakan oleh Elis
Rosliani di bawah ini,

“Ornamenna atanapi reureueus na dikieukeun tanpa menyebut istilah dongkari sehingga
penembang itu dapat memberikan tanda masing-masing terhadap lagu menurut simbol
masing-masing, misalna ceuk guru teh tah lebah dieuna direureueusan ah kira-kirana
nadana ka luhur kita buat Cacing ka luhur jadi membuat simbol sendiri, itu rata-rata
penembang yang belajar secara oral ka guruna. Simbolna teh aya anu lempeng siga
Cacing, aya nu mudun lamun nadana turun, nu Cacingna ka luhur. Dengan kondisi seperti
ini hanya bisa dimengerti oleh person masing-masing”(wawancara 23 April 2015).

(Ornamen atau rereueus-nya dibuat seperti ini/itu tanpa menyebut istilah dongkari
sehingga penembang itu dapat memberikan tanda masing-masing terhadap lagu menurut
simbol (yang dibuat) masing-masing. Misalnya kata guru bagian lagu tertentu diberikanlah
reureueus, nah kita membuat Cacing (garis) ke atas jadi membuat simbol sendiri, itu rata-
rata penembang yang belajar secara oral kepada gurunya. Simbolnya ada yang lurus
seperti Cacing, ada yang lurus kebawah bila nadanya turun, ada juga yang Cacingnya ke
atas. Dengan kondisi seperti ini hanya bisa dimengerti oleh person (penembang) masing-
masing).

Notasi Cacing sebagai upaya simbolisasi teknik dalam dongkari mengedepankan sifat
personal atau subjektif, akan tetapi tidak merubah esensi musikal yang terbentuk karena pada
dasarnya para seniman tetap dapat mengukur sebuah teknik yang ideal secara auditif. Pada
akhirnya walaupun berbeda metode pengajaran dan pemahamannya, tetap menghasilkan
sebuah estetika musikal Tembang Cianjuran yang diterima oleh masyarakat Tembang Sunda
Cianjuran.

Ternyata beberapa seniman tidak menyebutkan ornamen dengan istilah dongkari, guru
dari Elis sendiri menyebut ornamen dengan istilah reureueus yang pada umumnya digunakan
oleh para penembang untuk menamakan semua jenis dongkari. Akan tetapi dalam
penelitiannya reureueus termasuk ke dalam salah satu jenis teknik vokal/dongkari tertentu
secara lebih spesifik. Penembang lain ada pula yang menyebutkannya “renda”. Istilah “renda”
sendiri kita ketahui lazim digunakan sebagai sebutan hiasan atau ornamen dalam kain ataupun
pakaian. Euis Komariah bahkan menyebutkan dongkari dengan istilah “sesuatu”(Rosliani,
2014: 16). Informasi tersebut berbanding lurus dengan pernyataan yang dikemukakan oleh
Neneng Dinar di bawah ini,

“lamun teu diimeutan mah teknik teh asa genah weh, tapi da asa aya naon kitu, enya
bener da ngalagunamah kadinya tapi da asa aya naon kitu, eta “sesuatu”, tah didinya teh
aya “sesuatu”, ibu Euis mah kitu ngajarkeun teh tikapungkur. Berarti naon anu diajarkeun
teh kedah diperdalam teknik teh dongkari-dongkari teh”(wawancara 28 April 2015).

(bila tidak teliti sepertinya teknik tersebut sudah enak (didengar), tapi sepertinya ada (yang
kurang), arah melagunya sudah benar tapi sepertinya ada apa, itu “sesuatu”, nah disana



ada “sesuatu”, ibu Euis seperti itu mengajarkan (tembang) dari dulu. Berarti apa yang
diajarkannya harus diperdalam tekniknya dongkari-dongkari tersebut).

“Sesuatu” yang dimaksud oleh Euis Komariah di atas selain menyebutkan adanya teknik
dongkari dalam kalimat atau bahkan suku kata sebuah rumpaka, juga menunjukan suatu bunyi
musikal dalam sebuah teknik yang khas, namun tidak dapat dijelaskan secara spesifik cara
pengolahan suaranya. Euis Komariah biasanya menyuruh para muridnya untuk “ngimeutan”
atau mencermati secara detail bentuk auditif sebuah teknik, kemudian untuk bisa mencari
cara masing-masing dalam menguasainya.

Beberapa pemaparan di atas merupakan gejala umum yang terjadi terkait dengan
pendefinisian konsep dongkari beserta sejumlah istilah di dalamnya. Selain dongkari secara
terminologis, teknik-teknik yang berbeda secara auditif diberikan istilah yang beragam pula,
sehingga sering terjadi penamaan berbeda terhadap teknik yang sama. Upaya simbolisasi
terhadap teknik telah dilakukan namun tetap mengedepankan personalitas pada praktiknya.
Bahkan kata dongkari sebagai sebuah kata yang umum sekalipun ada yang menyebutkan
dengan istilah lainnya.

Bila melihat fenomena di atas, subjektivitas pemahaman dongkari begitu kental. Ragam
pemahaman di tingkat personal seniman khususnya penembang menjadi indikator belum
adanya sistem baku tentang pengetahuan konsep dongkari.

3.2 Dongkari dalam Kultur Masyarakat Sunda

Dongkari sebagai sebuah konsep musikal dalam Tembang Sunda Cianjuran, terlahir dari
kelompok di dalam sebuah kebudayaan dan menjadi salah satu produk kearifan lokal
masyarakatnya. Kelahiran dongkari di tengah sebuah komunitas budaya dalam konteks ini
kultur masyarakat Sunda, sedikit banyak bahkan secara keseluruhan unsur budaya, melekat
pada struktur konsep ataupun gagasan mengenai dongkari. Artinya kita dapat menemukan
suatu benang merah dari seberapa besar pengaruh kebudayaan Sunda pada konsep-konsep
dalam Tembang khususnya dongkari, terutama masyarakat Cianjur sebagai daerah yang
membidani kelahiran Tembang Sunda Cianjuran atau mamaos. Sebelum membahas
hubungannya dengan dongkari terlebih dahulu kita melihat proses pembentukan Tembang
Sunda Cianjuran.

Tembang Sunda Cianjuran telah berusia kurang lebih 1,5 abad, dihitung sejak puncak
penciptaannya pada tahun 1860-an. Pada masa itu dengan kreativitasnya, para seniman
Karesidenan Cianjur melakukan sebuah “reproduksi” untuk mengasilkan sebuah produk
budaya khusunya seni yang dikenal dengan mamaos. Istilah reproduksi ini sangat tepat ketika
melihat sejarah awal pembentukan dari Tembang Sunda atau mamaos. Jika kita telaah unsur-
unsur Tembang Sunda, baik secara instrumental, musikal, dan penciptaan teks atau rumpaka
lagu, melekat aspek-aspek pembentuk dari seni atau unsur budaya Sunda lainnya.

Hadirnya sebuah kesenian baru tidak menutup kemungkinan tercipta dari dasar atau ide
kesenian yang telah ada sebelumnya. Berikut akan dipaparkan pengaruh seni-seni Sunda
terhadap pembentukan Tembang Sunda atau mamaos.

Dalam sebuah literatur menyebutkan bahwa mamaca adalah salah satu bahan dasar seni
mamaos (Sukanda, 1983, p. 8). Namun, ternyata bukan hanya seni mamaca yang menjadi
dasar pembentukan seni mamaos. Dikatakan demikian sebab dapat diteliti bahwa selain seni
mamaca, terdapat unsur kesenian lainnya yang secara eksplisit terlihat dan jelas asal usulnya.



Beberapa kesenian, terutama seni suara Sunda yang telah ada sebelum lahirnya mamaos, hadir
menjadi komposisi penyusun Tembang Sunda. Hal tersebut sesuai dengan pernyataan di
bawah ini,

“Bahan-bahan dasar pembentuk Cianjuran tersebut antara lain seni Beluk, Pantun,
Degung, Wayang Golek Purwa, Ronggeng, dan lain sebagainya. Karena pandainya
pencipta seni Mamaos, bahan-bahan dasar tersebut diolah sedemikian rupa, dipadukan
menjadi karya seni baru yang kita kenal sekarang seni Tembang Sunda Cianjuran”
(Sukanda, 1983, p. 8).

Bahan-bahan dasar pembentuk yang dipaparkan di atas bisa ditelusuri dengan melihat
seluruh aspek pembentuk Tembang Sunda Cianjuran. Dalam segi komposisi instrumen atau
waditra misalnya, Tembang atau mamaos diiringi oleh suling, kecapi indung, dan kecapi
rincik. Dalam seni Pantun yang telah ada sebelum mamaos, menggunakan instrumen kecapi
dan tarawangsa (semacam rebab) sebagai iringannya. Walaupun terdapat pengembangan
dengan adanya tambahan kecapi rincik dan bentuk kecapi seperti perahu yang relatif lebih
besar ukurannya dibandingkan kecapi pada seni lainnya. Maka kecapi yang berbentuk seperti
itu biasa dinamakan “Kecapi Tembang”. Wadlitra suling juga terdapat dalam Degung, Kacapi
Suling, dan sebagainya.

Secara musikal, Tembang Sunda juga menggunakan nada-nada dengan mode atau laras
yang ada dalam karawitan Sunda seperti, Salendro, Pelog, dan Madenda (sorog), dimana laras
tersebut secara umum digunakan oleh seni Sunda lainnya. Penggunaan laras tersebut dalam
Tembang biasanya digunakan secara khusus pada wanda tertentu. Suatu contoh dalam wanda
papantunan dan jejemplangan lazim menggunakan laras pelog dan sebagainya.

Pembentukan karakter vokal pada Tembang juga tidak luput dari pengaruh seni
sebelumnya. Selaras dengan yang diungkapkan oleh Yus Wiradireja bahwa vokal Tembang
Sunda Cianjuran terlahir dari seluruh seni Suara yang ada di Tatar Sunda (wawancara 14
Oktober 2014). Seni suara di Sunda seperti Pantun, Pupuh, Beluk, dan Wayang Colek menjadi
dasar pembentuk Tembang Sunda. Di dalam Wayang Golek pun ada dua aspek vokal yakni,
Haleuang-haleuang Dalang dan vokal kepesindenan. Kesemua unsur vokal dalam seni Suara
Sunda tersebut menjadi pijakan para seniman Cianjur dalam menciptakan karya seni dengan
nama mamaos. Bahan-bahan tersebutlah yang menjadi embrio lahirnya dongkari sebagai
konsep vokal yang mendasar dalam Tembang Sunda.

Tembang Sunda Cianjuran pada akhirnya menjadi sebuah seni yang tetap memiliki
originalitas, walaupun sekian banyak seni Sunda yang menjadi embrio pembentuknya.
Tembang Sunda mempunyai ciri khas yang spesifik dibandingkan dengan seni Suara lain, dan
dongkari sebagai produk musikal baru memiliki peranan yang penting.

Pemaparan di atas adalah sejumlah fakta mengenai pengaruh unsur kebudayaan
khususnya seni Sunda terhadap lahirnya Tembang Sunda Cianjuran secara umum termasuk
dongkari di dalamnya. Setelah ditelusuri konsep dongkari sendiri sebagai bagian kecil dari
Tembang, sarat akan pengaruh budaya masyarakat Sunda terutama dalam pengistilahan serta
analogi-analogi dalam menunjuk sebuah teknik dongkari.

Seluruh peristilahan dalam dongkari ternyata digunakan pula dalam konteks kehidupan
masyarakat sehari-hari. Semua istilah-istilah dongkari yang dipaparkan di atas bukanlah istilah
baru. Para seniman pada masa itu rupanya mengadopsi istilah-istilah yang lazim digunakan
dalam bahasa sehari-hari untuk menganalogikan teknik tertentu. Seperti yang diungkapkan

10



oleh Heri Herdini bahwa istilah-istilah yang terdapat pada dongkari di antaranya diambil dari
maenpo (pencak silat), keadaan alam, kata benda, kata kerja, dan sifat kebiasaan masyarakat
(wawancara, 29 April 2015).

Di dalam dongkari banyak ditemukan istilah-istilah yang juga digunakan untuk menunjuk
gerak-gerak maenpo atau pencak silat. Hal tersebut sejalan dengan pernyataan yang
dikemukakan oleh beberapa narasumber, salah satunya Yus Wiradireja di bawabh ini,

“Seperti ada istilah, yang namanya dangheuak, ada yang namanya kepret’, jekluk, dorong

kalau saya analisis istilah-istilah tersebut menunjukan kepada gerak-gerak maenpo”

(wawancara 14 Oktober 2014).

Salah satu istilah dalam dongkari seperti Dangheuak. Dalam gerakan maenpo, istilah
Dangheuak yakni sebuah gerakan yang dilakukan saat seseorang di dorong keras dari arah
depan oleh lawan kemudian orang tersebut jatuh terdorong kebelakang istilah orang Sunda
“Ngadangheuak”. Walaupun ngadangheuak juga sering digunakan dalam istilah sehari-hari
apabila seseorang terdorong kebelakang diluar konteks Pencak Silat. Ada pula istilah kepret
yang artinya gerakan menampar dengan cepat. Elis juga membenarkan informasi mengenai
adanya istilah-istilah yang diadopsi dari maenpo atau pencak silat. Seperti pernyataannya di
bawah ini,

“Di antaranya dalam gerak-gerak maenpo sehingga istilah-istilahnya juga diadopsi dari
istilah silat. Misalnya ada jeblag®, kedet, gedag, kepret, yang dalam silat kepret itu gerakan
yang cepat. Sama dalam istilah tembang juga. Kedet misalnya demonstrasi mungkin itu
pengaruh dari maenpo istilah-istilahnya kita mengadopsi dari sana menurut informasi”
(wawancara 12 Oktober 2014).

Penyebutan sebuah teknik dengan mengadopsi istilah dalam konteks Pencak Silat tersebut
tentunya tidak terlepas dari kehidupan masyarakat Cianjur pada masa tersebut. Pencak Silat
menjadi sebuah unsur budaya yang telah melekat pada masyarakat Cianjur. Artinya sangat
dimungkinkan para seniman menggunakan ulang istilah tersebut karena dekat dengan
kehidupan masyarakatnya.

Tembang Sunda muncul pada masa Pemerintahan Belanda dan Pencak Silat telah ada
sebelumnya. Kehidupan Pencak Silat pada awalnya dalam masa penjajahan, pemerintah
Belanda tidak memberi kesempatan Pencak Silat/Beladiri berkembang. Kehidupan Pencak
Silat dilakukan secara sembunyi-sembunyi. Kehidupan Pencak Silat diizinkan berupa
pengembangan seni atau kesenian yang menjurus pada suatu upacara atau pertunjukan
semata (Saleh, 1986, pp. 14-15).

Sebuah sumber literer menyebutkan bahwa khususnya di Cianjur dalam periode
pemerintahan regent R.A.A Kusumaningrat, seni Tembang Cianjuran, model pakaian, dan
Pencak Silat Seni berkembang sangat pesat. Maenpo merupakan rangkaian gerak untuk
beladiri, kemudian disusun menjadi seni beladiri semacam pertunjukan bernama penca ibing
(Suwondo dalam Maryono, 2000, p. 196). Penca Ibing sendiri terbagi kedalam beberapa jenis
sajian di antaranya, Tepak Dua, Paleredan, Tepak Tilu, dan Padungdung.

* Teknik kepret secara auditif sama dengan dongkari jekluk (wawancara, 24 Juni 2015).
* Dongkari Jeblag sama dengan teknik dangheuak (wawancara, 24 Juni 2015).

11



Pencak Silat juga menyebar ke seluruh Jawa Barat melalui Pesantren-pesantren
(Masriatmadja dalam Maryono, 2000, p. 196). Banyaknya pesantren dikarenakan masyarakat
Sunda yang mayoritas muslim, kental dengan pendalaman terhadap agama Islam. Hal ini
kemungkinan yang menjadi alasan kenapa R. Ace menyebut dongkari sebagai tajwidnya
Tembang Sunda. Pada akhirnya masyarakat Cianjur mengenal tiga unsur budaya yang penting
dalam kehidupannya, yakni Ngaos (baca Al-Qur’an), Mamaos (Tembang Sunda), dan Maenpo
(Pencak Silat).

Sebagai sebuah contoh dalam Tepak Pareredan terdapat istilah gedig/gedag dan juga
jeblag (Saleh, 1983, p. 10). Dalam Padungdung/Keringan juga digunakan istilah seperti jeblag,
gedag, dan kepret (Saleh, 1983, pp. 19-20). Kesemua istilah di atas tentu dipergunakan pula
dalam artian diadopsi oleh para seniman dalam penyebutan teknik khususnya dongkari.

Penggunaan istilah dalam dongkari banyak mengadopsi dari Pencak Silat, yang menjadi
pertanyaan apakah istilah-istilah tersebut mampu menggambarkan sebuah bentuk teknik
dalam Tembang. Neneng Dinar sebagai seorang penembang yang aktif dalam kegiatan Pencak
menyatakan bahwa istilah tersebut ternyata berhubungan. Seperti dalam kutipan wawancara
di bawah ini,

“Teteh pribadi karena mungkin dina pencak silat oge teteh rada tiasa, jadi memang sangat
merasakan sekali, memang betul, bahwa dina gaya Tembang, bisa dipadukan dengan gaya
pencak silat. Anu sok biasa Pencak mah karaos pisan, margi anu disebat kedet, jeblag teh
memang karaos, anu bisa ngarasakeun teh urang, bahwa sami aya kesamaan. Dimana
nangkis dimana urang nyerang...” (wawancara 28 April 2015).

(Saya pribadi karena mungkin dalam pencak silat juga saya agak menguasai, jadi memang
sangat merasakan sekali, memang betul, bahwa dina gaya Tembang, bisa dipadukan
dengan gaya Pencak Silat. Yang biasa Pencak Silat akan sangat terasa, karena yang disebut
kedet, jeblag memang terasa. Yang bisa merasakan hanya kita (pemain Pencak), bahwa
sama ada kesamaan. Dimana nangkis, dimana kita menyerang...)

Dengan melihat pendapat di atas, kita bisa menyimpulkan bahwa para seniman terdahulu
bertindak dengan menggunakan akal pikirannya secara serius. Mereka tidak semata-mata
mengadopsi sebuah istilah untuk digunakan dalam Tembang. Justru kita dapat membaca
bahwa seniman kita melihat Pencak yang begitu dekat dengan kehidupan masyarakat,
dijadikan sebagai media dalam mengajarkan Tembang walaupun hanya sebatas peristilahan.
Hal tersebut dilakukan karena peristilahan yang familiar, memudahkan masyarakat dalam
mengingat serta memberikan gambaran yang dirasakan tepat pada sebuah teknik.

Selain istilah Pencak Silat ada pula penyebutan teknik yang dianalogikan dengan keadaan
alam dan pengimajinasian dari kebiasaan masyarakat Sunda. Istilah yang diambil dari alam
seperti riak dan ombak. Sedangkan istilah dari kata sifat, benda, dan kerja yakni golosor,
inghak, beulit, baledog, gibeg, kait, buntut, dan sebagainya.

Riak misalnya, biasa digunakan dalam membahasakan genangan atau arus air. Masyarakat
secara umum melihat arus air dengan gelombang kecil dan bersuara atau beriak, dalam bahasa
Sunda “riakna cai” atau “cai anu ngariak”. Istilah riak tersebut diadopsi sebagai sebuah teknik
yang memiliki bentuk auditif bergetar dengan halus. Istilah lainnya seperti ombak, selaras
dengan pemahaman dalam Bahasa Indonesia, ombak merupakan pergerakan air laut yang
naik turun atau bergulung-gulung, artinya membentuk gelombang yang besar. Ombak di

12



dalam teknik dongkari juga merepresentasikan sebuah suara yang memiliki getaran namun
mendapat penekanan tertentu, sehingga kesan suara yang timbul seolah-olah memiliki
gelombang yang besar.

Kemudian istilah yang diimajinasikan dari kebiasaan sehari-hari misalnya, istilah baledog
dalam Kamus Basa Sunda artinya melempar. Baledog yakni melempar dengan menggunakan
apapun, misalnya ngabaledog anjing ku batu (melempar anjing dengan batu) dan sebagainya.
Dalam dongkari teknik baledog sendiri biasa ada di antara teknik gedag dan jeblag, suaranya
tanpa penekanan, jadi melempar suara dari satu teknik ke teknik lainnya. Ada pula yang
disebut dengan teknik inghak, di dalam masyarakat Sunda kata inghak ialah sebutan untuk
keadaan seseorang yang sedang tersedu-sedu mengeluarkan suara desahan akibat menahan
emosi saat menangis atau istilahnya“nginghak”. Teknik inghak di dalam dongkari biasanya
dibubuhkan dalam huruf vokal dengan huruf /h/ sebagai ujungnya sehingga berkesan seperti
desahan orang yang menangis. Biasannya teknik inghak ini lebih dominan digunakan oleh
penembang wanita.

Cacag sebagai salah satu teknik dalam dongkari, dalam keseharian masyarakat kata
tersebut digunakan sebagai sebuah aktivitas memotong-motong sesuatu (misal daging)
menggunakan perkakas seperti golok/ bedog, pisau dan sebagainya. Begitupun dalam
Tembang, memang secara auditif hampir mirip dengan teknik ombak, akan tetapi perbedaanya
terletak pada penekanan yang lebih besar. Hal tersebut menghasilkan kesan auditif suara yang
seolah terpotong-potong secara konstan. Ada pula rante atau biasa disebut juga beulit, rante
atau rantai adalah sebuah benda yang terbuat dari logam dengan komposisi sejumlah logam
bulat yang satu sama lain saling kait mengait, dapat pula berbentuk seperti spiral. Teknik rante
prinsipnya mengulang-ulang beberapa nada dengan menggunakan penekanan tertentu
dengan suara yang tidak terputus-putus, sehingga menimbulkan kesan auditif suara berantai.

Untuk melihat secara jelas darimana adopsi terminologis 19 dongkari tersebut, akan
dipaparkan dalam tabel di bawah ini.

Tabel 1. Simbolisasi

No Asal Istilah Dongkari

1 Pencak Silat gedag (Z)
kedet (o)
dangheuak ([)
jekluk ()
dorong(—)

2 Alam Riak (~nn)
Ombak (QQQ)

3 Kata Benda buntut ()
rante ()
lapis (=)

4 Kata Sifat leot («)
reureueus (AAA)

5 Kata Kerja Baledog (%)
cacag(//)
Inghak (~)
gibeg (3)
Galasar (3)
Golosor (&)
kait (8)

13



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran

Seperti itulah fenomena dongkari yang ternyata keberadaannya sangat dipengaruhi oleh
unsur budaya Sunda yang telah ada sebelumnya. Seni-seni suara Sunda sebagai embrio
direproduksi hingga menjadi seni suara baru yang tetap memiliki ciri khas musikalitasnya.
Dalam instrumentasi juga tidak terlepas dari pengaruh kesenian sebelumnya, Tembang Sunda
mengkomposisikan waditra (instrumen) tersebut seperti, kecapi dan suling yang digunakan
sebagai pengiring. Begitupun mode atau laras yang digunakan tetap menggunakan Karawitan
Sunda seperti Salendro, Pelog, dan Madenda.

Mengerucut kepersoalan sejumlah istilah dongkari, juga tidak terlepas dari unsur
kehidupan masyarakat khususnya Cianjur pada masa itu. Ada sebuah adopsi terminologis yang
dilakukan para seniman Sunda dalam menandai, menyebutkan, dan menunjuk sebuah teknik
dongkari. Secara umum pengadopsian istilah yakni diambil dari Pencak Silat, fenomena alam,
kata benda, kata kerja dan kata sifat dari kebiasaan masyarakat Sunda. Oleh karena itu
konsepsi dongkari sarat akan unsur budaya masyarakat pemiliknya.

Pemaparan di atas bila dibuat sebuah skema seperti di bawabh ini.

e B

UNSUR - BAHASA SUNDA

-SENI SUARA
—_— >
SUMBER -PENCAK SILAT

-KATA (benda, Sifat, dan Kerja)
SENIMAN -IDE KREATIF
— > -GAGASAN PENCIPTAAN

-REPRODUKSI

PROSES -ADAPTASI MUSIKAL
E— -ADOPSI TERMINOLOGIS
-ADOPSI INSTRUMEN
TEMBANG -INSTRUMENTASI
-MODE
-TEKS
-TEKNIK
DONGKARI

Gambar 2. Skema Proses Dongkari

3.3 Dongkari sebagai Indikator Virtuositas Penembang

14



Dongkari adalah unsur musikal dalam vokal Tembang Sunda Cianjuran yang paling
fundamental. Keberadaan dongkari menjadi syarat mutlak dalam Tembang. Pada akhirnya
dongkari dapat disebut sebagai ciri utama yang membuat Tembang Sunda Cianjuran menjadi
khas. Menguasai dongkari merupakan suatu keharusan oleh setiap praktisi terutama
penembang. Seperti yang dikemukakan Neneng Dinar di bawah ini,

“Dina mamaos Tembang Sunda mah dongkari teh janten penting pisan, pami tiasa
disebatmah dongkari teh ruhna mamaos. Sok aya geuning bahasa upami juri dina
pasanggiri tembang nyarios, ah eta mah nembangna eweuh ruhan. Ah teu muringkak
etamah, Tah ruh didinya salian ti penjiwaan oge dongkari penembangna teu karasa...”
(wawancara 28 April 2015).

(di dalam mamaos Tembang Sunda dongkari menjadi sangat penting, bisa disebut
dongkari sebagai ruhnya mamaos. Sering ada bahasa juri di dalam lomba Tembang
menyatakan seseorang menembang tidak terlihat ruhnya. Ah tidak membuat merinding.
Ruh dalam pernyataan tersebut selain penjiwaan juga dongkari yang dibawakan
penembang kurang terasa...)

Pernyataan di atas memberikan penjelasan bahwa dongkari sebagai bagian musikal
Tembang Sunda, memiliki kedudukan paling dasar dalam membentuk rasa estetik. Dikatakan
demikian karena Tembang Sunda Cianjuran hakikatnya adalah seni suara, maka pengolahan
vokal tentunya merupakan aspek utama. Bahkan oleh seniman dongkari dikatakan sebagai ruh
atau jiwa dari pertunjukan Tembang Sunda Cianjuran.

Di dalam memperlihatkan sejauh mana kemampuan penembang, ada salah satu ajang
yang bergengsi di kalangan masyarakat Tembang yakni Pasanggiri (lomba) DAMAS yang telah
berlangsuk sejak tahun 1958. Dalam ajang tersebut penembang yang dari seluruh wilayah
DKI-JABAR berkompetisi untuk mendapatkan juara. Mereka berlomba-lomba untuk
mendapatkan gelar Juara 1 DAMAS. Hal tersebut dilakukan karena DAMAS adalah even yang
menjadi supremasi di kalangan penembang. Apabila seorang penembang menjadi Juara dalam
lomba tersebut, maka ia akan diakui sebagai penembang “jadi”. Telah menjuarai DAMAS
artinya, penembang telah menguasai segenap elemen pelaguan Tembang termasuk
penguasaan teknik dongkari yang telah “khatam”.

Dongkari menjadi persoalan penting bagi penembang. Sebagai sebuah teknik vokal,
ternyata dongkari bukanlah sesuatu yang mudah untuk dikuasai. Tidak heran kenapa para
penembang belajar dengan tekun hingga bertahun-tahun untuk menguasai setiap teknik.

Selain memiliki bakat dalam menembang, ketelitian dalam memahami detail dari bentuk
auditif dongkari wajib dilakukan oleh penembang. Seperti pernyataan Neneng, ”... dariana
latihan, imeut kana tehnik-tehnik tembang, itu yang menjadikan kita menguasai atau bisa
secara penuh, nembang anu bener. Kembali deui dongkari-dongkari teh harus dipelajari secara
teliti” (wawancara 28 April 2015). Pernyataaan tersebut menjelaskan bagaimana pentingnya
keseriusan dan ketelitian dalam mencapai penguasaan dalam teknik dongkari. Penembang
harus bisa menemukan pendekatan secara mandiri dalam mendapatkan teknik tertentu.

Dalam sebuah kasus misalnya, pada sebuah narangtang pondok lagu Mupu Kembang,
terdapat teknik golosor pada suku kata “deung" dalam kata “Ludeung”. Teknik golosor tersebut
termasuk salah satu dongkari yang dinilai cukup sulit dipelajari. Elis sebagai seorang pengajar

15



Tembang mengakui hal tersebut. Dilihat dari sebagian besar muridnya yang begitu kesulitan
dalam menguasai golosor. Neneng dalam proses pembelajarannya, untuk mendapatkan teknik
golosor, dirinya memerlukan waktu selama 6 bulan.

Melihat fenomena sulitnya penguasaan dongkari, membuat pembelajaran Tembang Sunda
Cianjuran tidak dapat mencetak penebang secara instan. Diperlukan waktu bertahun-tahun
untuk dapat menguasai dongkari secara menyeluruh. Penembang seperti Yus Wiradireja, Elis
Rosliani, dan Neneg Dinar yang notabene telah bergelut dengan seni Suara sejak kecil,
mengakui mendapat suatu tantangan dan kesulitan yang signifikan dalam menguasai teknik
dongkari.

Maka dari itu seperti yang dikatakan Neneng, “Kuasai dulu dongkari, sebelum
memperbanyak lagu”. Artinya bila si penembang sudah menguasai dongkari, lagu seperti
apapun akan mudah dan cepat dikuasai. Dongkari pada akhirnya menjadi indikator
kecakapan, ketangkasan, kecerdasan, dan kejelian estetis, teknis, serta musikal bagi seorang
penembang.

4. Penutup

Dongkari sebagai konsep, dimaknai seniman Tembang Sunda secara beragam berdasarkan
pengalaman dan pengetahuannya. Keberagaman mulai dari definisi dongkari hingga
penggunaan terminologis setiap unsur dongkari. Penelitian sebelumnya telah menemukan
Sembilan belas dongkari sebagai unsur ornamen. Di lapangan terdapat beberapa perbedaan
terminologis yang menunjuk pada bentuk ornamen yang sama. Bila diperhatikan seksama,
penamaan jenis dongkari sangat erat kaitannya dengan kultur masyarakat Sunda. Istilah-istilah
dongkari tersebut diadopsi dari pencak silat, fenomena alam, dan imajinasi dari kebiasaan
masyarakat Sunda. Istilah tersebut diadopsi guna memberikan analogi, agar mempermudah
proses penguasaan sebuah dongkari, mengingat dongkari bukanlah sebuah persoalan musikal
yang dipelajari hanya dengan penotasian.

Daftar Pustaka

Bagus, L. (2005). Kamus Filsafat, cet ke-4. Jakarta: Gramedia.

Bertens, K. (1981). Filsafat Barat dalam Abad XX. Gramedia.

Brouwer, M. A. W. (1983). Psikologi fenomenologis. Gramedia.

Delfgaauw, B. (2001). Filsafat Abad 20, terj. Soejono Soemargono. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Edgar, A., & Sedgwick, P. (2005). Key Concepts in Cultural Theory. Routledge.

Hardiman, F. B., & Sitorus, F. K. (2009). Menuju Masyarakat Komunikatif: llmu, Masyarakat,
Politik, & Postmodernisme Menurut Jiirgen Habermas. Kanisius.

Littlejohn, S. W. (2002). Theories of Human Communication, Seven Edition. New Mexico.

Littlejohn, S. W., & Foss, K. A. (2005). Theories of Human Communication eight edition.
Thomson Learning Inc. Wadsworth, Belmont, USA.

Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Sage publications.

Natapraja, I. (2003). Sekar Gending. Bandung: PT. Karya Cipta Lestari.

Sadie, S., & Tyrrell, ). (2001). Dictionary of Music and Musicians. New York: Oxford University
Press. Yonatan Sanchez.

Saleh, M. (1986). Sejarah Perkembangan Pencak Silat. Bandung: Proyek Perkembangan
Institut Kesenian Indonesia.

16



Sobur, A. (2013). Filsafat Komunikasi: Tradisi dan Metode Fenomenologi. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Spiller, H. (2004). Gamelan: The Traditional Sounds of Indonesia (Vol. 1). Abc-clio.

Sukanda, E. (1983). Tembang Sunda Cianjuran Sekitar Pembentukan dan Perkembangannya.
Bandung, Institut Kesenian Indonesia Sub Proyek Akademi Seni Tari Indonesia Bandung.

Suwondo, B. (1979). Sejarah Daerah Jawa Barat. Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan.

Wade, B. C. (2004). Thinking musically: Experiencing Music, Expressing Culture. Oxford
University Press New York.

Watt, J. H., & den Berg, S. A. (1995). Research Methods for Communication Science. Allyn &
Bacon.

Wiradiredja, Y. (2005). Makna Ngaos, Mamaos dan Maenpo Bagi Kehidupan Masyarakat
Cianjur. Panggung Jurnal Seni STSI Bandung, 34, 18-31.

17



Konsep Dongkari dalam Perspektif Seniman Tembang Tembang Sunda Cianjuran

18



