
107 

 

Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, dan Masyarakat 

e-ISSN: 2829-6958 * https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/ 

Volume 8 Nomor 2, Oktober 2025 

 

FILSAFAT SAKRALITAS DALAM TARIAN REJANG DEWA 

SEBAGAI MEDIA PENYUCIAN RUANG 

DALAM TRADISI HINDU BALI 

 
Ni Nyoman Novitasari 

Sekolah Tinggi Ilmu Kesehatan Yarsi Mataram 

nyomannovitasari27@gmail.com 

 
 

  
  Abstract 

Keywords:  

Philosophy of 

sacredness, Rejang 

Dewa dance 

  
This study examines the philosophy of sacredness in the 

Rejang Dewa dance as a medium for purifying space in 

the Balinese Hindu tradition. Rejang Dewa is a sacred 

dance performed in a series of Dewa Yadnya and is 

understood as a representation of the descent of divine 

vibrations into the ritual space. This study uses a 

qualitative approach with religious ethnography methods 

through participatory observation, in-depth interviews, 

and documentation studies. The results show that every 

element in Rejang Dewa—movement, music, costume, 

formation, and the sanctity of the dancers—contains 

symbolism that reflects the concept of śuddhi or 
purification in Hindu teachings. This dance functions to 

harmonize the energy of space so that it is worthy of being 

a vehicle for the presence of niskala power. In addition, 

the study found that Rejang Dewa strengthens the values 

of dharma, traditional solidarity, and Balinese Hindu 

cosmology. Thus, this dance not only serves as an 

expression of sacred aesthetics, but also as a theological 

medium that maintains cosmic balance in religious 

ceremonies. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/


108 

 

   
Abstrak 

Kata kunci:  

Filsafat Sakralitas, 

Tari Rejang Dewa 

 

  
Penelitian ini mengkaji filsafat sakralitas dalam tarian 

Rejang Dewa sebagai media penyucian ruang pada tradisi 

Hindu Bali. Rejang Dewa merupakan tarian sakral yang 

dipersembahkan dalam rangkaian Dewa Yadnya dan 

dipahami sebagai representasi turunnya vibrasi 

kedewataan ke dalam ruang ritual. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

etnografi religi melalui observasi partisipatif, wawancara 

mendalam, dan studi dokumentasi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa setiap unsur dalam Rejang Dewa 

gerak, musik, busana, formasi, dan kesucian penari 

mengandung simbolisme yang mencerminkan konsep 

śuddhi atau pemurnian dalam ajaran Hindu. Tarian ini 
berfungsi untuk mengharmoniskan energi ruang sehingga 

layak menjadi wahana hadirnya kekuatan niskala. Selain 

itu, penelitian menemukan bahwa Rejang Dewa 

memperkuat nilai-nilai dharma, solidaritas adat, dan 

kosmologi Hindu Bali. Dengan demikian, tarian ini tidak 

hanya berperan sebagai ekspresi estetika sakral, tetapi juga 

sebagai media teologis yang menjaga keseimbangan 

kosmis dalam upacara keagamaan. 

 

 

Pendahuluan  

Tradisi Hindu Bali memiliki kekayaan simbolik dan ritual yang sangat kompleks, di 

mana setiap elemen kehidupan masyarakatnya dibingkai dalam kesakralan. Salah satu praktik 

budaya yang merepresentasikan dimensi spiritual tersebut adalah tarian Rejang Dewa. Tarian 

ini bukan sekadar ekspresi estetika, melainkan wujud komunikasi religius antara manusia dan 

kekuatan transendental. Perpaduan antara gerak, musik, busana, dan ruang menjadikan Rejang 

Dewa sebagai ritual yang memegang peran penting dalam penyucian wilayah suci. 

Rejang Dewa biasanya dipentaskan dalam rangkaian upacara Dewa Yadnya, yakni 

persembahan kepada para dewa sebagai penghormatan dan permohonan harmonisasi kosmis. 

Masyarakat Hindu Bali meyakini bahwa sebelum para dewa dan roh suci berstana dalam pura, 

ruang perlu dibersihkan dan disucikan. Dalam konteks inilah, Rejang Dewa hadir sebagai 

media penyucian yang mampu menghadirkan vibrasi kesucian melalui geraknya. Kehadiran 

Rejang Dewa tidak terlepas dari filsafat Hindu mengenai kesucian ruang (kṣetra) yang harus 

dijaga agar mampu menjadi tempat berstana energi ilahi. Ruang suci, menurut konsepsi tattwa 

Hindu, adalah ruang yang dilandasi oleh keharmonisan antara bhuana agung (alam semesta) 



109 

 

dan bhuana alit (tubuh manusia). Tarian sebagai medium penyuci ruang menjadi manifestasi 

nyata dari proses harmonisasi tersebut (Bandem, I M., & deBoer, 2004; Sutarya, 2022). 

Filosofi sakralitas dalam Rejang Dewa didasari oleh pemahaman bahwa tubuh penari 

bukan hanya instrumen gerak, tetapi juga menjadi wadah vibrasi ilahi. Para penari yang 

biasanya merupakan perempuan muda harus berada dalam keadaan suci, baik lahir maupun 

batin. Syarat ini menegaskan posisi Rejang Dewa sebagai tarian religius yang melampaui 

unsur hiburan. Pemilihan perempuan muda atau remaja sebagai penari berkaitan dengan 

simbol kemurnian. Dalam ajaran Hindu Bali, kemurnian dianggap sebagai kondisi energetik 

yang mampu menarik dan menyimpan kekuatan dewata. Dengan demikian, gerak Rejang 

Dewa diharapkan menciptakan atmosfer spiritual yang harmonis sehingga mampu 

mensterilkan ruang upacara. Secara historis, Rejang Dewa diyakini telah ada sejak masa Bali 

kuno. Bukti-bukti visual seperti relief pada pura-pura tua menunjukkan bahwa ritual tarian ini 

telah menjadi bagian penting dari struktur upacara Hindu Bali. Dengan perkembangan zaman, 

bentuk dan variasi Rejang Dewa mungkin mengalami penyesuaian, tetapi makna sakralnya 

tetap terjaga (Bagus, 2019; Widnyana et al., 2025). 

Rejang Dewa memiliki struktur koreografi yang sederhana namun sarat makna. Gerak 

mengalun, melingkar, dan penuh kehati-hatian menggambarkan kesadaran penari sebagai 

pembawa vibrasi kesucian. Tubuh penari seolah menjadi media aliran energi kosmis yang 

bergerak menyucikan dan menghidupkan kembali ruang ritual. Busana yang digunakan dalam 

Rejang Dewa juga mengandung simbolisme spiritual. Warna putih dan kuning biasanya 

mendominasi, menggambarkan kesucian dan kecerahan. Mahkota bunga atau gelungan 

menandai penari sebagai representasi keindahan alam yang dipersembahkan kepada para 

dewa. Setiap elemen busana tidak sekadar dekoratif, tetapi merupakan bahasa simbolis 

menuju kesakralan. Dalam konteks ritual, musik pengiring Rejang Dewa memainkan peran 

penting. Gamelan yang digunakan biasanya lembut dan meditatif, menciptakan atmosfer yang 

menenangkan dan memfasilitasi proses penyucian ruang. Musik berfungsi sebagai pengarah 

vibrasi gerak sekaligus sebagai bentuk komunikasi sonik antara manusia dan alam ilahi. 

Makna penyucian ruang dalam Rejang Dewa selaras dengan ajaran Tri Hita Karana, 

terutama dalam aspek hubungan manusia dengan Tuhan (parhyangan). Tarian ini menjadi 

medium untuk memperbaiki energi ruang sehingga layak menerima kehadiran dewata. 

Dengan demikian, Rejang Dewa tidak hanya simbolik, tetapi juga performatif secara spiritual. 

Selain itu, tarian ini juga memiliki keterkaitan dengan konsep rwa bhineda, yaitu 

keseimbangan antara dua kekuatan yang berlawanan. 



110 

 

Penyucian ruang melalui Rejang Dewa menjadi upaya menetralkan unsur-unsur 

negatif sehingga ruang upacara berada dalam kondisi satwika murni, harmonis, dan penuh 

cahaya spiritual. Dalam berbagai kajian filsafat Hindu, gerak dianggap sebagai manifestasi 

dari kekuatan kosmis. Rejang Dewa sebagai tarian ritual menghadirkan gerak yang tidak 

berorientasi pada penampilan estetis, tetapi pada pemurnian energi. Oleh karena itu, tarian ini 

lebih dekat dengan aktivitas spiritual daripada seni pertunjukan. Ahli antropologi Bali 

menyatakan bahwa Rejang Dewa merupakan salah satu bentuk tarian sakral (wali dance), 

yang hanya dapat ditampilkan di lingkungan pura dan pada waktu tertentu. Pembatasan ini 

menunjukkan bahwa tarian tersebut adalah bagian dari bentuk komunikasi spiritual yang 

sangat terikat pada konteks sakral (Muninjaya, 2011). 

Pelaksanaan Rejang Dewa biasanya dilakukan pada tahap awal upacara, sebelum 

prosesi inti berlangsung. Hal ini menandakan bahwa penyucian ruang merupakan langkah 

pertama untuk membuka jalur komunikasi antara manusia dan para dewa. Tanpa ruang yang 

suci, upacara tidak akan mencapai kesempurnaan spiritual. Dari perspektif filsafat estetika 

Hindu, Rejang Dewa mencerminkan konsep rasa. Gerakan yang lembut dan ekspresif 

diarahkan untuk menciptakan rasa bahagia, damai, dan jernih rasa-rasa yang dianggap 

kompatibel dengan energi ilahi. Dengan demikian, tarian ini memfasilitasi pengalaman 

spiritual kolektif. 

Rejang Dewa juga memiliki nilai sosial yang kuat. Penari, masyarakat adat, dan 

pemuka agama bekerja sama untuk menjaga kemurnian dan kelestarian ritual. Keterlibatan 

kolektif ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak hanya terbentuk dari aspek teologis, tetapi 

juga dari komitmen sosial masyarakat. Struktur sosial masyarakat Bali yang kuat dalam 

mempertahankan tradisi turut berperan dalam menjaga keberlanjutan Rejang Dewa. Ritual ini 

diwariskan secara turun-terurun, sehingga menjadi bagian identitas religius masyarakat. 

Perpaduan antara warisan budaya dan praktik keagamaan menjadikan Rejang Dewa sebagai 

simbol kontinuitas spiritual. Fungsinya sebagai media penyucian ruang menjadikan Rejang 

Dewa berperan penting dalam menciptakan keseimbangan kosmis. Tarian ini bukan semata 

ritual lahiriah, melainkan aktivitas yang berkaitan dengan pemurnian energi halus yang tidak 

kasat mata. Dalam pandangan masyarakat Bali, ruang hanya dapat menjadi suci ketika energi 

negatifnya dinetralkan. 

Penelitian mengenai Rejang Dewa menunjukkan bahwa tarian ini mengandung filosofi 

tinggi mengenai kesucian. Dalam ajaran Hindu Bali, kesucian bukan hanya keadaan fisik, 

tetapi juga merupakan kualitas spiritual yang memengaruhi vibrasi ruang. Rejang Dewa hadir 

sebagai medium untuk memancarkan vibrasi positif yang mampu membersihkan kekotoran 



111 

 

subtil (mala). Kesucian ruang sebagai syarat utama upacara dapat dikaitkan dengan ajaran 

Weda mengenai pembersihan diri (śuddhi). Dalam konteks ini, Rejang Dewa menjadi salah 

satu bentuk śuddhi kolektif, di mana penari, ruang, dan energi kosmis saling berinteraksi untuk 

mencapai keharmonisan spiritual. Dari segi koreografi, Rejang Dewa menampilkan gerak 

yang repetitif dan melingkar. Pola gerak ini diinterpretasikan sebagai simbol siklus kehidupan 

dan perjalanan spiritual manusia. Dalam filsafat Hindu, gerak melingkar melambangkan 

kesempurnaan, kontinuitas, dan hubungan manusia dengan alam semesta. 

Gerakan tangan, ayunan tubuh, dan langkah para penari dirancang agar selaras dengan 

pola energi ruang upacara. Dengan demikian, tarian ini tidak hanya simbolik, tetapi juga 

bersifat fungsional dalam memengaruhi atmosfer spiritual di sekitarnya. Ruang pura sebagai 

tempat pementasan Rejang Dewa memiliki struktur simbolik yang mendukung proses 

penyucian. Pura dianggap sebagai representasi alam semesta dalam skala kecil. Oleh karena 

itu, penyucian ruang pura melalui Rejang Dewa sama artinya dengan memperbaiki 

keseimbangan kosmis secara makrifat. Dalam konsep filsafat Hindu, setiap tindakan ritual 

merupakan bentuk dialog antara manusia dan Tuhan. Rejang Dewa menjadi ucapan tanpa 

kata, yaitu doa yang diwujudkan dalam gerak tubuh. Hal ini mempertegas bahwa tubuh 

manusia adalah instrumen penting dalam spiritualitas Hindu Bali. Perkembangan zaman dan 

modernisasi membawa tantangan tersendiri bagi pelestarian Rejang Dewa. Meskipun tarian 

ini masih dilakukan dalam ritual-ritual besar, beberapa perubahan mulai muncul, baik dalam 

bentuk koreografi maupun jumlah penarinya. Namun demikian, nilai-nilai sakralitasnya tetap 

dipertahankan oleh masyarakat adat. 

Kajian filsafat mengenai Rejang Dewa menjadi penting untuk memperdalam 

pemahaman tentang nilai-nilai spiritual yang menyertainya. Penelitian semacam ini 

memberikan perspektif baru dalam melihat bagaimana ritual tradisional masih 

mempertahankan relevansinya dalam kehidupan modern. Selain itu, pemahaman mendalam 

terhadap filsafat tarian ini dapat memberikan kontribusi terhadap pelestarian budaya, terutama 

dalam konteks pendidikan agama, seni, dan antropologi. Dokumentasi akademik membantu 

menjaga agar makna sakral yang diwariskan secara lisan tidak mengalami penyimpangan. 

Kajian ini juga membuka ruang bagi interpretasi baru mengenai hubungan antara estetika dan 

spiritualitas dalam budaya Hindu Bali. Tarian sebagai media penyucian memperlihatkan 

bahwa seni tidak dapat dipisahkan dari kehidupan religius masyarakat. Dengan demikian, 

Rejang Dewa layak dipandang sebagai ritual yang mengintegrasikan filsafat, estetika, dan 

teologi dalam satu kesatuan praktik yang harmonis. Ia menunjukkan bahwa kesucian ruang 



112 

 

adalah prinsip penting dalam upacara Hindu Bali, dan tarian menjadi salah satu alat untuk 

mencapainya (Hendra, 2017; Jero, 2020). 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan mengkaji secara mendalam 

makna filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa serta fungsi ritualnya sebagai media 

penyucian ruang. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif 

mengenai peran Rejang Dewa dalam keberlanjutan spiritual dan budaya Hindu Bali. 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan tujuan memahami 

makna filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa berdasarkan konteks budaya, keagamaan, 

dan pengalaman empiris masyarakat Hindu Bali. Pendekatan ini dipilih karena Rejang Dewa 

merupakan fenomena ritual yang kaya akan simbolisme dan pengalaman spiritual, sehingga 

memerlukan pemahaman mendalam yang tidak dapat direduksi menjadi angka atau statistik. 

Jenis penelitian ini bersifat etnografi religi, yang menekankan pada studi mendalam terhadap 

praktik ritual dalam konteks budaya tertentu. Dengan metode etnografi, peneliti dapat terlibat 

secara langsung dalam observasi terhadap pelaksanaan upacara, memahami struktur sosial 

masyarakat adat, serta menafsirkan makna simbolik berdasarkan perspektif internal 

komunitas Hindu Bali.  

Lokasi penelitian dipusatkan pada beberapa pura di Bali yang secara konsisten 

melaksanakan tarian Rejang Dewa dalam rangkaian upacara Dewa Yadnya, seperti Pura Desa, 

Pura Puseh, atau Pura Kahyangan Tiga lainnya. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposive, 

yaitu dipilih berdasarkan pertimbangan relevansi, keaktifan tradisi, serta ketersediaan 

informan yang memahami secara mendalam praktik ritual tersebut. Subjek penelitian 

ditentukan dengan teknik purposive sampling, meliputi pemangku (pinandita), seniman tari 

yang menguasai tarian sakral, tokoh adat, peserta upacara, dan masyarakat setempat. Informan 

yang dipilih adalah mereka yang dianggap memiliki pengetahuan mendalam mengenai makna 

simbolik dan fungsi sakral Rejang Dewa, sehingga dapat memberikan data yang kaya dan 

relevan untuk dianalisis. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti 

hadir secara langsung dan menyaksikan pelaksanaan tarian Rejang Dewa dalam konteks 

upacara. Observasi ini meliputi pengamatan terhadap gerak tari, struktur koreografi, busana, 

musik pengiring, suasana upacara, serta interaksi sosial antar pelaku ritual. Catatan lapangan 

dibuat untuk mendokumentasikan seluruh proses secara sistematis. Selain observasi, data 

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan informan kunci. Wawancara dilakukan 



113 

 

secara semi terstruktur untuk memberikan ruang bagi informan menyampaikan pandangannya 

secara bebas, tetapi tetap dalam batas fokus penelitian. Wawancara ini diarahkan untuk 

menggali pemahaman mengenai makna teologis, simbol-simbol sakral, dan fungsi penyucian 

ruang dalam Rejang Dewa (Anggito, Albi dan Setiawan, 2018; Eriyanto, 2015). 

Peneliti juga menggunakan teknik studi dokumentasi untuk melengkapi data lapangan. 

Dokumen yang dikumpulkan meliputi lontar-lontar yang relevan, naskah-naskah tradisi, 

catatan sejarah pura, foto, video pementasan, serta referensi ilmiah yang membahas tarian 

sakral, estetika Hindu Bali, dan filosofi upacara Dewa Yadnya. Studi dokumentasi ini 

memperkuat dasar teoretis dan historis penelitian. Data yang terkumpul dianalisis 

menggunakan model analisis interaktif Miles dan Huberman, yang mencakup proses reduksi 

data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyaring 

informasi penting terkait simbolisme dan makna sakral Rejang Dewa. Penyajian data 

dilakukan dalam bentuk uraian naratif, sedangkan kesimpulan ditarik berdasarkan pola-pola 

tematik yang muncul dari hasil wawancara dan observasi. 

Untuk menjamin kualitas dan keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan data yang diperoleh dari berbagai 

informan, metode pengumpulan, dan dokumen. Triangulasi dilakukan untuk memastikan 

bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar mencerminkan realitas ritual dan tidak bias 

oleh sudut pandang individu tertentu. Seluruh proses penelitian dilakukan dengan tetap 

mematuhi etika penelitian kualitatif, termasuk menghormati kesakralan upacara, meminta izin 

dari pemangku adat dan pengurus pura, menjaga kerahasiaan informan, serta tidak melakukan 

rekonstruksi atau rekayasa terhadap data lapangan. Dengan demikian, metode penelitian ini 

diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif, otentik, dan mendalam 

mengenai filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa sebagai media penyucian ruang dalam 

tradisi Hindu Bali. 

Hasil Dan Pembahasan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tarian Rejang Dewa memiliki peran sentral 

dalam rangkaian Dewa Yadnya. Masyarakat memaknai tarian ini sebagai media penyucian 

ruang sebelum upacara utama berlangsung. Penari dianggap sebagai perantara vibrasi suci 

dari alam dewata. Setiap gerak memiliki makna spiritual tertentu yang diakui oleh pemuka 

adat. Hal ini menguatkan kedudukan Rejang Dewa sebagai tarian wali yang sangat sakral. 

Observasi lapangan menemukan bahwa ruang upacara mengalami perubahan atmosfer setelah 

Rejang Dewa ditarikan. Perubahan ini terlihat dari meningkatnya ketenangan, kekhidmatan, 



114 

 

dan rasa hormat peserta upacara. Pemangku menyatakan bahwa energi ruang menjadi lebih 

bersifat satwika. Vibrasi gamelan dan gerak lembut penari dianggap membawa aura 

pemurnian. Keselarasan elemen-elemen tersebut mempertegas fungsi tarian dalam penyucian 

ruang. 

Wawancara dengan seniman tari menunjukkan bahwa Rejang Dewa tidak ditarikan 

secara sembarangan. Gerak, langkah, dan arah pandangan penari memiliki susunan filosofis. 

Setiap pola gerak dirancang agar selaras dengan arah energi alam semesta. Penari tidak 

diperbolehkan menampilkan ekspresi dramatis karena sifatnya yang sakral. Kesederhanaan 

gerak justru menguatkan kesakralannya. Dari sudut pandang para pemangku, Rejang Dewa 

berfungsi sebagai “jalan pembuka” sebelum energi suci hadir di pura. Tanpa adanya tarian ini, 

upacara dianggap kurang sempurna. Rejang Dewa dipandang sebagai penyucian awal 

sebelum upacara inti berlangsung. Dengan demikian, tarian ini memiliki posisi ritual yang 

sangat penting. Ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak hanya terdapat pada doa, tetapi juga 

pada gerak tubuh. 

Busana penari menjadi salah satu elemen penting penyucian ruang. Warna putih dan 

kuning mencerminkan kesucian dan cahaya spiritual. Bunga yang dikenakan pada kepala 

menjadi simbol keindahan alam yang dipersembahkan kepada para dewa. Para penari harus 

menjaga kebersihan lahir dan batin sebelum tampil. Hal ini menunjukkan bahwa tubuh penari 

merupakan medium penyuci. Musik pengiring Rejang Dewa memiliki karakter lembut dan 

meditatif. Irama pelan membantu penari memasuki kondisi kesadaran yang stabil dan jernih. 

Selain itu, nada-nada gamelan dipercaya dapat menggetarkan energi halus di ruang suci. 

Musik tersebut menjadi jembatan antara manusia dan alam dewata. Dengan demikian, musik 

berfungsi sebagai alat pembantu dalam proses penyucian. 

Gerak dasar Rejang Dewa selalu dilakukan dengan pola melingkar. Gerak melingkar 

dipahami sebagai simbol siklus kehidupan dan keharmonisan kosmis. Dalam filsafat Hindu, 

lingkaran melambangkan keutuhan dan kesempurnaan. Melalui gerak tersebut, penari seolah 

menegaskan keteraturan alam. Pola ini turut menyucikan ruang dengan memutar vibrasi 

energi positif.Makna simbolik Rejang Dewa juga berkaitan dengan konsep rwa bhineda. 

Melalui tarian, unsur negatif di ruang upacara diyakini dinetralkan. Penari berperan sebagai 

agen pengharmoni energi. Ruang yang tadinya biasa berubah menjadi ruang sakral. Konsep 

dualitas ini disatukan melalui tindakan ritual (Hobart, 2015). 

Penelitian menemukan bahwa masyarakat memandang penari Rejang Dewa bukan 

sekadar pelaku seni. Mereka dianggap sebagai “wadah suci” yang mampu menerima dan 



115 

 

memancarkan energi dewata. Proses penyucian diri dilakukan sebelum menari, sehingga 

penari memiliki kesiapan spiritual. Hal ini menyatakan bahwa spiritualitas adalah inti dari 

penampilan tarian. Tubuh penari dipandang sebagai medium transendensi. Beberapa pemuka 

adat menyatakan bahwa Rejang Dewa adalah bentuk doa non-verbal. Doa ini diungkapkan 

melalui gerak tubuh, ekspresi sederhana, dan hubungan harmoni dengan alam. Doa tidak 

selalu berupa kata-kata, tetapi dapat berupa tindakan penuh kesadaran. Dengan demikian, 

Rejang Dewa merupakan bentuk bhakti. Ritual ini memadukan tubuh, pikiran, dan jiwa. 

Ruang suci pura menjadi tempat utama pelaksanaan tarian ini. Struktur pura yang 

berlapis memiliki makna kosmologis. Rejang Dewa biasanya ditarikan pada bagian tengah 

pura sebagai simbol peralihan energi. Gerak penari mempertegas penyucian pada wilayah ini. 

Dengan demikian, tarian menjadi jembatan ruang antar dimensi. Konsep bhuana agung dan 

bhuana alit terlihat dalam praktik Rejang Dewa. Tubuh penari sebagai bhuana alit harus 

selaras dengan alam semesta sebagai bhuana agung. Kesejajaran ini menciptakan harmoni 

kosmis. Ruang upacara menjadi titik pertemuan dua dimensi tersebut. Hal ini memperkuat 

fungsi tarian sebagai penyuci ruang. Gerakan tangan yang halus memiliki simbol pemanggilan 

energi suci. Setiap gerakan menunjuk arah tertentu yang memiliki makna filosofis. Penari 

tidak diperbolehkan melakukan gerakan agresif. Semua dilakukan dengan rasa hormat dan 

ketenangan. Dengan demikian, gerakan itu menjadi alat pemurnian (Arimbawa & Putra, 2021; 

Miller, 2019; Putra, 2014). 

Makna penyucian ruang dalam Rejang Dewa sejalan dengan ajaran Tri Hita Karana. 

Tarian ini menguatkan hubungan antara manusia dan Tuhan. Selain itu, hubungan manusia 

dengan alam juga diperkuat melalui simbol bunga dan gerak harmoni. Masyarakat percaya 

bahwa tarian ini membawa kedamaian. Ruang yang damai menjadi prasyarat energi suci 

turun. Dalam konteks estetika Hindu, tarian ini mencerminkan konsep rasa. Rasa yang 

dihadirkan adalah rasa suci, damai, dan jernih. Rasa tersebut memengaruhi kesadaran kolektif 

peserta upacara. Mereka merasa lebih khusyuk setelah Rejang Dewa ditarikan. Hal ini 

menunjukkan daya spiritual estetika yang kuat (Rahmat, 2021; Suarnaya, 2018). 

Dokumentasi lapangan menunjukkan bahwa Rejang Dewa memiliki ragam jenis 

sesuai desa adat masing-masing. Namun, semua memiliki karakter dasar yang sama: lembut, 

sederhana, dan sakral. Perbedaan bentuk tidak mengubah makna filosofis. Hal ini 

memperlihatkan fleksibilitas tradisi dalam mempertahankan inti spiritual. Kesakralan tetap 

menjadi elemen utama. Busana penari Rejang Dewa juga berfungsi sebagai penguat identitas 

spiritual desa adat. Bunga, kain, dan mahkota menjadi simbol lokalitas. Identitas ini 



116 

 

menunjukkan bahwa spiritualitas dan budaya berjalan bersama. Keindahan worn secara 

simbolik dipersembahkan kepada para dewa. Dengan demikian, estetika juga menjadi bagian 

ritual. Beberapa informan menyatakan bahwa Rejang Dewa menciptakan “energi kolektif 

suci.” Energi ini muncul dari keselarasan antara penari, musik, dan ruang. Energi positif ini 

kemudian menyebar ke seluruh area upacara. Peserta merasakan suasana yang lebih jernih. 

Dengan demikian, penyucian ruang terjadi secara kolektif. 

Penelitian menemukan bahwa Rejang Dewa memiliki efek psikologis pada penonton. 

Mereka merasa tenang dan terpanggil untuk lebih fokus dalam upacara. Ketenangan ini 

menciptakan kesiapan batin untuk menerima tahap ritual berikutnya. Efek ini menjadi bagian 

dari penyucian ruang secara batiniah. Ruang menjadi suci tidak hanya secara spiritual, tetapi 

juga secara psikologis. Dari perspektif filsafat tubuh, Rejang Dewa menunjukkan bahwa 

tubuh manusia dapat menjadi alat spiritual. Tubuh bukan sekadar materi, tetapi medium 

komunikasi dengan alam ilahi. Penari menyadari bahwa tubuhnya sedang menjalankan fungsi 

sakral. Kesadaran ini mempengaruhi kedalaman gerak. Dengan demikian, tubuh menjadi 

bagian dari filsafat ritual. 

Tarian ini juga menunjukkan hubungan mendalam antara seni dan spiritualitas. Seni 

tidak hanya dinikmati, tetapi dijalani sebagai praktik religius. Pelaku seni tari menghayati 

setiap gerak sebagai persembahan. Dengan demikian, seni menjadi bentuk dharma. Rejang 

Dewa membuktikan bahwa seni dapat menjadi jalan spiritual. Analisis dokumentasi tradisi 

menyatakan bahwa Rejang Dewa merupakan tarian kuno yang selalu dipertahankan. Tradisi 

ini diwariskan secara turun-temurun. Keberlanjutan tarian menunjukkan adanya nilai sakral 

yang dijaga. Tidak ada upacara yang dilakukan tanpa penyucian awal melalui gerak suci. Ini 

memperlihatkan pentingnya kontinuitas tradisi sakral. Dalam konteks teologi Hindu, Rejang 

Dewa dianggap sebagai wujud bhakti. Penari, melalui seluruh tubuhnya, menyatakan bhakti 

kepada Tuhan. Bhakti ini tidak dalam bentuk doa verbal, tetapi tindakan estetis. Hal ini 

menunjukkan bahwa ibadah dapat memiliki banyak bentuk. Tarian menjadi saluran bhakti 

yang efektif (Putra, 2014; Wiana, 2000; Widiantara, 2024). 

Ruang yang telah disucikan melalui tarian dianggap siap menerima energi suci. 

Pemangku menyebut kondisi ini sebagai “ruang hidup.” Ruang hidup adalah ruang yang telah 

selaras dengan vibrasi cahaya. Dalam kondisi ini, upacara dapat berlangsung dengan 

sempurna. Rejang Dewa menjadi bagian penting dalam proses ini. Konsep kesucian ruang 

tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga kosmologis. Rejang Dewa menjadi representasi 

pembersihan energi lima unsur (panca maha bhuta). Tarian membantu menyelaraskan unsur 



117 

 

tanah, air, api, angin, dan ether dalam ruang. Keseimbangan ini merupakan syarat turunnya 

berkah ilahi. Hal ini memperlihatkan kedalaman filsafat tarian. Hubungan antara gerak tari 

dan arah mata angin juga ditemukan dalam penelitian. Penari mengarahkan tubuhnya ke titik-

titik tertentu sesuai struktur kosmologis pura. Arah memiliki makna guardian spiritual. Gerak 

mengikuti arah memperkuat fungsi perlindungan ruang. Ini menunjukkan bahwa Rejang 

Dewa memiliki keterkaitan dengan kosmologi Hindu Bali. 

Peran komunitas adat dalam menjaga kesucian Rejang Dewa sangat kuat. Komunitas 

memastikan tidak ada komersialisasi berlebihan pada tarian sakral ini. Dengan demikian, nilai 

spiritual tetap terjaga. Kesadaran kolektif menjaga agar tradisi tidak terdistorsi. Hal ini 

mempertahankan integritas sakral tarian. Tantangan modernisasi mulai terasa pada generasi 

muda penari. Namun, pendidikan adat tetap menekankan makna suci tarian. Para penari dilatih 

bukan hanya teknik, tetapi juga kesadaran spiritual. Ini menunjukkan pentingnya pendidikan 

nilai dalam ritual. Tradisi tetap bertahan meski zaman berubah. Penelitian ini menemukan 

bahwa sakralitas Rejang Dewa bersumber dari integrasi simbol, gerak, musik, ruang, dan 

kesadaran pelaku. Semua elemennya saling terhubung dan membentuk satu kesatuan spiritual. 

Tarian ini tidak dapat dipahami hanya dari estetika, tetapi dari filsafat yang melandasinya. 

Kesatuan elemen tersebut menghasilkan energi penyucian ruang. Ini menjadi dasar 

pemaknaan teologisnya. Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Rejang 

Dewa merupakan media penyucian ruang yang sangat efektif dalam tradisi Hindu Bali. Tarian 

ini mengandung nilai filosofis yang dalam, mencerminkan hubungan harmonis antara manusia 

dan Tuhan. Melalui gerak sakral, ruang upacara dipersiapkan untuk menerima energi suci. 

Masyarakat mengakui peran penting tarian dalam struktur ritual. Dengan demikian, Rejang 

Dewa merupakan bukti integrasi antara filsafat, seni, dan spiritualitas dalam budaya Bali. 

Kesimpulan  

Pelaksanaan Penelitian ini menyimpulkan bahwa tarian Rejang Dewa merupakan 

manifestasi kesakralan dalam tradisi Hindu Bali yang berfungsi sebagai media penyucian 

ruang ritual. Sakralitas tarian ini tidak hanya tampak pada gerakan dan busananya, tetapi juga 

pada landasan filsafat Hindu yang menghubungkannya dengan konsep kemurnian, 

keharmonisan kosmis, dan kehadiran energi kedewataan. Rejang Dewa berperan sebagai 

jembatan antara dunia sekala dan niskala sehingga upacara menjadi layak bagi turunnya 

vibrasi suci para dewa. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa setiap unsur dalam Rejang Dewa—gerakan, 

musik, formasi, dan kesiapan spiritual penari mengandung simbolisme penyucian yang 



118 

 

memperhalus, membersihkan, dan mengharmoniskan vibrasi ruang upacara. Proses ini sejalan 

dengan ajaran śuddhi dalam filsafat Hindu yang menekankan pentingnya pemurnian fisik dan 

spiritual sebelum memasuki domain sakral. Dengan demikian, Rejang Dewa tidak sekadar 

menjadi seni pertunjukan, tetapi merupakan tindakan ritual yang memiliki kekuatan teologis 

untuk mengubah kualitas ruang dan kesadaran masyarakat yang terlibat. Secara keseluruhan, 

tarian Rejang Dewa menunjukkan keterjalinan antara estetika, spiritualitas, dan kosmologi 

Hindu Bali. Tarian ini tidak hanya menjaga keberlanjutan tradisi, tetapi juga memperkuat 

nilai-nilai dharma dan harmoni sosial dalam komunitas adat. Rejang Dewa menjadi bukti 

bahwa seni sakral dalam budaya Bali berfungsi sebagai media hubung antara manusia dan 

kekuatan kosmis. Dengan memahami Rejang Dewa melalui perspektif filsafat sakralitas, 

penelitian ini memberikan sumbangan penting bagi kajian antropologi ritual, estetika 

keagamaan, dan filsafat Hindu kontemporer. 

Daftar Pustaka  

Anggito, Albi dan Setiawan, J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV Jejak. 

Arimbawa, W., & Putra, I. K. A. (2021). Dari Antroposentrisme Menuju Ekosentrisme: 

Diskursus Pengelolaan Lingkungan dan Tata Ruang Bali. Jurnal Ecocentrism. https://e-

journal.unmas.ac.id/index.php/jeco/article/view/2423 

Bagus, I. G. N. (2019). Filsafat Hindu: Telaah Tattwa, Etika, dan Ritual. Denpasar: Pustaka 

Bali Post. 

Bandem, I M., & deBoer, F. (2004). Kaja and Kelod: Balinese Dance in Transition. Kuala 

Lumpur: Oxford University Press. 

Eriyanto. (2015). Analisis: Pengantar Metodologi Untuk Penelitian Ilmu Komunikasi dan 

ilmu-ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Prenada Media Group. 

Hendra, I. G. A. (2017). Ritual Dewa Yadnya dalam Perspektif Teologi Hindu. Denpasar: 

Widya Dharma Press. 

Hobart, M. (2015). Rethinking Balinese Dance: Ritual, Representation, and Identity. London: 

Routledge. 

Jero, I. A. (2020). Simbolisme Ritual dalam Upacara Keagamaan Hindu Bali. Denpasar: 

Udayana University Press. 

Miller, T. L. (2019). Sacred Arts in Southeast Asia. New York: Routledge. 

Muninjaya, I. G. (2011). Teologi Hindu: Konsep Ketuhanan dan Kesucian. Surabaya: 

Paramita. 

Putra, I. N. M. (2014). Estetika Tari Bali. Denpasar: Pustaka Larasan. 

Putra, I. N. M. (2024). Analisis Teologi Sosial Dalam Pemertahanan Identitas Kultural 

Kesamen Masyarakat Hindu Di Desa Sembiran Buleleng. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu. https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH/article/view/3603 

Rahmat, I. G. K. (2021). Ritus dan Simbol dalam Kehidupan Hindu Bali. Denpasar: Pustaka 

Parasara. 

Suarnaya, I. W. (2018). Makna Sakral Tari-Tari Wali Bali. Denpasar: Bali Ethnic Studies. 

Sutarya, I. G. (2022). Pariwisata Spiritual di Bali. In Pariwisata Budaya: Jurnal Ilmiah Agama 

Dan Budaya (Vol. 2, Issue 1). https://doi.org/10.25078/pba.v2i1.833 

Wiana, I. K. (2000). Makna Upacara Yadnya dalam Agama Hindu. Surabaya: Paramita. 

Widiantara, I. M. (2024). MENJAGA TRADISI DI TENGAH DISRUPSI: FENOMENA 

OTONAN VIRTUAL DALAM BUDAYA DAN AGAMA HINDU. JKKB: Jurnal 



119 

 

Kajian Komunikasi Budaya …. 

http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/article/view/3735 

Widnyana, I., Sukerni, N. M., Metayanti, N. N., & ... (2025). Harmoni Tat Twam Asi dalam 

Filsafat, Cerita, dan Ritual. books.google.com. 

https://books.google.com/books?hl=en%5C&lr=%5C&id=tcM_EQAAQBAJ%5C&oi=

fnd%5C&pg=PA121%5C&dq=tri+hita+karana+tat+twam+asi+dharma%5C&ots=jR-

62aLCa3%5C&sig=HMtUqZimY1YTuZapVDtwbb6VdAg 

 

 

 


