Sophia Dharma: Jurnal Filsafat, Agama Hindu, dan Masyarakat
e-ISSN: 2829-6958 * https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/
Volume 8 Nomor 2, Oktober 2025

FILSAFAT SAKRALITAS DALAM TARIAN REJANG DEWA
SEBAGAI MEDIA PENYUCIAN RUANG

Ni Nyoman Novitasari

DALAM TRADISI HINDU BALI

Sekolah Tinggi llmu Kesehatan Yarsi Mataram
nyomannovitasari27@gmail.com

Abstract

Keywords:
Philosophy of
sacredness, Rejang
Dewa dance

This study examines the philosophy of sacredness in the
Rejang Dewa dance as a medium for purifying space in
the Balinese Hindu tradition. Rejang Dewa is a sacred
dance performed in a series of Dewa Yadnya and is
understood as a representation of the descent of divine
vibrations into the ritual space. This study uses a
qualitative approach with religious ethnography methods
through participatory observation, in-depth interviews,
and documentation studies. The results show that every
element in Rejang Dewa—movement, music, costume,
formation, and the sanctity of the dancers—contains
symbolism that reflects the concept of suddhi or
purification in Hindu teachings. This dance functions to
harmonize the energy of space so that it is worthy of being
a vehicle for the presence of niskala power. In addition,
the study found that Rejang Dewa strengthens the values
of dharma, traditional solidarity, and Balinese Hindu
cosmology. Thus, this dance not only serves as an
expression of sacred aesthetics, but also as a theological
medium that maintains cosmic balance in religious
ceremonies.

107


https://e-journal.iahn-gdepudja.ac.id/

Abstrak

Kata kunci: Penelitian ini mengkaji filsafat sakralitas dalam tarian
Filsafat Sakralitas, Rejang Dewa sebagai media penyucian ruang pada tradisi
Tari Rejang Dewa Hindu Bali. Rejang Dewa merupakan tarian sakral yang

dipersembahkan dalam rangkaian Dewa Yadnya dan
dipahami  sebagai representasi turunnya vibrasi
kedewataan ke dalam ruang ritual. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
etnografi religi melalui observasi partisipatif, wawancara
mendalam, dan studi dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa setiap unsur dalam Rejang Dewa
gerak, musik, busana, formasi, dan kesucian penari
mengandung simbolisme yang mencerminkan konsep
suddhi atau pemurnian dalam ajaran Hindu. Tarian ini
berfungsi untuk mengharmoniskan energi ruang sehingga
layak menjadi wahana hadirnya kekuatan niskala. Selain
itu, penelitian menemukan bahwa Rejang Dewa
memperkuat nilai-nilai dharma, solidaritas adat, dan
kosmologi Hindu Bali. Dengan demikian, tarian ini tidak
hanya berperan sebagai ekspresi estetika sakral, tetapi juga
sebagai media teologis yang menjaga keseimbangan
kosmis dalam upacara keagamaan.

Pendahuluan

Tradisi Hindu Bali memiliki kekayaan simbolik dan ritual yang sangat kompleks, di
mana setiap elemen kehidupan masyarakatnya dibingkai dalam kesakralan. Salah satu praktik
budaya yang merepresentasikan dimensi spiritual tersebut adalah tarian Rejang Dewa. Tarian
ini bukan sekadar ekspresi estetika, melainkan wujud komunikasi religius antara manusia dan
kekuatan transendental. Perpaduan antara gerak, musik, busana, dan ruang menjadikan Rejang
Dewa sebagai ritual yang memegang peran penting dalam penyucian wilayah suci.

Rejang Dewa biasanya dipentaskan dalam rangkaian upacara Dewa Yadnya, yakni
persembahan kepada para dewa sebagai penghormatan dan permohonan harmonisasi kosmis.
Masyarakat Hindu Bali meyakini bahwa sebelum para dewa dan roh suci berstana dalam pura,
ruang perlu dibersihkan dan disucikan. Dalam konteks inilah, Rejang Dewa hadir sebagai
media penyucian yang mampu menghadirkan vibrasi kesucian melalui geraknya. Kehadiran
Rejang Dewa tidak terlepas dari filsafat Hindu mengenai kesucian ruang (ksetra) yang harus
dijaga agar mampu menjadi tempat berstana energi ilahi. Ruang suci, menurut konsepsi tattwa

Hindu, adalah ruang yang dilandasi oleh keharmonisan antara bhuana agung (alam semesta)

108



dan bhuana alit (tubuh manusia). Tarian sebagai medium penyuci ruang menjadi manifestasi
nyata dari proses harmonisasi tersebut (Bandem, I M., & deBoer, 2004; Sutarya, 2022).

Filosofi sakralitas dalam Rejang Dewa didasari oleh pemahaman bahwa tubuh penari
bukan hanya instrumen gerak, tetapi juga menjadi wadah vibrasi ilahi. Para penari yang
biasanya merupakan perempuan muda harus berada dalam keadaan suci, baik lahir maupun
batin. Syarat ini menegaskan posisi Rejang Dewa sebagai tarian religius yang melampaui
unsur hiburan. Pemilihan perempuan muda atau remaja sebagai penari berkaitan dengan
simbol kemurnian. Dalam ajaran Hindu Bali, kemurnian dianggap sebagai kondisi energetik
yang mampu menarik dan menyimpan kekuatan dewata. Dengan demikian, gerak Rejang
Dewa diharapkan menciptakan atmosfer spiritual yang harmonis sehingga mampu
mensterilkan ruang upacara. Secara historis, Rejang Dewa diyakini telah ada sejak masa Bali
kuno. Bukti-bukti visual seperti relief pada pura-pura tua menunjukkan bahwa ritual tarian ini
telah menjadi bagian penting dari struktur upacara Hindu Bali. Dengan perkembangan zaman,
bentuk dan variasi Rejang Dewa mungkin mengalami penyesuaian, tetapi makna sakralnya
tetap terjaga (Bagus, 2019; Widnyana et al., 2025).

Rejang Dewa memiliki struktur koreografi yang sederhana namun sarat makna. Gerak
mengalun, melingkar, dan penuh kehati-hatian menggambarkan kesadaran penari sebagai
pembawa vibrasi kesucian. Tubuh penari seolah menjadi media aliran energi kosmis yang
bergerak menyucikan dan menghidupkan kembali ruang ritual. Busana yang digunakan dalam
Rejang Dewa juga mengandung simbolisme spiritual. Warna putih dan kuning biasanya
mendominasi, menggambarkan kesucian dan kecerahan. Mahkota bunga atau gelungan
menandai penari sebagai representasi keindahan alam yang dipersembahkan kepada para
dewa. Setiap elemen busana tidak sekadar dekoratif, tetapi merupakan bahasa simbolis
menuju kesakralan. Dalam konteks ritual, musik pengiring Rejang Dewa memainkan peran
penting. Gamelan yang digunakan biasanya lembut dan meditatif, menciptakan atmosfer yang
menenangkan dan memfasilitasi proses penyucian ruang. Musik berfungsi sebagai pengarah
vibrasi gerak sekaligus sebagai bentuk komunikasi sonik antara manusia dan alam ilahi.

Makna penyucian ruang dalam Rejang Dewa selaras dengan ajaran Tri Hita Karana,
terutama dalam aspek hubungan manusia dengan Tuhan (parhyangan). Tarian ini menjadi
medium untuk memperbaiki energi ruang sehingga layak menerima kehadiran dewata.
Dengan demikian, Rejang Dewa tidak hanya simbolik, tetapi juga performatif secara spiritual.
Selain itu, tarian ini juga memiliki keterkaitan dengan konsep rwa bhineda, yaitu

keseimbangan antara dua kekuatan yang berlawanan.

109



Penyucian ruang melalui Rejang Dewa menjadi upaya menetralkan unsur-unsur
negatif sehingga ruang upacara berada dalam kondisi satwika murni, harmonis, dan penuh
cahaya spiritual. Dalam berbagai kajian filsafat Hindu, gerak dianggap sebagai manifestasi
dari kekuatan kosmis. Rejang Dewa sebagai tarian ritual menghadirkan gerak yang tidak
berorientasi pada penampilan estetis, tetapi pada pemurnian energi. Oleh karena itu, tarian ini
lebih dekat dengan aktivitas spiritual daripada seni pertunjukan. Ahli antropologi Bali
menyatakan bahwa Rejang Dewa merupakan salah satu bentuk tarian sakral (wali dance),
yang hanya dapat ditampilkan di lingkungan pura dan pada waktu tertentu. Pembatasan ini
menunjukkan bahwa tarian tersebut adalah bagian dari bentuk komunikasi spiritual yang
sangat terikat pada konteks sakral (Muninjaya, 2011).

Pelaksanaan Rejang Dewa biasanya dilakukan pada tahap awal upacara, sebelum
prosesi inti berlangsung. Hal ini menandakan bahwa penyucian ruang merupakan langkah
pertama untuk membuka jalur komunikasi antara manusia dan para dewa. Tanpa ruang yang
suci, upacara tidak akan mencapai kesempurnaan spiritual. Dari perspektif filsafat estetika
Hindu, Rejang Dewa mencerminkan konsep rasa. Gerakan yang lembut dan ekspresif
diarahkan untuk menciptakan rasa bahagia, damai, dan jernih rasa-rasa yang dianggap
kompatibel dengan energi ilahi. Dengan demikian, tarian ini memfasilitasi pengalaman
spiritual kolektif.

Rejang Dewa juga memiliki nilai sosial yang kuat. Penari, masyarakat adat, dan
pemuka agama bekerja sama untuk menjaga kemurnian dan kelestarian ritual. Keterlibatan
kolektif ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak hanya terbentuk dari aspek teologis, tetapi
juga dari komitmen sosial masyarakat. Struktur sosial masyarakat Bali yang kuat dalam
mempertahankan tradisi turut berperan dalam menjaga keberlanjutan Rejang Dewa. Ritual ini
diwariskan secara turun-terurun, sehingga menjadi bagian identitas religius masyarakat.
Perpaduan antara warisan budaya dan praktik keagamaan menjadikan Rejang Dewa sebagai
simbol kontinuitas spiritual. Fungsinya sebagai media penyucian ruang menjadikan Rejang
Dewa berperan penting dalam menciptakan keseimbangan kosmis. Tarian ini bukan semata
ritual lahiriah, melainkan aktivitas yang berkaitan dengan pemurnian energi halus yang tidak
kasat mata. Dalam pandangan masyarakat Bali, ruang hanya dapat menjadi suci ketika energi
negatifnya dinetralkan.

Penelitian mengenai Rejang Dewa menunjukkan bahwa tarian ini mengandung filosofi
tinggi mengenai kesucian. Dalam ajaran Hindu Bali, kesucian bukan hanya keadaan fisik,
tetapi juga merupakan kualitas spiritual yang memengaruhi vibrasi ruang. Rejang Dewa hadir

sebagai medium untuk memancarkan vibrasi positif yang mampu membersihkan kekotoran

110



subtil (mala). Kesucian ruang sebagai syarat utama upacara dapat dikaitkan dengan ajaran
Weda mengenai pembersihan diri (§uddhi). Dalam konteks ini, Rejang Dewa menjadi salah
satu bentuk suddhi kolektif, di mana penari, ruang, dan energi kosmis saling berinteraksi untuk
mencapai keharmonisan spiritual. Dari segi koreografi, Rejang Dewa menampilkan gerak
yang repetitif dan melingkar. Pola gerak ini diinterpretasikan sebagai simbol siklus kehidupan
dan perjalanan spiritual manusia. Dalam filsafat Hindu, gerak melingkar melambangkan
kesempurnaan, kontinuitas, dan hubungan manusia dengan alam semesta.

Gerakan tangan, ayunan tubuh, dan langkah para penari dirancang agar selaras dengan
pola energi ruang upacara. Dengan demikian, tarian ini tidak hanya simbolik, tetapi juga
bersifat fungsional dalam memengaruhi atmosfer spiritual di sekitarnya. Ruang pura sebagai
tempat pementasan Rejang Dewa memiliki struktur simbolik yang mendukung proses
penyucian. Pura dianggap sebagai representasi alam semesta dalam skala kecil. Oleh karena
itu, penyucian ruang pura melalui Rejang Dewa sama artinya dengan memperbaiki
keseimbangan kosmis secara makrifat. Dalam konsep filsafat Hindu, setiap tindakan ritual
merupakan bentuk dialog antara manusia dan Tuhan. Rejang Dewa menjadi ucapan tanpa
kata, yaitu doa yang diwujudkan dalam gerak tubuh. Hal ini mempertegas bahwa tubuh
manusia adalah instrumen penting dalam spiritualitas Hindu Bali. Perkembangan zaman dan
modernisasi membawa tantangan tersendiri bagi pelestarian Rejang Dewa. Meskipun tarian
ini masih dilakukan dalam ritual-ritual besar, beberapa perubahan mulai muncul, baik dalam
bentuk koreografi maupun jumlah penarinya. Namun demikian, nilai-nilai sakralitasnya tetap
dipertahankan oleh masyarakat adat.

Kajian filsafat mengenai Rejang Dewa menjadi penting untuk memperdalam
pemahaman tentang nilai-nilai spiritual yang menyertainya. Penelitian semacam ini
memberikan perspektif baru dalam melihat bagaimana ritual tradisional masih
mempertahankan relevansinya dalam kehidupan modern. Selain itu, pemahaman mendalam
terhadap filsafat tarian ini dapat memberikan kontribusi terhadap pelestarian budaya, terutama
dalam konteks pendidikan agama, seni, dan antropologi. Dokumentasi akademik membantu
menjaga agar makna sakral yang diwariskan secara lisan tidak mengalami penyimpangan.
Kajian ini juga membuka ruang bagi interpretasi baru mengenai hubungan antara estetika dan
spiritualitas dalam budaya Hindu Bali. Tarian sebagai media penyucian memperlihatkan
bahwa seni tidak dapat dipisahkan dari kehidupan religius masyarakat. Dengan demikian,
Rejang Dewa layak dipandang sebagai ritual yang mengintegrasikan filsafat, estetika, dan

teologi dalam satu kesatuan praktik yang harmonis. la menunjukkan bahwa kesucian ruang

111



adalah prinsip penting dalam upacara Hindu Bali, dan tarian menjadi salah satu alat untuk
mencapainya (Hendra, 2017; Jero, 2020).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan mengkaji secara mendalam
makna filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa serta fungsi ritualnya sebagai media
penyucian ruang. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman komprehensif

mengenai peran Rejang Dewa dalam keberlanjutan spiritual dan budaya Hindu Bali.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan tujuan memahami
makna filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa berdasarkan konteks budaya, keagamaan,
dan pengalaman empiris masyarakat Hindu Bali. Pendekatan ini dipilih karena Rejang Dewa
merupakan fenomena ritual yang kaya akan simbolisme dan pengalaman spiritual, sehingga
memerlukan pemahaman mendalam yang tidak dapat direduksi menjadi angka atau statistik.
Jenis penelitian ini bersifat etnografi religi, yang menekankan pada studi mendalam terhadap
praktik ritual dalam konteks budaya tertentu. Dengan metode etnografi, peneliti dapat terlibat
secara langsung dalam observasi terhadap pelaksanaan upacara, memahami struktur sosial
masyarakat adat, serta menafsirkan makna simbolik berdasarkan perspektif internal

komunitas Hindu Bali.

Lokasi penelitian dipusatkan pada beberapa pura di Bali yang secara konsisten
melaksanakan tarian Rejang Dewa dalam rangkaian upacara Dewa Yadnya, seperti Pura Desa,
Pura Puseh, atau Pura Kahyangan Tiga lainnya. Pemilihan lokasi dilakukan secara purposive,
yaitu dipilih berdasarkan pertimbangan relevansi, keaktifan tradisi, serta ketersediaan
informan yang memahami secara mendalam praktik ritual tersebut. Subjek penelitian
ditentukan dengan teknik purposive sampling, meliputi pemangku (pinandita), seniman tari
yang menguasai tarian sakral, tokoh adat, peserta upacara, dan masyarakat setempat. Informan
yang dipilih adalah mereka yang dianggap memiliki pengetahuan mendalam mengenai makna
simbolik dan fungsi sakral Rejang Dewa, sehingga dapat memberikan data yang kaya dan

relevan untuk dianalisis.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, di mana peneliti
hadir secara langsung dan menyaksikan pelaksanaan tarian Rejang Dewa dalam konteks
upacara. Observasi ini meliputi pengamatan terhadap gerak tari, struktur koreografi, busana,
musik pengiring, suasana upacara, serta interaksi sosial antar pelaku ritual. Catatan lapangan
dibuat untuk mendokumentasikan seluruh proses secara sistematis. Selain observasi, data

dikumpulkan melalui wawancara mendalam dengan informan kunci. Wawancara dilakukan

112



secara semi terstruktur untuk memberikan ruang bagi informan menyampaikan pandangannya
secara bebas, tetapi tetap dalam batas fokus penelitian. Wawancara ini diarahkan untuk
menggali pemahaman mengenai makna teologis, simbol-simbol sakral, dan fungsi penyucian

ruang dalam Rejang Dewa (Anggito, Albi dan Setiawan, 2018; Eriyanto, 2015).

Peneliti juga menggunakan teknik studi dokumentasi untuk melengkapi data lapangan.
Dokumen yang dikumpulkan meliputi lontar-lontar yang relevan, naskah-naskah tradisi,
catatan sejarah pura, foto, video pementasan, serta referensi ilmiah yang membahas tarian
sakral, estetika Hindu Bali, dan filosofi upacara Dewa Yadnya. Studi dokumentasi ini
memperkuat dasar teoretis dan historis penelitian. Data yang terkumpul dianalisis
menggunakan model analisis interaktif Miles dan Huberman, yang mencakup proses reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyaring
informasi penting terkait simbolisme dan makna sakral Rejang Dewa. Penyajian data
dilakukan dalam bentuk uraian naratif, sedangkan kesimpulan ditarik berdasarkan pola-pola

tematik yang muncul dari hasil wawancara dan observasi.

Untuk menjamin kualitas dan keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik
triangulasi sumber dan teknik, yaitu membandingkan data yang diperoleh dari berbagai
informan, metode pengumpulan, dan dokumen. Triangulasi dilakukan untuk memastikan
bahwa interpretasi yang dihasilkan benar-benar mencerminkan realitas ritual dan tidak bias
oleh sudut pandang individu tertentu. Seluruh proses penelitian dilakukan dengan tetap
mematuhi etika penelitian kualitatif, termasuk menghormati kesakralan upacara, meminta izin
dari pemangku adat dan pengurus pura, menjaga kerahasiaan informan, serta tidak melakukan
rekonstruksi atau rekayasa terhadap data lapangan. Dengan demikian, metode penelitian ini
diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif, otentik, dan mendalam
mengenai filsafat sakralitas dalam tarian Rejang Dewa sebagai media penyucian ruang dalam

tradisi Hindu Bali.

Hasil Dan Pembahasan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tarian Rejang Dewa memiliki peran sentral
dalam rangkaian Dewa Yadnya. Masyarakat memaknai tarian ini sebagai media penyucian
ruang sebelum upacara utama berlangsung. Penari dianggap sebagai perantara vibrasi suci
dari alam dewata. Setiap gerak memiliki makna spiritual tertentu yang diakui oleh pemuka
adat. Hal ini menguatkan kedudukan Rejang Dewa sebagai tarian wali yang sangat sakral.
Observasi lapangan menemukan bahwa ruang upacara mengalami perubahan atmosfer setelah

Rejang Dewa ditarikan. Perubahan ini terlihat dari meningkatnya ketenangan, kekhidmatan,

113



dan rasa hormat peserta upacara. Pemangku menyatakan bahwa energi ruang menjadi lebih
bersifat satwika. Vibrasi gamelan dan gerak lembut penari dianggap membawa aura
pemurnian. Keselarasan elemen-elemen tersebut mempertegas fungsi tarian dalam penyucian

ruang.

Wawancara dengan seniman tari menunjukkan bahwa Rejang Dewa tidak ditarikan
secara sembarangan. Gerak, langkah, dan arah pandangan penari memiliki susunan filosofis.
Setiap pola gerak dirancang agar selaras dengan arah energi alam semesta. Penari tidak
diperbolehkan menampilkan ekspresi dramatis karena sifatnya yang sakral. Kesederhanaan
gerak justru menguatkan kesakralannya. Dari sudut pandang para pemangku, Rejang Dewa
berfungsi sebagai “jalan pembuka” sebelum energi suci hadir di pura. Tanpa adanya tarian ini,
upacara dianggap kurang sempurna. Rejang Dewa dipandang sebagai penyucian awal
sebelum upacara inti berlangsung. Dengan demikian, tarian ini memiliki posisi ritual yang
sangat penting. Ini menunjukkan bahwa sakralitas tidak hanya terdapat pada doa, tetapi juga

pada gerak tubuh.

Busana penari menjadi salah satu elemen penting penyucian ruang. Warna putih dan
kuning mencerminkan kesucian dan cahaya spiritual. Bunga yang dikenakan pada kepala
menjadi simbol keindahan alam yang dipersembahkan kepada para dewa. Para penari harus
menjaga kebersihan lahir dan batin sebelum tampil. Hal ini menunjukkan bahwa tubuh penari
merupakan medium penyuci. Musik pengiring Rejang Dewa memiliki karakter lembut dan
meditatif. [rama pelan membantu penari memasuki kondisi kesadaran yang stabil dan jernih.
Selain itu, nada-nada gamelan dipercaya dapat menggetarkan energi halus di ruang suci.
Musik tersebut menjadi jembatan antara manusia dan alam dewata. Dengan demikian, musik

berfungsi sebagai alat pembantu dalam proses penyucian.

Gerak dasar Rejang Dewa selalu dilakukan dengan pola melingkar. Gerak melingkar
dipahami sebagai simbol siklus kehidupan dan keharmonisan kosmis. Dalam filsafat Hindu,
lingkaran melambangkan keutuhan dan kesempurnaan. Melalui gerak tersebut, penari seolah
menegaskan keteraturan alam. Pola ini turut menyucikan ruang dengan memutar vibrasi
energi positif. Makna simbolik Rejang Dewa juga berkaitan dengan konsep rwa bhineda.
Melalui tarian, unsur negatif di ruang upacara diyakini dinetralkan. Penari berperan sebagai
agen pengharmoni energi. Ruang yang tadinya biasa berubah menjadi ruang sakral. Konsep

dualitas ini disatukan melalui tindakan ritual (Hobart, 2015).

Penelitian menemukan bahwa masyarakat memandang penari Rejang Dewa bukan

sekadar pelaku seni. Mereka dianggap sebagai “wadah suci” yang mampu menerima dan

114



memancarkan energi dewata. Proses penyucian diri dilakukan sebelum menari, sehingga
penari memiliki kesiapan spiritual. Hal ini menyatakan bahwa spiritualitas adalah inti dari
penampilan tarian. Tubuh penari dipandang sebagai medium transendensi. Beberapa pemuka
adat menyatakan bahwa Rejang Dewa adalah bentuk doa non-verbal. Doa ini diungkapkan
melalui gerak tubuh, ekspresi sederhana, dan hubungan harmoni dengan alam. Doa tidak
selalu berupa kata-kata, tetapi dapat berupa tindakan penuh kesadaran. Dengan demikian,

Rejang Dewa merupakan bentuk bhakti. Ritual ini memadukan tubuh, pikiran, dan jiwa.

Ruang suci pura menjadi tempat utama pelaksanaan tarian ini. Struktur pura yang
berlapis memiliki makna kosmologis. Rejang Dewa biasanya ditarikan pada bagian tengah
pura sebagai simbol peralihan energi. Gerak penari mempertegas penyucian pada wilayah ini.
Dengan demikian, tarian menjadi jembatan ruang antar dimensi. Konsep bhuana agung dan
bhuana alit terlihat dalam praktik Rejang Dewa. Tubuh penari sebagai bhuana alit harus
selaras dengan alam semesta sebagai bhuana agung. Kesejajaran ini menciptakan harmoni
kosmis. Ruang upacara menjadi titik pertemuan dua dimensi tersebut. Hal ini memperkuat
fungsi tarian sebagai penyuci ruang. Gerakan tangan yang halus memiliki simbol pemanggilan
energi suci. Setiap gerakan menunjuk arah tertentu yang memiliki makna filosofis. Penari
tidak diperbolehkan melakukan gerakan agresif. Semua dilakukan dengan rasa hormat dan
ketenangan. Dengan demikian, gerakan itu menjadi alat pemurnian (Arimbawa & Putra, 2021;

Miller, 2019; Putra, 2014).

Makna penyucian ruang dalam Rejang Dewa sejalan dengan ajaran Tri Hita Karana.
Tarian ini menguatkan hubungan antara manusia dan Tuhan. Selain itu, hubungan manusia
dengan alam juga diperkuat melalui simbol bunga dan gerak harmoni. Masyarakat percaya
bahwa tarian ini membawa kedamaian. Ruang yang damai menjadi prasyarat energi suci
turun. Dalam konteks estetika Hindu, tarian ini mencerminkan konsep rasa. Rasa yang
dihadirkan adalah rasa suci, damai, dan jernih. Rasa tersebut memengaruhi kesadaran kolektif
peserta upacara. Mereka merasa lebih khusyuk setelah Rejang Dewa ditarikan. Hal ini

menunjukkan daya spiritual estetika yang kuat (Rahmat, 2021; Suarnaya, 2018).

Dokumentasi lapangan menunjukkan bahwa Rejang Dewa memiliki ragam jenis
sesuai desa adat masing-masing. Namun, semua memiliki karakter dasar yang sama: lembut,
sederhana, dan sakral. Perbedaan bentuk tidak mengubah makna filosofis. Hal ini
memperlihatkan fleksibilitas tradisi dalam mempertahankan inti spiritual. Kesakralan tetap
menjadi elemen utama. Busana penari Rejang Dewa juga berfungsi sebagai penguat identitas

spiritual desa adat. Bunga, kain, dan mahkota menjadi simbol lokalitas. Identitas ini

115



menunjukkan bahwa spiritualitas dan budaya berjalan bersama. Keindahan worn secara
simbolik dipersembahkan kepada para dewa. Dengan demikian, estetika juga menjadi bagian
ritual. Beberapa informan menyatakan bahwa Rejang Dewa menciptakan “energi kolektif
suci.” Energi in1 muncul dari keselarasan antara penari, musik, dan ruang. Energi positif ini
kemudian menyebar ke seluruh area upacara. Peserta merasakan suasana yang lebih jernih.

Dengan demikian, penyucian ruang terjadi secara kolektif.

Penelitian menemukan bahwa Rejang Dewa memiliki efek psikologis pada penonton.
Mereka merasa tenang dan terpanggil untuk lebih fokus dalam upacara. Ketenangan ini
menciptakan kesiapan batin untuk menerima tahap ritual berikutnya. Efek ini menjadi bagian
dari penyucian ruang secara batiniah. Ruang menjadi suci tidak hanya secara spiritual, tetapi
juga secara psikologis. Dari perspektif filsafat tubuh, Rejang Dewa menunjukkan bahwa
tubuh manusia dapat menjadi alat spiritual. Tubuh bukan sekadar materi, tetapi medium
komunikasi dengan alam ilahi. Penari menyadari bahwa tubuhnya sedang menjalankan fungsi
sakral. Kesadaran ini mempengaruhi kedalaman gerak. Dengan demikian, tubuh menjadi

bagian dari filsafat ritual.

Tarian ini juga menunjukkan hubungan mendalam antara seni dan spiritualitas. Seni
tidak hanya dinikmati, tetapi dijalani sebagai praktik religius. Pelaku seni tari menghayati
setiap gerak sebagai persembahan. Dengan demikian, seni menjadi bentuk dharma. Rejang
Dewa membuktikan bahwa seni dapat menjadi jalan spiritual. Analisis dokumentasi tradisi
menyatakan bahwa Rejang Dewa merupakan tarian kuno yang selalu dipertahankan. Tradisi
ini diwariskan secara turun-temurun. Keberlanjutan tarian menunjukkan adanya nilai sakral
yang dijaga. Tidak ada upacara yang dilakukan tanpa penyucian awal melalui gerak suci. Ini
memperlihatkan pentingnya kontinuitas tradisi sakral. Dalam konteks teologi Hindu, Rejang
Dewa dianggap sebagai wujud bhakti. Penari, melalui seluruh tubuhnya, menyatakan bhakti
kepada Tuhan. Bhakti ini tidak dalam bentuk doa verbal, tetapi tindakan estetis. Hal ini
menunjukkan bahwa ibadah dapat memiliki banyak bentuk. Tarian menjadi saluran bhakti

yang efektif (Putra, 2014; Wiana, 2000; Widiantara, 2024).

Ruang yang telah disucikan melalui tarian dianggap siap menerima energi suci.
Pemangku menyebut kondisi ini sebagai “ruang hidup.” Ruang hidup adalah ruang yang telah
selaras dengan vibrasi cahaya. Dalam kondisi ini, upacara dapat berlangsung dengan
sempurna. Rejang Dewa menjadi bagian penting dalam proses ini. Konsep kesucian ruang
tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga kosmologis. Rejang Dewa menjadi representasi

pembersihan energi lima unsur (panca maha bhuta). Tarian membantu menyelaraskan unsur

116



tanah, air, api, angin, dan ether dalam ruang. Keseimbangan ini merupakan syarat turunnya
berkah ilahi. Hal ini memperlihatkan kedalaman filsafat tarian. Hubungan antara gerak tari
dan arah mata angin juga ditemukan dalam penelitian. Penari mengarahkan tubuhnya ke titik-
titik tertentu sesuai struktur kosmologis pura. Arah memiliki makna guardian spiritual. Gerak
mengikuti arah memperkuat fungsi perlindungan ruang. Ini menunjukkan bahwa Rejang

Dewa memiliki keterkaitan dengan kosmologi Hindu Bali.

Peran komunitas adat dalam menjaga kesucian Rejang Dewa sangat kuat. Komunitas
memastikan tidak ada komersialisasi berlebihan pada tarian sakral ini. Dengan demikian, nilai
spiritual tetap terjaga. Kesadaran kolektif menjaga agar tradisi tidak terdistorsi. Hal ini
mempertahankan integritas sakral tarian. Tantangan modernisasi mulai terasa pada generasi
muda penari. Namun, pendidikan adat tetap menekankan makna suci tarian. Para penari dilatih
bukan hanya teknik, tetapi juga kesadaran spiritual. Ini menunjukkan pentingnya pendidikan
nilai dalam ritual. Tradisi tetap bertahan meski zaman berubah. Penelitian ini menemukan
bahwa sakralitas Rejang Dewa bersumber dari integrasi simbol, gerak, musik, ruang, dan
kesadaran pelaku. Semua elemennya saling terhubung dan membentuk satu kesatuan spiritual.
Tarian ini tidak dapat dipahami hanya dari estetika, tetapi dari filsafat yang melandasinya.
Kesatuan elemen tersebut menghasilkan energi penyucian ruang. Ini menjadi dasar
pemaknaan teologisnya. Secara keseluruhan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Rejang
Dewa merupakan media penyucian ruang yang sangat efektif dalam tradisi Hindu Bali. Tarian
ini mengandung nilai filosofis yang dalam, mencerminkan hubungan harmonis antara manusia
dan Tuhan. Melalui gerak sakral, ruang upacara dipersiapkan untuk menerima energi suci.
Masyarakat mengakui peran penting tarian dalam struktur ritual. Dengan demikian, Rejang

Dewa merupakan bukti integrasi antara filsafat, seni, dan spiritualitas dalam budaya Bali.

Kesimpulan

Pelaksanaan Penelitian ini menyimpulkan bahwa tarian Rejang Dewa merupakan
manifestasi kesakralan dalam tradisi Hindu Bali yang berfungsi sebagai media penyucian
ruang ritual. Sakralitas tarian ini tidak hanya tampak pada gerakan dan busananya, tetapi juga
pada landasan filsafat Hindu yang menghubungkannya dengan konsep kemurnian,
keharmonisan kosmis, dan kehadiran energi kedewataan. Rejang Dewa berperan sebagai
jembatan antara dunia sekala dan niskala sehingga upacara menjadi layak bagi turunnya

vibrasi suci para dewa.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa setiap unsur dalam Rejang Dewa—gerakan,

musik, formasi, dan kesiapan spiritual penari mengandung simbolisme penyucian yang

117



memperhalus, membersihkan, dan mengharmoniskan vibrasi ruang upacara. Proses ini sejalan
dengan ajaran $uddhi dalam filsafat Hindu yang menekankan pentingnya pemurnian fisik dan
spiritual sebelum memasuki domain sakral. Dengan demikian, Rejang Dewa tidak sekadar
menjadi seni pertunjukan, tetapi merupakan tindakan ritual yang memiliki kekuatan teologis
untuk mengubah kualitas ruang dan kesadaran masyarakat yang terlibat. Secara keseluruhan,
tarian Rejang Dewa menunjukkan keterjalinan antara estetika, spiritualitas, dan kosmologi
Hindu Bali. Tarian ini tidak hanya menjaga keberlanjutan tradisi, tetapi juga memperkuat
nilai-nilai dharma dan harmoni sosial dalam komunitas adat. Rejang Dewa menjadi bukti
bahwa seni sakral dalam budaya Bali berfungsi sebagai media hubung antara manusia dan
kekuatan kosmis. Dengan memahami Rejang Dewa melalui perspektif filsafat sakralitas,
penelitian ini memberikan sumbangan penting bagi kajian antropologi ritual, estetika

keagamaan, dan filsafat Hindu kontemporer.

Daftar Pustaka

Anggito, Albi dan Setiawan, J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. Sukabumi: CV Jejak.

Arimbawa, W., & Putra, I. K. A. (2021). Dari Antroposentrisme Menuju Ekosentrisme:
Diskursus Pengelolaan Lingkungan dan Tata Ruang Bali. Jurnal Ecocentrism. https://e-
journal.unmas.ac.id/index.php/jeco/article/view/2423

Bagus, 1. G. N. (2019). Filsafat Hindu: Telaah Tattwa, Etika, dan Ritual. Denpasar: Pustaka
Bali Post.

Bandem, I M., & deBoer, F. (2004). Kaja and Kelod: Balinese Dance in Transition. Kuala
Lumpur: Oxford University Press.

Eriyanto. (2015). Analisis: Pengantar Metodologi Untuk Penelitian llmu Komunikasi dan
ilmu-ilmu Sosial Lainnya. Jakarta: Prenada Media Group.

Hendra, 1. G. A. (2017). Ritual Dewa Yadnya dalam Perspektif Teologi Hindu. Denpasar:
Widya Dharma Press.

Hobart, M. (2015). Rethinking Balinese Dance: Ritual, Representation, and Identity. London:
Routledge.

Jero, 1. A. (2020). Simbolisme Ritual dalam Upacara Keagamaan Hindu Bali. Denpasar:
Udayana University Press.

Miller, T. L. (2019). Sacred Arts in Southeast Asia. New Y ork: Routledge.

Muninjaya, I. G. (2011). Teologi Hindu: Konsep Ketuhanan dan Kesucian. Surabaya:
Paramita.

Putra, I. N. M. (2014). Estetika Tari Bali. Denpasar: Pustaka Larasan.

Putra, I. N. M. (2024). Analisis Teologi Sosial Dalam Pemertahanan Identitas Kultural
Kesamen Masyarakat Hindu Di Desa Sembiran Buleleng. Jurnal Penelitian Agama
Hindu. https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH/article/view/3603

Rahmat, 1. G. K. (2021). Ritus dan Simbol dalam Kehidupan Hindu Bali. Denpasar: Pustaka
Parasara.

Suarnaya, I. W. (2018). Makna Sakral Tari-Tari Wali Bali. Denpasar: Bali Ethnic Studies.

Sutarya, I. G. (2022). Pariwisata Spiritual di Bali. In Pariwisata Budaya: Jurnal I[Imiah Agama
Dan Budaya (Vol. 2, Issue 1). https://doi.org/10.25078/pba.v211.833

Wiana, 1. K. (2000). Makna Upacara Yadnya dalam Agama Hindu. Surabaya: Paramita.

Widiantara, I. M. (2024). MENJAGA TRADISI DI TENGAH DISRUPSI: FENOMENA
OTONAN VIRTUAL DALAM BUDAYA DAN AGAMA HINDU. JKKB: Jurnal

118



Kajian Komunikasi Budaya
http://ojs.uhnsugriwa.ac.id/index.php/JKKB/article/view/3735

Widnyana, 1., Sukerni, N. M., Metayanti, N. N., & ... (2025). Harmoni Tat Twam Asi dalam
Filsafat, Cerita, dan Ritual. books.google.com.
https://books.google.com/books?hl=en%5C&Ir=%5C&id=tcM_EQAAQBAJ%5C&oi=
nd%5C&pg=PA121%5C&dqg=tri+hita+karana-+tat+twam+asi+dharma%5C&ots=jR-
62al.Ca3%5C&sig=HMtUqZimY 1Y TuZapVDtwbb6VdAg

119



