Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies
Volume 5 Nomor 2 (Januari-April 2025)

| Submitted: 18 Januari 2025 | Acepted: 6 Agustus 2025 | Published: 30 Agustus 2025 |

FANDOM TOKOH AGAMA DI ERA DIGITAL

Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis

ANDREAS SABAT PRAYOGI

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
andre.sabat@gmail.com

DOI: 10.21460/aradha.2025.52.1396

Abstract

This paper explores the phenomenon of religious figure fandom in the digital era through an
interdisciplinary approach combining public theology, Christian ethics, and Gordon Lynch’s
correlational and praxis-based theological method. It reveals a shift in the role of religious
leaders from spiritual guides to public figures shaped by popular culture, particularly through the
concepts of mediapheme and Fear of Missing Out (FOMO). Mediapheme describes how media-
driven popularity shapes religious authority, while FOMO highlights the psychological pressure in
digital culture that influences religious practice and identity. Using Lynch’s theological framework,
the study emphasizes the importance of maintaining theology’s normative, contextual, and
dynamic dimensions, urging readers to see popular culture not merely as a challenge but as a
transformative space for digital spirituality.

Keywords: public theology, popular culture, correlational theology, mediapheme, FOMO,
digital spirituality, Christian ethics.

Abstrak

Tulisan ini mengkaji fenomena fandom terhadap tokoh agama di era digital dengan pendekatan
lintas-disiplinyang menggabungkan teologi publik, etika Kristiani, serta pendekatan korelasional
dan praksis dari Gordon Lynch. Fenomena ini menunjukkan pergeseran peran tokoh agama
dari pembimbing spiritual menjadi figur publik yang tampil dalam logika budaya populer,
melalui konsep mediapheme dan dorongan Fear of Missing Out (FOMO). Mediapheme



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

menjelaskan bagaimana pencitraan dan viralitas membentuk otoritas religius, sementara
FOMO menggambarkan tekanan sosial digital yang memengaruhi praktik keagamaan umat dan
tokoh agama. Dengan kerangka teologis Lynch, tulisan ini menekankan pentingnya menjaga
dimensi normatif, kontekstual, dan dinamis dalam refleksi iman, serta mengajak pembaca
untuk melihat budaya populer bukan hanya sebagai tantangan, tetapi juga ruang potensial
bagi spiritualitas yang reflektif dan transformatif.

Kata-kata kunci: teologi publik, budaya populer, teologi korelasional, mediapheme, FOMO,
spiritualitas digital, etika Kristen.

Pendahuluan

Di tengah arus digitalisasi yang kian mendominasi kehidupan sehari-hari, muncul sebuah
fenomena sosial-religius yang layak mendapatkan perhatian lebih dalam kajian teologi dan
budaya populer kontemporer, yakni kemunculan fandom terhadap tokoh agama. Istilah
fandom, yang awalnya khas digunakan dalam konteks hiburan dan budaya selebriti, kini meluas
ke ranah spiritual dan keagamaan. Tokoh agama modern tidak hanya memainkan peran sebagai
pembimbing rohani, melainkan juga sebagai figur publik yang memiliki daya tarik massal —
terutama melalui kehadiran mereka di media sosial. Misalnya, akun Instagram milik Pastor
@philipmantofa yang memiliki 1 juta pengikut, atau penceramah Islam @gusmiftah dengan
2,3 juta pengikut, serta akun TikTok aktivis Katolik @wike.afrilia dengan 3,3 juta pengikut.
Mereka tidak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga membangun citra personal
melalui estetika visual, gaya komunikasi populer, dan keaktifan dalam isu sosial-kemanusiaan.
Tokoh-tokoh ini kerap menggabungkan dakwah dengan humor, gaya berpakaian nyentrik, atau
penggunaan bahasa gaul, menjadikan pesan keagamaan mereka relatable bagi generasi digital.

Namun, transformasi ini tidak lepas dari risiko. Ketika pengikut memuja tokoh agama
secara personal hingga membentuk loyalitas emosional yang ekstrem, pesan spiritual bisa
tergeser oleh citra atau popularitas tokoh itu sendiri. Bahkan, dalam kasus tertentu, pengikut
menunjukkan perilaku fanatik yang membela tokoh meski menghadapi kritik atau kesalahan,
sebagaimana terlihat dalam kasus dukungan publik terhadap Gus Miftah melalui petisi dan
gerakan simpati online.! Ini menunjukkan pergeseran dari relasi teologis yang bersifat reflektif
menjadi relasi berbasis fanatisme dan identitas sosial digital. Di sisi lain, kehadiran media digital
juga mengubah cara umat mengakses dan memahami pesan keagamaan. Ceramah yang dulu
eksklusif disampaikan di ruang ibadah, kini hadir di layar ponsel dalam bentuk konten yang
bisa ditonton kapan saja dan di mana saja. Hal ini menciptakan bentuk relasi baru antara tokoh
agama dan umat: lebih terbuka dan luas, namun juga lebih rapuh dan terfragmentasi. Otoritas

114 Andreas Sabat Prayogi



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

religius yang dahulu bersifat hierarkis dan komunal, kini lebih cair, disesuaikan dengan algoritma
dan impresi visual, sehingga menimbulkan dilema otentisitas dan kedalaman spiritualitas.

Rumusan Masalah

1. Konsep Mediapheme Rupert Till: Selebritas dan Sakralitas dalam Budaya Populer

Dalam karya Pop Cult: Religion and Popular Music, Rupert Till mengemukakan bahwa figur
selebritas dalam masyarakat modern mengalami transformasi signifikan, terutama dalam
cara mereka membangun dan mempertahankan ketenaran. Di masa lalu, ketenaran biasanya
berakar pada pencapaian atau kontribusi yang bermakna. Namun, dalam budaya kontemporer
yang didorong oleh logika konsumsi dan visualitas, popularitas lebih sering dibentuk melalui
manipulasi simbol dan pencitraan daripada prestasi substantif (Till, 2010: 47). Fenomena ini
menandai pergeseran nilai dalam masyarakat konsumer: citra menjadi lebih penting daripada isi.

Till menyebutkan bahwa selebritas yang berhasil menjadi ikon populer bukan hanya
dikenal karena ketenarannya, melainkan juga karena mampu membentuk cult of personality —
suatu daya tarik personal yang nyaris menyerupai pengultusan (Till, 2010: 47). Ciri-ciri kultus
ini mencakup keberadaan simbolisme religius, loyalitas fanatik dari para penggemar, serta
keterlibatan mereka dalam mendukung tokoh tersebut, termasuk secara finansial (Till, 2010:
72). Citra tokoh sering kali dikukuhkan dengan penggunaan nama tunggal yang menjelma
menjadi “merek simbolik”, seperti Yesus, Buddha, Che, Mandela, Elvis, Madonna, atau Price
(Till, 2010: 48). Nama-nama ini melampaui identitas pribadi, menjadi simbol kolektif yang
membawa makna ideologis, spiritual, atau kultural tertentu.

Dengan bantuan media visual seperti televisi, film, dan kini media sosial, wajah para
ikon ini tersebar luas dan dikenali lintas budaya dan wilayah. Mereka menjadi “lebih besar dari
kehidupan” — seperti patung tokoh religius yang menginspirasi rasa kagum dan transendensi
(Till, 2010: 48). Walaupun pencitraan memegang peranan besar, Till menggarisbawahi bahwa
ikon budaya pop yang bertahan lama biasanya tetap memiliki kualitas karya yang mumpuni,
baik dalam bentuk musik, seni, maupun narasi moral (Till, 2010: 49). Dengan demikian, status
sebagai ikon yang langgeng mensyaratkan sinergi antara pencapaian dan simbolisme. Untuk
menjelaskan mekanisme penyebaran ikon dan simbol di era digital, Till memperkenalkan istilah
mediapheme — yakni proses pemaketan dan penyebaran cepat atas nama, citra, atau peristiwa
melalui media sosial (Till, 2010: 49). Mediapheme merupakan bentuk modern dari ikon, yang
memadatkan arketipe dan simbol budaya menjadi elemen visual dan naratif yang mudah
dikenali serta disebarkan secara luas. Selebritas modern, termasuk tokoh agama, dalam hal ini
tidak hanya merepresentasikan hiburan, tetapi juga berperan sebagai wahana pembentukan
makna kolektif (Till, 2010: 49). Mereka adalah hasil pertemuan antara teknologi, seni, dan

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis 115



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

pemasaran, serta memenuhi kebutuhan manusia akan figur yang dapat dijadikan simbol
harapan, identitas, bahkan pelarian eksistensial.

2. FOMO dan Konsumerisme Spiritual di Era Digital

Konsep Fear of Missing Out (FOMO), yang mulai dikenal sejak 2007 dan kemudian masuk ke dalam
Oxford English Dictionary pada 2013, menggambarkan kecemasan individu dalam menghadapi
kemungkinan tertinggal dari arus informasi atau tren social (McGinnis, 2020: 7). Di era digital,
FOMO menjadi fenomena global yang melintasi batas kelas dan usia, mendorong keterlibatan
intens dengan media sosial dan budaya populer. Dalam konteks religius, FOMO memengaruhi
cara orang mengakses dan mengkonsumsi konten keagamaan. Tokoh agama yang tampil dengan
gaya menarik, komunikatif, dan mengikuti tren media sosial dengan mudah membangun basis
pengikut yang loyal. Ceramah-ceramah yang dibungkus dengan humor, gaya bahasa gaul, dan
pendekatan visual yang kuat lebih mudah diterima oleh generasi muda. FOMO mendorong
masyarakat untuk mengikuti tokoh-tokoh agama bukan semata karena substansi ajarannya,
tetapi karena takut dianggap tertinggal dari komunitas digitalnya.

Sebagai akibatnya, spiritualitas berisiko direduksi menjadi komoditas. Ajaran agama
dikemas layaknya produk dengan berbagai pilihan dan strategi pemasaran. Tokoh agama
menjadi “brand” yang bersaing dalam pasar atensi digital. Identitas mereka dibentuk melalui
gaya busana, nada suara, teknik presentasi, dan strategi kolaborasi dengan influencer lain.
Algoritma media sosial memperkuat efek ini dengan mempromosikan konten yang paling
viral, bukan yang paling bermakna. Dalam terang etika Kristen, kecenderungan ini berlawanan
dengan ajaran Yesus Kristus. Daniel E. Fontain mencatat bahwa kedatangan Yesus hadir dalam
kerinduan kolektif bangsa Yahudiakan Mesias yang akan membebaskan mereka dari penindasan
(Ginting, 2022: 129). Namun, Yesus justru membalik harapan ini dengan menyatakan misi-
Nya sebagai pembebas yang berpihak pada mereka yang miskin, tersingkir, dan berdosa. Alih-
alih mengejar popularitas atau simbol kekuasaan, Yesus hadir dalam keugaharian dan empati
terhadap yang lemah. Ajaran Yesus ini merupakan kritik langsung terhadap pola hidup yang
didorong oleh FOMO, konsumerisme, dan individualism (Ginting, 2022: 132). Dalam dunia
yang dibentuk oleh citra, tren, dan kemewahan, Yesus menawarkan nilai alternatif berupa
kesederhanaan, solidaritas, dan kasih terhadap sesama. FOMO dalam spiritualitas menggeser
fokus dari relasi vertikal dengan Allah dan relasi horizontal dengan sesama, menjadi sekadar
relasi dengan citra dan tren digital.

3. Teologi dan Budaya Populer dalam Pandangan Gordon Lynch

Gordon Lynch menawarkan kerangka konseptual yang membantu menjembatani antara teologi

dan budaya populer. Menurutnya, teologi adalah refleksi sistematis atas hubungan manusia

116 Andreas Sabat Prayogi



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

dengan yang transenden, dan dapat dipahami melalui tiga dimensi: normatif, kontekstual, dan
dinamis. Pertama, sebagai disiplin normatif, teologi menempatkan Allah (Theos) sebagai pusat
dan sumber orientasi moral serta spiritual umat manusia (Lynch, 2015: 94). Refleksi teologis
yang normatif bertujuan mencari makna dan arah hidup dalam relasi dengan yang absolut.
Kedua, sebagai ilmu kontekstual, teologi harus dipahami dan ditafsirkan sesuai dengan bahasa,
simbol, serta kerangka budaya yang hidup dalam Masyarakat (Lynch, 2015: 95). Hal ini terlihat
dalam sejarah teologi yang terus berinteraksi dengan filsafat dan sosiologi pada zamannya.
Ketiga, teologi bersifat dinamis, artinya terus bergerak dan beradaptasi terhadap perubahan
zaman dan tantangan baru — termasuk kemunculan budaya digital dan media social (Lynch,
2015: 96).

Namun, dalam realitas kontemporer, dinamika ini justru menghadapi tantangan serius.
Budaya populer, terutama dalam bentuk konten digital yang viral, cenderung mendorong
simplifikasi pesan dan penekanan pada persona tokoh daripada kedalaman nilai. Tokoh agama
yang lebih fokus pada branding personal dan viralitas bisa mengabaikan panggilan profetik
untuk menyuarakan keadilan, kebenaran, dan solidaritas. Dengan kata lain, ruang digital
sering kali menjauhkan teologi dari fungsi praksis dan transformatifnya. Dengan menggunakan
teologi korelasional dan praksis, Lynch mendorong agar refleksi iman tidak berdiri di luar
budaya populer, tetapi berdialog secara kritis dengannya (Lynch, 2015: 104). Budaya populer
merupakan cermin dari pergulatan eksistensial masyarakat; karenanya, ia adalah medan sah
untuk berefleksi secara teologis. Akan tetapi, korelasi ini harus tetap berakar pada nilai-nilai
normatif dan praksis etis yang berpihak pada keadilan, kesederhanaan, dan kerahiman.

Tujuan Penulisan

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis fenomena fandom tokoh agama di era digital dengan
pendekatan lintas-disiplin, menggabungkan teologi publik, etika Kristiani, dan pendekatan
korelasional-praksis dari Lynch dalam dialog dengan kajian budaya populer. Teologi publik
memberikan kerangka dasar untuk memahami peran iman dalam ruang publik, di mana
ekspresi religius tidak lagi terbatas pada institusi keagamaan, tetapi merambah ke dalam
dinamika sosial, politik, dan media digital. Dalam konteks ini, etika Kristiani berperan penting
sebagai kompas moral yang mengarahkan keterlibatan iman agar tetap berpihak pada nilai-
nilai kasih, keadilan, dan solidaritas, terutama ketika figur-figur keagamaan menjadi sorotan
publik melalui media sosial.

Untuk memperdalam dimensi kultural dari pembacaan teologis, tulisan ini mengadopsi
dua konsep penting dari studi budaya digital: mediapheme dari Till dan Fear of Missing
Out (FOMO). Mediapheme menjelaskan bagaimana tokoh agama di era digital mengalami

transformasi menjadi figur selebriti yang performatif, lebih dinilai dari visualitas dan popularitas

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis 117



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

ketimbang kedalaman spiritual. Sementara itu, FOMO menggambarkan tekanan psiko-sosial
masyarakat digital yang selalu terdorong untuk mengikuti arus populer agar tidak tertinggal
secara sosial. Dalam ftitik ini, pendekatan teologi korelasional dan praksis dari Lynch menjadi
sangat relevan — yakni dengan menekankan pentingnya relasi dialogis antara iman dan budaya
populer, serta menilai sejauh mana ekspresi keagamaan tersebut memajukan pembebasan,
keadilan, dan kesejahteraan bersama. Tulisan ini, karenanya, tidak hanya membaca budaya
populer sebagai tantangan bagi teologi, melainkan juga sebagai ruang subur untuk membangun
spiritualitas digital yang reflektif, kontekstual, dan transformatif.

Pembahasan

Teologi di era digital saat ini berhadapan dengan ketegangan epistemologis dan ontologis
yang nyata: bagaimana tetap relevan dalam masyarakat yang digerakkan oleh budaya populer,
tanpa kehilangan esensi dan kedalaman spiritualnya? Pertanyaan ini menjadi sangat penting
ketika budaya populer, melalui medium seperti media sosial, mulai memediasi pengalaman
keagamaan umat. Hal ini membawa kita pada pertanyaan mendasar: apakah budaya populer
hanya menyajikan citra Tuhan yang dangkal, sesuai selera pasar dan algoritma, atau justru
membuka ruang bagi umat untuk menemukan makna spiritual yang lebih kontekstual dan
otentik?

1. Antara Viralitas dan Nilai: Teologi di Tengah Fandom Tokoh Agama Digital

Sebagai disiplin normatif, teologi berfokus pada “Theos” atau “Allah” sebagai titik referensi
absolut dalam keberadaan manusia (Lynch, 2015: 94). Konsep ini tidak hanya merujuk pada
subjek personal yang memasuki relasi-relasi, tetapi juga sebagai prinsip absolut, transendensi,
atau kepedulian utama. Dalam terang ini, teologi bertujuan untuk merefleksikan kehidupan
manusia dalam hubungannya dengan yang absolut. Hal ini merujuk pada pemahaman bahwa
teologi pada dasarnya berfokus pada penghayatan tentang bagaimana kita dapat memahami
keberadaan dan menjalani kehidupan yang baik serta adil (Lynch, 2015: 95). Namun,
dalam lanskap budaya populer saat ini, dimensi normatif teologi sering kali terpinggirkan.
Mediapheme, atau fenomena media yang mengutamakan popularitas dan sensasi, telah
menjadi tren yang kuat, termasuk di kalangan tokoh agama. Mediapheme sering kali berfokus
pada peningkatan jumlah pengikut, “likes” dan viralitas, sehingga substansi pesan yang
disampaikan berisiko menjadi dangkal. Fenomena ini bertentangan dengan sifat normatif
teologi yang mengutamakan refleksi mendalam terhadap hakikat kehidupan itu sendiri.
Ketika tokoh agama lebih mengutamakan kepentingan pribadi, seperti promosi produk atau
peningkatan ketenaran, mereka berisiko mengorbankan nilai-nilai spiritual (transendensi)

118 Andreas Sabat Prayogi



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

dan moral yang seharusnya menjadi inti dari dakwah dan ajaran mereka. Bahkan, sorotan
diskursus sosial dan keagamaan saat ini mengungkapkan adanya kontradiksi yang signifikan
antara pesan yang disampaikan para tokoh agama dengan kenyataan kehidupan pribadi para
tokoh tersebut, di mana mereka mengajarkan umat agar hidup dengan penuh kesederhanaan,
kenyataannya para tokoh agama sendiri hidup dalam kemewahan dan glamour.?

Teologi juga bersifat kontekstual, di mana jawabannya selalu dipengaruhi oleh
bahasa, simbol, dan konsep dalam konteks tertentu (Lynch, 2015: 95). Misalnya, kredo
Nicea dan Chalcedon merupakan upaya untuk menafsirkan tradisi Alkitab dalam kerangka
filosofis zamannya (Lynch, 2015: 95). Konteks sosial-budaya menjadi elemen penting dalam
pengembangan refleksi teologis yang relevan dengan realitas kehidupan. Namun, konteks
budaya populer saat ini sering kali membawa tantangan baru. Fenomena FOMO, yang didorong
oleh media sosial, menciptakan tekanan untuk selalu hadir di ruang digital. Tokoh agama
merasa terdorong untuk selalu relevan, bahkan jika relevansi tersebut mengorbankan konteks
sosial-budaya mereka sendiri. Akibatnya, ajaran yang disampaikan sering kali hanya mengikuti
tren atau selera publik, tanpa memperhatikan nilai-nilai teologis yang lebih kontekstual. Dalam
situasi ini, ajaran agama menjadi terkesan kering dan lebih menyerupai hiburan daripada
refleksi spiritual yang bermakna karena tidak merepresentasikan pengalaman religius umat.
Padahal, teologi seharusnya memperhatikan konteks dan pengalaman khusus dari mereka
yang terlibat dalam refleksi teologis itu sendiri, baik tokoh agama maupun umat dan audiens,
misalnya: disabilitas, isu gander, dan ketidakadilan sosial (Lynch, 2015: 96).

Dimensi ketiga dari teologi menurut Lynch adalah sifatnya yang dinamis, yakni teologi
bukanlahdisiplinyangstatis, melainkan sebuah proses eksplorasiyangterus berkembang(Lynch,
2015: 96). Jawaban-jawaban teologis harus terbuka terhadap perubahan dan pengembangan
sesuai dengan tantangan zaman. Namun, dinamika ini seharusnya tetap berakar pada nilai-
nilai ontologis, etis, dan spiritual (Lynch, 2015: 98). Sayangnya, dinamika yang terlihat di ruang
media sosial sering kali bergerak ke arah yang berlawanan. Alih-alih mengeksplorasi isu-isu
seperti solidaritas, keadilan, dan toleransi, banyak tokoh agama lebih memilih untuk fokus
pada konten yang mudah viral. Akibatnya, wacana-wacana penting yang seharusnya dapat
dimanfaatkan untuk kampanye nilai-nilai kebajikan sering kali diabaikan. Ketika media sosial
lebih diarahkan untuk mempromosikan individu daripada nilai-nilai, teologi kehilangan dimensi
dinamisnya yang sejati.

Dalam menghadapi realitas budaya populer yang ditandai oleh logika mediapheme
dan tekanan FOMO, teologi ditantang untuk tetap setia pada panggilannya sebagai refleksi
normatif, kontekstual, dan dinamis atas relasi manusia dengan yang transenden. Ketika
popularitas tokoh agama menjadi ukuran keberhasilan dan pesan spiritual direduksi menjadi

konten yang viral, teologi berisiko kehilangan kekuatan profetiknya. Maka, diperlukan upaya

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis 119



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

sadar dari para pemuka agama dan pelayan iman untuk tidak sekadar hadir secara digital,
tetapi menghadirkan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan kasih secara utuh dalam komunikasi
dan tindakan mereka. Kehadiran mereka bukan untuk memikat algoritma, melainkan untuk
menantang dan membarui narasi yang dibentuk oleh budaya populer dengan suara kenabian
yang menyentuh hati nurani dan menggugah kesadaran kolektif.

2. Menjembatani Iman dan Budaya: Relevansi Pendekatan Teologi Korelasional-Praksis

Di tengah ketegangan antara teologi dan budaya populer yang sering kali dipandang sebagai
dua entitas yang bertentangan ini, Lynch menawarkan pendekatan korelasional dan praksis
sebagai metode yang relevan untuk menjembatani kedua dunia tersebut. Ketegangan ini
semakin mengemuka di era mediapheme dan FOMO (Fear of Missing Out), di mana popularitas,
viralitas, dan kecepatan menjadi tolok ukur keberhasilan, termasuk bagi para tokoh agama.
Namun, pendekatan Lynch justru menawarkan peluang untuk memanfaatkan budaya populer
sebagai ruang dialog yang bermakna, bukan sekadar arena konflik atau kompromi.
Pendekatan korelasional yang diusulkan Lynch bertujuan untuk menciptakan dialog
konstruktif antara teologi dan budaya populer. Dialog ini tidak hanya bertumpu pada pencarian
jawaban religius terhadap dilema dan perjuangan budaya, tetapi juga melibatkan pengajuan
pertanyaan-pertanyaan tradisional dalam agama kepada budaya kontemporer (Lynch, 2015:
103-4). Sebagai contoh, pertanyaan eskatologis tentang tujuan akhir alam semesta dapat
diajukan kepada budaya populer untuk menemukan wawasan baru dan jawaban implisit yang
muncul dari budaya populer tentang makna dan nilai, dapat menjadi sumber refleksi teologis
yang kaya (Lynch, 2015: 104). Pendekatan ini berbeda dari model korelasional klasik yang
diusulkan oleh Paul Tillich, di mana Tillich melihat budaya sebagai penerima pasif dari jawaban
teologis (Lynch, 2015: 104). Lynch memperluas perspektif ini dengan mengakui bahwa budaya
populer memiliki kapasitas untuk menjadi mediator kebenaran dan kebaikan (Lynch, 2015:
104). Dalam pandangan Lynch, budaya populer tidak hanya sekadar objek kritik teologis, tetapi
juga subjek yang dapat memberikan wawasan baru dan menantang praktik serta keyakinan
agama yang mapan (Lynch, 2015: 104). Sebagaimana dikemukakan oleh Seward Hiltner, teologi
harus dilihat sebagai “jalan dua arah,” di mana tradisi agama dan budaya kontemporer dapat
saling belajar, daripada model “jalan satu arah” yang diadopsi oleh Tillich (Lynch, 2015: 104).
Dimensi praksis dalam pendekatan Lynch menekankan bahwa refleksi teologis tidak
cukup berhenti pada dialog konseptual, tetapi harus menghasilkan tindakan nyata yang
bersifat membebaskan dan transformatif. Pendekatan ini memiliki keterbukaan yang sama
dengan pendekatan korelasional yang direvisi, dalam arti mencari kebenaran, makna, dan nilai
di mana pun hal itu ditemukan, baik dalam tradisi agama maupun budaya popular (Lynch,
2015: 104). Namun, dimensi praksis membawa misi tambahan untuk mengkritisi keyakinan

120 Andreas Sabat Prayogi



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

dan praktik keagamaan maupun budaya berdasarkan sejauh mana keduanya mempromosikan
pembebasan dan kesejahteraan (Lynch, 2015: 104). Dalam konteks budaya populer,
pendekatan praksis dapat digunakan untuk menilai sejauh mana fenomena budaya tertentu
mendukung atau justru menghambat nilai-nilai pembebasan. Sebagai contoh, banyak konten
budaya populer yang mempromosikan individualisme, konsumerisme, atau bahkan kekerasan
simbolik. Dalam hal ini, teologi praksis memiliki tugas untuk menawarkan alternatif yang lebih
membangun, seperti nilai solidaritas, keadilan, dan kasih. Dengan demikian, teologi tidak
hanya menjadi kritik terhadap budaya populer, tetapi juga agen transformasi sosial.

Pendekatan korelasional dan praksis ini relevan di era mediapheme dan FOMO, di
mana budaya populer sering kali mendikte ritme dan narasi kehidupan sehari-hari, termasuk
dalam ranah spiritual. Fenomena mediapheme, yang berfokus pada popularitas dan sensasi,
menciptakan tekanan bagi tokoh agama untuk tetap relevan di mata audiens digital. Tekanan
ini sering kali mengorbankan kedalaman pesan teologis, menjadikannya dangkal dan lebih
berorientasi pada hiburan. Demikian pula, FOMO mendorong para tokoh agama untuk selalu
hadir di ruang digital, terkadang tanpa mempertimbangkan kualitas atau relevansi dari pesan
yang disampaikan. Dalam situasi seperti ini, pendekatan Lynch menawarkan alternatif yang
lebih mendalam dan bermakna. Dengan memahami budaya populer berdasarkan istilahnya
sendiri, tokoh agama dapat mengidentifikasi elemen-elemen positif yang dapat diintegrasikan
ke dalam refleksi teologis, sekaligus tetap kritis terhadap aspek-aspek yang merugikan.

Pendekatan Lynch juga mengakui bahwa budaya populer dapat menjadi mediator
kebenaran dan kebaikan. Ini adalah perkembangan penting dari metode korelasional Tillich,
di mana budaya kontemporer tidak lagi hanya dianggap sebagai objek, tetapi juga sebagai
subjek yang memiliki nilai intrinsik. Dalam praktiknya, ini berarti bahwa budaya populer dapat
memberikan wawasan baru yang mengharuskan para tokoh agama untuk menantang atau
bahkan merevisi gagasan dan praktik yang telah menjadi bagian mapan dari tradisi agama.
Sebagai contoh, gerakan budaya populer yang memperjuangkan kesetaraan gender, hak
asasi manusia, atau keberlanjutan lingkungan dapat memberikan kontribusi yang signifikan
bagi refleksi serta kajian-kajian teologis yang disampaikan. Dalam hal ini, budaya populer
tidak hanya menjadi arena untuk mengajukan pertanyaan, tetapi juga sumber inspirasi untuk
menjawab tantangan-tantangan kontemporer. Dengan demikian, dialog antara teologi dan
budaya populer menjadi lebih kaya, membuka peluang untuk menciptakan teologi yang
relevan, kontekstual, sekaligus transformatif.

Dalam masyarakat pluralis, pendekatan ini membantu menghargai keberagaman
tanpa kehilangan daya kritis. Misalnya, budaya populer sering kali mencerminkan nilai-nilai
yang berbeda dari tradisi agama tertentu. Namun, pendekatan korelasional dan praksis

memungkinkan tokoh agama untuk terlibat dalam dialog yang konstruktif, menemukan titik

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis 121



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

temu, dan bahkan belajar dari perspektif yang berbeda. Pendekatan ini juga relevan dalam
menghadapi tantangan global, seperti ketidakadilan sosial, konflik antaragama, atau krisis
lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai yang muncul dari budaya populer ke dalam
refleksi teologis, tokoh agama dapat menawarkan solusi yang lebih inklusif dan kontekstual.
Sebaliknya, budaya populer juga dapat belajar dari tradisi agama tentang nilai-nilai yang
mungkin terabaikan dalam narasi populer.

Pendekatan korelasional dan praksis memungkinkan media sosial menjadi ruang
yang bermakna bagi dakwah dan ajaran agama. Dengan strategi yang tepat, fandom atau
popularitas tokoh agama di era digital dapat diarahkan untuk memviralkan nilai-nilai solidaritas
dan toleransi. Tokoh agama juga dapat memanfaatkan media sosial untuk membangun dialog
lintas agama yang konstruktif. Dengan menciptakan konten yang menggugah kesadaran akan
pentingnya kerukunan antarumat beragama, media sosial dapat menjadi medium untuk
mempromosikan perdamaian di masyarakat plural seperti Indonesia. Pendekatan ini tidak
hanya relevan secara teologis tetapi juga secara praktis, mengingat media sosial adalah ruang

di mana masyarakat saat ini menghabiskan sebagian besar waktu mereka.

Kesimpulan

Fenomena fandom terhadap tokoh agama di era digital merepresentasikan pergeseran
penting dalam landskap religius kontemporer. Tokoh agama tidak hanya menjadi penyampai
pesan spiritual, tetapi juga menjelma sebagai figur publik yang beroperasi dalam logika budaya
populer — terutama melalui media sosial yang memfasilitasi viralitas dan visualitas. Melalui
konsep mediapheme dan FOMO, dapat terlihat bagaimana mekanisme pencitraan, algoritmik,
serta ketakutan sosial membentuk dinamika baru dalam relasi antara umat dan tokoh agama.
Di satu sisi, fenomena ini membuka ruang partisipasi dan kedekatan yang lebih luas; namun
di sisi lain, juga menimbulkan risiko komodifikasi spiritualitas, reduksi pesan iman, serta
penguatan kultus individu yang mengaburkan nilai-nilai profetik ajaran agama.

Melalui pendekatan korelasional dan praksis dari Lynch, tulisan ini menawarkan cara
pandang alternatif yang konstruktif dan kritis terhadap fenomena tersebut. Pendekatan
korelasional mendorong dialog dua arah antara teologi dan budaya populer sebagai dua
medan makna yang saling memperkaya. Budaya populer tidak sekadar objek kritik, tetapi juga
subjek refleksi yang mampu menantang dan memperluas horizon teologis. Sementara itu,
pendekatan praksis menekankan dimensi etis dan transformasional dari refleksi iman: bahwa
ekspresi religius di ruang digital harus berpihak pada keadilan, solidaritas, kesederhanaan,
dan pembebasan. Dalam kerangka teologi publik dan etika Kristen, fenomena fandom tokoh

agama harus dibaca bukan hanya sebagai tantangan, tetapi juga sebagai peluang bagi gereja

122 Andreas Sabat Prayogi



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

dan umat beriman untuk membangun spiritualitas digital yang lebih kontekstual, inklusif, dan
bermakna — sebuah iman yang tidak larut dalam arus popularitas, tetapi tetap menyuarakan

nilai-nilai ilahi di tengah dunia yang terus berubah.

Daftar Pustaka

Ginting, Eikel. 2022. “Keugaharian: Memaknai Konsep Kesederhanaan dalam Ajaran Yesus dan
Ajaran Buddha Terhadap Konteks FOMO Syndrome.” ABIP: Ajaran Agama Buddha dan
lImu Pengetahuan Vol. 8 No. 2: 126—36.

Lubis, Dahlia, dan Husna Sari Siregar. 2020. “Bahaya Radikalisme Terhadap Moralitas Remaja
Melalui Teknologi Informasi (Media Sosial).” APLIKASIA: Jurnal Aplikasi lImu-llmu Agama
Volume 20, Nomor 1: 21-34.

Lynch, Gordon. 2015. Understanding Theology and Popular Culture. Australia: Blackwell
Publishing.

Mahatma, Masmuni. 2024. “Radikalisme Digital: Tantangan Moderasi Beragama.” Jurnalisme
Seribu Mata BASIS, Nomor 03-04, Tahun ke-73.

McGinnis, Patrick J. 2020. Fear of Missing Out: Tepat Mengambil Keputusan Di Dunia Yang
Menyajikan Terlalu Banyak Pilihan. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama.

Till, Rupert. 2010. Pop Cult: Religion and Popular Music. London and New York: Continuum
International Publishing Group.

Sumber-Sumber Lain

https://www.tribunnews.com/nasional/2024/12/10/aksi-bela-gus-miftah-mencuat-via-petisi-
air-mata-sunhaji-pedagang-es-teh-hingga-dukungan-santri. Diakses 18 Desember
2024, pukul 21.14 WIB.

https://geotimes.id/komentar/jualan-agama-fenomena-dai-kaya-raya-dan-kontradiksinya/.
Diakses 21 Desember 2024, pukul 21.00 WIB.

Catatan:

! https://www.tribunnews.com/nasional/2024/12/10/aksi-bela-gus-miftah-mencuat-via-petisi-air-mata-
sunhaji-pedagang-es-teh-hingga-dukungan-santri. Diakses 18 Desember 2024, pukul 21.14 WIB.

2 https://geotimes.id/komentar/jualan-agama-fenomena-dai-kaya-raya-dan-kontradiksinya/. Diakses 21
Desember 2024, pukul 21.00 WIB.

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan Etis 123






