
Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 113

Fandom Tokoh Agama di Era Digital

Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs

Andreas Sabat Prayogi 

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta

andre.sabat@gmail.com 

DOI: 10.21460/aradha.2025.52.1396

Abstract  

This paper explores the phenomenon of religious Įgure fandom in the digital era through an 
interdisciplinary approach combining public theology, ChrisƟan ethics, and Gordon Lynch’s 
correlaƟonal and praxis-based theological method. It reveals a shiŌ in the role of religious 
leaders from spiritual guides to public Įgures shaped by popular culture, parƟcularly through the 
concepts of mediapheme and Fear of Missing Out (FOMO). Mediapheme describes how media-
driven popularity shapes religious authority, while FOMO highlights the psychological pressure in 

digital culture that inŇuences religious pracƟce and idenƟty. Using Lynch’s theological framework, 
the study emphasizes the importance of maintaining theology’s normaƟve, contextual, and 
dynamic dimensions, urging readers to see popular culture not merely as a challenge but as a 

transformaƟve space for digital spirituality.

Keywords: public theology, popular culture, correlaƟonal theology, mediapheme, FOMO, 
digital spirituality, ChrisƟan ethics.

Abstrak  

Tulisan ini mengkaji fenomena fandom terhadap tokoh agama di era digital dengan pendekatan 

lintas-disiplin yang menggabungkan teologi publik, eƟka KrisƟani, serta pendekatan korelasional 
dan praksis dari Gordon Lynch. Fenomena ini menunjukkan pergeseran peran tokoh agama 
dari pembimbing spiritual menjadi Įgur publik yang tampil dalam logika budaya populer, 
melalui konsep mediapheme dan dorongan Fear of Missing Out (FOMO). Mediapheme 

Volume 5 Nomor 2 (Januari-April 2025)
Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

SubmiƩed: 18 Januari 2025 Acepted: 6 Agustus 2025 Published: 30 Agustus 2025



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

114 Andreas Sabat Prayogi

menjelaskan bagaimana pencitraan dan viralitas membentuk otoritas religius, sementara 

FOMO menggambarkan tekanan sosial digital yang memengaruhi prakƟk keagamaan umat dan 
tokoh agama. Dengan kerangka teologis Lynch, tulisan ini menekankan penƟngnya menjaga 
dimensi normaƟf, kontekstual, dan dinamis dalam reŇeksi iman, serta mengajak pembaca 
untuk melihat budaya populer bukan hanya sebagai tantangan, tetapi juga ruang potensial 

bagi spiritualitas yang reŇekƟf dan transformaƟf. 

Kata-kata kunci: teologi publik, budaya populer, teologi korelasional, mediapheme, FOMO, 

spiritualitas digital, eƟka Kristen.

  Pendahuluan

	

Di tengah arus digitalisasi yang kian mendominasi kehidupan sehari-hari, muncul sebuah 
fenomena sosial-religius yang layak mendapatkan perhaƟan lebih dalam kajian teologi dan 
budaya populer kontemporer, yakni kemunculan fandom terhadap tokoh agama. IsƟlah 
fandom, yang awalnya khas digunakan dalam konteks hiburan dan budaya selebriƟ, kini meluas 
ke ranah spiritual dan keagamaan. Tokoh agama modern Ɵdak hanya memainkan peran sebagai 
pembimbing rohani, melainkan juga sebagai Įgur publik yang memiliki daya tarik massal – 
terutama melalui kehadiran mereka di media sosial. Misalnya, akun Instagram milik Pastor 

@philipmantofa yang memiliki 1 juta pengikut, atau penceramah Islam @gusmiŌah dengan 
2,3 juta pengikut, serta akun TikTok akƟvis Katolik @wike.afrilia dengan 3,3 juta pengikut. 

Mereka Ɵdak hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga membangun citra personal 
melalui esteƟka visual, gaya komunikasi populer, dan keakƟfan dalam isu sosial-kemanusiaan. 
Tokoh-tokoh ini kerap menggabungkan dakwah dengan humor, gaya berpakaian nyentrik, atau 
penggunaan bahasa gaul, menjadikan pesan keagamaan mereka relatable bagi generasi digital. 

Namun, transformasi ini Ɵdak lepas dari risiko. KeƟka pengikut memuja tokoh agama 
secara personal hingga membentuk loyalitas emosional yang ekstrem, pesan spiritual bisa 

tergeser oleh citra atau popularitas tokoh itu sendiri. Bahkan, dalam kasus tertentu, pengikut 

menunjukkan perilaku fanaƟk yang membela tokoh meski menghadapi kriƟk atau kesalahan, 
sebagaimana terlihat dalam kasus dukungan publik terhadap Gus MiŌah melalui peƟsi dan 
gerakan simpaƟ online.1 Ini menunjukkan pergeseran dari relasi teologis yang bersifat reŇekƟf 
menjadi relasi berbasis fanaƟsme dan idenƟtas sosial digital. Di sisi lain, kehadiran media digital 
juga mengubah cara umat mengakses dan memahami pesan keagamaan. Ceramah yang dulu 

eksklusif disampaikan di ruang ibadah, kini hadir di layar ponsel dalam bentuk konten yang 

bisa ditonton kapan saja dan di mana saja. Hal ini menciptakan bentuk relasi baru antara tokoh 

agama dan umat: lebih terbuka dan luas, namun juga lebih rapuh dan terfragmentasi. Otoritas 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 115

religius yang dahulu bersifat hierarkis dan komunal, kini lebih cair, disesuaikan dengan algoritma 

dan impresi visual, sehingga menimbulkan dilema otenƟsitas dan kedalaman spiritualitas.

  Rumusan Masalah

1.	 Konsep Mediapheme Rupert Till: Selebritas dan Sakralitas dalam Budaya Populer

Dalam karya Pop Cult: Religion and Popular Music, Rupert Till mengemukakan bahwa Įgur 
selebritas dalam masyarakat modern mengalami transformasi signiĮkan, terutama dalam 
cara mereka membangun dan mempertahankan ketenaran. Di masa lalu, ketenaran biasanya 

berakar pada pencapaian atau kontribusi yang bermakna. Namun, dalam budaya kontemporer 

yang didorong oleh logika konsumsi dan visualitas, popularitas lebih sering dibentuk melalui 

manipulasi simbol dan pencitraan daripada prestasi substanƟf (Till, 2010: 47). Fenomena ini 

menandai pergeseran nilai dalam masyarakat konsumer: citra menjadi lebih penƟng daripada isi.
Till menyebutkan bahwa selebritas yang berhasil menjadi ikon populer bukan hanya 

dikenal karena ketenarannya, melainkan juga karena mampu membentuk cult of personality – 
suatu daya tarik personal yang nyaris menyerupai pengultusan (Till, 2010: 47). Ciri-ciri kultus 
ini mencakup keberadaan simbolisme religius, loyalitas fanaƟk dari para penggemar, serta 
keterlibatan mereka dalam mendukung tokoh tersebut, termasuk secara Įnansial (Till, 2010: 
72). Citra tokoh sering kali dikukuhkan dengan penggunaan nama tunggal yang menjelma 

menjadi “merek simbolik”, seperƟ Yesus, Buddha, Che, Mandela, Elvis, Madonna, atau Price 
(Till, 2010: 48). Nama-nama ini melampaui idenƟtas pribadi, menjadi simbol kolekƟf yang 
membawa makna ideologis, spiritual, atau kultural tertentu.

Dengan bantuan media visual seperƟ televisi, Įlm, dan kini media sosial, wajah para 
ikon ini tersebar luas dan dikenali lintas budaya dan wilayah. Mereka menjadi “lebih besar dari 

kehidupan” – seperƟ patung tokoh religius yang menginspirasi rasa kagum dan transendensi 
(Till, 2010: 48). Walaupun pencitraan memegang peranan besar, Till menggarisbawahi bahwa 

ikon budaya pop yang bertahan lama biasanya tetap memiliki kualitas karya yang mumpuni, 

baik dalam bentuk musik, seni, maupun narasi moral (Till, 2010: 49). Dengan demikian, status 

sebagai ikon yang langgeng mensyaratkan sinergi antara pencapaian dan simbolisme. Untuk 

menjelaskan mekanisme penyebaran ikon dan simbol di era digital, Till memperkenalkan isƟlah 
mediapheme – yakni proses pemaketan dan penyebaran cepat atas nama, citra, atau perisƟwa 
melalui media sosial (Till, 2010: 49). Mediapheme merupakan bentuk modern dari ikon, yang 

memadatkan arkeƟpe dan simbol budaya menjadi elemen visual dan naraƟf yang mudah 
dikenali serta disebarkan secara luas. Selebritas modern, termasuk tokoh agama, dalam hal ini 

Ɵdak hanya merepresentasikan hiburan, tetapi juga berperan sebagai wahana pembentukan 
makna kolekƟf (Till, 2010: 49). Mereka adalah hasil pertemuan antara teknologi, seni, dan 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

116 Andreas Sabat Prayogi

pemasaran, serta memenuhi kebutuhan manusia akan Įgur yang dapat dijadikan simbol 
harapan, idenƟtas, bahkan pelarian eksistensial.

2. 	 FOMO dan Konsumerisme Spiritual di Era Digital

Konsep Fear of Missing Out (FOMO), yang mulai dikenal sejak 2007 dan kemudian masuk ke dalam 
Oxford English DicƟonary pada 2013, menggambarkan kecemasan individu dalam menghadapi 
kemungkinan terƟnggal dari arus informasi atau tren social (McGinnis, 2020: 7). Di era digital, 

FOMO menjadi fenomena global yang melintasi batas kelas dan usia, mendorong keterlibatan 

intens dengan media sosial dan budaya populer. Dalam konteks religius, FOMO memengaruhi 

cara orang mengakses dan mengkonsumsi konten keagamaan. Tokoh agama yang tampil dengan 

gaya menarik, komunikaƟf, dan mengikuƟ tren media sosial dengan mudah membangun basis 
pengikut yang loyal. Ceramah-ceramah yang dibungkus dengan humor, gaya bahasa gaul, dan 
pendekatan visual yang kuat lebih mudah diterima oleh generasi muda. FOMO mendorong 

masyarakat untuk mengikuƟ tokoh-tokoh agama bukan semata karena substansi ajarannya, 
tetapi karena takut dianggap terƟnggal dari komunitas digitalnya.

Sebagai akibatnya, spiritualitas berisiko direduksi menjadi komoditas. Ajaran agama 

dikemas layaknya produk dengan berbagai pilihan dan strategi pemasaran. Tokoh agama 

menjadi “brand” yang bersaing dalam pasar atensi digital. IdenƟtas mereka dibentuk melalui 
gaya busana, nada suara, teknik presentasi, dan strategi kolaborasi dengan inŇuencer lain. 
Algoritma media sosial memperkuat efek ini dengan mempromosikan konten yang paling 

viral, bukan yang paling bermakna. Dalam terang eƟka Kristen, kecenderungan ini berlawanan 
dengan ajaran Yesus Kristus. Daniel E. Fontain mencatat bahwa kedatangan Yesus hadir dalam 

kerinduan kolekƟf bangsa Yahudi akan Mesias yang akan membebaskan mereka dari penindasan 
(GinƟng, 2022: 129). Namun, Yesus justru membalik harapan ini dengan menyatakan misi-
Nya sebagai pembebas yang berpihak pada mereka yang miskin, tersingkir, dan berdosa. Alih-
alih mengejar popularitas atau simbol kekuasaan, Yesus hadir dalam keugaharian dan empaƟ 
terhadap yang lemah. Ajaran Yesus ini merupakan kriƟk langsung terhadap pola hidup yang 
didorong oleh FOMO, konsumerisme, dan individualism (GinƟng, 2022: 132). Dalam dunia 

yang dibentuk oleh citra, tren, dan kemewahan, Yesus menawarkan nilai alternaƟf berupa 
kesederhanaan, solidaritas, dan kasih terhadap sesama. FOMO dalam spiritualitas menggeser 

fokus dari relasi verƟkal dengan Allah dan relasi horizontal dengan sesama, menjadi sekadar 
relasi dengan citra dan tren digital. 

3. 	 Teologi dan Budaya Populer dalam Pandangan Gordon Lynch

Gordon Lynch menawarkan kerangka konseptual yang membantu menjembatani antara teologi 
dan budaya populer. Menurutnya, teologi adalah reŇeksi sistemaƟs atas hubungan manusia 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 117

dengan yang transenden, dan dapat dipahami melalui Ɵga dimensi: normaƟf, kontekstual, dan 
dinamis. Pertama, sebagai disiplin normaƟf, teologi menempatkan Allah (Theos) sebagai pusat 
dan sumber orientasi moral serta spiritual umat manusia (Lynch, 2015: 94). ReŇeksi teologis 
yang normaƟf bertujuan mencari makna dan arah hidup dalam relasi dengan yang absolut. 
Kedua, sebagai ilmu kontekstual, teologi harus dipahami dan ditafsirkan sesuai dengan bahasa, 

simbol, serta kerangka budaya yang hidup dalam Masyarakat (Lynch, 2015: 95). Hal ini terlihat 

dalam sejarah teologi yang terus berinteraksi dengan Įlsafat dan sosiologi pada zamannya. 
KeƟga, teologi bersifat dinamis, arƟnya terus bergerak dan beradaptasi terhadap perubahan 
zaman dan tantangan baru – termasuk kemunculan budaya digital dan media social (Lynch, 
2015: 96).

Namun, dalam realitas kontemporer, dinamika ini justru menghadapi tantangan serius. 

Budaya populer, terutama dalam bentuk konten digital yang viral, cenderung mendorong 

simpliĮkasi pesan dan penekanan pada persona tokoh daripada kedalaman nilai. Tokoh agama 
yang lebih fokus pada branding personal dan viralitas bisa mengabaikan panggilan profeƟk 
untuk menyuarakan keadilan, kebenaran, dan solidaritas. Dengan kata lain, ruang digital 

sering kali menjauhkan teologi dari fungsi praksis dan transformaƟfnya. Dengan menggunakan 
teologi korelasional dan praksis, Lynch mendorong agar reŇeksi iman Ɵdak berdiri di luar 
budaya populer, tetapi berdialog secara kriƟs dengannya (Lynch, 2015: 104). Budaya populer 

merupakan cermin dari pergulatan eksistensial masyarakat; karenanya, ia adalah medan sah 

untuk bereŇeksi secara teologis. Akan tetapi, korelasi ini harus tetap berakar pada nilai-nilai 
normaƟf dan praksis eƟs yang berpihak pada keadilan, kesederhanaan, dan kerahiman.

 Tujuan Penulisan

Tulisan ini bertujuan untuk menganalisis fenomena fandom tokoh agama di era digital dengan 

pendekatan lintas-disiplin, menggabungkan teologi publik, eƟka KrisƟani, dan pendekatan 
korelasional-praksis dari Lynch dalam dialog dengan kajian budaya populer. Teologi publik 
memberikan kerangka dasar untuk memahami peran iman dalam ruang publik, di mana 

ekspresi religius Ɵdak lagi terbatas pada insƟtusi keagamaan, tetapi merambah ke dalam 
dinamika sosial, poliƟk, dan media digital. Dalam konteks ini, eƟka KrisƟani berperan penƟng 
sebagai kompas moral yang mengarahkan keterlibatan iman agar tetap berpihak pada nilai-
nilai kasih, keadilan, dan solidaritas, terutama keƟka Įgur-Įgur keagamaan menjadi sorotan 
publik melalui media sosial.

Untuk memperdalam dimensi kultural dari pembacaan teologis, tulisan ini mengadopsi 

dua konsep penƟng dari studi budaya digital: mediapheme dari Till dan Fear of Missing 

Out (FOMO). Mediapheme menjelaskan bagaimana tokoh agama di era digital mengalami 

transformasi menjadi Įgur selebriƟ yang performaƟf, lebih dinilai dari visualitas dan popularitas 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

118 Andreas Sabat Prayogi

keƟmbang kedalaman spiritual. Sementara itu, FOMO menggambarkan tekanan psiko-sosial 
masyarakat digital yang selalu terdorong untuk mengikuƟ arus populer agar Ɵdak terƟnggal 
secara sosial. Dalam ƟƟk ini, pendekatan teologi korelasional dan praksis dari Lynch menjadi 
sangat relevan – yakni dengan menekankan penƟngnya relasi dialogis antara iman dan budaya 
populer, serta menilai sejauh mana ekspresi keagamaan tersebut memajukan pembebasan, 

keadilan, dan kesejahteraan bersama. Tulisan ini, karenanya, Ɵdak hanya membaca budaya 
populer sebagai tantangan bagi teologi, melainkan juga sebagai ruang subur untuk membangun 

spiritualitas digital yang reŇekƟf, kontekstual, dan transformaƟf.

 Pembahasan

Teologi di era digital saat ini berhadapan dengan ketegangan epistemologis dan ontologis 

yang nyata: bagaimana tetap relevan dalam masyarakat yang digerakkan oleh budaya populer, 

tanpa kehilangan esensi dan kedalaman spiritualnya? Pertanyaan ini menjadi sangat penƟng 
keƟka budaya populer, melalui medium seperƟ media sosial, mulai memediasi pengalaman 
keagamaan umat. Hal ini membawa kita pada pertanyaan mendasar: apakah budaya populer 

hanya menyajikan citra Tuhan yang dangkal, sesuai selera pasar dan algoritma, atau justru 

membuka ruang bagi umat untuk menemukan makna spiritual yang lebih kontekstual dan 

otenƟk?

1.	A ntara Viralitas dan Nilai: Teologi di Tengah Fandom Tokoh Agama Digital

Sebagai disiplin normaƟf, teologi berfokus pada “Theos” atau “Allah” sebagai ƟƟk referensi 
absolut dalam keberadaan manusia (Lynch, 2015: 94). Konsep ini Ɵdak hanya merujuk pada 
subjek personal yang memasuki relasi-relasi, tetapi juga sebagai prinsip absolut, transendensi, 
atau kepedulian utama. Dalam terang ini, teologi bertujuan untuk mereŇeksikan kehidupan 
manusia dalam hubungannya dengan yang absolut. Hal ini merujuk pada pemahaman bahwa 

teologi pada dasarnya berfokus pada penghayatan tentang bagaimana kita dapat memahami 

keberadaan dan menjalani kehidupan yang baik serta adil (Lynch, 2015: 95). Namun, 

dalam lanskap budaya populer saat ini, dimensi normaƟf teologi sering kali terpinggirkan. 
Mediapheme, atau fenomena media yang mengutamakan popularitas dan sensasi, telah 

menjadi tren yang kuat, termasuk di kalangan tokoh agama. Mediapheme sering kali berfokus 

pada peningkatan jumlah pengikut, “likes” dan viralitas, sehingga substansi pesan yang 

disampaikan berisiko menjadi dangkal. Fenomena ini bertentangan dengan sifat normaƟf 
teologi yang mengutamakan reŇeksi mendalam terhadap hakikat kehidupan itu sendiri. 
KeƟka tokoh agama lebih mengutamakan kepenƟngan pribadi, seperƟ promosi produk atau 
peningkatan ketenaran, mereka berisiko mengorbankan nilai-nilai spiritual (transendensi) 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 119

dan moral yang seharusnya menjadi inƟ dari dakwah dan ajaran mereka. Bahkan, sorotan 
diskursus sosial dan keagamaan saat ini mengungkapkan adanya kontradiksi yang signiĮkan 
antara pesan yang disampaikan para tokoh agama dengan kenyataan kehidupan pribadi para 

tokoh tersebut, di mana mereka mengajarkan umat agar hidup dengan penuh kesederhanaan, 

kenyataannya para tokoh agama sendiri hidup dalam kemewahan dan glamour.2 

Teologi juga bersifat kontekstual, di mana jawabannya selalu dipengaruhi oleh 

bahasa, simbol, dan konsep dalam konteks tertentu (Lynch, 2015: 95). Misalnya, kredo 

Nicea dan Chalcedon merupakan upaya untuk menafsirkan tradisi Alkitab dalam kerangka 

ĮlosoĮs zamannya (Lynch, 2015: 95). Konteks sosial-budaya menjadi elemen penƟng dalam 
pengembangan reŇeksi teologis yang relevan dengan realitas kehidupan. Namun, konteks 
budaya populer saat ini sering kali membawa tantangan baru. Fenomena FOMO, yang didorong 

oleh media sosial, menciptakan tekanan untuk selalu hadir di ruang digital. Tokoh agama 

merasa terdorong untuk selalu relevan, bahkan jika relevansi tersebut mengorbankan konteks 

sosial-budaya mereka sendiri. Akibatnya, ajaran yang disampaikan sering kali hanya mengikuƟ 
tren atau selera publik, tanpa memperhaƟkan nilai-nilai teologis yang lebih kontekstual. Dalam 
situasi ini, ajaran agama menjadi terkesan kering dan lebih menyerupai hiburan daripada 

reŇeksi spiritual yang bermakna karena Ɵdak merepresentasikan pengalaman religius umat. 
Padahal, teologi seharusnya memperhaƟkan konteks dan pengalaman khusus dari mereka 
yang terlibat dalam reŇeksi teologis itu sendiri, baik tokoh agama maupun umat dan audiens, 
misalnya: disabilitas, isu gander, dan keƟdakadilan sosial (Lynch, 2015: 96).

Dimensi keƟga dari teologi menurut Lynch adalah sifatnya yang dinamis, yakni teologi 
bukanlah disiplin yang staƟs, melainkan sebuah proses eksplorasi yang terus berkembang (Lynch, 
2015: 96). Jawaban-jawaban teologis harus terbuka terhadap perubahan dan pengembangan 
sesuai dengan tantangan zaman. Namun, dinamika ini seharusnya tetap berakar pada nilai-
nilai ontologis, eƟs, dan spiritual (Lynch, 2015: 98). Sayangnya, dinamika yang terlihat di ruang 

media sosial sering kali bergerak ke arah yang berlawanan. Alih-alih mengeksplorasi isu-isu 
seperƟ solidaritas, keadilan, dan toleransi, banyak tokoh agama lebih memilih untuk fokus 
pada konten yang mudah viral. Akibatnya, wacana-wacana penƟng yang seharusnya dapat 
dimanfaatkan untuk kampanye nilai-nilai kebajikan sering kali diabaikan. KeƟka media sosial 
lebih diarahkan untuk mempromosikan individu daripada nilai-nilai, teologi kehilangan dimensi 
dinamisnya yang sejaƟ.

Dalam menghadapi realitas budaya populer yang ditandai oleh logika mediapheme 

dan tekanan FOMO, teologi ditantang untuk tetap seƟa pada panggilannya sebagai reŇeksi 
normaƟf, kontekstual, dan dinamis atas relasi manusia dengan yang transenden. KeƟka 
popularitas tokoh agama menjadi ukuran keberhasilan dan pesan spiritual direduksi menjadi 

konten yang viral, teologi berisiko kehilangan kekuatan profeƟknya. Maka, diperlukan upaya 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

120 Andreas Sabat Prayogi

sadar dari para pemuka agama dan pelayan iman untuk Ɵdak sekadar hadir secara digital, 
tetapi menghadirkan nilai-nilai kebenaran, keadilan, dan kasih secara utuh dalam komunikasi 
dan Ɵndakan mereka. Kehadiran mereka bukan untuk memikat algoritma, melainkan untuk 
menantang dan membarui narasi yang dibentuk oleh budaya populer dengan suara kenabian 

yang menyentuh haƟ nurani dan menggugah kesadaran kolekƟf.

2. 	M enjembatani Iman dan Budaya: Relevansi Pendekatan Teologi Korelasional-Praksis

Di tengah ketegangan antara teologi dan budaya populer yang sering kali dipandang sebagai 

dua enƟtas yang bertentangan ini, Lynch menawarkan pendekatan korelasional dan praksis 
sebagai metode yang relevan untuk menjembatani kedua dunia tersebut. Ketegangan ini 

semakin mengemuka di era mediapheme dan FOMO (Fear of Missing Out), di mana popularitas, 

viralitas, dan kecepatan menjadi tolok ukur keberhasilan, termasuk bagi para tokoh agama. 

Namun, pendekatan Lynch justru menawarkan peluang untuk memanfaatkan budaya populer 
sebagai ruang dialog yang bermakna, bukan sekadar arena konŇik atau kompromi.

Pendekatan korelasional yang diusulkan Lynch bertujuan untuk menciptakan dialog 
konstrukƟf antara teologi dan budaya populer. Dialog ini Ɵdak hanya bertumpu pada pencarian 
jawaban religius terhadap dilema dan perjuangan budaya, tetapi juga melibatkan pengajuan 

pertanyaan-pertanyaan tradisional dalam agama kepada budaya kontemporer (Lynch, 2015: 
103–4). Sebagai contoh, pertanyaan eskatologis tentang tujuan akhir alam semesta dapat 

diajukan kepada budaya populer untuk menemukan wawasan baru dan jawaban implisit yang 

muncul dari budaya populer tentang makna dan nilai, dapat menjadi sumber reŇeksi teologis 
yang kaya (Lynch, 2015: 104). Pendekatan ini berbeda dari model korelasional klasik yang 

diusulkan oleh Paul Tillich, di mana Tillich melihat budaya sebagai penerima pasif dari jawaban 

teologis (Lynch, 2015: 104). Lynch memperluas perspekƟf ini dengan mengakui bahwa budaya 
populer memiliki kapasitas untuk menjadi mediator kebenaran dan kebaikan (Lynch, 2015: 
104). Dalam pandangan Lynch, budaya populer Ɵdak hanya sekadar objek kriƟk teologis, tetapi 
juga subjek yang dapat memberikan wawasan baru dan menantang prakƟk serta keyakinan 
agama yang mapan (Lynch, 2015: 104). Sebagaimana dikemukakan oleh Seward Hiltner, teologi 

harus dilihat sebagai “jalan dua arah,” di mana tradisi agama dan budaya kontemporer dapat 

saling belajar, daripada model “jalan satu arah” yang diadopsi oleh Tillich (Lynch, 2015: 104).
Dimensi praksis dalam pendekatan Lynch menekankan bahwa reŇeksi teologis Ɵdak 

cukup berhenƟ pada dialog konseptual, tetapi harus menghasilkan Ɵndakan nyata yang 
bersifat membebaskan dan transformaƟf. Pendekatan ini memiliki keterbukaan yang sama 
dengan pendekatan korelasional yang direvisi, dalam arƟ mencari kebenaran, makna, dan nilai 
di mana pun hal itu ditemukan, baik dalam tradisi agama maupun budaya popular (Lynch, 
2015: 104). Namun, dimensi praksis membawa misi tambahan untuk mengkriƟsi keyakinan 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 121

dan prakƟk keagamaan maupun budaya berdasarkan sejauh mana keduanya mempromosikan 
pembebasan dan kesejahteraan (Lynch, 2015: 104). Dalam konteks budaya populer, 

pendekatan praksis dapat digunakan untuk menilai sejauh mana fenomena budaya tertentu 

mendukung atau justru menghambat nilai-nilai pembebasan. Sebagai contoh, banyak konten 
budaya populer yang mempromosikan individualisme, konsumerisme, atau bahkan kekerasan 

simbolik. Dalam hal ini, teologi praksis memiliki tugas untuk menawarkan alternaƟf yang lebih 
membangun, seperƟ nilai solidaritas, keadilan, dan kasih. Dengan demikian, teologi Ɵdak 
hanya menjadi kriƟk terhadap budaya populer, tetapi juga agen transformasi sosial.

Pendekatan korelasional dan praksis ini relevan di era mediapheme dan FOMO, di 

mana budaya populer sering kali mendikte ritme dan narasi kehidupan sehari-hari, termasuk 
dalam ranah spiritual. Fenomena mediapheme, yang berfokus pada popularitas dan sensasi, 

menciptakan tekanan bagi tokoh agama untuk tetap relevan di mata audiens digital. Tekanan 

ini sering kali mengorbankan kedalaman pesan teologis, menjadikannya dangkal dan lebih 

berorientasi pada hiburan. Demikian pula, FOMO mendorong para tokoh agama untuk selalu 

hadir di ruang digital, terkadang tanpa memperƟmbangkan kualitas atau relevansi dari pesan 
yang disampaikan. Dalam situasi seperƟ ini, pendekatan Lynch menawarkan alternaƟf yang 
lebih mendalam dan bermakna. Dengan memahami budaya populer berdasarkan isƟlahnya 
sendiri, tokoh agama dapat mengidenƟĮkasi elemen-elemen posiƟf yang dapat diintegrasikan 
ke dalam reŇeksi teologis, sekaligus tetap kriƟs terhadap aspek-aspek yang merugikan.

Pendekatan Lynch juga mengakui bahwa budaya populer dapat menjadi mediator 
kebenaran dan kebaikan. Ini adalah perkembangan penƟng dari metode korelasional Tillich, 
di mana budaya kontemporer Ɵdak lagi hanya dianggap sebagai objek, tetapi juga sebagai 
subjek yang memiliki nilai intrinsik. Dalam prakƟknya, ini berarƟ bahwa budaya populer dapat 
memberikan wawasan baru yang mengharuskan para tokoh agama untuk menantang atau 

bahkan merevisi gagasan dan prakƟk yang telah menjadi bagian mapan dari tradisi agama. 
Sebagai contoh, gerakan budaya populer yang memperjuangkan kesetaraan gender, hak 

asasi manusia, atau keberlanjutan lingkungan dapat memberikan kontribusi yang signiĮkan 
bagi reŇeksi serta kajian-kajian teologis yang disampaikan. Dalam hal ini, budaya populer 
Ɵdak hanya menjadi arena untuk mengajukan pertanyaan, tetapi juga sumber inspirasi untuk 
menjawab tantangan-tantangan kontemporer. Dengan demikian, dialog antara teologi dan 
budaya populer menjadi lebih kaya, membuka peluang untuk menciptakan teologi yang 

relevan, kontekstual, sekaligus transformaƟf.
Dalam masyarakat pluralis, pendekatan ini membantu menghargai keberagaman 

tanpa kehilangan daya kriƟs. Misalnya, budaya populer sering kali mencerminkan nilai-nilai 
yang berbeda dari tradisi agama tertentu. Namun, pendekatan korelasional dan praksis 

memungkinkan tokoh agama untuk terlibat dalam dialog yang konstrukƟf, menemukan ƟƟk 



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

122 Andreas Sabat Prayogi

temu, dan bahkan belajar dari perspekƟf yang berbeda. Pendekatan ini juga relevan dalam 
menghadapi tantangan global, seperƟ keƟdakadilan sosial, konŇik antaragama, atau krisis 
lingkungan. Dengan mengintegrasikan nilai-nilai yang muncul dari budaya populer ke dalam 
reŇeksi teologis, tokoh agama dapat menawarkan solusi yang lebih inklusif dan kontekstual. 
Sebaliknya, budaya populer juga dapat belajar dari tradisi agama tentang nilai-nilai yang 
mungkin terabaikan dalam narasi populer.

Pendekatan korelasional dan praksis memungkinkan media sosial menjadi ruang 

yang bermakna bagi dakwah dan ajaran agama. Dengan strategi yang tepat, fandom atau 

popularitas tokoh agama di era digital dapat diarahkan untuk memviralkan nilai-nilai solidaritas 
dan toleransi. Tokoh agama juga dapat memanfaatkan media sosial untuk membangun dialog 

lintas agama yang konstrukƟf. Dengan menciptakan konten yang menggugah kesadaran akan 
penƟngnya kerukunan antarumat beragama, media sosial dapat menjadi medium untuk 
mempromosikan perdamaian di masyarakat plural seperƟ Indonesia. Pendekatan ini Ɵdak 
hanya relevan secara teologis tetapi juga secara prakƟs, mengingat media sosial adalah ruang 
di mana masyarakat saat ini menghabiskan sebagian besar waktu mereka.

 Kesimpulan

Fenomena fandom terhadap tokoh agama di era digital merepresentasikan pergeseran 

penƟng dalam landskap religius kontemporer. Tokoh agama Ɵdak hanya menjadi penyampai 
pesan spiritual, tetapi juga menjelma sebagai Įgur publik yang beroperasi dalam logika budaya 
populer – terutama melalui media sosial yang memfasilitasi viralitas dan visualitas. Melalui 
konsep mediapheme dan FOMO, dapat terlihat bagaimana mekanisme pencitraan, algoritmik, 

serta ketakutan sosial membentuk dinamika baru dalam relasi antara umat dan tokoh agama. 

Di satu sisi, fenomena ini membuka ruang parƟsipasi dan kedekatan yang lebih luas; namun 
di sisi lain, juga menimbulkan risiko komodiĮkasi spiritualitas, reduksi pesan iman, serta 
penguatan kultus individu yang mengaburkan nilai-nilai profeƟk ajaran agama.

Melalui pendekatan korelasional dan praksis dari Lynch, tulisan ini menawarkan cara 
pandang alternaƟf yang konstrukƟf dan kriƟs terhadap fenomena tersebut. Pendekatan 
korelasional mendorong dialog dua arah antara teologi dan budaya populer sebagai dua 

medan makna yang saling memperkaya. Budaya populer Ɵdak sekadar objek kriƟk, tetapi juga 
subjek reŇeksi yang mampu menantang dan memperluas horizon teologis. Sementara itu, 
pendekatan praksis menekankan dimensi eƟs dan transformasional dari reŇeksi iman: bahwa 
ekspresi religius di ruang digital harus berpihak pada keadilan, solidaritas, kesederhanaan, 

dan pembebasan. Dalam kerangka teologi publik dan eƟka Kristen, fenomena fandom tokoh 
agama harus dibaca bukan hanya sebagai tantangan, tetapi juga sebagai peluang bagi gereja 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

Fandom Tokoh Agama di Era Digital: Antara Spiritualitas, Popularitas, dan Tantangan EƟs 123

dan umat beriman untuk membangun spiritualitas digital yang lebih kontekstual, inklusif, dan 

bermakna – sebuah iman yang Ɵdak larut dalam arus popularitas, tetapi tetap menyuarakan 
nilai-nilai ilahi di tengah dunia yang terus berubah.

DaŌar Pustaka   

GinƟng, Eikel. 2022. “Keugaharian: Memaknai Konsep Kesederhanaan dalam Ajaran Yesus dan 
Ajaran Buddha Terhadap Konteks FOMO Syndrome.” ABIP: Ajaran Agama Buddha dan 

Ilmu Pengetahuan Vol. 8 No. 2: 126–36.

Lubis, Dahlia, dan Husna Sari Siregar. 2020. “Bahaya Radikalisme Terhadap Moralitas Remaja 
Melalui Teknologi Informasi (Media Sosial).” APLIKASIA: Jurnal Aplikasi Ilmu-Ilmu Agama 

Volume 20, Nomor 1: 21–34.

Lynch, Gordon. 2015. Understanding Theology and Popular Culture. Australia: Blackwell 

Publishing.

Mahatma, Masmuni. 2024. “Radikalisme Digital: Tantangan Moderasi Beragama.” Jurnalisme 

Seribu Mata BASIS, Nomor 03-04, Tahun ke-73.

McGinnis, Patrick J. 2020. Fear of Missing Out: Tepat Mengambil Keputusan Di Dunia Yang 

Menyajikan Terlalu Banyak Pilihan. Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama.

Till, Rupert. 2010. Pop Cult: Religion and Popular Music. London and New York: ConƟnuum 
InternaƟonal Publishing Group.

Sumber-Sumber Lain

hƩps://www.tribunnews.com/nasional/2024/12/10/aksi-bela-gus-miŌah-mencuat-via-peƟsi-
air-mata-sunhaji-pedagang-es-teh-hingga-dukungan-santri. Diakses 18 Desember 
2024, pukul 21.14 WIB.

hƩps://geoƟmes.id/komentar/jualan-agama-fenomena-dai-kaya-raya-dan-kontradiksinya/. 

Diakses 21 Desember 2024, pukul 21.00 WIB.

Catatan:

1	 hƩps://www.tribunnews.com/nasional/2024/12/10/aksi-bela-gus-miŌah-mencuat-via-peƟsi-air-mata-
sunhaji-pedagang-es-teh-hingga-dukungan-santri. Diakses 18 Desember 2024, pukul 21.14 WIB.

2	 hƩps://geoƟmes.id/komentar/jualan-agama-fenomena-dai-kaya-raya-dan-kontradiksinya/. Diakses 21 
Desember 2024, pukul 21.00 WIB.




