
 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 692 

 e-ISSN 2614-3135 

 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 

 

 

  
  
 

 

Hikmat yang mendidik: Dimensi trinitaris 
hokmah dan pedagogi formasi karakter 
dalam kitab Amsal  

	
Marsi Bombongan Rantesalu1    , Jeni Isak Lele2, Yitram Man Pay3 
1,2,3Institut Agama Kristen Negeri Kupang  
 
 

 

 

Abstract: This article explores the theological dimension of Christian edu-
cation through an analysis of the personification of Ḥokmah (Wisdom) in 
the Book of Proverbs, particularly Proverbs 1-9. Employing a hermeneuti-
cal-theological approach, this study investigates how the Israelite sapien-
tial tradition understood Wisdom not merely as a divine attribute, but as a 
persona actively involved in creation and human formation. An intertex-
tual reading of Proverbs 8:22-31 alongside Colossians 1:15-17, John 1:1-3, 
and 1 Corinthians 1:24 demonstrates that the Old Testament personifi-
cation of Wisdom exhibits christological continuity in the New Testament, 
in which Christ is identified as the Wisdom of God. Furthermore, this arti-
cle argues that a Trinitarian understanding of Wisdom—as the activity of 
the Father through the Son in the Spirit—provides an ontological and 
teleological foundation for children's character formation. The concepts of 
mûsār (discipline) and yir'at YHWH (fear of the LORD) in Proverbs are 
understood not merely as pedagogical techniques, but as participation in 
the Trinitarian relation in which divine Wisdom forms humanity toward 
ḥayyîm (life). The practical implications of this study include a reorienta-
tion of Christian educational philosophy from a knowledge-transmission 
paradigm to a relational-formation paradigm rooted in communion with 
the Triune God. 

Abstrak: Artikel ini mengeksplorasi dimensi teologis pendidikan Kristiani 
melalui analisis terhadap personifikasi hokmah (hikmat) dalam Kitab Am-
sal, khususnya Amsal 1-9. Dengan menggunakan pendekatan hermeneu-
tis-teologis, penelitian ini menyelidiki bagaimana tradisi sapiensial Israel 
memahami hikmat bukan sekadar sebagai atribut ilahi, melainkan sebagai 
persona yang aktif dalam penciptaan dan formasi manusia. Pembacaan in-
tertekstual terhadap Amsal 8:22-31 bersama dengan Kolose 1:15-17; Yoha-
nes 1:1-3; dan 1 Korintus 1:24, menunjukkan bahwa personifikasi hikmat 
dalam Perjanjian Lama memiliki kontinuitas kristologis dalam Perjanjian 
Baru, di mana Kristus diidentifikasi sebagai Hikmat Allah. Lebih jauh, ar-
tikel ini berargumen bahwa pemahaman trinitaris tentang hikmat—seba-
gai aktivitas Bapa melalui Anak dalam Roh—menyediakan fondasi onto-
logis dan teleologis bagi pendidikan karakter anak. Konsep mûsār (disi-
plin) dan yir'at YHWH (takut akan TUHAN) dalam Amsal tidak dipahami 
sebagai teknik pedagogis semata, melainkan sebagai partisipasi dalam 
relasi trinitaris di mana hikmat Ilahi membentuk manusia menuju ḥayyîm 
(kehidupan). Implikasi praktis dari kajian ini mencakup reorientasi filosofi 
pendidikan Kristiani dari paradigma transmisi pengetahuan ke paradigma 
formasi relasional yang berakar pada communion dengan Allah Tritunggal. 

 

Correspondence:  
marsibombongan@gmail.com  

 
DOI: 

https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1289   

 

Article History 
 

Submitted: Dec. 14, 2024 

Reviewed: July 29, 2025 

Accepted: Dec. 29, 2025 

 

Keywords: 
 

character education; 

hokmah;  

Proverbs;  

sapiential Christology; 

spiritual formation; 

trinity; 

Amsal;  

formasi spiritual; 

kristologi sapiensial; 

pendidikan karakter; 

trinitas 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

Copyright: ©2025, Authors. 

License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (692-705) 

	



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 693 

Pendahuluan 
Diskursus tentang pendidikan anak dalam tradisi Kristiani seringkali terjebak dalam dua eks-

trem yang problematik. Di satu sisi, terdapat pendekatan yang mereduksi pendidikan Kristi-

ani menjadi sekadar transmisi doktrin dan nilai-nilai moral—suatu "banking model" yang 

mengabaikan dimensi relasional dan formatif dari proses pendidikan.1 Di sisi lain, muncul 

pendekatan yang mengadopsi teori-teori pendidikan sekular tanpa refleksi teologis yang me-

madai. Hal ini berpotensi menghilangkan kekhasan dan kedalaman yang semestinya menjadi 

kontribusi khas teologi Kristiani. Meskipun berbeda secara diametral, kedua pendekatan ini 

sama-sama tidak berhasil merumuskan fondasi teologis yang koheren bagi pendidikan karak-

ter anak. 

Dalam konteks pendidikan Indonesia kontemporer, problematika ini kian mendesak ka-

rena pendidikan Kristiani dihadapkan pada tantangan berlapis, yakni globalisasi dengan pe-

netrasi nilai-nilai konsumeristik, disrupsi digital yang mentransformasi pola belajar dan relasi 

anak, serta fragmentasi komunitas iman yang menggerus peran keluarga dan gereja sebagai 

agen formasi. Dalam situasi demikian, gereja dan institusi pendidikan Kristiani memerlukan 

teologi pendidikan yang tidak hanya normatif dalam memberikan preskripsi etis, tetapi juga 

formatif dalam menyediakan visi ontologis tentang siapa anak itu, apa tujuan pendidikan, dan 

bagaimana Tuhan sendiri terlibat dalam proses pembentukan manusia. 

Artikel ini berargumen bahwa Kitab Amsal—khususnya tradisi sapiensial yang terkan-

dung dalam Amsal 1-9—menyediakan sumber teologis yang kaya namun belum sepenuhnya 

dieksploitasi untuk merespons kebutuhan tersebut.2 Lebih dari sekadar kumpulan nasihat 

praktis, Amsal menawarkan teologi pendidikan yang berakar dalam pemahaman Israel ten-

tang hokmah ( המָכְחָ , hikmat) sebagai realitas ilahi yang aktif dalam penciptaan dan formasi ma-

nusia.3 Personifikasi ‘hikmat’ dalam Amsal 8, yang berbicara sebagai "aku" (persona) yang ha-

dir bersama YHWH sebelum penciptaan dan berpartisipasi dalam karya penciptaan, membu-

ka kemungkinan pembacaan teologis yang melampaui interpretasi alegoris semata. 

Pembacaan kristologis terhadap personifikasi ‘hikmat’ ini telah memiliki preseden pan-

jang dalam sejarah teologi Kristiani. Para Bapa Gereja seperti Origenes, Athanasius, dan Agus-

tinus, telah melihat ‘hikmat’ dalam Amsal 8 sebagai prefigurasi Logos yang menjadi daging.4 

Perjanjian Baru sendiri menyediakan landasan eksplisit bagi pembacaan ini: Paulus menyebut 

Kristus sebagai “hikmat Allah” (1Kor. 1:24), Yohanes membuka Injilnya dengan himne Logos 

yang bergema dengan tradisi sapiensial, dan Kolose 1:15-17 menggambarkan Kristus sebagai 

"yang sulung dari segala ciptaan" melalui siapa "segala sesuatu diciptakan"—bahasa yang je-

las menggemakan Amsal 8:22-31. 

Meskipun demikian, implikasi pedagogis dari pembacaan trinitaris terhadap hikmat ini 

belum mendapat perhatian yang memadai dalam studi teologi pendidikan Kristiani kontem-

porer. Bagaimana memahami Kristus yang adalah Hikmat Allah, mengubah cara kita mema-

hami tujuan dan proses pendidikan? Apa artinya bagi anak untuk dididik "dalam takut akan 

TUHAN" (yir'at YHWH), jika takut ini dipahami bukan sebagai ketakutan terhadap hukuman, 

melainkan sebagai respons terhadap kehadiran ilahi yang penuh kasih? Bagaimana konsep 

 
1 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (New York: Continuum, 1970), 71-86. 
2 Roland E. Murphy, The Tree of Life: An Exploration of Biblical Wisdom Literature, 3rd ed. (Grand Rapids: 

Eerdmans, 2002), 1-14. 
3 Michael V. Fox, Proverbs 1-9: A New Translation with Introduction and Commentary, Anchor Yale Bible 18A 

(New Haven: Yale University Press, 2000), 331-345. 
4 Ben Witherington III, Jesus the Sage: The Pilgrimage of Wisdom (Minneapolis: Fortress Press, 1994), 117-149. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 694 

mûsār (disiplin/didikan) dalam Amsal dapat dipahami sebagai partisipasi dalam relasi Trini-

taris, bukan sekadar teknik pengasuhan? 

Pertanyaan-pertanyaan inilah yang hendak dijawab oleh artikel ini. Melalui analisis her-

meneutis-teologis terhadap teks-teks sapiensial kunci dalam Amsal, dibaca secara interteks-

tual dengan tradisi kristologis Perjanjian Baru dan dikembangkan dalam kerangka teologi Tri-

nitas, artikel ini bertujuan untuk mengartikulasikan teologi pendidikan yang berpusat pada 

hikmat Ilahi sebagai agen formasi. Tesis utama yang diajukan adalah bahwa pendidikan 

karakter anak dalam perspektif Kristiani harus dipahami sebagai partisipasi dalam aktivitas 

hikmat trinitaris—di mana Bapa, melalui Anak yang adalah Hikmat-Nya, dalam kuasa Roh, 

membentuk manusia menuju telos kehidupan sejati (ḥayyîm). 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode hermeneutis-teologis 

(theological hermeneutics). Metode ini dipilih karena sesuai dengan sifat objek penelitian yang 

merupakan teks-teks teologis, yang memerlukan interpretasi berlapis: dari analisis literer dan 

historis menuju refleksi teologis-sistematik dan aplikasi praktis. Pendekatan hermeneutis-teo-

logis memungkinkan pembacaan teks alkitabiah sebagai dokumen historis, serta Kitab Suci 

yang berbicara bagi konteks kontemporer. 

Secara spesifik, penelitian ini mengadopsi tiga momen hermeneutis yang saling berkait-

an. Pertama, momen eksegesis, yakni analisis terhadap teks-teks primer dalam Kitab Amsal 

(khususnya dalam Amsal 1:1-7; 3:11-12; 4:1-9; 8:1-36; dan 22:6), dengan memperhatikan struk-

tur literer, konteks sastra hikmat (wisdom literature), dan makna terminologi kunci seperti 

ḥokmah, mûsār, yir'at YHWH, dan ḥayyîm. Analisis eksegesis juga mencakup pembacaan inter-

tekstual dengan teks-teks Perjanjian Baru yang relevan: Kolose 1:15-17; Yohanes 1:1-18; 1 

Korintus 1:18-31; dan Ibrani 1:1-3. 

Kedua, momen sintesis teologis, yakni pengembangan insight eksegesis ke dalam kerang-

ka teologi sistematika, khususnya teologi Trinitas dan kristologi. Pada tahap ini, personifikasi 

‘hikmat’ dalam Amsal dibaca dalam terang doktrin Trinitas untuk menghasilkan pemahaman 

tentang bagaimana Allah Tritunggal terlibat dalam formasi manusia. Sintesis teologis ini ber-

dialog dengan tradisi patristic (khususnya pembacaan sapiensial Athanasius dan Agustinus), 

teologi abad pertengahan (Thomas Aquinas), serta teologi kontemporer (Jürgen Moltmann, 

Catherine LaCugna, dan Ellen Charry). 

Ketiga, momen aplikasi pedagogis, yakni derivasi implikasi praktis dari konstruksi teolo-

gis untuk konteks pendidikan Kristiani. Tahap ini melibatkan dialog antara teologi yang di-

kembangkan dengan teori pendidikan dan formasi spiritual kontemporer, untuk menghasil-

kan prinsip-prinsip yang dapat menginformasikan praktik pendidikan karakter anak dalam 

keluarga, gereja, dan sekolah Kristiani. 

Sumber data primer penelitian ini adalah teks Alkitab dalam bahasa aslinya (Biblia 

Hebraica Stuttgartensia untuk Perjanjian Lama dan Novum Testamentum Graece edisi Nestle-

Aland untuk Perjanjian Baru), didukung oleh terjemahan-terjemahan standar (LAI, NRSV, 

NIV). Sumber data sekunder mencakup literatur eksegetis (commentary), karya-karya teologi 

sistematika, dan studi tentang pendidikan Kristiani dari jurnal-jurnal bereputasi seperti 

Journal of Biblical Literature, Catholic Biblical Quarterly, Modern Theology, dan International Journal 

of Practical Theology. 

Hokmah dalam Tradisi Sapiensial Israel: Dari Atribut ke Persona 
Untuk memahami signifikansi teologis personifikasi ‘hikmat’ dalam Amsal, perlu terlebih da-

hulu ditelusuri perkembangan konsep ḥokmah dalam tradisi Israel. Dalam penggunaan pa-

ling dasar, ḥokmah merujuk pada keterampilan teknis atau keahlian praktis—seorang tukang 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 695 

kayu yang mahir, misalnya, dikatakan memiliki ḥokmah (Kel. 31:3). Namun, dalam literatur 

sapiensial, makna ini mengalami ekspansi signifikan untuk mencakup keterampilan hidup se-

cara lebih luas: kemampuan untuk menavigasi kompleksitas eksistensi manusia dengan cara 

yang menghasilkan kesejahteraan (šālôm) dan kehidupan (ḥayyîm).5 

Gerhard von Rad, dalam studinya yang berpengaruh, menunjukkan bahwa tradisi hik-

mat Israel memiliki kekhasan yang membedakannya dari tradisi hikmat Timur Dekat Kuno 

lainnya. Meskipun berbagi bentuk literer dan beberapa tema dengan literatur hikmat Mesir 

dan Mesopotamia, hikmat Israel secara tegas ditambatkan pada relasi dengan YHWH.6 Amsal 

1:7 menetapkan prinsip fundamental ini: "Takut akan TUHAN adalah permulaan penge-

tahuan" (yir'at YHWH rē'šît da'at). Kata "rē'šît" di sini tidak sekadar berarti "awal" dalam pe-

ngertian kronologis, tetapi "dasar" atau "prinsip pertama"—fondasi epistemologis yang tanpa-

nya tidak ada pengetahuan sejati.7 

Perkembangan yang paling signifikan dalam tradisi sapiensial Israel ialah personifikasi 

‘hikmat’ sebagai figur feminin yang berbicara dan bertindak sebagai persona distingtif. Dalam 

Amsal 1:20-33, ‘hikmat’ digambarkan "berseru dengan nyaring di jalan" (ḥokmôt baḥûṣ tārōn-

nāh), memanggil manusia untuk merespons panggilannya. Lebih dramatis lagi, dalam Amsal 

8, ‘hikmat’ berbicara sebagai "aku" yang mengklaim kehadiran primordial bersama YHWH:8 

"TUHAN telah menciptakan aku sebagai permulaan pekerjaan-Nya, sebagai karya-Nya yang 

mula-mula dahulu kala" (8:22). Hikmat menyaksikan penciptaan dan bahkan berpartisipasi 

di dalamnya sebagai 'āmôn—istilah yang diperdebatkan terjemahannya, bisa berarti "arsitek," 

"perajin," atau "anak yang diasuh."9 

Roland Murphy menekankan bahwa, personifikasi ini tidak boleh dipahami sebagai se-

kadar personifikasi puitis atau alegori semata. Meskipun ‘hikmat’ jelas bukan ilah terpisah da-

lam monoteisme Israel, cara teks berbicara tentang hikmat melampaui sekadar perangkat re-

toris. Murphy menulis bahwa ‘hikmat’ dalam Amsal 8 adalah "more than a personification, 

less than a hypostasis"—lebih dari personifikasi, kurang dari hipostasis.10 Ini menunjukkan 

bahwa tradisi Israel sedang meraba-raba cara untuk mengekspresikan aktivitas Ilahi yang dis-

tingtif namun tidak terpisah dari YHWH sendiri—intuisi teologis yang akan menemukan arti-

kulasi lebih penuh dalam doktrin Trinitas Kristiani.11 

Michael Fox, dalam komentarnya yang komprehensif terhadap Amsal 1-9, menganalisis 

implikasi pedagogis dari personifikasi ini. Hikmat dipresentasikan bukan sebagai sistem ab-

strak yang harus dipelajari, melainkan sebagai persona yang harus direspons. Relasi dengan 

hikmat digambarkan menggunakan bahasa erotis dan relasional: "katakanlah kepada hikmat: 

'Engkaulah saudariku'" (7:4); ‘hikmat’ dicintai oleh mereka yang mencarinya (8:17).12 Ini me-

nunjukkan bahwa dalam konsepsi sapiensial, pendidikan bukanlah akuisisi informasi tetapi 

 
5 Gerhard von Rad, Wisdom in Israel, trans. James D. Martin (Nashville: Abingdon, 1972), 53-73. 
6 Von Rad, Wisdom in Israel, 97-110. 
7 Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1-15, New International Commentary on the Old 

Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 2004), 180-185. 
8 Kata rē'šît muncul dalam konteks serupa di Amsal 4:7: "Permulaan hikmat adalah: dapatkan hikmat." 

Lihat: Tremper Longman III, Proverbs, Baker Commentary on the Old Testament Wisdom and Psalms (Grand Rapids: 

Baker Academic, 2006), 100-104. 
9 Perdebatan tentang makna 'āmôn dibahas ekstensif dalam: Richard J. Clifford, Proverbs: A Commentary, 

Old Testament Library (Louisville: Westminster John Knox, 1999), 94-97. 
10 Murphy, Tree of Life, 133. 
11 Alice M. Sinnott, The Personification of Wisdom, Society for Old Testament Study Monographs (Aldershot: 

Ashgate, 2005), 45-68. 
12 Fox, Proverbs 1-9, 142-158. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 696 

formasi relasional—masuk ke dalam relasi dengan hikmat yang merupakan jalan menuju ke-

hidupan. 

Kristus sebagai Hikmat Allah: Kontinuitas 
Sapiensial dalam Perjanjian Baru 
Perjanjian Baru tidak meninggalkan tradisi sapiensial ini, melainkan mengembangkannya se-

cara kristologis. Identifikasi Kristus dengan hikmat ilahi merupakan salah satu strategi teolo-

gis paling awal dan paling signifikan dalam kristologi Perjanjian Baru.13 Paulus secara ekspli-

sit menyebut Kristus sebagai "hikmat Allah" (theou sophian, 1Kor. 1:24) dan "hikmat dari Allah" 

(sophia apo theou, 1Kor. 1:30). Dalam konteks polemik melawan obsesi terhadap sophia manusi-

awi yang memecah-belah jemaat Korintus, Paulus menegaskan bahwa hikmat sejati telah ber-

inkarnasi dalam pribadi yang disalibkan—suatu ‘hikmat’ yang tampak sebagai kebodohan 

bagi dunia namun justru merupakan manifestasi hikmat dan kuasa Allah yang sejati.14 

Ben Witherington III, dalam studinya Jesus the Sage, menunjukkan bahwa identifikasi 

Yesus dengan hikmat Ilahi sudah hadir dalam tradisi Injil paling awal. Q-source (sumber yang 

dipostulasikan di balik materi bersama Matius dan Lukas) menampilkan Yesus sebagai utu-

san Hikmat dan bahkan sebagai Hikmat itu sendiri. Matius 11:19 menyatakan bahwa "hikmat 

dibenarkan oleh perbuatan-perbuatannya" dalam konteks pelayanan Yesus. Matius 23:34 

menggunakan bahasa yang menggemakan Amsal 1, di mana Yesus (berbicara sebagai Hik-

mat?) mengutus "nabi-nabi, orang-orang bijaksana, dan ahli-ahli Taurat." Witherington berar-

gumen bahwa, kristologi sapiensial ini mewakili salah satu stratum paling awal refleksi kristo-

logis—bukan perkembangan kemudian tetapi cara asli komunitas perdana memahami signifi-

kansi Yesus. 

Pembacaan sapiensial mencapai artikulasi paling elaborat dalam Prolog Yohanes (1:1-18) 

dan himne kristologis Kolose (1:15-20). Prolog Yohanes membuka dengan pernyataan yang 

secara deliberat menggemakan baik Kejadian 1:1 maupun tradisi sapiensial: "Pada mulanya 

adalah Firman" (en archē ēn ho logos).15 Logos di sini, meskipun memiliki resonansi dengan filsa-

fat Helenistik, terutama harus dibaca dalam konteks tradisi Yahudi tentang hikmat dan Tau-

rat.16 Seperti ‘hikmat’ dalam Amsal 8, Logos "ada bersama-sama dengan Allah" (ēn pros ton 

theon) dan "segala sesuatu dijadikan oleh Dia" (1:3). Inkarnasi Logos ("Firman itu telah menjadi 

manusia," 1:14) adalah klimaks dari gerakan hikmat Ilahi menuju ciptaan yang sudah dimulai 

dalam tradisi sapiensial. 

Kolose 1:15-20 menawarkan himne kristologis yang paling eksplisit dalam menggunakan 

kategori sapiensial. Kristus adalah "gambar Allah yang tidak kelihatan, yang sulung dari se-

mua ciptaan" (eikōn tou theou tou aoratou, prōtotokos pasēs ktiseōs)—bahasa yang jelas mengge-

makan Amsal 8:22-25 di mana hikmat adalah "permulaan pekerjaan" YHWH yang "dilahir-

kan" sebelum segala yang lain. Lebih lanjut, "segala sesuatu diciptakan oleh Dia... dan segala 

sesuatu diciptakan oleh Dia dan untuk Dia" (1:16)—peran kosmologis yang sejajar dengan 

hikmat sebagai 'āmôn dalam Amsal 8:30.17 James Dunn dan N.T. Wright sama-sama mene-

 
13 Witherington, Jesus the Sage, 147-208. 
14 Witherington, 201-208. 
15 Craig S. Keener, The Gospel of John: A Commentary, vol. 1 (Peabody, MA: Hendrickson, 2003), 339-363. 
16 James D. G. Dunn, Christology in the Making: A New Testament Inquiry into the Origins of the Doctrine of the 

Incarnation, 2nd ed. (Grand Rapids: Eerdmans, 1989), 163-212. 
17 James D. G. Dunn, The Epistles to the Colossians and to Philemon: A Commentary on the Greek Text, New 

International Greek Testament Commentary (Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 87-95. 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 697 

kankan bahwa himne ini mengapropriasi kategori hikmat Yahudi untuk mengartikulasikan 

signifikansi kosmis Kristus.18 

Kontinuitas sapiensial ini memiliki implikasi kristologis yang mendalam. Jika Kristus 

adalah Hikmat Allah yang berinkarnasi, maka seluruh tradisi sapiensial Israel—termasuk re-

fleksinya tentang pendidikan dan formasi—harus dibaca ulang secara kristologis.19 Hikmat 

yang memanggil dari jalan-jalan di Amsal 1 dan 8 adalah Kristus yang memanggil, "Marilah 

kepada-Ku" (Mat. 11:28). Relasi intim dengan Hikmat yang direkomendasikan dalam Amsal 

adalah relasi dengan Kristus. Formasi dalam ḥokmah merupakan formasi menuju keserupaan 

dengan Kristus (Christoformity). 

Hikmat dalam Kerangka Trinitaris: Aktivitas 
Bapa melalui Anak dalam Roh 
Pembacaan kristologis terhadap tradisi sapiensial mengundang, bahkan menuntut elaborasi 

dalam kerangka teologi Trinitas. Jika Kristus adalah Hikmat Allah, maka aktivitas Hikmat da-

lam penciptaan dan formasi manusia harus dipahami sebagai aktivitas Trinitaris—bukan tin-

dakan Anak sendirian, tetapi opera ad extra dari Allah Tritunggal yang indivisa (tidak terpi-

sah).20 Refleksi ini menemukan landasan patristik yang kuat dan telah dikembangkan secara 

konstruktif oleh teolog-teolog kontemporer. 

Athanasius dari Alexandria, dalam polemiknya melawan Arianisme, memberikan pem-

bacaan paradigmatik terhadap Amsal 8:22. Ketika Arius menggunakan teks ini untuk mem-

buktikan bahwa Logos adalah ciptaan ("TUHAN telah menciptakan aku"), Athanasius meres-

pons dengan pembedaan yang kemudian menjadi krusial: ‘hikmat’ dalam Amsal 8 berbicara 

"dalam dua cara"—sebagai ‘hikmat’ eternal dalam relasi imanen dengan Bapa, dan sebagai 

‘hikmat’ yang "dicipta" dalam pengertian dimanifestasikan dalam inkarnasi untuk kesela-

matan manusia.21 Pembedaan ini menyelamatkan pembacaan kristologis sekaligus menegas-

kan kekekalanan Logos. 

Lebih penting bagi tujuan artikel ini, Athanasius melihat aktivitas Hikmat dalam pencip-

taan dan providensia sebagai paradigma bagi aktivitas Logos dalam inkarnasi dan keselamat-

an. Logos yang melalui-Nya segala sesuatu dicipta adalah Logos yang sama yang mengajar dan 

membentuk manusia menuju keserupaan dengan Allah. Dalam kerangka Athanasius, pendi-

dikan—baik melalui Taurat, hikmat, nabi, maupun secara klimaktis melalui inkarnasi—ada-

lah satu gerakan tunggal Logos ilahi yang membawa manusia dari kegelapan ketidaktahuan 

menuju terang pengenalan akan Allah. 

Agustinus mengembangkan pembacaan trinitaris terhadap hikmat dengan menekankan 

peran Roh Kudus. Dalam De Trinitate, Agustinus mengeksplorasi bagaimana ‘hikmat’ sebagai 

atribut Ilahi shared oleh ketiga Pribadi Trinitas, namun secara apropriasi (appropriation) 

diasosiasikan secara khusus dengan Anak.22 Pengenalan dan penerimaan ‘hikmat’ oleh manu-

sia terjadi melalui pencerahan Roh Kudus. Roh adalah "Hikmat yang diberikan" (donum Dei) 

yang memampukan manusia untuk menerima dan hidup dalam hikmat. Kerangka ini mence-

 
18 N. T. Wright, The Climax of the Covenant: Christ and the Law in Pauline Theology (Minneapolis: Fortress 

Press, 1992), 99-119. 
19 Luke Timothy Johnson, "The Christological Significance of the Wisdom Tradition," Biblical Theology 

Bulletin 35, no. 4 (2005): 133-137. 
20 Athanasius, Contra Arianos 2.44-52, dalam Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, vol. 4, ed. Philip 

Schaff dan Henry Wace (Peabody, MA: Hendrickson, 1994), 371-378. 
21 Khaled Anatolios, Athanasius: The Coherence of His Thought (London: Routledge, 1998), 87-112. 
22 Augustine, De Trinitate 7.1-3, dalam Nicene and Post-Nicene Fathers, First Series, vol. 3, ed. Philip Schaff 

(Peabody, MA: Hendrickson, 1994), 106-110. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 698 

gah reduksi aktivitas hikmat kepada Kristologi semata dan menegaskan dimensi pneumato-

logis dari formasi sapiensial. 

Thomas Aquinas menyintesiskan tradisi patristik ini dengan pembedaan skolastik yang 

lebih presisi. Dalam Summa Theologiae, Aquinas membedakan sapientia sebagai atribut Ilahi 

esensial (dimiliki secara penuh oleh ketiga Pribadi) dan sebagai nama personal yang secara 

apropriasi merujuk pada Anak yang adalah "Firman" dan "Konsep" Bapa.23 Aktivitas ‘hikmat’ 

dalam penciptaan dan providensia adalah aktivitas Trinitas, namun dimanifestasikan secara 

khusus melalui Anak yang adalah Ars Patris (Seni Bapa)—pola dan eksemplar dari segala 

yang diciptakan. 

Teologi Trinitas kontemporer telah mengembangkan insight ini dengan penekanan pada 

dimensi relasional dan partisipatif. Jürgen Moltmann, dalam The Trinity and the Kingdom, me-

nekankan bahwa Allah Trinitas adalah "komunitas dalam relasi."24 Aktivitas Allah ad extra—

termasuk dalam formasi manusia—adalah undangan untuk berpartisipasi dalam kehidupan 

perikoretik Trinitas. Catherine LaCugna, dalam God for Us, mengartikulasikan hal ini dengan 

ungkapan "the life of God is the life of communion."25 Implikasi pedagogisnya jelas: pendidik-

an Kristiani bukan sekadar instruksi tentang Allah, tetapi formasi menuju partisipasi dalam 

kehidupan Allah sendiri. 

Sintesis dari pembacaan Trinitaris ini menghasilkan pemahaman berikut tentang akti-

vitas ‘hikmat’ dalam formasi manusia: Hikmat yang mendidik adalah hikmat trinitaris—akti-

vitas Bapa yang, melalui Anak yang adalah Hikmat-Nya, dalam kuasa dan pencerahan Roh, 

membentuk manusia menuju telos-nya sebagai imago Dei yang diperbarui. Ini bukan sekadar 

rumusan doktrinal abstrak, tetapi memiliki implikasi konkret bagi bagaimana kita memahami 

elemen-elemen pedagogis dalam Kitab Amsal. 

Yir'at YHWH sebagai Respons Formatif 
terhadap Hikmat Trinitaris 
Konsep yir'at YHWH ( הוהי תאַרְיִ , takut akan TUHAN) menempati posisi sentral dalam pedagogi 

Amsal. Dinyatakan sebagai "permulaan hikmat" (rē'šît ḥokmah, 9:10) dan "permulaan penge-

tahuan" (rē'šît da'at, 1:7), yir'at YHWH bukan sekadar salah satu tema di antara banyak tema, 

melainkan prinsip hermeneutis dan pedagogis yang mendasari seluruh kitab.26 Namun, ba-

gaimana konsep ini harus dipahami, dan bagaimana pembacaan Trinitaris menerangi mak-

nanya? 

Secara semantik, yir'ah mencakup spektrum makna dari "ketakutan" hingga "kekaguman 

hormat." Ketika digunakan dengan YHWH sebagai objek, konotasi dominannya bukan teror 

atau ketakutan terhadap hukuman, melainkan kesadaran akan kehadiran Ilahi yang mengun-

dang respons hormat, ketaatan, dan kepercayaan.27 Tremper Longman III mendeskripsikan-

nya sebagai "a healthy fear that keeps us from sinning" yang lahir dari kesadaran bahwa kita 

hidup coram Deo—di hadapan Allah. Bruce Waltke menekankan aspek relasionalnya: yir'at 

 
23 Thomas Aquinas, Summa Theologiae I, q. 34, a. 1, trans. Fathers of the English Dominican Province (Notre 

Dame: Christian Classics, 1981). 
24 Jürgen Moltmann, The Trinity and the Kingdom: The Doctrine of God, trans. Margaret Kohl (Minneapolis: 

Fortress Press, 1993), 171-190. 
25 Catherine Mowry LaCugna, God for Us: The Trinity and Christian Life (San Francisco: HarperSanFrancisco, 

1991), 243. 
26 Longman, Proverbs, 99-100. 
27 Waltke, Proverbs 1-15, 100-101. 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 699 

YHWH adalah "loving reverence for God that includes submission to his lordship and to the 

terms of his covenant." 

Dalam kerangka trinitaris yang telah dikembangkan, yir'at YHWH dapat dipahami seba-

gai respons manusia terhadap kehadiran dan aktivitas hikmat ilahi. Ketika ‘hikmat’ memang-

gil dari jalan-jalan (Ams. 1:20-21; 8:1-3), manusia dihadapkan pada pilihan: merespons dengan 

yir'ah—keterbukaan, kerendahan hati, dan kesediaan untuk dibentuk—atau menolak dengan 

sikap otonom yang Amsal sebut sebagai "kebodohan" (kĕsîlût). Yir'at YHWH dengan demiki-

an adalah postur eksistensial yang memungkinkan formasi sapiensial terjadi. 

Pembacaan kristologis menambah kedalaman pada pemahaman ini. Jika Hikmat yang 

memanggil adalah Kristus sendiri, maka yir'at YHWH dalam konteks Kristiani adalah respons 

terhadap Kristus sebagai Guru dan Tuhan.28 Ini menggemakan panggilan Yesus dalam Injil: 

"Marilah kepada-Ku... belajarlah dari-Ku" (Mat. 11:28-29). Respons yang tepat terhadap pang-

gilan ini bukan sekadar persetujuan intelektual, tetapi penyerahan diri untuk dibentuk—apa 

yang tradisi spiritualitas Kristiani sebut sebagai "kepatuhan" (obedience, dari ob-audire, "mende-

ngar"). Ellen Charry, dalam By the Renewing of Your Minds, menunjukkan bahwa seluruh tradi-

si patristic memahami pengenalan akan Allah tidak sebagai akuisisi informasi tetapi sebagai 

transformasi diri melalui relasi dengan Tritunggal. 

Implikasi pedagogis dari pemahaman ini sangat signifikan. Tujuan pendidikan Kristiani 

bukan pertama-tama menghasilkan anak yang berpengetahuan banyak tentang doktrin atau 

bahkan anak yang berperilaku baik secara eksternal, melainkan membentuk anak-anak yang 

memiliki yir'at YHWH—anak-anak yang hidup dengan kesadaran akan kehadiran ilahi dan 

respons terhadapnya. Ini memerlukan praktik-praktik pedagogis yang memfasilitasi 

perjumpaan dengan hikmat ilahi: liturgi, doa, pembacaan Kitab Suci, praktik kehadiran, dan 

komunitas iman yang memodelkan kehidupan coram Deo. 

Musar: Disiplin sebagai Ekspresi Kasih Trinitaris 
Jika yir'at YHWH mendeskripsikan postur formatif dari perspektif manusia yang menerima, 

mûsār ( רסָוּמ ) mendeskripsikan proses formasi itu sendiri. Istilah ini biasanya diterjemahkan se-

bagai "didikan" atau "disiplin," namun cakupan semantiknya lebih luas, mencakup instruksi, 

koreksi, dan bahkan hukuman yang bersifat korektif.29 Dalam Amsal, mûsār adalah respons 

yang tepat terhadap panggilan Hikmat: "Hai anak-anak, dengarkanlah didikan (mûsār) ayah-

mu, dan janganlah menyia-nyiakan ajaran ibumu" (1:8). 

Yang krusial untuk dipahami adalah bahwa mûsār dalam Amsal tidak pernah dipisahkan 

dari konteks relasi kasih. Amsal 3:11-12 menetapkan prinsip fundamental: "Hai anakku, ja-

nganlah engkau menolak didikan TUHAN, dan janganlah engkau bosan akan peringatan-

Nya. Karena TUHAN memberi ajaran kepada yang dikasihi-Nya, seperti seorang ayah kepa-

da anak yang disayangi."30 Perhatikan strukturnya: mûsār YHWH adalah ekspresi kasih ('āhab) 

ilahi, dan dianalogikan dengan kasih paternal. Pembacaan Trinitaris menerangi analogi ini: 

relasi kasih antara Bapa dan Anak dalam Trinitas adalah sumber dan model dari relasi forma-

tif antara Allah dan manusia. 

Perjanjian Baru mengapropriasi teks ini secara eksplisit. Ibrani 12:5-6 mengutip Amsal 

3:11-12 dalam konteks mendorong jemaat yang menghadapi penderitaan: "Anakku, janganlah 

 
28 Ellen T. Charry, By the Renewing of Your Minds: The Pastoral Function of Christian Doctrine (New York: 

Oxford University Press, 1997), 3-31. 
29 Roland E. Murphy, Proverbs, Word Biblical Commentary 22 (Nashville: Thomas Nelson, 1998), 22-24. 
30 Leo G. Perdue, Wisdom and Creation: The Theology of Wisdom Literature (Nashville: Abingdon, 1994), 77-

122. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 700 

anggap enteng didikan Tuhan... Karena Tuhan menghajar setiap orang yang dikasihi-Nya." 

Yang signifikan, penulis Ibrani kemudian mengembangkan analoginya: seperti ayah duniawi 

mendidik anak-anaknya, demikian Bapa surgawi mendidik kita "untuk kebaikan kita, supaya 

kita beroleh bagian dalam kekudusan-Nya" (12:10).31 Telos dari mûsār ilahi adalah partisipasi 

dalam kekudusan Allah sendiri—bahasa yang menggemakan visi theosis atau deifikasi dalam 

tradisi patristic. 

Dalam kerangka trinitaris, mûsār dapat dipahami sebagai proses di mana Allah Bapa, 

melalui Hikmat yang adalah Kristus, dalam kuasa Roh yang menerangi dan menginsafkan, 

membentuk manusia menuju keserupaan dengan Anak.32 Kristus sendiri adalah paradigma 

dari mûsār yang diterima dengan sempurna: "Ia telah belajar menjadi taat dari apa yang dide-

rita-Nya" (Ibr. 5:8). Paradoks bahwa Anak yang eternal "belajar" ketaatan melalui penderitaan 

menunjukkan bahwa mûsār bukan sekadar koreksi atas kesalahan, tetapi proses formasi rela-

sional yang bahkan Anak—dalam kemanusiaan-Nya—alami dalam relasi dengan Bapa. 

Implikasi pastoral dan pedagogis dari pemahaman ini memberikan koreksi penting ter-

hadap model disiplin yang otoriter atau punitif. Jika mûsār adalah ekspresi kasih Trinitaris 

yang bertujuan formasi menuju keserupaan dengan Kristus, maka disiplin dalam pendidikan 

Kristiani harus: (1) selalu dalam konteks relasi kasih yang jelas dan terartikulasi; (2) bertujuan 

formatif, bukan retributif—tujuannya adalah pertumbuhan anak, bukan pembalasan atas ke-

salahan; (3) bersifat personal dan kontekstual, memperhatikan keunikan dan tahap perkem-

bangan anak; dan (4) mengundang anak ke dalam partisipasi aktif dalam proses formasinya 

sendiri, bukan sekadar objek pasif dari kontrol eksternal. 

Hayyim sebagai Telos Pendidikan: 
Kehidupan dalam Relasi Trinitaris 
Tema yang mempersatukan seluruh pedagogi Amsal adalah ḥayyîm ( םייִּחַ )—kehidupan. Hik-

mat adalah "pohon kehidupan" ('ēṣ ḥayyîm, 3:18). Jalan Hikmat adalah "jalan kehidupan" (derek 

ḥayyîm, 6:23). Mereka yang menemukan Hikmat "menemukan kehidupan" (8:35). Sebaliknya, 

mereka yang menolak Hikmat "mencintai maut" (8:36). Dikotomi antara ḥayyîm dan māwet 

(maut) ini bukan sekadar dikotomi fisik—Amsal tidak menjanjikan imunitas dari kematian 

biologis bagi orang bijak—melainkan dikotomi eksistensial antara kehidupan yang flourishing 

dalam relasi dengan Allah dan eksistensi yang terputus dari sumber kehidupan.33 

Dalam perspektif Perjanjian Baru, tema ini mendapat penggenapan kristologis. Kristus 

tidak hanya mengajarkan jalan kehidupan tetapi menyatakan "Akulah jalan dan kebenaran 

dan hidup" (Yoh. 14:6). Dia datang "supaya mereka mempunyai hidup, dan mempunyainya 

dalam segala kelimpahan" (Yoh. 10:10). Kehidupan yang dijanjikan bukan hanya kelanjutan 

eksistensi tetapi "hidup kekal" (zōē aiōnios)—kualitas kehidupan yang berakar dalam penge-

nalan akan "satu-satunya Allah yang benar, dan Yesus Kristus" yang diutus-Nya (Yoh. 17:3).34 

Pembacaan Trinitaris menerangi apa yang dimaksud dengan "kehidupan" ini. Kehidupan 

sejati, dalam tradisi Kristiani, adalah partisipasi dalam kehidupan Trinitas sendiri. Yohanes 

mengekspresikan ini dengan bahasa "tinggal" (menō): Bapa tinggal dalam Anak, Anak dalam 

Bapa, dan melalui Roh, orang percaya diundang untuk 'tinggal' dalam persekutuan ini (Yoh. 

 
31 William P. Brown, Character in Crisis: A Fresh Approach to the Wisdom Literature of the Old Testament 

(Grand Rapids: Eerdmans, 1996), 22-49. 
32 N. T. Wright, Paul and the Faithfulness of God, vol. 2 (Minneapolis: Fortress Press, 2013), 661-670. 
33 Norman Wirzba, Living the Sabbath: Discovering the Rhythms of Rest and Delight (Grand Rapids: Brazos 

Press, 2006), 47-68. 
34 Keener, Gospel of John, vol. 2, 1004-1015. 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 701 

15:1-11; 17:21-23).35 Tradisi Ortodoks Timur mengartikulasikan visi ini sebagai theosis—tujuan 

eksistensi manusia adalah "menjadi peserta dalam kodrat ilahi" (2Ptr. 1:4). Tradisi Barat, de-

ngan cara berbeda, berbicara tentang "visi beatifik" atau "hidup bersama Allah." Keduanya 

menunjuk pada realitas yang sama, yakni telos manusia yang merupakan persekutuan dengan 

Allah Tritunggal. 

Pemahaman Trinitaris tentang ḥayyîm sebagai telos pendidikan memiliki implikasi radi-

kal bagi filosofi pendidikan Kristiani. Pertama, ini berarti bahwa tujuan pendidikan melam-

paui akuisisi pengetahuan atau keterampilan, bahkan melampaui pembentukan karakter da-

lam pengertian moral semata. Tujuan ultimat adalah membawa anak-anak ke dalam relasi de-

ngan Allah Tritunggal—mengenal dan dikenal, mengasihi dan dikasihi, dalam persekutuan 

yang dimulai sekarang dan berlanjut ke dalam kekekalan. Kedua, ini berarti bahwa pendi-

dikan Kristiani tidak dapat direduksi menjadi komponen intelektual atau bahkan spiritual 

yang terpisah dari kehidupan secara keseluruhan. Karena ḥayyîm mencakup seluruh eksisten-

si—tubuh, jiwa, roh; individu dan komunal; sekarang dan eskatologis—pendidikan Kristiani 

harus formatif secara holistik. 

Hanak dan Pedagogi Kontekstual: Amsal 
22:6 dalam Terang Trinitaris 
Amsal 22:6 adalah salah satu teks yang paling sering dikutip dalam diskusi tentang pendidik-

an anak Kristiani: "Didiklah (ḥanak) orang muda menurut jalan yang patut baginya ('al-pî 

darkô), maka pada masa tuanyapun ia tidak akan menyimpang dari pada jalan itu."36 Namun, 

teks ini sering dipahami secara simplistik atau bahkan disalahpahami. Pembacaan yang lebih 

cermat, diterangi oleh kerangka Trinitaris yang telah dikembangkan, menawarkan insight 

yang lebih kaya. 

Kata kerja ḥanak ( 3נַחָ ) relatif jarang dalam Perjanjian Lama, dan memiliki makna dasar 

"menginisiasi" atau "mendedikasikan." Penggunaannya untuk pendidikan anak di sini me-

nyiratkan bahwa pendidikan adalah proses inisiasi ke dalam suatu cara hidup (derek)37—bu-

kan sekadar transfer informasi tetapi induksi ke dalam tradisi yang hidup. Lebih kontroversial 

adalah frasa 'al-pî darkô ("menurut jalannya"). Terjemahan tradisional memahaminya sebagai 

"jalan yang seharusnya ia tempuh," yaitu jalan hikmat. Namun, beberapa sarjana kontemporer 

berargumen bahwa darkô ("jalannya") merujuk pada jalan unik anak tersebut—disposisi, tem-

peramen, dan tahap perkembangannya.38 Dalam bacaan ini, Amsal 22:6 menganjurkan peda-

gogi yang kontekstual dan personal, bukan pendekatan “satu ukuran untuk semua.” 

Waltke dalam komentarnya, menawarkan sintesis: 'al-pî darkô berarti "sesuai dengan apa 

yang dituntut oleh tahapannya dalam kehidupan"—mengajarkan yang tepat pada waktu 

yang tepat dengan cara yang tepat. Ini mengandung pengakuan bahwa anak-anak berbeda 

satu sama lain dan berkembang melalui tahap-tahap, dan pedagogi yang bijak menyesuaikan 

diri dengan realitas-realitas ini. Amsal sendiri mencerminkan prinsip ini: instruksi dalam 

Amsal 1-9 (ditujukan kepada "anakku" yang masih muda) berbeda dalam bentuk dan konten 

dari amsal-amsal sentensial dalam pasal 10-31 yang mengasumsikan kedewasaan lebih. 

Dalam kerangka Trinitaris, prinsip pedagogi kontekstual ini mencerminkan cara Allah 

sendiri berhubungan dengan ciptaan. Kristus sebagai Hikmat inkarnasi menyesuaikan penga-

 
35 Vladimir Lossky, The Mystical Theology of the Eastern Church (Crestwood, NY: St. Vladimir's Seminary 

Press, 1976), 196-216. 
36 Waltke, Proverbs 15-31, 204-208. 
37 Fox, Proverbs 10-31, 705-708. 
38 Fox, Proverbs 10-31, 707. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 702 

jaran-Nya dengan kondisi pendengar: perumpamaan untuk khalayak umum, instruksi lebih 

langsung untuk murid-murid, konfrontasi untuk para penentang. Roh Kudus bekerja dengan 

cara personal dan kontekstual dalam kehidupan setiap orang percaya.39 Bahkan, wahyu pro-

gresif dalam sejarah keselamatan menunjukkan pedagogi ilahi yang kontekstual: Allah berbi-

cara "banyak kali dan dengan banyak cara" (polumerōs kai polutropōs, Ibr. 1:1) sebelum berbicara 

secara definitif dalam Anak. Ini memberikan mandat teologis untuk pendidikan Kristiani 

yang memperhatikan keunikan setiap anak dan konteksnya. 

Implikasi Praktis: Menuju Paradigma Pendidikan 
Kristiani yang Formatif-Trinitaris 
Konstruksi teologis yang telah dikembangkan memiliki implikasi konkret bagi praktik pendi-

dikan Kristiani dalam keluarga, gereja, dan sekolah. Secara fundamental, paradigma ini me-

ngundang reorientasi dari model pendidikan sebagai "transmisi informasi" menuju model 

pendidikan sebagai "formasi relasional."40 Beberapa prinsip praktis dapat diderivasi. 

Pertama, pendidikan sebagai partisipasi dalam kehidupan Trinitaris. Jika telos pendidik-

an adalah ḥayyîm—kehidupan dalam persekutuan dengan Allah41—maka, praktik pendidikan 

harus menciptakan ruang untuk perjumpaan dengan Allah. Ini berarti, ibadah, doa, dan pem-

bacaan Kitab Suci, bukan sekadar suplemen spiritual untuk kurikulum "sekuler," melainkan 

inti dari formasi itu sendiri. Anak-anak perlu diinisiasi ke dalam praktik-praktik yang me-

mungkinkan kesadaran akan kehadiran ilahi berkembang. Liturgi keluarga, doa bersama, dan 

ritme Sabat adalah praktik-praktik formatif yang mengondisikan anak untuk hidup coram Deo. 

Kedua, komunitas sebagai konteks formasi. Karena Allah yang mendidik adalah Allah 

Tritunggal yang adalah komunitas dalam relasi, formasi manusia juga terjadi secara funda-

mental dalam komunitas. Individualisme modern yang menekankan otonomi dan aktualisasi 

diri bertentangan dengan visi sapiensial dan Trinitaris tentang manusia sebagai makhluk rela-

sional yang dibentuk dalam dan untuk komunitas.42 Ini berarti keluarga, gereja, dan sekolah 

tidak hanya menjadi lokasi pendidikan tetapi agen formasi melalui kualitas kehidupan ber-

sama mereka. Anak-anak "menangkap" sama banyaknya dengan "diajarkan"—mereka diben-

tuk oleh etos, relasi, dan praktik komunitas di mana mereka hidup. 

Ketiga, pendidik sebagai ikon ‘hikmat.’ Jika formasi terjadi melalui relasi dengan Hikmat 

yang adalah Kristus, maka peran pendidik (orang tua, guru, mentor) adalah menjadi ikon atau 

sakramen kehadiran Hikmat bagi anak-anak. Ini bukan berarti pendidik menggantikan 

Kristus, tetapi melalui kehadiran, pengajaran, dan kasih mereka, Kristus hadir bagi anak-

anak. Vokasi ini menuntut formasi spiritual yang serius dari pihak pendidik sendiri—mereka 

tidak dapat membawa anak-anak ke tempat yang mereka sendiri belum pergi.43 Spiritualitas 

pendidik adalah fondasi pedagogi Kristiani. 

Keempat, disiplin dalam kasih menuju kebebasan. Pemahaman Trinitaris tentang mûsār 

mengundang praktik disiplin yang tegas namun penuh kasih, yang tujuannya bukan kontrol 

atau konformitas eksternal, melainkan formasi menuju kebebasan dan karakter. Disiplin yang 

baik mengandung penjelasan tentang "mengapa" (formasi rasionalitas moral), konsekuensi 

yang proporsional dan restoratif (bukan retributif), dan rekonsiliasi yang menegaskan nilai 

 
39 LaCugna, God for Us, 377-400. 
40 James K. A. Smith, Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation (Grand Rapids: 

Baker Academic, 2009), 75-88. 
41 Moltmann, Trinity and the Kingdom, 198-211. 
42 Charry, By the Renewing of Your Minds, 233-240. 
43 Brown, Character in Crisis, 145-160. 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 703 

anak dan relasi.44 Tujuannya adalah anak yang menginternalisasi nilai-nilai dan motivasi se-

hingga melakukan yang benar dari dalam, bukan sekadar ketaatan eksternal karena takut hu-

kuman. 

Kelima, kontekstualisasi dan personalisasi. Prinsip 'al-pî darkô menuntut pendekatan 

yang memperhatikan keunikan setiap anak: temperamen, gaya belajar, kecepatan perkem-

bangan, karunia, dan tantangan khusus. Ini bukan relativisme pedagogis (seakan tidak ada 

standar), tetapi pengakuan bahwa jalan menuju ḥokmah dapat berbeda-beda meskipun telos-

nya sama. Dalam praktik, ini berarti kurikulum yang fleksibel, perhatian individual, dan kesa-

baran dengan anak-anak yang berkembang dengan cara atau kecepatan berbeda. 

Kesimpulan 
Artikel ini menunjukkan bahwa Kitab Amsal, khususnya tradisi sapiensial dalam Amsal 1-9, 

menawarkan sumber teologis yang kaya untuk mengkonstruksi teologi pendidikan Kristiani 

yang substantif. Personifikasi Ḥokmah dalam Amsal bukan sekadar perangkat retoris, melain-

kan intuisi teologis tentang aktivitas Ilahi yang distingtif dalam penciptaan dan formasi ma-

nusia. Pembacaan intertekstual dengan Perjanjian Baru menunjukkan kontinuitas sapiensial 

di mana Kristus diidentifikasi sebagai Hikmat Allah yang berinkarnasi. Pengembangan lebih 

lanjut dalam kerangka teologi Trinitas menghasilkan pemahaman bahwa pendidikan Kristia-

ni adalah partisipasi dalam aktivitas Allah Tritunggal—di mana Bapa, melalui Anak yang 

adalah Hikmat-Nya, dalam kuasa Roh, membentuk manusia menuju telos kehidupan sejati 

dalam persekutuan dengan-Nya. 

Konsep-konsep pedagogis kunci dalam Amsal—yir'at YHWH, mûsār, ḥayyîm, dan 

ḥanak—mendapat pemaknaan baru dan lebih dalam ketika dibaca dalam kerangka trinitaris. 

Takut akan TUHAN bukan ketakutan terhadap hukuman tetapi respons terhadap kehadiran 

Hikmat Ilahi yang mengundang formasi. Disiplin bukan teknik kontrol tetapi ekspresi kasih 

Trinitaris yang bertujuan pembentukan karakter. Kehidupan yang dijanjikan bukan sekadar 

kesejahteraan temporal tetapi partisipasi dalam kehidupan Trinitas sendiri.  Pedagogi yang 

dianjurkan adalah yang kontekstual dan personal, mencerminkan cara Allah sendiri berhu-

bungan dengan ciptaan-Nya. 

Implikasi praktis dari konstruksi teologis ini mencakup reorientasi filosofi dan praktik 

pendidikan Kristiani: dari transmisi pengetahuan ke formasi relasional; dari individualisme 

ke komunitas; dari kontrol ke pembebasan; dari uniformitas ke personalisasi. Paradigma for-

matif-Trinitaris ini tidak meniadakan kebutuhan akan konten (doktrin, nilai, keterampilan), 

tetapi menempatkannya dalam kerangka yang lebih besar: formasi manusia seutuhnya menu-

ju keserupaan dengan Kristus yang adalah Hikmat Allah. 

Penelitian lebih lanjut diperlukan untuk mengoperasionalisasikan prinsip-prinsip ini da-

lam konteks spesifik pendidikan Kristiani Indonesia—baik dalam keluarga, gereja, maupun 

sekolah. Namun, artikel ini diharapkan telah meletakkan fondasi teologis yang dapat menjadi 

titik berangkat bagi pengembangan tersebut. Hikmat yang mendidik adalah ‘hikmat’ yang 

adalah Kristus sendiri, dan membawa anak-anak kepada-Nya adalah tugas suci yang diberi-

kan kepada gereja dan keluarga Kristiani di setiap zaman dan tempat. 

Referensi 
Anatolios, Khaled. Athanasius: The Coherence of His Thought. London: Routledge, 1998. 

Aquinas, Thomas. Summa Theologiae I, q. 34, a. 1. Translated by Fathers of the English 

Dominican Province. Notre Dame: Christian Classics, 1981. 

 
44 Charry, By the Renewing of Your Minds, 241-243. 



 
 
 

KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 704 

Athanasius. Contra Arianos 2.44-52. In Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, vol. 4, 

edited by Philip Schaff and Henry Wace, 371-378. Peabody, MA: Hendrickson, 1994. 

Augustine. De Trinitate 7.1-3. In Nicene and Post-Nicene Fathers, First Series, vol. 3, edited by 

Philip Schaff, 106-110. Peabody, MA: Hendrickson, 1994. 

Brown, William P. Character in Crisis: A Fresh Approach to the Wisdom Literature of the Old 

Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 1996. 

Charry, Ellen T. By the Renewing of Your Minds: The Pastoral Function of Christian Doctrine. 

New York: Oxford University Press, 1997. 

Clifford, Richard J. Proverbs: A Commentary. Old Testament Library. Louisville: Westminster 

John Knox, 1999. 

Dunn, James D. G. Christology in the Making: A New Testament Inquiry into the Origins of the 

Doctrine of the Incarnation. 2nd ed. Grand Rapids: Eerdmans, 1989. 

———. The Epistles to the Colossians and to Philemon: A Commentary on the Greek Text. New 

International Greek Testament Commentary. Grand Rapids: Eerdmans, 1996. 

Fox, Michael V. Proverbs 1-9: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor 

Yale Bible 18A. New Haven: Yale University Press, 2000. 

———. Proverbs 10-31: A New Translation with Introduction and Commentary. Anchor Yale 

Bible 18B. New Haven: Yale University Press, 2009. 

Freire, Paulo. Pedagogy of the Oppressed. New York: Continuum, 1970. 

Johnson, Luke Timothy. "The Christological Significance of the Wisdom Tradition." Biblical 

Theology Bulletin 35, no. 4 (2005): 133-137. 

Keener, Craig S. The Gospel of John: A Commentary. 2 vols. Peabody, MA: Hendrickson, 2003. 

LaCugna, Catherine Mowry. God for Us: The Trinity and Christian Life. San Francisco: 

HarperSanFrancisco, 1991. 

Longman, Tremper, III. Proverbs. Baker Commentary on the Old Testament Wisdom and 

Psalms. Grand Rapids: Baker Academic, 2006. 

Lossky, Vladimir. The Mystical Theology of the Eastern Church. Crestwood, NY: St. Vladimir's 

Seminary Press, 1976. 

Moltmann, Jürgen. The Trinity and the Kingdom: The Doctrine of God. Translated by Margaret 

Kohl. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 

Murphy, Roland E. Proverbs. Word Biblical Commentary 22. Nashville: Thomas Nelson, 

1998. 

———. The Tree of Life: An Exploration of Biblical Wisdom Literature. 3rd ed. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2002. 

Perdue, Leo G. Wisdom and Creation: The Theology of Wisdom Literature. Nashville: Abingdon, 

1994. 

Sinnott, Alice M. The Personification of Wisdom. Society for Old Testament Study Monographs. 

Aldershot: Ashgate, 2005. 

Smith, James K. A. Desiring the Kingdom: Worship, Worldview, and Cultural Formation. Grand 

Rapids: Baker Academic, 2009. 

Von Rad, Gerhard. Wisdom in Israel. Translated by James D. Martin. Nashville: Abingdon, 

1972. 

Waltke, Bruce K. The Book of Proverbs: Chapters 1-15. New International Commentary on the 

Old Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 2004. 

———. The Book of Proverbs: Chapters 15-31. New International Commentary on the Old 

Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 2005. 



 
 

 

M. B. Rantesalu et al., Hikmat yang mendidik… 

 

 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 705 

Wirzba, Norman. Living the Sabbath: Discovering the Rhythms of Rest and Delight. Grand 

Rapids: Brazos Press, 2006. 

Witherington, Ben, III. Jesus the Sage: The Pilgrimage of Wisdom. Minneapolis: Fortress Press, 

1994. 

Wright, N. T. The Climax of the Covenant: Christ and the Law in Pauline Theology. Minneapolis: 

Fortress Press, 1992. 

———. Paul and the Faithfulness of God. 2 vols. Minneapolis: Fortress Press, 2013. 


