
Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

TE DEUM: Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan 

Volume 15, Nomor 1 (Desember 2025): 77-89 

ISSN 2252-3871 (print), 2746-7619 (online)  

http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index 

DOI: https://doi.org/10.51828/td.v15i1.477       

Submitted: 2 Mei 2025 Accepted: 22 Desember 2025 Published: 30 Desember 2025 

 

PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA: 

SINTESIS PEMIKIRAN WESLEY, FREIRE DAN CHRISTIANI  

 

TRANSFORMATIVE CHRISTIAN EDUCATION IN THE INDONESIAN CONTEXT: A 
SYNTHESIS OF THE THOUGHT OF WESLEY, FREIRE, AND CHRISTIANI 

 
Apriani Magdalena Sibarani,1* Tabita Kartika Christiani,1 Jozef M. N. Hehanussa1 

1Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta, Indonesia 
*ma2grangel@gmail.com 

ABSTRACT 

This paper explores the development of transformative Christian education within the context of the Methodist Education in 
Indonesia by integrating the thoughts of John Wesley, Paulo Freire and Tabita Christiani. Transformative Christian 
education aims to nurture personal faith while fostering social transformation, considering Indonesia's multireligious context. 
John Wesley emphasized morally grounded education for individual and societal transformation. Paulo Freire highlighted the 
importance of conscientization through liberative education. Tabita Christiani developed peace education approaches relevant 
to Indonesia's religious diversity. This study analyzes the educational approaches of these three figures to formulate a 
transformative Christian education model at SMA Methodist 1 Medan. This research uses a qualitative method with a 
conceptual-comparative analysis approach to the thoughts of John Wesley, Paulo Freire and Tabita Christiani, as well as a 
case study at Medan Methodist 1 High School. Data was collected through curriculum document study, education policy 
analysis, and participatory observation.  The findings reveal that transformative education goes beyond knowledge transfer, 
focusing on character formation and Christian values relevant to current social challenges. This model is expected to empower 
individuals to actively contribute to societal transformation toward justice and peace. 
Key phrases: Christian education; transformatif; Methodist; Indonesia. 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas pengembangan pendidikan Kristiani transformatif dalam konteks Pendidikan 
Methodist di Indonesia dengan mengintegrasikan pemikiran John Wesley, Paulo Freire dan Tabita 
Christiani. Pendidikan Kristiani transformatif bertujuan untuk membentuk iman pribadi sekaligus 
mendorong transformasi sosial, dengan mempertimbangkan konteks multireligius di Indonesia. John 
Wesley menekankan pendidikan berbasis moral untuk transformasi individu dan masyarakat. Paulo Freire 
menggarisbawahi pentingnya penyadaran (konsientisasi) melalui pendidikan pembebasan. Tabita Christiani 
mengembangkan pendekatan pendidikan perdamaian yang relevan dengan keberagaman agama di 
Indonesia. Studi ini menganalisis pendekatan pendidikan ketiga tokoh tersebut untuk merumuskan model 
pendidikan Kristiani transformatif di SMA Methodist 1 Medan.  Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan analisis konseptual-komparatif terhadap pemikiran John Wesley, Paulo Freire 
dan Tabita Christiani, serta studi kasus di SMA Methodist 1 Medan. Data dikumpulkan melalui studi 
dokumen kurikulum, analisis kebijakan pendidikan, dan observasi partisipatif. Hasilnya menunjukkan 
bahwa pendidikan transformatif tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk karakter 
dan nilai-nilai Kristiani yang relevan dengan tantangan sosial saat ini. Model ini diharapkan mampu 
memberdayakan individu untuk berkontribusi aktif dalam transformasi masyarakat menuju keadilan dan 
perdamaian. 
Frase kunci: pendidikan Kristen; transformatif; Methodist; Indonesia. 

 

 

http://ojs.sttsappi.ac.id/index.php/tedeum/index
https://doi.org/10.51828/td.v15i1.4


78 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

PENDAHULUAN 

Pendidikan memiliki peran strategis dalam membangun hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 
dan lingkungan, yang diharapkan dapat berkontribusi pada keadilan, perdamaian dan kesejahteraan ciptaan. 
Dalam konteks Gereja Methodist Indonesia (GMI), pendidikan telah menjadi bagian integral dari misi 
gereja. Namun, pendekatan pendidikan yang diterapkan cenderung berfokus pada pengembangan iman 
pribadi tanpa memberikan perhatian yang cukup pada transformasi sosial dan konteks multireligius di 
Indonesia. Hal ini tercermin, misalnya, dalam kegiatan pembelajaran yang lebih menekankan hafalan ayat-
ayat dan nilai-nilai moral individual, namun belum secara konsisten mengaitkannya dengan realitas sosial 
seperti kemiskinan, intoleransi agama atau ketidakadilan struktural yang dihadapi masyarakat. Kondisi ini 
menunjukkan perlunya strategi pendidikan yang lebih transformatif untuk menjawab tantangan tersebut.  

Dalam wacana akademik, pendidikan agama kini bergerak ke arah model transformatif yang tidak 
hanya menekankan pada pewarisan doktrin, tetapi juga mengintegrasikan pembentukan kesadaran kritis, 
spiritualitas dan aksi sosial. Freire melalui konsep conscientization menunjukkan bahwa pendidikan memiliki 
peran sentral dalam membebaskan kelompok tertindas melalui refleksi kritis atas realitas sosial. Di 
Indonesia, Christiani   merekomendasikan model pendidikan yang aplikatif dalam konteks masyarakat 
plural. Namun demikian, pendekatan yang menggabungkan pemikiran ketiganya Wesley, Freire dan 
Christiani belum banyak dikembangkan secara eksplisit, khususnya dalam pendidikan Kristen di lembaga-
lembaga Methodist. Inilah celah teoretis dan praktis yang coba dijembatani dalam penelitian ini. 

Kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan pendidikan transformatif memiliki potensi besar 
untuk mengintegrasikan pembentukan iman pribadi dan transformasi sosial. John Wesley, sebagai pendiri 
Methodist, menekankan pembentukan iman pribadi yang pada akhirnya dapat berdampak terhadap 
transformasi sosial.1 Paulo Freire mengembangkan pendidikan pembebasan yang berorientasi pada 
penyadaran (konsientisasi) masyarakat.2 Tabita Christiani mengusulkan model pendidikan perdamaian yang 
relevan dengan keberagaman agama di Indonesia.3 Ketiga pendekatan ini menawarkan kerangka 
konseptual yang dapat memperkaya pengembangan pendidikan Kristiani transformatif di Methodist secara 
khusus dan konteks Indonesia secara umum.  

Pendidikan Kristiani transformatif telah menjadi subjek penelitian yang berkembang dalam konteks 
Indonesia, dengan beberapa studi sebelumnya memberikan landasan konseptual dan praktis. Penelitian 
Christiani menekankan peran Pendidikan Agama Kristen sebagai instrumen transformasi sosial melalui 
pendekatan rekonsiliasi dan etika sosial. 

Selanjutnya, Rumahuru dalam penelitiannya mengkritik praktik pendidikan agama eksklusif yang 
gagal membentuk sikap inklusif peserta didik. Solusi yang ditawarkan berupa model pendidikan agama 
berbasis kesadaran keberagaman, yang sejalan dengan temuan tentang pentingnya pendekatan kontekstual 
dalam pembelajaran agama. Penelitian ini menyoroti aspek kognitif tanpa menyentuh transformasi perilaku 
moral secara sistematis.4 

Penelitian yang dilakukan Gaudiawan dkk (2023) mengidentifikasi potensi pergeseran paradigma 
pendidikan Katolik dari monoreligius ke interreligius, sekaligus mengungkap tantangan seperti 
keterbatasan kreativitas guru dan dukungan kebijakan.5 Temuan ini memperkuat kebutuhan akan model 
pendidikan yang mengintegrasikan dimensi spiritual dengan keterampilan praktis.  

Berkenaan dengan itu, maka penelitian yang saya lakukan mengintegrasikan pendekatan tiga tokoh 
dalam abad dan konteks yang berbeda yaitu John Wesley (pembentukan karakter), Paulo Freire 
(konsientisasi kritis), dan Christiani (pendidikan perdamaian) yang belum pernah dilakukan sebelumnya. 
Penelitian ini menawarkan kerangka dialektis yang menghubungkan spiritualitas Kristen dalam tradisi 
Wesleyan dengan praksis edukatif dalam konteks multireligius Indonesia. Kebaruan ilmiah dari penelitian 
ini terletak pada integrasi pemikiran ketiga tokoh tersebut untuk merumuskan model pendidikan Kristiani 
transformatif yang tidak hanya membentuk iman pribadi tetapi juga memberdayakan individu dalam 

 
1 Gregory Clapper, John Wesley On Religious Affections: His views on experience and emotion and their role in the Christian life and 

theology (The Scarecrow Press, 1989). 
2 Paulo Freire, Pedagogi Hati (Kanisius, 2001). 
3 Tabita K Christiani, “Blessed Are The Peacemakers: Christian Religious Education For Peacebuilding In The Pluralistic 

Indonesian Context,” preprint, Institute of Religious Education and Pastoral Ministry, 2005. 
4 Yance Z. Rumahuru, “Pendidikan agama inklusif sebagai fondasi moderasi beragama: Strategi merawat keberagaman di 

Indonesia,” KURIOS 7, no. 2 (2021), https://doi.org/10.30995/kur.v7i2.323. 
5 Antonius Virdei Eresto Gaudiawan, “Modify Indonesian Catholic Religious Education frommono-religious to 

interreligious education,” Journal Of Asian Orientation In Theology, 2023. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 79 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

transformasi sosial. Model ini dirancang untuk konteks multireligius Indonesia, menjadikannya relevan 
bagi tantangan lokal sekaligus global. 

Tujuan dari kajian ini adalah untuk mengembangkan model pendidikan Kristiani transformatif di 
Indonesia dengan mengambil lokus penelitian di SMA Methodist 1 Medan. Model pendidikan yang 
direkomendasikan diharapkan mampu memberdayakan peserta didik untuk menghayati iman mereka 
secara mendalam dan berkontribusi aktif dalam transformasi masyarakat menuju keadilan dan perdamaian. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan analisis konseptual dan 
komparatif.6 Pendekatan kualitatif digunakan karena sesuai untuk mengeksplorasi makna, pengalaman dan 
ide-ide filosofis dalam konteks pendidikan.7 Analisis konseptual dan komparatif diterapkan sebagaimana 
dijelaskan oleh Prayitno, bahwa dalam studi pendidikan normatif, pendekatan ini berguna untuk menelaah 
dan membandingkan pemikiran tokoh guna membangun model yang lebih relevan secara kontekstual.8  

 Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka terhadap karya-karya John Wesley, Paulo 
Freire, dan Tabita Christiani, serta dokumen-dokumen terkait pendidikan Kristiani transformatif dan 
pendidikan Methodist di Indonesia. Proses penelitian dilakukan dalam beberapa tahap: Pertama, analisis 
konseptual terhadap pemikiran pendidikan dari John Wesley, Paulo Freire dan Tabita Christiani. Kedua, 
komparasi pendekatan pendidikan ketiga tokoh tersebut untuk mengidentifikasi elemen-elemen kunci 
dalam pengembangan pendidikan Kristiani transformatif. Ketiga, eksplorasi konteks pendidikan Methodist 
di Indonesia, dengan fokus pada SMA Methodist 1 Medan sebagai studi kasus. Keempat, sintesis konsep 
pendidikan Kristiani transformatif yang relevan untuk konteks Indonesia berdasarkan hasil analisis dan 
komparasi. 

Analisis data dilakukan secara induktif, dengan mengidentifikasi tema-tema utama dari pemikiran 
ketiga tokoh dan mengintegrasikannya ke dalam kerangka pendidikan Kristiani transformatif yang 
kontekstual. Metode eksposisi digunakan untuk menjelaskan konsep-konsep kunci dari masing-masing 
tokoh, sementara metode deduktif diaplikasikan dalam merumuskan implikasi praktis dari model 
pendidikan yang diusulkan.  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Gagasan Pendidikan Kristiani Transformatif 

Gagasan pendidikan Kristiani untuk transformasi sosial mempunyai akar sejarah yang dimulai 
sebagai reaksi terhadap gerakan kebangkitan yang menekankan pertobatan pribadi pada awal abad kedua 
puluh di Amerika Serikat. Dalam perkembangannya, ketegangan ini menimbulkan perdebatan tentang 
apakah pendidikan agama menekankan pada transformasi sosial atau pembentukan keimanan pribadi. 
George Albert Coe, seorang perintis teori pendidikan agama modern, adalah orang pertama yang 
memusatkan perhatian pada isu ini dengan mengakui bahwa baik keyakinan individu maupun reformasi 
sosial adalah hal yang penting. Coe melihat pendidikan sebagai sarana rekonstruksi masyarakat. Oleh 
karena itu, Coe menekankan pentingnya interaksi sosial dan menentang penekanan hanya pada unsur 
individu dalam proses pendidikan. Maksudnya adalah, meskipun pengalaman pribadi berharga dan 
pertumbuhan individu penting, pendidikan harus juga memperhatikan kebutuhan masyarakat. 
Pertumbuhan individu tidak mungkin terjadi tanpa adanya rekonstruksi masyarakat di mana individu-
individu tersebut berpartisipasi. Tujuan pendidikan untuk memampukan seseorang atau sekelompok orang 
mengambil tanggung jawab atas tatanan sosial di mana mereka menjadi bagiannya.9 

Coe mengakui bahwa baik keyakinan individu maupun reformasi sosial adalah hal yang penting, 
namun dalam realitanya yang satu akan selalu lebih menonjol dibandingkan yang lain dalam teori dan 

 
6 Maulinas Maulinas dkk., “Studi Komparatif Implementasi Manajemen Mutu Sekolah Berfokus Pada Standar 

Pendidikan dan Tenaga Kependidikan di SMP Negeri Pada Kecamatan Labuhanhaji Timur Kabupaten Aceh Selatan,” Ranah 

Research : Journal of Multidisciplinary Research and Development 6, no. 4 (2024): 1169–77, 

https://doi.org/10.38035/rrj.v6i4.934; Marinu Waruwu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, 
Metode Penelitian Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method),” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 1 

(2023): 2896–910. 
7 John W. Creswell dan John W. Creswell, Qualitative inquiry & research design: choosing among five approaches, 2nd ed (Sage 

Publications, 2007). 
8 Prayitno, Dasar Teori dan Praksis Pendidikan (Grasindo, 2009). 
9 George Albert Coe, A Social Theory of Religious Education (Charles Scribner’s Sons, 1917). 



80 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

praktik pendidikan agama. Pendekatan pendidikan tertentu cenderung memberi tekanan pada 
pengembangan keagamaan pribadi atau pembentukan keyakinan dibandingkan pada reformasi masyarakat 
atau realisasi sosial umat manusia. 

Berdasarkan observasi awal terhadap silabus Pendidikan Agama Kristen di sekolah Methodist 1 
Medan di Sumatera Utara, terlihat adanya indikasi bahwa penekanan dalam pembelajaran masih dominan 
pada aspek pembentukan iman pribadi. Kegiatan yang mendorong refleksi sosial atau aksi nyata terhadap 
isu-isu keadilan masih jarang ditemukan secara sistematis. Meskipun ini belum mewakili seluruh sekolah 
Methodist, indikasi ini menunjukkan pentingnya kajian lebih lanjut terhadap pendekatan pendidikan yang 
diadopsi. 

Inilah yang melatarbelakangi pentingnya untuk mengeksplorasi pengembangan pendidikan kristiani 
transformatif. Allen Moore menguraikan bahwa transformasi sosial menjadi perhatian utama dalam 
pendekatan pendidikan agama terkini. Pendidikan di sini bukan sekedar mempelajari kepercayaan-
kepercayaan masa lalu atau melestarikan tradisi generasi berikutnya, namun mencakup rekonstruksi 
warisan dalam kaitannya dengan tujuan-tujuan sosial masa kini dan masa depan serta merumuskan 
keyakinan- keyakinan dan nilai-nilai baru untuk mengabdi pada masyarakat yang sedang dalam proses 
menjadi.10 

Berkenaan dengan itu, dalam penelitian ini gagasan pendidikan kristiani transformatif yang 
dikembangkan akan memanfaatkan pemikiran ketiga tokoh ini, yaitu John Wesley melalui pembentukan 
iman pribadi dan pendidikan yang inklusif bagi semua orang.11 Paulo Freire yang menekankan pentingnya 
penyadaran dan memberikan ruang bagi pengalaman dari orang-orang dalam proses transformasi.12 Tabita 
Christiani yang memberikan perhatian terhadap pembentukan iman dan transformasi sosial secara 
bersamaan dengan memperhatikan konteks multireligius di Indonesia.13  

Ketiga tokoh ini membawa kekuatan yang saling melengkapi: Wesley menekankan transformasi 
spiritual melalui pembentukan karakter dan iman pribadi yang mendalam; Freire menyoroti pentingnya 
kesadaran kritis dan pendidikan sebagai alat pembebasan struktural; sementara Christiani mengintegrasikan 
kedua pendekatan tersebut ke dalam konteks Indonesia yang multireligius, dengan menambahkan dimensi 
dialog lintas agama dan perdamaian. Jika disinergikan, pemikiran ketiganya dapat menghasilkan model 
pendidikan Kristiani transformatif yang utuh. yang mengakar pada iman, menyadari struktur sosial yang 
timpang, dan bersikap terbuka terhadap pluralitas. 

Pendekatan Pendidikan sma methodist 1 

Tujuan Pendidikan 
Tujuan Pendidikan pada umumnya dihubungkan dengan visi dan misi satuan pendidikan. Dalam 

kurikulum operasional satuan pendidikan (KOSP) sekolah diuraikan bahwa SMA Methodist 1 medan 
memiliki visi sebagai berikut: sekolah yang mampu mewujudkan peserta didik yang berkarakter kristiani 
dan profil Pancasila, unggul dan memiliki jiwa kepemimpinan yang tinggi. Visi ini secara spesifik memuat 
nilai dan karakter Kristiani dan profil pelajar pancasila. Untuk menguatkan nilai tersebut para pendiri 
sekolah melukiskan nilai kristiani tersebut dalam logo sekolah yaitu: adanya keseimbangan (segitiga sama 
sisi) antara akal budi (kecerdasan intelektual dan berkarakter baik), sehat jasmani dan rohani (kesehatan 
secara fisik, mental dan spiritual).14 

Tujuan sekolah diuraikan sebagai berikut: menghasilkan lulusan yang menganut nilai-nilai 
kekristenan yaitu beriman, bertakwa, berakal budi, sehat jasmani dan rohani. Menghasilkan lulusan yang 
menganut nilai-nilai Pancasila yaitu berkebinekaan global, kreatif, mandiri, bernalar kritis dan bergotong 
royong. Menghasilkan lulusan yang berbudaya luhur. Menghasilkan lulusan yang unggul dan mampu 
bersaing masuk ke perguruan tinggi negeri dan swasta pilihan. Menghasilkan lulusan yang memiliki jiwa 
kepemimpinan yang tinggi untuk menjadi calon-calon pemimpin di masa yang akan datang.15 

 
10 Thomas Groome, Sharing Faith: A Comprehensive Approach to Religious Education and Pastoral Ministry: The Way of Shared 

Praxis (Harper San Francisco, 1991). 
11 Clapper, John Wesley On Religious Affections: His views on experience and emotion and their role in the Christian life and theology . 
12 Paulo Freire, Pendidikan Kaum Tertindas (LP3ES, 1972). 
13 Christiani, “Blessed Are The Peacemakers: Christian Religious Education For Peacebuilding In The Pluralistic 

Indonesian Context.” 
14 “KOSP (Kurikulum Operasional Satuan Pendidikan) SMA Swasta Methodist-1 Medan tahun pelajaran 2023/2024,” 

2023, 10. 
15 “KOSP (Kurikulum Operasional Satuan Pendidikan) SMA Swasta Methodist-1 Medan tahun pelajaran 2023/2024,” 

10. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 81 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

Dalam kerangka pendidikan transformatif, tujuan tersebut seharusnya mencerminkan pergeseran 
dari pendekatan normatif ke praksis yang mengintegrasikan pembentukan iman pribadi, penyadaran kritis, 
dan keberpihakan sosial. Dalam hal ini, integrasi nilai-nilai Kristiani tidak semata diturunkan dari dogma 
atau visi institusional, melainkan dikontekstualisasikan untuk menjawab tantangan-tantangan keadilan 
sosial dan pluralisme di Indonesia. Hal ini sejalan dengan pendekatan Freire tentang pendidikan sebagai 
pembebasan serta Christiani yang menekankan pentingnya pembelajaran dari realitas sosial yang plural. 

 
Isi Pendidikan 

Tahun ajaran 2023/2024 merupakan tahun kedua SMA Methodist 1 menerapkan kurikulum 
merdeka dan sekaligus menerapkan 2 kurikulum dalam tahun ajaran berjalan. Kurikulum 2013 masih 
dilanjutkan untuk peserta didik kelas XII, sedangkan kurikulum merdeka diterapkan di kelas X dan XI. 
Dalam pelaksanaannya, kedua kurikulum tersebut memiliki perbedaan, baik struktur, kegiatan, 
penilaian/asesmen, projek dan sebagainya. Untuk tahun ini pengorganisasian pembelajaran di kelas X fase 
E dan kelas XI fase F disusun berdasarkan kurikulum merdeka sedangkan untuk kelas XII masih 
berdasarkan kurikulum 2013. 

Dalam melaksanakan pendidikan ada tiga kegiatan pokok yang merupakan kesatuan yang tidak dapat 
dipisahkan dalam proses pendidikan. yaitu ekstrakurikuler, intrakurikuler dan kokurikuler. Intrakurikuler 
merupakan kegiatan pembelajaran yang dilakukan di dalam kelas atau ruang belajar sesuai dengan alokasi 
waktu dan struktur kurikulum yang dipakai, meliputi kegiatan belajar mengajar, ujian atau asesmen, 
remedial dan pengayaan, dll. Kokurikuler merupakan projek sebagai bagian pembelajaran dalam kurikulum 
merdeka untuk mencapai tujuan pendidikan yaitu pelajar pancasila. Kegiatan projek P5 dilakukan diluar 
kegiatan intrakurikuler atau pelaksanaannya melalui pembelajaran kokurikuler. Ekstrakurikuler adalah 
kegiatan tambahan yang dilakukan diluar jam pelajaran, baik dilakukan dalam lingkungan sekolah atau 
diluar lingkungan sekolah dengan tujuan untuk mendapatkan tambahan pengetahuan, ketrampilan dan 
wawasan serta membantu membentuk karakter peserta didik sesuai minat dan bakatnya masing-masing. 
Kegiatan ekstrakurikuler di SMA Swasta Methodist 1 Medan sebagai bagian penting pembentukan profil 
pelajar pancasila dan karakter kepemimpinan sesuai dengan visi, misi dan tujuan sekolah. 

Dalam Fase E (Kelas X), Capaian Pembelajaran (CP) Mata pelajaran Pendidikan Agama Kristen 
Protestan dan Budi Pekerti yang diharapkan adalah agar peserta didik bertumbuh sebagai manusia dewasa 
secara holistic, baik secara biologis, sosial maupun spiritual dan keyakinan iman. Sejalan dengan 
pertumbuhan menjadi dewasa, maka peserta didik memiliki hidup baru dalam Kristus. Menjadi manusia 
baru dibuktikan dengan cara mengembangkan kesetiaan, kasih, keadilan dan bela rasa terhadap sesama 
serta memiliki perspektif baru terhadap pemeliharaan dan perlindungan terhadap alam. Sementara pada 
fase F (Kelas XI dan XII) para peserta didik diharapkan terus berproses menjadi lebih dewasa terutama 
dalam menjalankan tanggung jawab sosial kemasyarakatan. 

 
Metode Pendidikan 

Pembiasaan merupakan salah satu metode pengembangan karakter peserta didik yang dilakukan 
dengan membiasakan perilaku positif tertentu dalam kehidupan sehari-hari. Kegiatan pembiasaan di 
sekolah yang melibatkan unsur intrakurikuler, kokurikuler dan ekstrakurikuler ini terdiri dari kegiatan 
spontan, rutin, keteladanan dan terprogram. Berkenaan dengan ini, sekolah memilih tema dari 7 tema 
untuk Sekolah Menengah Atas (SMA) yang telah ditentukan oleh pemerintah sebagaimana tertuang dalam 
Kepmen No. 56 tahun 2022. Dari tema yang dipilih kemudian ditetapkan 3 tema untuk kelas X dan 2 tema 
untuk kelas XI. Pemilihan tema dilakukan berdasarkan hasil rapat dewan guru pada hari jumat tanggal 04 
Agustus 2023 dan masukan dari peserta didik. Kemudian dari tema yang dipilih ditentukan elemen dan sub 
elemen untuk merancang tujuan projek dan kegiatan (aktivitas) projek, sebagaimana dalam Keputusan 
Kepala Badan Standar, Kurikulum dan Asesmen Pendidikan No.009 tahun 2022 tentang dimensi, elemen 
dan subelemen profil pelajar pancasila pada kurikulum merdeka.45 Hal ini memperlihatkan bahwa dalam 
proses pendidikan di PKMI 1 diberikan ruang untuk para siswa berpartisipasi dan juga berdialog dengan 
para guru. 

Berkenaan dengan pendekatan transformatif yang menekankan pentingnya keadilan sosial dan aksi 
nyata. Dokumen yang ada menunjukkan bahwa meskipun sekolah menekankan nilai-nilai Kristiani, belum 
terdapat elaborasi yang jelas mengenai sejauh mana SMA Methodist 1 Medan secara aktif mendorong 
siswa untuk terlibat dalam isu-isu keadilan sosial di masyarakat sekitar mereka. Ketiadaan informasi spesifik 
mengenai program atau kegiatan yang secara khusus dirancang untuk mengembangkan kesadaran dan 



82 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

keterampilan siswa dalam memperjuangkan keadilan merupakan area yang perlu mendapatkan perhatian 
lebih lanjut. 

 

Sumbangsih Dialog John Wesley-Paulo Freire-Tabita Christiani Bagi 

Pendidikan Methodist Masa Kini 

Ketiga tokoh pendidikan dalam penelitian ini memberikan perhatian penting terhadap pendidikan 
dalam konteks yang berbeda dan dengan pendekatan pendidikan yang tidak persis sama. John Wesley 
dalam konteks Inggris abad ke-18 dengan berbagai dinamikanya, Paulo Freire dalam konteks Brazil abad 
ke-20 dan Tabita Christiani dalam konteks Indonesia abad ke-21. Dalam bagian ini, saya mencoba 
mendialogkan ketiga pendekatan tokoh pendidik tersebut dengan konteks PKMI untuk 
merekomendasikan pendidikan kristiani Transformatif bagi pendidikan Methodist di Indonesia. 

Pendekatan John Wesley terhadap pendidikan dilatarbelakangi keyakinannya bahwa ada kebutuhan 
untuk menyelamatkan individu dari kemerosotan moral. Ia memberikan penekanan bahwa pendidikan 
bertujuan untuk perkembangan iman dan transformasi spiritual dengan harapan bahwa itu akan dapat 
mempengaruhi atau mengubah masyarakat. Titik tolak pendidikan yang dikembangkan Wesley adalah 
manusia yang berdosa. Wesley percaya bahwa pendidikan perlu untuk menuntun pada pertobatan dan 
keselamatan. Hal ini berangkat dari pemahamannya bahwa manusia itu berdosa. Pengajaran ibunya dan 
pietisme yang ia pelajari dari orang-orang Moravia sangat mempengaruhi antropologinya, yang menjadi 
dasar pendekatan pendidikannya. Ia berpendapat bahwa kejatuhan manusia telah menghancurkan 
“gambaran moral Allah” dalam umat manusia dan hal ini secara langsung berdampak pada hubungan kita 
dengan Allah. Oleh karena itu, Wesley memahami bahwa pendidikan berkontribusi pada pemulihan umat 
manusia yang berdosa. Baginya tujuan dan titik awal semua pendidikan adalah koreksi sifat manusia yang 
rusak. Kelemahan dari pendekatan pendidikan Wesley adalah ia kurang menyadari fakta bahwa individu 
adalah makhluk sejarah yang dibentuk oleh konteks dan struktur sosial masyarakat tempat mereka tinggal, 
sehingga untuk mentransformasikannya kita perlu melakukan transformasi masyarakat juga. Pendekatan 
pendidikan Wesley bermanfaat dalam pertumbuhan intelektual dan spiritual masyarakat miskin dan juga 
budak pada masa itu, namun pendidikan tersebut tidak mendorong mereka untuk memperjuangkan 
emansipasi mereka. Dengan demikian penting untuk menambahkan unsur dari pendekatan pendidikan 
Paulo Freire. Pendekatan pendidikan Paulo Freire diperlukan karena dalam pendekatannya ia 
menunjukkan bahwa pemahaman kritis terhadap realitas sejarah yang berdampak pada masyarakat 
diperlukan agar pendidikan bersifat pembebasan. Mengubah orang secara spiritual tanpa mengubah 
konteksnya tidak akan menyelesaikan masalah. Manusia bergantung pada masyarakat namun masyarakat 
juga bergantung pada individu dan dialektika ini perlu dikedepankan. 

Dalam hal ini, pendekatan Christiani yang muncul dari konteks Indonesia menambahkan elemen 
penting dalam dialog terhadap pendekatan pendidikan Wesley. Christiani juga mempertimbangkan konteks 
sejarah yang turut membentuk masyarakat yang ada dengan menganalisa aspek sosial, ekonomi dan politik. 
Artinya tidak hanya focus kepada perkembangan spiritual tetapi juga “membedah” sistem masyarakat yang 
ada untuk mewujudkan transformasi sosial. Menurut Tabita penting pertumbuhan iman dan transformasi 
sosial, keduanya tidak terpisahkan. Pendidikan keagamaan untuk transformasi sosial tidak hanya bertujuan 
pada perubahan struktur yang tidak adil dalam politik, masyarakat, dan ekonomi. Pendidikan Agama untuk 
transformasi sosial berkaitan dengan manusia: bagaimana membantu mereka bertumbuh dalam iman, 
sehingga mereka akan bertumbuh dan lebih terlibat dalam kehidupan sosial untuk mengubah masyarakat 
yang tidak adil. Dalam Pendidikan Agama Kristen pembentukan pribadi dalam iman Kristen dan 
komitmen terhadap transformasi sosial saling bahu membahu, saling mendukung satu sama lain. Oleh 
karena itu, Pendidikan Agama Kristen untuk transformasi sosial berkaitan dengan pembentukan iman 
pribadi dan kesadaran serta keterlibatan sosial. Terlalu banyak penekanan pada pembentukan iman dapat 
berakibat buruk pada kesalehan pribadi, yang tidak kritis terhadap dunia yang tidak adil. Sebaliknya jika 
terlalu banyak penekanan pada kemampuan manusia yang optimis untuk mengubah ketidakadilan 
struktural, tanpa pembentukan keimanan pribadi, pendidikan agama menjadi sekedar kegiatan humanis.16 

Paulo Freire, seorang pendidik dan filsuf asal Brasil, dikenal luas melalui kontribusinya terhadap 
pendidikan pembebasan (liberative education). Dalam karya terkenalnya Pedagogy of the Oppressed (1970), 
Freire menolak model pendidikan “gaya bank” (banking education), di mana guru dianggap sebagai 

 
16 John Coffey, ed., Heart religion: evangelical piety in England and Ireland, 1690-1850, First edition (Oxford University Press, 

2016); Freire, Pedagogi Hati. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 83 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

pemilik pengetahuan yang ‘menabungkan’ isi pelajaran ke dalam pikiran murid. Model ini, menurut Freire, 
melanggengkan relasi kuasa dan menindas potensi kritis peserta didik. 

Sebagai gantinya, Freire mengembangkan model pendidikan dialogis dan problem-posing, di mana 
peserta didik dilibatkan secara aktif dalam menganalisis dan mengubah dunia mereka. Pendidikan bagi 
Freire adalah proses “konsientisasi” (conscientização) – yakni, pembangkitan kesadaran kritis terhadap 
realitas sosial, ekonomi, dan politik yang menindas. 

Pendidikan harus menjadi alat untuk emansipasi, bukan dominasi. Dalam hal ini, Freire melihat 
pendidikan bukan sebagai transmisi doktrin tetapi sebagai proses transformasi sosial melalui dialog yang 
horizontal antara pendidik dan peserta didik. Freire juga menyadari pentingnya hubungan antara iman dan 
tindakan. Dalam karya Pedagogi Hati, ia menekankan bahwa pendidikan tidak netral secara nilai; setiap 
proses pendidikan selalu berpihak, dan dalam konteks Kristen, keberpihakan itu harus kepada kaum 
marginal dan tertindas.17 

Dalam dialog ini, pemikiran Freire memperkuat dimensi pembebasan struktural dan kesadaran 
politik dalam pendidikan Kristiani. Bila Wesley menekankan perubahan individu dan Christiani 
menggabungkan dialog lintas iman dalam konteks Indonesia, Freire menyumbangkan dimensi radikal-
transformasional: bahwa keadilan sosial hanya dapat dicapai bila peserta didik memiliki kemampuan untuk 
membaca realitas secara kritis dan bertindak untuk mengubahnya. 

Kontribusi utama Freire dalam pendidikan Kristen transformatif, khususnya bagi pendidikan 
Methodist masa kini, adalah: Menempatkan peserta didik sebagai subjek sejarah, bukan objek dogma. 
Mendorong penggunaan pengalaman konkret peserta didik sebagai materi pembelajaran Mengaitkan iman 
dengan praksis (praxis), yakni tindakan reflektif untuk mengubah dunia. Menekankan bahwa pendidikan 
bukan netral, dan harus berpihak pada keadilan 

Oleh karena itu, menyelaraskan pendekatan Wesley (transformasi spiritual) dengan Freire (kesadaran 
struktural) dan Christiani (rekonsiliasi lintas iman) akan menciptakan model pendidikan yang lebih 
menyeluruh – yakni pendidikan yang mengakar dalam iman, kritis terhadap ketidakadilan, dan terbuka 
terhadap pluralitas. 

Berefleksi dari ketiga pendekatan ini, melalui visi dan misi yang diuraikan dalam KOSP, terlihat 
bahwa PKMI1 masih memfokuskan tujuannya kepada transformasi spiritual peserta didik. Hal ini terlihat 
dari visi sekolah: sekolah yang mampu mewujudkan peserta didik yang berkarakter kristiani dan profil 
Pancasila, unggul dan memiliki jiwa kepemimpinan yang tinggi. Tujuan sekolah diuraikan sebagai berikut: 
menghasilkan lulusan yang menganut nilai-nilai kekristenan yaitu beriman, bertakwa, berakal budi, sehat 
jasmani dan Rohani. Berkenaan dengan ini, penting juga bagi PKMI 1 untuk memberikan perhatian 
terhadap tujuan pendidikan dalam upaya mewujudkan transformasi sosial dengan memotivasi dan 
menginpirasi peserta didik memiliki keterlibatan dan komitmen menganalisa secara kritis persoalan sosial 
yang terjadi dan mengambil peranan didalamnya. 

Berdasarkan pendekatan ketiga tokoh, pengembangan pendidikan transformatif yang kontekstual 
dapat dirumuskan dalam tiga elemen operasional, pertama, transformasi Iman Pribadi (Wesley): 
Pendidikan yang menekankan pertobatan, disiplin spiritual, dan pengembangan karakter. Kedua, 
penyadaran kritis (Freire): Pendidikan yang mendorong refleksi sosial, membaca realitas secara kritis, dan 
aksi emansipatoris terhadap struktur yang menindas. Ketiga, dialog dan perdamaian (Christiani): 
Pendidikan yang membuka ruang dialog antar iman, rekonsiliasi sosial, dan respons terhadap keberagaman 
agama. Ketiganya dapat dijadikan kerangka kerja kurikulum pendidikan Kristen transformatif yang tidak 
hanya mendidik murid untuk baik secara rohani, tetapi juga aktif secara sosial. 

Pengembangan Pendidikan sebagai Pemberdayaan Iman dan Transformasi 

Sosial 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan konsep pendidikan Kristiani yang berpusat pada 
transformasi untuk menggambarkan karakteristik pendidikan Kristiani yang ingin dipromosikan. 
Sebagaimana halnya uraian Elizabeth Moore, “sebagai pendekatan pendidikan, transformasi bertujuan 
untuk menyembuhkan dan membebaskan individu, komunitas Kristen, masyarakat luas dan seluruh 
ciptaan, maka penting sekali untuk mengembangkan pendidikan Kristiani yang bertujuan pada 
transformasi individu dan sosial. Pendidikan dengan tujuan transformasi mengarah pada pembebasan. 
Pendidikan sebagai proses pembebasan melibatkan pengaruh dan tindakan yang dapat membebaskan 

 
17 Freire, Pedagogi Hati. 



84 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

pikiran manusia untuk merespons kekuatan- kekuatan yang membebaskan. Di samping itu, pendidikan 
dapat dijadikan sebagai wahana untuk memberdayakan peserta didik sehingga mereka dapat menjadi agen 
perubahan sosial. Melalui pendidikan yang transformatif dan partisipatif, peserta didik diharapkan mampu 
mengembangkan dimensi individual dan sosialnya secara seimbang.18 

Pendidikan transformatif yang mengintegrasikan perkembangan iman pribadi (Wesley), transformasi 
sosial (Freire) dan kesadaran multireligius (Christiani) menekankan pembentukan karakter yang 
berlandaskan nilai-nilai Kristiani. Ini bukan hanya tentang memahami doktrin, tetapi tentang menghidupi 
iman dalam setiap aspek kehidupan. Hal penting yang perlu diperhatikan adalah pembentukan iman harus 
dilakukan secara terbuka, dialogis, dan kontekstual dengan menghargai kebebasan berpikir dan 
keberagaman interpretasi. Pendidikan transformatif ini juga mengembangkan pemahaman yang mendalam 
tentang agama-agama lain, menghargai perbedaan, dan mendorong dialog serta kerjasama lintas agama 
untuk membangun perdamaian dan keadilan. 

Berkenaan dengan isi, pendekatan John Wesley yang menguraikan pentingnya kekudusan individu, 
seharusnya berjalan seiring dengan transformasi sosial agar dapat memberikan dampak yang besar. 
Tampaknya Wesley tidak memberikan perhatian terhadap hubungan antara dosa individu dan dosa 
struktural. Wesley melewatkan poin bahwa kekudusan individu berhubungan dengan lingkungan sosial. 
Baginya, kekudusan pribadi sudah cukup untuk menuntun menuju kekudusan sosial meskipun ada 
tantangan sosial yang dihadapi individu dan komunitas. 

Dalam hal ini, pendekatan pendidikan Freire yang menguraikan pentingnya unsur kesadaran menjadi 
sumbangsih berharga dalam dialog dengan pendekatan pendidikan John Wesley. Dalam pendekatan 
pendidikan Freire, pendidikan juga untuk menyadarkan manusia akan realitas sosialnya. 
Kesadaran(conscientization) merupakan inti pendidikan. Bagi Freire, suatu bentuk pendidikan selalu 
didasarkan pada kesadaran manusia, yang meliputi tiga aspek yaitu: kesadaran naif (naival consciousness) 
yang memahami bahwa aspek manusia sebagai akar penyebab masalah, kesadaran magic (magic 
consciousness) berupa kesadaran masyarakat yang tidak mampu melihat adanya kaitan satu faktor dengan 
factor yang lain, kesadaran kritis (critical consciousness) yaitu kesadaran yang lebih melihat sistem sebagai 
sumber masalah. Untuk mencapai semua kesadaran ini dibutuhkan pendidikan kritis yang berbasis pada 
realitas sosial dan bukan merupakan pendidikan ‘gaya bank’ yang akan menjadikan murid sebagai robot-
robot yang tidak mengerti akan realitas-realitas sosial yang dihadapinya. Pendidikan yang mampu 
melakukan refleksi kritis terhadap ‘ideologi dominan’ yang berlaku di dalam masyarakat, menantang sistem 
yang tidak adil, dan memikirkan sistem alternatif ke arah transformasi sosial menuju masyarakat yang adil.19 

Pendekatan Wesley terhadap pendidikan tidak memiliki unsur kesadaran yang dibutuhkan oleh 
orang-orang tertindas untuk memberdayakan mereka agar dapat bekerja menuju pembebasan mereka 
sendiri. Wesley hanya memfokuskan pendidikan pada kebutuhan untuk mengubah manusia secara 
personal, dengan harapan bahwa mereka pada gilirannya akan mengubah masyarakat. Keyakinan Wesley 
akan perlunya transformasi kehidupan individu, sebelum individu tersebut dapat mengubah masyarakat 
merupakan kelemahan utama dalam etos kerja dan pendidikannya. Ia memandang transformasi individu 
sebagai prioritas pertama, disusul transformasi sosial. Pemahamannya mengenai pentingnya transformasi 
individu bagi transformasi sosial ditangkap dengan baik dalam dokumen “Salvation, Justice and the 
Theological Task of the Seventh Oxford Institute on Wesleyan Theology.” Dalam praksis-teologinya ia 
mengungkapkan keyakinan mendasar bahwa mengubah masyarakat tidak mungkin terjadi kecuali didahului 
oleh transformasi pribadi. Wesley berargumentasi bahwa “tanpa individu yang berubah, masyarakat tidak 
dapat diubah dan bahwa pemuridan yang bertanggung jawab akan menghasilkan orang-orang yang 
dibawah kasih karunia dapat mengubah masyarakat.” 

Pemahaman Wesley tentang transformasi sosial terbatas pada standar moral masyarakat. 
Kenaifannya terhadap isu-isu politik diteruskan ke praktik pedagoginya. Dengan demikian praktek 
pendidikan yang ada tidak mendorong strategi yang kritis dan aktif melawan penindasan, melainkan 
pertumbuhan bertahap dalam sistem tanpa menantangnya. Ia percaya bahwa manusia bisa mencapai 
kesempurnaan tanpa harus membenahi sistem sosial-politik, namun dengan kesalehan mereka akan 
mampu memberikan pengaruh pada masyarakat dan membawa kesucian sosial. Wesley tidak mengakui 
fakta bahwa umat manusia bersifat historis dan kehidupan mereka dibentuk dan dipengaruhi oleh realitas 
sosio-politik mereka. Ia juga pada dasarnya konservatif sehingga pendidikannya sulit bersifat 
emansipatoris. Gramsci menyatakan “titik tolak elaborasi kritis adalah memposisikan diri sebagai produk 

 
18 Moore Elizabeth M, Teaching From the Heart: Theology and Educational Method (Fortress Press, 1991). 
19 Freire, Pedagogi Hati. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 85 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

proses sejarah”. Giroux berpendapat bahwa pemeriksaan terhadap konstruksi historis dan sosial dalam 
kehidupan kita “membantu melakukan re-teritorialisasi dan menulis ulang narasi kompleks yang 
membentuk kehidupan.”20 

Berkenaan dengan ini, pendekatan pendidikan Christiani penting untuk diperhatikan, ia menguraikan 
pentingnya analisis intelektual terhadap struktur masyarakat dan dunia yang tidak adil, serta mencari cara 
untuk mewujudkan perdamaian dan keadilan. Aktivitas intelektual ini harus dilakukan dialog dengan 
pemahaman tentang dosa pribadi dan struktural, dan dengan Kisah Kasih Allah melalui Yesus Kristus, 
untuk menemukan cara menghayati iman Kristiani di dunia melalui transformasi sosial.51 Christiani 
melalui model pendidikan yang ditawarkannya yaitu: pendidikan kristiani behind the wall, at the wall and 
beyond the wall. Melalui pendekatannya, Christiani menginspirasi peserta didik untuk memahami kitab suci 
secara kontekstual dan menghubungkannya dengan persoalan sosial yang terjadi dalam masyarakat. Selain 
itu melalui pendekatan pendidikannya, Christiani juga membuka ruang dialog dengan komunitas beragama 
lain untuk saling belajar dan berpartisipasi aktif untuk mewujudkan perdamaian dan keadilan dalam 
masyarakat. 

Berefleksi dari ketiga pendekatan pendidikan ini, menjadi sumbangsih kritis bagi PKMI 1 untuk 
mengevaluasi kembali Pendidikan Kristiani yang dikembangkannya agar memberi ruang dan perhatian 
untuk pengembangan analisis intelektual dengan memahami struktur masyarakat dan factor-faktor yang 
menjadi penyebab timbulnya persoalan dalam masyarakat.  Melalui kurikulum yang lebih menekankan pada 
kesalehan pribadi tanpa pemahaman dan analisa struktur sosial yang ada, kita tidak bisa mengharapkan 
peserta didik bersikap kritis terhadap kenyataan. Pendidikan merupakan proses panjang bahkan terjadi 
seumur hidup, berkenaan dengan itu penting sekali untuk memaksimalkan semua unsur secara holistic dan 
maksimal. 

Dengan demikian, isi pendidikan harus memuat bahan ajar yang berkaitan dengan fenomena realitas 
sosial yang sebenarnya sehingga melalui pendidikan peserta didik menjadi sadar akan realitas sosial 
disekitarnya bahkan sadar akan realitas dunia. Kesadaran yang harus dimiliki manusia adalah kesadaran 
kritis. Dalam Capaian Pembelajaran untuk fase E (Kelas X) dan fase F (Kelas XI dan XII) masih terlihat 
kecenderungan untuk berfokus kepada perkembangan iman pribadi. Perhatian untuk membangkitkan 
“kesadaran” terhadap struktur masyarakat dan upaya untuk memberdayakan komunitas dalam 
transformasi sosial masih belum terlihat. 

Pengembangan Pendidikan Sebagai Tugas Hermeneutik (Penafsiran 

Persoalan Kehidupan) 

Konteks masyarakat mempengaruhi dan membentuk teori Pendidikan Kristiani. Dengan dimulai 
dari konteks, tujuan teori pendidikan menjadi suatu pengungkapan arah pendidikan seraya menghadapi 
masalah dan kebutuhan masyarakat yang baginya teori tersebut dibuat. Teori pendidikan dibentuk oleh 
konteks masyarakat tertentu.21 Berkenaan dengan ini, dalam pendidikan senantiasa memerlukan 
keterlibatan dan penafsiran persoalan kehidupan bukan gagasan atau tema yang abstrak. Penafsiran perlu 
dilakukan untuk mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam mengenai permasalahan dan dengan 
demikian membentuk atau mempengaruhi dunia di sekitar kita. Hal ini berangkat dari pemahaman bahwa 
pendidikan harus mempertimbangkan pengalaman, kehidupan, perjuangan dan kegembiraan komunitas 
belajar. Kurikulum perlu memperhatikan konteks pembelajaran yang mengacu pada “latar, keadaan, dan 
situasi di mana peristiwa atau kejadian tertentu terjadi.” Kita perlu memahami apa yang terjadi dalam 
konteks itu. Pendidikan Kristiani sebaiknya memperhatikan dan mempertimbangkan kisah-kisah 
masyarakat selama proses pembelajaran, karena kisah-kisah masyarakat itu penting ketika mereka 
menghadapi masa lalu dan memimpikan masa depan mereka. 

Dengan mempertimbangkan konteks, sekolah (PKMI 1) perlu berkonsentrasi pada apa yang terjadi 
di dalam dan di luar sekolah dan memasukkannya ke dalam program pendidikannya. Dalam hal ini 
kurikulum sebaiknya tidak diambil atau dipilih langsung dari buku-buku dan “dipaksakan” kepada sekolah 
tetapi agendanya diambil dari konteksnya. Dengan demikian, proses pendidikan Kristiani yang ada 
mempunyai dimensi melakukan teologi dalam konteks atau teologi kontekstual. Dalam upaya merumuskan 
isi dari konteks pembelajaran mengharuskan kita melakukan analisis kontekstual. Hal ini menekankan 
pentingnya pendidikan yang menciptakan ruang bagi siswa untuk berkontribusi dalam proses 

 
20 Elizabeth M, Teaching From the Heart: Theology and Educational Method. 
21 Simangaliso Raymond Kumalo, “Theology and education : the role of the church in education for social 

transformation : a Methodist contribution” (Dissertation, University of KwaZulu-Natal, 2005). 



86 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

pembelajaran, berdasarkan keyakinan dan pengalaman hidup mereka. Tugas hermeunetis adalah 
menafsirkan cerita-cerita ini berdasarkan visi Tuhan dan nilai-nilai Kerajaan Tuhan sebagaimana 
terkandung dalam Alkitab. Ketika isi pendidikan berasal dari dinamika kontekstual dan pengalaman 
komunitas belajar mengajar, maka hal tersebut tidak dipaksakan dari luar melainkan berasal dari dalam. Ini 
mencakup keyakinan, tradisi, pengalaman dan aspirasi orang-orang yang ingin memberikan perubahan 
positif dalam situasi mereka. Kurikulum dalam hal ini bukan sekedar kumpulan fakta dan informasi. 
Mengambil isu-isu kontekstual sebagai sumber pengembangan kurikulum juga berarti perubahan 
paradigma radikal bagi pendidikan. 

Salah satu manfaat pendidikan yang berorientasi kontekstual adalah bersifat holistic, pendidikan 
tidak boleh hanya peduli pada hal-hal spiritual tetapi juga harus memperhatikan pengalaman sehari-hari 
masyarakat, kebutuhan material dan fisik mereka. Hal ini harus membantu mereka menafsirkan dan 
menemukan jawaban atas pertanyaan mendalam tentang keberadaan mereka. Pendidikan kristiani yang 
berpusat pada transformasi akan berusaha memberikan perspektif Kristen mengenai situasi sosial, 
ekonomi dan politik yang dihadapi masyarakat. Hal ini juga memberdayakan orang untuk memenuhi 
kebutuhan spiritual mereka dan menerapkannya pada kebutuhan fisik mereka. 

Model pendidikan transformatif perlu mempertimbangkan kisah-kisah masyarakat selama proses 
pembelajaran, karena meyakini bahwa kisah-kisah tersebut penting karena berisi perjuangan masyarakat di 
masa lalu dan impian masa depan. Ketika mempertimbangkan realitas pengalaman sebagai konten, para 
pendidik kreatif telah menyadarkan kita bahwa realitas pengalaman harus datang dari konteks Indonesia, 
melalui kisah masyarakat Indonesia. Kurikulum pendidikan harus diambil dari kisah-kisah para siswa jika 
pendidikan ingin menjadi tugas hermeunetis dalam arti sebenarnya dan dengan demikian mengarah pada 
transformasi. 

Dari segi metode, kecenderungan Wesley memandang anak-anak dan orang dewasa sebagai wadah 
kosong dalam hal pengetahuan tentang Tuhan membuatnya mengadopsi metode pendidikan yang 
konservatif. Akibatnya dia mengadopsi leader driven (pemimpin sebagai penggerak). Di dalam metode 
pendidikannya, Wesley dipengaruhi oleh banyak hal, yang paling dominan adalah pembentukan masa 
kecilnya. Ibunya, Susana Wesley yang sangat disiplin dalam mendidik, menanamkan pemahaman bahwa 
keinginan pribadi anak harus dipatahkan karena natur berdosa manusia. Pendidikan menjadi sarana untuk 
“memulihkan” manusia yang berdosa ini dan ia harus diarahkan oleh pendidiknya/pemimpin. Situasi 
belajar dan mengajar secara keseluruhan bergantung kepada pemimpin, dengan partisipasi minimal dari 
naradidik. Metode inilah yang dikembangkan Wesley dalam pendekatan pendidikannya. 

Dalam hal ini, pendekatan pendidikan Freire yang menekankan pentingnya dialog menjadi hal 
berharga bagi pendekatan pendidikan John Wesley serta pengembangan pendidikan Methodist. Menurut 
Freire, Dialog tidak boleh melibatkan satu orang yang bertindak atas orang lain, tetapi orang-orang harus 
bekerja sama satu sama lain. Prosesnya penting dan dapat dilihat sebagai upaya meningkatkan komunitas 
dan membangun modal sosial serta mengarahkan kita untuk bertindak dengan cara mewujudkan keadilan 
dan kemajuan manusia. 

Dalam pendekatan pendidikan Tabita Christiani yang menyoroti konteks kepelbagaian agama perlu 
menambahkan unsur dialog lintas agama. Christiani mengadopsi pendekatan sharing christian praxis dari 
Thomas Groome dalam pendidikannya dengan memperhatikan konteks keberagaman agama karena 
metode ini menekankan dialog dan refleksi kritis sebagai cara untuk membangun kesadaran bersama akan 
perbedaan, memperdalam pengertian akan nilai-nilai perdamaian, serta memperjuangkan keadilan dan 
harmoni dalam masyarakat yang majemuk. Pendekatan SCP ini menekankan pentingnya dialog yang jujur 
dan partisipasi aktif. Dalam konteks keberagaman agama, Christiani percaya bahwa dialog yang terbuka 
dan partisipatif akan membangun saling pengertian dan memperkuat komitmen kolektif untuk 
menciptakan perdamaian.  

Dalam konteks PKMI 1 unsur dialog sudah mulai ada melalui pemilihan tema dilakukan berdasarkan 
hasil rapat dewan guru pada hari jumat tanggal 04 Agustus 2023 dan masukan dari peserta didik. 
Kemudian dari tema yang dipilih ditentukan elemen dan sub elemen untuk merancang tujuan projek dan 
kegiatan (aktivitas) projek. Akan tetapi dialog yang dimaksudkan disini untuk dikembangkan adalah dialog 
yang bukan hanya tentang memperdalam pemahaman tetapi merupakan kegiatan kerja sama yang 
melibatkan rasa hormat. Dalam konteks Pendidikan Methodist kemungkinan besar perlu dipertimbangkan 
metode sharing/berbagi antar komunitas agama karena dalam konteks PKMI, terdapat juga siswa non-
Kristen. Belajar dari realitas atau pengalaman yang dimaksud adalah keadaan nyata masyarakat atau 
pengalaman seseorang atau kelompok yang terlibat dalam kenyataan yang ada. Akibatnya, tidak ada 
otoritas pengetahuan seseorang yang lebih tinggi dari yang lainnya. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 87 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

Pengembangan Pendidikan Sebagai Usaha yang Dialogis 

Pendidikan menekankan pendekatan dialogis sebagai proses pembelajaran, disini pendidik menjalin 
hubungan dengan peserta didik dimana mereka saling berbagi ilmu dan ada partisipasi penuh dari masing-
masing peserta didik. Pendidik berperan sebagai pemimpin, yang tidak mendominasi tetapi memfasilitasi. 
Fokus utama pendekatan yang berpusat pada transformasi bukan pada fasilitator atau peserta didik, namun 
pada tujuan pendidikan, yaitu transformasi pribadi dan sosial. Baik fasilitator maupun pembelajar harus 
menghadapi situasi dengan menggunakan wawasan dari perspektif dan tindakan teologis pribadi mereka. 

Belajar dalam dialog mengasumsikan bahwa seseorang tidak belajar sendirian tetapi terlibat dengan 
orang lain. Perlu adanya pembentukan sekelompok orang yang akan mengambil bagian dalam situasi 
belajar mengajar. Kelompok ini disebut sebagai komunitas belajar mengajar. Untuk belajar, kita perlu 
berhubungan satu sama lain, bertualang menuju penemuan-penemuan baru, dan menemukan kebenaran 
baru sambil berdialog satu sama lain dalam perjalanan ini. Pembelajaran masyarakat dibangun atas 
hubungan antara pendidik dan peserta didik; sesama peserta didik; peserta didik dan sejumlah pendidik 
yang mendahului mereka; dan terakhir komunitas pembelajar dan lingkungan lokal, yang merupakan 
konteksnya. Dengan pemahaman ini, pembelajaran terjadi sebagai hasil hubungan di mana sejumlah orang 
berdialog satu sama lain mengenai isu-isu yang menjadi perhatian bersama yang muncul dari pengalaman 
mereka dengan tujuan membawa perubahan positif dan bertahan lama. 

Hal penting yang perlu diperhatikan dalam pendekatan ini adalah tujuan, isi dan metode pendidikan 
itu penting; peserta didik menentukan hasilnya, yaitu transformasi. Inti dari metode ini adalah keprihatinan, 
aspirasi, pengalaman dan kegembiraan baik pembelajar maupun pendidik yang bermitra dalam proses 
belajar mengajar. Dalam pendekatan pendidikan ini, baik guru maupun peserta didik tidak menjadi pusat 
lingkaran pedagogi, melainkan tujuan menjadi pusat komunitas belajar mengajar. Peserta didik dan guru 
menjadi agen aktif dalam proses belajar mengajar. Pendekatan ini menghindari dominasi guru, dan 
mendorong keterlibatan siswa dalam proses. Ini memobilisasi seluruh komunitas belajar dan mengajar 
untuk fokus pada masalah yang sedang dieksplorasi. 

Metode harus konsisten dengan tujuan dan isi pendidikan. Jika transformasi pendidikan bertujuan 
untuk mencapai tujuannya dalam membentuk umat manusia bagi Kerajaan Allah dan mewujudkan 
transformasi sosial, maka model yang diterapkan harus konsisten dengan tujuan-tujuan tersebut. Dalam 
konteks PKMI 1, pendidikan Kristiani juga disampaikan kepada naradidik lintas agama (non-Kristen), 
berkenaan dengan ini dialog yang melibatkan pengalaman dan pemaknaan peserta didik lintas agama juga 
seharusnya mendapatkan ruang untuk terlibat aktif dalam proses pendidikan. Ada kebutuhan akan 
lingkungan dialog yang terbuka dan sejajar untuk semua yang terlibat dalam proses pendidikan. Di sini 
tidak ada seorang pun yang berbicara sendirian tetapi semua mempunyai suara, sehingga proses 
pembelajarannya memberikan manfaat bagi semua yang ada di sana. 

Pendidikan Agama sebagai Sarana Mengembangkan Partisipasi Aktif Siswa 

dalam Transformasi Sosial di Indonesia 

Pendidikan agama di sekolah, khususnya dalam konteks Indonesia yang multikultural dan 
multireligius, memiliki potensi besar untuk mendorong siswa berpartisipasi aktif dalam transformasi sosial. 
Melalui pendidikan agama yang transformatif, siswa tidak hanya diajak memahami ajaran iman secara 
kognitif, tetapi juga didorong untuk menerapkan nilai-nilai keagamaan dalam kehidupan sosial sehari-hari. 
Proses ini melibatkan tiga aspek utama: penyadaran (konsientisasi), pembentukan karakter, dan aksi nyata 
di masyarakat. Pertama, Penyadaran Sosial melalui Pendidikan Agama. Mengacu pada pemikiran Paulo 
Freire, pendidikan agama dapat menjadi ruang untuk membangun kesadaran kritis siswa terhadap realitas 
sosial di sekitarnya. Guru agama dapat memfasilitasi dialog terbuka tentang isu-isu sosial seperti 
kemiskinan, ketidakadilan, intoleransi, dan kerusakan lingkungan, lalu mengaitkannya dengan nilai-nilai 
keadilan, kasih, dan perdamaian yang diajarkan dalam agama. Dengan demikian, siswa diajak untuk tidak 
hanya memahami masalah, tetapi juga merefleksikan peran mereka sebagai agen perubahan dalam 
masyarakat.  

Kedua, Pembentukan Karakter dan Nilai Sosial, Pendidikan agama yang transformatif menekankan 
pembentukan karakter siswa, seperti kejujuran, empati, toleransi, dan semangat gotong royong. Nilai-nilai 
ini sangat relevan dengan konteks Indonesia yang beragam. Melalui pembiasaan, keteladanan, dan refleksi 
atas pengalaman hidup, siswa dilatih untuk menghargai perbedaan, mengembangkan sikap inklusif, serta 
membangun solidaritas sosial lintas agama dan budaya. Hal ini sejalan dengan visi pendidikan nasional 
untuk membentuk profil pelajar Pancasila yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. 



88 | PENDIDIKAN KRISTIANI TRANSFORMATIF DALAM KONTEKS INDONESIA 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

Ketiga, Aksi Nyata dalam Kehidupan Sosial. Pendidikan agama juga dapat memfasilitasi keterlibatan 
langsung siswa dalam aksi sosial, baik melalui program sekolah (misal: projek P5, bakti sosial, kampanye 
lingkungan, dialog lintas iman) maupun kegiatan ekstrakurikuler. Dengan terlibat dalam kegiatan nyata, 
siswa belajar mengaplikasikan nilai-nilai agamanya untuk menjawab kebutuhan masyarakat, 
memperjuangkan keadilan, dan menciptakan perdamaian. Pengalaman konkret ini memperkuat 
pemahaman bahwa iman tidak hanya bersifat pribadi, tetapi juga berdampak sosial. 

 KESIMPULAN  

Pendidikan Kristiani transformatif bukanlah pengulangan doktrin atau spiritualisasi moral, tetapi 
upaya menyatukan pembentukan iman dan pemberdayaan sosial dalam sistem pendidikan yang berakar 
pada konteks lokal. Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi pemikiran John Wesley, Paulo Freire, dan 
Tabita Christiani mampu membentuk paradigma pendidikan baru yang relevan bagi realitas Indonesia yang 
plural dan penuh tantangan sosial. 

Penekanan Wesley pada pertobatan dan karakter, Freire pada penyadaran dan aksi sosial, serta 
Christiani pada dialog dan rekonsiliasi menjelma menjadi kerangka pedagogis yang utuh. Namun demikian, 
realitas SMA Methodist 1 Medan menunjukkan bahwa praktik pendidikan masih cenderung spiritualistik 
dan belum sepenuhnya menempatkan siswa sebagai subjek transformatif. 

Oleh karena itu, pendidikan Kristiani masa kini memerlukan keberanian epistemologis untuk beralih 
dari pendekatan instruktif menjadi dialogis dan partisipatif, di mana siswa dilibatkan sebagai aktor 
perubahan. Tujuan penelitian ini tercapai melalui penyusunan model pendidikan yang tidak hanya 
membentuk iman, tetapi juga memperjuangkan keadilan dan perdamaian di tengah kemajemukan bangsa. 

DAFTAR PUSTAKA 

Antonius Virdei Eresto Gaudiawan. “Modify Indonesian Catholic Religious Education frommono-
religious to interreligious education.” Journal Of Asian Orientation In Theology, 2023. 

Christiani, Tabita K. “Blessed Are The Peacemakers: Christian Religious Education For Peacebuilding In 
The Pluralistic Indonesian Context.” Preprint, Institute of Religious Education and Pastoral 
Ministry, 2005. 

Clapper, Gregory. John Wesley On Religious Affections: His views on experience and emotion and their role in the 
Christian life and theology. The Scarecrow Press, 1989. 

Coffey, John, ed. Heart religion: evangelical piety in England and Ireland, 1690-1850. First edition. Oxford 
University Press, 2016. 

Creswell, John W., dan John W. Creswell. Qualitative inquiry & research design: choosing among five approaches. 
2nd ed. Sage Publications, 2007. 

Elizabeth M, Moore. Teaching From the Heart: Theology and Educational Method. Fortress Press, 1991. 

Freire, Paulo. Pedagogi Hati. Kanisius, 2001. 

George Albert Coe. A Social Theory of Religious Education. Charles Scribner’s Sons, 1917. 

Marinu Waruwu. “Pendekatan Penelitian Pendidikan: Metode Penelitian Kualitatif, Metode Penelitian 
Kuantitatif dan Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Method).” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 1 
(2023): 2896–910. 

Maulinas, Maulinas, Mulia Putra, dan Zahraini Zahraini. “Studi Komparatif Implementasi Manajemen 
Mutu Sekolah Berfokus Pada Standar Pendidikan dan Tenaga Kependidikan di SMP Negeri Pada 
Kecamatan Labuhanhaji Timur Kabupaten Aceh Selatan.” Ranah Research : Journal of Multidisciplinary 
Research and Development 6, no. 4 (2024): 1169–77. https://doi.org/10.38035/rrj.v6i4.934. 

Paulo Freire. Pendidikan Kaum Tertindas. LP3ES, 1972. 

Prayitno. Dasar Teori dan Praksis Pendidikan. Grasindo, 2009. 

Rumahuru, Yance Z. “Pendidikan agama inklusif sebagai fondasi moderasi beragama: Strategi merawat 
keberagaman di Indonesia.” KURIOS 7, no. 2 (2021). https://doi.org/10.30995/kur.v7i2.323. 



APRIANI MAGDALENA SIBARANI, TABITA KARTIKA CHRISTIANI, JOZEF M.N HEHANUSSA | 89 

Copyright (c) 2025 Te Deum (Jurnal Teologi dan Pengembangan Pelayanan) 

Simangaliso Raymond Kumalo. “Theology and education : the role of the church in education for social 

transformation : a Methodist contribution.” Dissertation, University of KwaZulu-Natal, 2005. 

Thomas Groome. Sharing Faith: A Comprehensive Approach to Religious Education and Pastoral Ministry: The Way 
of Shared Praxis. Harper San Francisco, 1991. 

 


