Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

TRANSMISI HABITUS RELIGIUS DI DALAM KELUARGA KATOLIK:
ANALISIS INTERAKSIONISME SIMBOLIK ATAS PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN
ANAK

TRANSMISSION OF RELIGIOUS HABITUS IN CATHOLIC FAMILY: A SYMBOLIC
INTERACTIONIST ANALYSIS OF CHILDREN'’S PERSONALITY FORMATION

Ignasius Samson Sudirman Refo
Sekolah Tinggi Pendidikan Agama Katolik St. Yohanes Penginjil Ambon
ignasius.refo@stpakambon.ac.id

Leonora Samponu
Sekolah Tinggi Pendidikan Agama Katolik St. Yohanes Penginjil Ambon
leonorasamponu701@gmail.com

Elisabeth Hateyong
Sekolah Tinggi Pendidikan Agama Katolik St. Yohanes Penginjil Ambon
lis.hateyong(@stpakambon.ac.d

Abstrak

Keluarga Katolik memiliki peran sentral dalam mentransmisikan nilai-nilai religius kepada anak-anak sejak usia
dini. Di tengah tantangan modernisasi, sekularisasi, dan disrupsi digital, peran ini menjadi semakin kompleks dan
mendesak untuk dikaji. Artikel ini bertujuan menganalisis bagaimana habitus religius ditransmisikan dalam
keluarga Katolik serta bagaimana proses tersebut memengaruhi pembentukan kepribadian anak. Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus terhadap keluarga-keluarga Katolik di Paroki-
paroki Ambon. Teori Interaksionisme Simbolik dari Herbert Mead digunakan sebagai pisau analisis untuk
memahami dinamika interaksi simbolik dalam keluarga—melalui bahasa, tindakan, doa, dan simbol-simbol iman
Katolik—yang membentuk self dan identitas religius anak. Hasil penelitian menunjukkan bahwa transmisi habitus
religius berlangsung melalui relasi yang intens antara orang tua dan anak dalam bentuk doa bersama, diskusi iman,
keteladanan, serta keterlibatan dalam kegiatan gerejawi. Proses ini membentuk kepribadian anak yang religius,
empatik, dan tangguh menghadapi tantangan. Penelitian ini menegaskan pentingnya keluarga sebagai ruang sosial
utama dalam konstruksi identitas religius dan menunjukkan bahwa habitus religius bukan sekadar warisan nilai,
tetapi sebuah tindakan sosial yang terus diperbarui dalam konteks zaman.

Kata Kunci: Habitus religius, interaksionisme simbolik, transmisi, kepribadian, keluarga

Abstract

Catholic families hold a central role in transmitting religious values to children from an early age. Amid the
growing challenges of modernization, secularization, and digital disruption, this role has become increasingly
complex and urgently requires scholarly attention. This article aims to analyse how religious habitus is
transmitted within Catholic families and how this process influences the development of children's personalities.
The study employs a qualitative approach using a case study method involving Catholic families in various
parishes across Ambon. Herbert Mead s theory of symbolic interactionism serves as the analytical lens to examine
the symbolic dynamics within the family—through language, actions, prayer, and Catholic religious symbols—
that shape the child's self and religious identity. The findings indicate that the transmission of religious habitus
occurs through intense relationships between parents and children, expressed in shared prayer, faith-based
discussions, parental role modelling, and participation in ecclesial activities. This process contributes to the
development of a religious, empathetic, and resilient personality in children. The study underscores the
significance of the family as the primary social space for constructing religious identity and affirms that religious
habitus is not merely a legacy of inherited values but a socially enacted practice that is continuously renewed in
response to the changing context of the times.

Keywords: Religious habitus, symbolic interactionism, transmission, personality, family

15


mailto:ignasius.refo@stpakambon.ac.id
mailto:leonorasamponu701@gmail.com
mailto:lis.hateyong@stpakambon.ac.d

Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

PENDAHULUAN

Dalam tradisi Katolik, keluarga sering disebut sebagai ecclesia domestica atau "Gereja rumah tangga",
yang menekankan peran sentral keluarga dalam membentuk dan mentransmisikan iman kepada generasi
berikutnya (KGK, 1656). Katekismus Gereja Katolik menegaskan bahwa orang tua adalah pendidik iman pertama
dan utama bagi anak-anak mereka (KGK 1652-1656).

Namun, dalam konteks masyarakat modern yang ditandai oleh globalisasi, digitalisasi, dan sekularisasi,
peran ini menghadapi tantangan signifikan. Perkembangan teknologi informasi dan komunikasi telah mengubah
dinamika interaksi dalam keluarga. Anak-anak generasi kini tumbuh di tengah gempuran gawai dan informasi
instan, yang sering kali mengurangi kualitas interaksi antara orang tua dan anak. Media sosial dan hiburan digital
menawarkan alternatif yang lebih menarik dibandingkan dengan praktik keagamaan tradisional, seperti doa
bersama atau membaca Kitab Suci. Akibatnya, percakapan mengenai Tuhan dan iman semakin terpinggirkan
dalam kehidupan sehari-hari keluarga Katolik.

Fenomena ini menimbulkan kekhawatiran akan memudarnya internalisasi iman dalam keluarga Katolik.
Banyak anak muda Katolik bersikap acuh tak acuh terhadap ajaran Gereja, enggan terlibat dalam misa maupun
kegiatan rohani, bahkan gamang menentukan arah moral ketika berhadapan dengan ragam pilihan hidup. Realitas
ini menunjukkan adanya celah dalam pewarisan nilai religius yang semestinya berlangsung alamiah di tengah
keseharian keluarga.

Dari sudut pandang sosiologis, proses pewarisan iman dalam keluarga dapat dianalisis melalui
pendekatan interaksionisme simbolik yang dikembangkan oleh George Herbert Mead. Teori ini menekankan
bahwa identitas individu terbentuk melalui interaksi sosial yang dimediasi oleh simbol-simbol bermakna, seperti
bahasa, gestur, dan ritual keagamaan (Mead, G.H., 1934). Dalam konteks keluarga Katolik, praktik-praktik seperti
doa bersama, nasihat rohani, dan tindakan kasih sayang merupakan bentuk interaksi simbolik yang membentuk
identitas religius anak.

Selain itu, konsep habitus yang diperkenalkan oleh Pierre Bourdieu memberikan kerangka pemahaman
tambahan mengenai pembentukan religiositas anak dalam keluarga. Habitus religius dapat dipahami sebagai pola
disposisi internal yang tertanam kuat dalam diri seseorang, memungkinkan ia secara spontan merasakan,
memahami, dan bertindak sesuai dengan nilai-nilai imannya (Bourdieu, P., 1977). Dalam keluarga Katolik, habitus
ini terbentuk melalui praktik-praktik iman yang terus diulang dalam kehidupan sehari-hari, seperti doa harian,
partisipasi dalam misa, dan tradisi keagamaan lainnya.

Penelitian sebelumnya telah menegaskan pentingnya peran keluarga dalam pendidikan iman anak. Dillen
menunjukkan bahwa pendidikan religius dalam keluarga akan efektif bila tidak hanya bersifat instruksional, tetapi
juga relasional dan afektif, terjalin melalui hubungan kasih sayang dan keteladanan emosional (Dillen, A., 2007).
McGrail dan Towey menekankan bahwa keberhasilan pendidikan iman sangat ditentukan oleh konsistensi antara
nilai yang diwartakan orang tua dan gaya hidup sehari-hari mereka (McGrail, P., et al., 2020).

Lebih lanjut, studi oleh Smith dan Adamczyk menemukan bahwa orang tualah faktor paling berpengaruh
dalam pembentukan kehidupan religius anak muda, jauh melampaui pengaruh sekolah, teman sebaya, maupun
media (Smith, C., ef al., 2021). Temuan ini menegaskan kembali urgensi keluarga sebagai sekolah iman paling
awal, tempat nilai-nilai spiritual pertama kali dialami secara nyata dan personal oleh anak.

Namun, kebanyakan penelitian sebelumnya masih berfokus pada apa yang diajarkan dalam pendidikan
iman, bukan bagaimana proses itu terjadi dalam interaksi sehari-hari. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan
untuk menjembatani dua perspektif teoritis—interaksionisme simbolik dan habitus—dalam kajian pendidikan
iman keluarga. Pendekatan interaksionisme simbolik digunakan untuk melihat proses pendidikan iman bukan
sekadar alih pengetahuan, melainkan sebagai konstruksi sosial yang terjadi dalam interaksi simbolik antara orang
tua dan anak. Sementara itu, konsep habitus religius dipakai sebagai bingkai interpretatif untuk menjelaskan
bagaimana disposisi keimanan tertanam mendalam dalam diri anak.

Konteks penelitian ini difokuskan pada keluarga-keluarga Katolik di paroki-paroki di kota Ambon
Maluku-Indonesia. Dalam kultur masyarakat setempat, keluarga masih dihormati sebagai pilar pembentuk
identitas sosial dan religius anak. Namun, pengaruh budaya global, arus urbanisasi, dan perubahan gaya hidup
modern mulai menyelinap masuk ke dalam tatanan ini. Proses transmisi nilai religius dalam keluarga tidak lagi
berjalan mulus, melainkan penuh liku dan adaptasi.

16



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

Dalam situasi semacam ini, keluarga dituntut tidak hanya menjadi pengajar iman secara doktrinal, tetapi
juga benar-benar menjelma sebagai komunitas iman yang hidup, yang mampu berdialog dengan perubahan zaman
namun tetap teguh memelihara nilai-nilai Injili dalam praktik sehari-hari. Keluarga perlu menjadi tempat di mana
iman dibahas secara relevan, dihayati secara nyata, dan dialami sebagai sumber pegangan dalam menghadapi
pergulatan hidup modern.

Penelitian ini menjadi kian mendesak untuk dilaksanakan. Secara teoritis, studi ini memperluas
cakrawala sosiologi agama—khususnya kajian pendidikan iman dalam keluarga—dengan menegaskan keluarga
sebagai lokus strategis konstruksi identitas religius di era modern. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan
menjadi masukan bagi Gereja, para pastor, katekis, dan pendamping pastoral dalam merancang pendampingan
keluarga yang lebih efektif dan transformatif, sehingga keluarga dapat benar-benar berperan sebagai tempat
pertama dan utama pendidikan iman anak.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus intrinsik, yang bertujuan
menggali secara mendalam fenomena transmisi habitus religius dalam keluarga Katolik serta dampaknya terhadap
pembentukan kepribadian anak. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian bukan sekadar pada generalisasi
hasil, melainkan pada pemahaman konteks sosial dan pengalaman subjektif yang terjadi dalam dinamika interaksi
keluarga. Penelitian kualitatif juga memungkinkan peneliti memahami simbol, makna, dan proses internalisasi
nilai religius melalui praktik sosial yang terjadi dalam keluarga secara natural.

Lokasi penelitian dipusatkan di paroki-paroki di kota Ambon, Keuskupan Amboina, Provinsi Maluku.
Lokasi ini dipilih secara purposif karena menunjukkan karakteristik komunitas Katolik yang kuat, partisipatif
dalam kegiatan gerejawi, serta mempertahankan peran keluarga sebagai basis pendidikan iman. Konteks lokal
yang masih erat dengan nilai-nilai tradisional dan katolik memberi peluang besar untuk menelusuri proses
pewarisan iman dalam dinamika keluarga sehari-hari.

Informan dalam penelitian ini adalah empat keluarga Katolik yang dipilih melalui teknik purposive
sampling dengan mempertimbangkan kriteria: (1) memiliki anak usia sekolah dasar hingga remaja, (2) aktif dalam
kehidupan menggereja, dan (3) memiliki keterbukaan untuk terlibat dalam proses wawancara serta observasi.
Pemilihan informan dilakukan dengan mempertimbangkan keberagaman latar belakang pendidikan dan
pekerjaan, guna memperkaya perspektif dan mendalami nuansa pengalaman yang berbeda-beda.

Pengumpulan data dilakukan dengan menggunakan tiga teknik utama: 1) Wawancara mendalam secara
semi-terstruktur dengan orang tua dan anak-anak untuk menggali pola interaksi, simbol, dan kebiasaan religius
dalam keluarga; 2) Observasi partisipatif, di mana peneliti mengamati secara langsung praktik keagamaan
keluarga seperti doa malam, penggunaan simbol religius, serta dinamika percakapan keimanan; 3) Dokumentasi,
berupa foto, catatan kegiatan, atau benda-benda simbolik (misalnya salib, rosario, atau buku doa keluarga) yang
menjadi bagian dari pembiasaan religius dalam rumah tangga.

Setelah data terkumpul, proses analisis dilakukan menggunakan model Miles dan Huberman yang terdiri
atas tiga tahapan penting: 1) Reduksi data, yakni proses pemilahan, penyederhanaan, dan kategorisasi data mentah
untuk fokus pada hal-hal yang relevan dengan tujuan penelitian. Pada tahap ini, transkrip wawancara, hasil
observasi, dan dokumentasi dikaji dan disarikan dalam bentuk kode dan tema-tema utama seperti “doa bersama”,
“keteladanan iman”, “simbol religius”, dan “peran orang tua”. 2) Penyajian data, berupa matriks tematik, narasi
analitis, dan kutipan langsung dari informan yang digunakan untuk menyusun gambaran menyeluruh tentang
proses transmisi habitus religius; dan 3) Penarikan kesimpulan dan verifikasi, yaitu proses penyusunan interpretasi
akhir berdasarkan keterkaitan antar tema, yang kemudian diverifikasi kembali dengan data lapangan agar hasilnya
valid dan tidak spekulatif.

Untuk menjaga keabsahan data, digunakan teknik triangulasi sumber (membandingkan data dari orang
tua dan anak dalam keluarga yang sama), triangulasi teknik (menggabungkan wawancara, observasi, dan
dokumentasi), serta member checking untuk mengonfirmasi temuan dengan informan. Proses ini dilakukan agar
interpretasi peneliti tetap berpijak pada realitas yang dialami oleh partisipan, dan bukan semata-mata asumsi
peneliti.

17



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL

Penelitian ini mengungkapkan beragam dinamika sosial-religius yang berlangsung dalam keluarga
Katolik di Paroki-paroki se-kota Ambon, khususnya menyangkut transmisi habitus religius dan dampaknya
terhadap pembentukan kepribadian anak. Melalui proses interaksi yang konsisten dan bernuansa iman, keluarga
berfungsi sebagai ruang sosial utama tempat identitas religius anak dibentuk. Hasil penelitian ini dirangkum ke
dalam delapan tema utama yang mencerminkan proses dan realitas tersebut.

Pertama, pola interaksi religius dalam keluarga Katolik terlihat sebagai ruang utama pembentukan
identitas iman anak. Interaksi antara orang tua dan anak berlangsung dalam suasana yang hangat dan terbuka,
dengan intensitas komunikasi yang menyelipkan nilai-nilai keagamaan. Orang tua tidak sekadar memberikan
arahan moral, tetapi mengaitkan pesan-pesan harian dengan makna iman. Sebagai contoh, ketika anak menghadapi
kesulitan di sekolah, orang tua mendorongnya untuk berdoa dan berserah kepada Tuhan, sekaligus mengajak
berdialog tentang bagaimana Yesus pun menghadapi penderitaan. Dalam interaksi seperti ini, iman tidak hadir
sebagai doktrin, tetapi sebagai pengalaman hidup yang dialami bersama.

NO TEMA UTAMA DESKRIPSI TEMUAN
1 Interaksi Religius dalam Keluarga Interaksi hangat yang menyelipkan nilai iman menjadi
ruang pembentukan identitas religius anak
2 Peran Orang Tua sebagai Medium Orang tua menjadi figur simbolik dengan perilaku
Transmisi Habitus Religius inkarnatif yang mentransmisikan iman
3 Praktik Doa Bersama sebagai Doa bersama membentuk kesadaran simbolik dan kesatuan
Instrumen Simbolik emosional dalam keluarga
4 Penggunaan Simbol dan Bahasa Iman  Simbol dan bahasa iman membentuk atmosfer religius
yang mempengaruhi batin anak
5 Partisipasi Anak dalam Kegiatan Pengalaman iman dari rumah mendorong keterlibatan anak
Gereja dalam kegiatan gereja
6 Respons Anak terhadap Internalisasi ~ Anak menunjukkan perilaku positif dan identitas religius
Nilai Keagamaan yang kuat
7 Tantangan dalam Konsistensi Kesibukan, kurangnya pengetahuan orang tua, dan
Transmisi Habitus Religius digitalisasi menjadi hambatan
8 Kreativitas Keluarga dalam Adaptasi ~ Kreativitas dalam bentuk doa dan penggunaan teknologi

Kontekstual

mendukung habitus religius

Kedua, peran orang tua sebagai medium transmisi habitus religius sangat menonjol. Orang tua bertindak
sebagai figur simbolik yang menghidupi dan mentransmisikan iman secara inkarnatif. Mereka tidak hanya
menyuruh anak berdoa, tetapi secara aktif menjadi pelaku doa dan refleksi iman. Keikutsertaan dalam misa,
kehadiran dalam kelompok lingkungan, serta cara mereka memaafkan, bersyukur, dan menolong sesama menjadi
teladan konkret yang diinternalisasi anak. Dalam banyak keluarga, tindakan sederhana seperti mencium salib
sebelum tidur atau memulai hari dengan doa singkat menjadi ritual yang memperkuat struktur habitus religius
secara tak sadar.

Ketiga, praktik doa bersama merupakan instrumen utama pembentukan kesadaran religius dan simbolik
dalam keluarga. Doa malam atau doa keluarga tidak sekadar menjadi rutinitas, tetapi juga menjadi momen spiritual
dan emosional yang mendekatkan anggota keluarga. Anak-anak menyatakan bahwa doa malam memberi rasa
tenang dan menjadi saat di mana mereka bisa ‘berbicara dengan Tuhan’ dan merasa disayangi. Lebih dari itu,
momen doa bersama sering kali menjadi ruang untuk berbagi pengalaman harian, menciptakan kesatuan batin
yang memperkuat identitas religius sebagai bagian dari komunitas kecil bernama keluarga. Dari sini tampak jelas
bahwa habitus religius tidak tumbuh dari pengajaran verbal semata, tetapi dari praktik simbolik yang diulang dan
dialami bersama.

Keempat, penggunaan simbol dan bahasa iman dalam keseharian keluarga juga memainkan peran penting
dalam proses internalisasi nilai. Rumah-rumah keluarga Katolik umumnya memiliki berbagai simbol religius
seperti salib, gambar Yesus dan Bunda Maria, patung para santo, lilin doa, dan kalender liturgi. Simbol-simbol ini
bukan sekadar hiasan, tetapi menjadi bagian dari atmosfer religius rumah yang membentuk suasana batin anak.
Selain itu, penggunaan bahasa-bahasa khas religius seperti “Puji Tuhan”, “Kalau Tuhan izinkan”, “Mari kita

18



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

doakan”, atau “Percaya Tuhan akan bantu” menjadi bagian dari komunikasi sehari-hari yang memperkuat
lingkungan simbolik dalam keluarga.

Kelima, partisipasi anak dalam kegiatan gereja menunjukkan bahwa habitus religius yang dibentuk di
rumah menemukan ekspresi sosialnya dalam komunitas iman yang lebih luas. Anak-anak yang dibiasakan berdoa
dan mengikuti misa cenderung menunjukkan ketertarikan untuk terlibat dalam kegiatan gereja, seperti menjadi
misdinar. Mereka merasa nyaman dan bangga menjadi bagian dari gereja karena telah memiliki dasar pengalaman
iman yang kuat dari rumah. Dalam beberapa kasus, keterlibatan anak bahkan lebih tinggi dibandingkan rekan
sebayanya yang tidak mendapatkan pembinaan iman yang intensif dalam keluarga. Hal ini menunjukkan adanya
kesinambungan antara ruang domestik dan ruang eklesial dalam proses pembentukan kepribadian religius.

Keenam, respons anak terhadap internalisasi nilai-nilai keagamaan menunjukkan hasil yang
menggembirakan. Anak-anak dari keluarga yang memiliki intensitas praktik religius tinggi menunjukkan perilaku
yang lebih empatik, sabar, dan bertanggung jawab. Mereka cenderung memiliki kontrol diri yang baik, terbuka
terhadap perbedaan, dan menunjukkan kepedulian terhadap sesama. Hal ini tampak dalam cara mereka
berinteraksi dengan teman, menyelesaikan konflik, dan menyikapi kekecewaan. Anak-anak ini juga memiliki rasa
identitas religius yang jelas dan merasa bahwa iman adalah bagian dari siapa diri mereka. Artinya, habitus religius
bukan sekadar doktrin, tetapi telah menjadi struktur disposisional yang mengarahkan tindakan dan sikap sehari-
hari.

Ketujuh, penelitian juga menemukan adanya tantangan-tantangan dalam menjaga konsistensi transmisi
habitus religius. Beberapa keluarga mengakui kesulitan dalam mempertahankan ritme doa bersama akibat
kesibukan kerja, kelelahan fisik, dan perbedaan waktu antara anggota keluarga. Orang tua yang kurang mendalami
ajaran iman juga merasa kurang percaya diri untuk menjawab pertanyaan anak-anak yang kritis. Tantangan lainnya
adalah pengaruh media digital, yang secara tidak langsung menggeser perhatian anak dari praktik-praktik
keagamaan ke hiburan virtual. Ada keluarga yang menyadari bahwa waktu doa malam mulai terdesak oleh
tontonan YouTube atau game online. Meski demikian, keluarga-keluarga ini menunjukkan usaha untuk
menyesuaikan diri, seperti dengan menetapkan waktu tanpa gawai atau menyisipkan renungan singkat lewat chat.

Kedelapan, hasil penelitian menunjukkan bahwa dinamika kontekstual di era modern tidak secara mutlak
menghalangi proses pewarisan nilai religius, selama keluarga memiliki komitmen yang kuat untuk menyesuaikan
bentuk pewarisan dengan situasi zaman. Beberapa keluarga mengganti bentuk doa yang terlalu panjang dengan
doa spontan atau sharing singkat; ada pula yang mengunduh aplikasi Alkitab untuk membiasakan anak membaca
firman Tuhan di HP mereka. Kreativitas dalam menyesuaikan bentuk tanpa kehilangan esensi menjadi strategi
penting dalam mempertahankan habitus religius di tengah tekanan zaman. Hal ini memperlihatkan bahwa habitus,
meski terbentuk melalui kebiasaan yang repetitif, tetap terbuka untuk dikontekstualisasi tanpa kehilangan
kedalaman maknanya.

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini mengafirmasi bahwa keluarga Katolik merupakan medan utama
pewarisan nilai-nilai religius yang bersifat simbolik, inkarnatif, dan transformatif. Transmisi habitus religius
berlangsung bukan dalam bentuk transfer informasi, tetapi melalui proses simbolik yang kaya akan interaksi
sosial, bahasa, tindakan, dan peneladanan. Dengan demikian, keluarga tidak hanya sebagai institusi sosial, tetapi
juga sebagai ruang simbolik transenden yang menjembatani iman dengan realitas. Hasil penelitian ini
memperlihatkan bahwa di tengah arus sekularisme dan modernitas, habitus religius tetap dapat ditanamkan dan
dikembangkan, asalkan keluarga menjadikan iman bukan sebagai wacana moral, melainkan sebagai gaya hidup
yang nyata, konsisten, dan membumi dalam relasi kescharian.

PEMBAHASAN

Dalam konteks keluarga-keluarga yang diteliti Katolik di Paroki-Paroki Kota Ambon, keluarga berperan
sebagai arena utama dalam pembentukan identitas religius anak-anak melalui interaksi simbolik yang terjadi
dalam kehidupan sehari-hari. Praktik keagamaan seperti doa bersama, penggunaan bahasa iman, dan ritus kecil
menjadi simbol-simbol yang membawa anak-anak membentuk "self religius" mereka.

George Herbert Mead, dalam teorinya tentang interaksionisme simbolik, menjelaskan bahwa identitas
diri (self) terbentuk melalui proses sosial yang melibatkan interaksi simbolik dengan orang lain. Menurut Mead,
anak-anak mengembangkan self mereka melalui proses role-taking, yaitu kemampuan untuk mengambil peran
orang lain dalam interaksi sosial, yang memungkinkan mereka memahami perspektif orang lain dan membentuk

19



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

identitas diri mereka sendiri. Proses ini terjadi melalui tahap-tahap seperti play stage dan game stage, di mana
anak-anak belajar memahami peran sosial dan norma-norma yang berlaku dalam masyarakat. (Mead, G. H. 1934).

Herbert Blumer, murid Mead, menekankan bahwa manusia bertindak terhadap sesuatu berdasarkan
makna yang dimiliki oleh sesuatu tersebut bagi mereka; makna tersebut berasal dari interaksi sosial, dan makna-
makna ini ditangani dan dimodifikasi melalui proses interpretatif yang digunakan oleh individu dalam berinteraksi
dengan hal-hal yang mereka hadapi. (Blumer, H. 1969).

Dalam keluarga Katolik yang diteliti di Ambon, praktik keagamaan menjadi sarana interaksi simbolik
yang penting dalam pembentukan identitas religius anak-anak. Misalnya, ketika orang tua mengajak anak-anak
berdoa sebelum makan atau tidur, mereka tidak hanya mentransmisikan nilai-nilai keagamaan, tetapi juga
menciptakan makna bersama yang memperkuat identitas religius anak-anak. Penggunaan bahasa iman seperti
"Puji Tuhan" atau "Kalau Tuhan izinkan" dalam komunikasi sehari-hari juga menjadi simbol yang memperkuat
lingkungan religius dalam keluarga. (Carter, M. J., & Fuller, C. 2015)

Orang tua berperan sebagai agen utama dalam pembentukan self religius anak-anak melalui interaksi
simbolik yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari. Melalui tindakan seperti mengajak anak-anak berdoa,
menghadiri misa bersama, dan menunjukkan sikap kasih dan pengampunan, orang tua memberikan contoh
konkret yang diinternalisasi oleh anak-anak sebagai bagian dari identitas religius mereka. Proses ini sejalan
dengan konsep Mead tentang significant others, yaitu individu-individu yang memiliki pengaruh besar dalam
pembentukan self seseorang. (Pusparani, P. N., Sugiyana, & Astuti, F. A. 2024).

Meskipun keluarga Katolik di Ambon berperan penting dalam pembentukan identitas religius anak-anak,
terdapat tantangan yang dihadapi dalam proses ini. Perbedaan nilai dan keyakinan dalam keluarga, terutama dalam
konteks pernikahan inter-religius, dapat menimbulkan konflik dan menghambat proses sosialisasi religius anak-
anak. Penelitian menunjukkan bahwa dalam keluarga dengan pernikahan inter-religius, terdapat perbedaan
pandangan mengenai pendidikan keagamaan anak-anak, yang dapat mempengaruhi perkembangan identitas
religius mereka. (Widyawati, F. 2022)

Keluarga Katolik di Paroki-Paroki Kota Ambon berperan sebagai arena utama dalam pembentukan
identitas religius anak-anak melalui interaksi simbolik yang terjadi dalam kehidupan sehari-hari. Melalui praktik
keagamaan dan peran orang tua sebagai agen sosialisasi religius, anak-anak mengembangkan self religius. Namun,
tantangan seperti perbedaan nilai dan keyakinan dalam keluarga perlu diatasi untuk memastikan proses sosialisasi
religius yang efektif dan pembentukan identitas religius yang kuat pada anak-anak.

Dalam banyak keluarga Katolik, lingkungan rumah dipenuhi dengan simbol-simbol keagamaan seperti
salib, patung Bunda Maria, lilin doa, dan kalender liturgi. Simbol-simbol ini tidak hanya berfungsi sebagai
dekorasi, tetapi juga sebagai alat komunikasi nonverbal yang menyampaikan nilai-nilai iman kepada anak-anak.
George Herbert Mead, dalam teorinya tentang interaksionisme simbolik, menekankan bahwa identitas diri (self)
terbentuk melalui interaksi sosial yang melibatkan simbol-simbol Mead, G. H. (1934). Individu mengembangkan
self mereka melalui proses taking the role of the other, yakni kemampuan memahami perspektif orang lain dalam
interaksi simbolik yang memungkinkan refleksi diri (Morris, C. W. 1967). Lingkungan rumah, dengan simbol
verbal dan nonverbalnya, menjadi bagian dari arena di mana proses ini berlangsung. Kovacevi¢ et al. menekankan
bahwa simbol-simbol material dalam praktik keagamaan memiliki fungsi representatif dan formasi identitas
religius (Kovacevi¢, V., Malenica, K., & Kardum, G. 2021). Anak-anak yang secara rutin terpapar pada simbol-
simbol ini mengembangkan rasa hormat, kekhusyukan, dan rasa "kehadiran ilahi" yang membentuk disposisi
afektif terhadap iman mereka sendiri.

Adapun lingkungan rumah, bila dipahami sebagai field of signs, menyediakan ruang simbolik yang
memungkinkan internalisasi nilai keagamaan secara tidak langsung. Sebagaimana Bell mencatat, praktik simbolik
dan artefak dalam ruang ritus keluarga tidak hanya mencerminkan iman, tetapi secara performatif menciptakan
pengalaman spiritual (Bell, C. 2009). Dalam hal ini, bahasa iman seperti “Tuhan akan bantu kita” bukan hanya
ungkapan retoris, tetapi juga simbol linguistik yang membentuk ekspektasi dan sikap batin terhadap realitas hidup.

Winchester dan Guhin menyebut pengalaman simbolik kolektif dalam ritual sebagai pembentuk spiritual
capital, yakni kekayaan batin yang diturunkan melalui praktik bersama (Winchester, D., & Guhin, J. 2019). Dalam
rumah Katolik, setiap tindakan yang berulang seperti menyalakan lilin doa atau membuat tanda salib sebelum
tidur menjadi ritual kecil yang memiliki dampak besar pada pembentukan makna religius anak-anak. Draper
mengingatkan bahwa simbol verbal dan nonverbal dalam praktik keagamaan menciptakan sistem makna yang
kompleks dan berlapis, yang tidak hanya berfungsi untuk komunikasi, tetapi juga membentuk disposisi kognitif

20



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

dan emosional (Draper, S. 2019). Dalam konteks ini, bahasa iman schari-hari yang digunakan orang tua dan
simbol-simbol material yang hadir secara konsisten membentuk habitus religius anak-anak.

Dengan demikian lingkungan rumah dalam keluarga-keluarga Katolik yang diteliti di Paroki-Paroki Kota
Ambon merupakan arena utama dalam pembentukan identitas religius anak-anak melalui interaksi simbolik, baik
verbal maupun nonverbal. Simbol-simbol artefaktual dan bahasa iman dalam rumah bukan hanya media
representasi, melainkan sarana reproduksi habitus religius yang menubuh secara afektif dan kognitif. Proses ini
selaras dengan teori interaksionisme simbolik, yang menekankan bahwa identitas tidak terbentuk dari instruksi
langsung, tetapi dari interaksi simbolik yang terinternalisasi melalui pengalaman sehari-hari.

Selain itu, dalam perspektif Pierre Bourdieu, peran orang tua sebagai agen sosialisasi religius menjadi
krusial dalam pembentukan habitus religius anak-anak. Habitus adalah sistem disposisi yang tertanam dalam
tubuh dan batin individu melalui pengalaman sosial yang berulang (Pierre Bourdieu, 1992). Habitus bukan sekadar
hasil dari pengajaran eksplisit, melainkan terbentuk lewat proses inkorporasi nilai secara tak sadar yang
berlangsung melalui rutinitas kehidupan sehari-hari. Dalam konteks ini, tindakan religius orang tua bukan hanya
menjadi bentuk pengajaran, tetapi merupakan latihan sosial yang mencetak disposisi anak secara mendalam dan
pre-reflektif (Loic Wacquant, 2005).

Pertama, orang tua dalam keluarga Katolik secara aktif menjadi agen sosialisasi religius melalui
keterlibatan mereka dalam praktik keagamaan yang dilakukan bersama anak. Doa malam, partisipasi dalam misa,
pemberian berkat sebelum berangkat sekolah, hingga sikap bersyukur dan memaafkan dalam konflik rumah
tangga adalah contoh tindakan berulang yang inkarnatif: menghidupi iman secara konkret dan membentuk respons
religius dalam diri anak (Susanti Munawwarah, 2022; Refo, 1., 2024). Tindakan ini secara tidak langsung
menanamkan struktur disposisional yang membentuk cara anak berpikir dan merasakan dunia sebagai tempat
kehadiran ilahi.

Kedua, praktik tersebut berfungsi sebagai proses inkarnasi habitus religius yang membedakan antara
pengetahuan verbal dan disposisi batin. Misalnya, dalam keluarga-keluarga yang menjadi partisipan studi ini,
penggunaan bahasa iman dalam percakapan sehari-hari — seperti “Puji Tuhan”, “Tuhan pasti menolong” — tidak
diajarkan secara formal, namun ditiru anak dan menjadi bagian dari cara berpikirnya. Bourdieu menyebut ini
sebagai bentuk embodied history, sejarah yang menjadi tubuh (Huang, Xiaoqing, 2019). Anak-anak tidak hanya
belajar tentang iman, tetapi menghidupinya secara intuitif melalui praktik yang repetitif.

Ketiga, konsistensi dan integritas orang tua dalam menjalani iman menjadi kunci keberhasilan pewarisan
habitus religius. Dalam penelitian Christian Smith dan Amy Adamczyk, ditemukan bahwa orang tua adalah faktor
paling dominan dalam membentuk kehidupan religius anak, jauh melebihi pengaruh guru agama, pemimpin
agama, atau lingkungan sekolah (Christian Smith & Amy Adamczyk, 2021). Integritas orang tua — ketika ucapan
dan tindakan selaras — menjadi bentuk representasi nilai yang paling kuat. Anak-anak tidak hanya menyerap
perintah, tetapi menangkap makna dari pengalaman hidup yang dijalani bersama.

Keempat, lingkungan rumah sebagai ruang simbolik juga memperkuat proses internalisasi nilai. Rumah
dengan artefak keagamaan seperti salib, patung Maria, lilin doa, dan kalender liturgi menciptakan ekologi
simbolik yang mengafirmasi nilai-nilai iman. Dalam teori Bourdieu, ruang sosial seperti rumah berfungsi sebagai
arena pembentukan habitus, karena di dalamnya nilai-nilai ditata, dipraktekkan, dan diresapi tanpa paksaan
(Navarro, Zander, 2006). Ketika anak setiap hari melihat salib atau ikut menyalakan lilin saat Adven, ia tidak
hanya melihat benda mati, melainkan menangkap simbol makna dan struktur religius yang melekat dalam ruang
hidupnya.

Kelima, meskipun pengaruh keluarga sangat besar, proses transmisi habitus religius juga menghadapi
tantangan serius. Perubahan pola kerja orang tua, fragmentasi waktu, serta gangguan dari media digital dapat
mengganggu konsistensi praktik religius. Beberapa keluarga mengeluhkan bahwa waktu doa terganggu oleh
kelelahan atau perbedaan jadwal. Namun, keluarga-keluarga yang mampu beradaptasi — misalnya dengan
membuat doa lebih singkat, kreatif, atau melibatkan teknologi seperti aplikasi renungan — terbukti tetap bisa
menanamkan nilai religius yang konsisten (Vertel, Anatolii et al.). Adaptasi ini menunjukkan bahwa habitus bukan
sistem tertutup, melainkan fleksibel dalam konteks sosialnya.

Dapat disimpulkan bahwa peran orang tua sebagai agen sosialisasi religius dan inkarnasi habitus dalam
keluarga Katolik tidak hanya menyangkut pengajaran verbal, tetapi melibatkan proses sosial yang kompleks dan
embodied. Melalui tindakan berulang yang sarat makna, nilai-nilai religius tidak hanya diajarkan, tetapi dihidupi
dan ditanamkan dalam disposisi anak. Dalam dunia yang semakin terfragmentasi, model pewarisan nilai melalui

21



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

habitus menjadi penting karena ia tidak bergantung pada argumen, tetapi pada konsistensi tindakan yang
membentuk jati diri anak secara mendalam.

Hal yang perlu mendapat perhatian dalam konteks Bourdieu adalah praktik doa bersama yang dilakukan
secara rutin memainkan peran sentral dalam pembentukan dan reproduksi habitus religius anak-anak. Dalam
praktik doa keluarga, nilai-nilai keagamaan tidak hanya disampaikan secara verbal, tetapi diwujudkan melalui
rutinitas simbolik yang menubuh dalam keseharian.

Pertama, doa bersama merupakan ritual simbolik yang menciptakan struktur disposisional melalui
pengulangan. Sejak anak masih kecil, kegiatan doa malam atau doa sebelum makan membentuk kebiasaan yang
mengintegrasikan nilai-nilai iman dalam kerangka afektif mereka. Dalam konteks ini, praktik religius bukan
sekadar perbuatan mekanis, tetapi menjadi ruang pembentukan afeksi spiritual yang berakar dalam pengalaman
kolektif. Ini sesuai dengan gagasan Bourdieu bahwa praktik berulang membentuk “sejarah yang tertanam dalam
tubuh” (embodied history). Loic Wacquant, 2005)

Kedua, doa dalam keluarga berfungsi sebagai momen sakral yang memperkuat keterikatan emosional
antaranggota keluarga, sekaligus menjadi media transmisi nilai. Dalam wawancara lapangan, beberapa anak
menyebut doa malam sebagai “waktu paling damai” dan “saat merasa dekat dengan Tuhan dan mama-papa.”
Pengalaman ini memperlihatkan dimensi afektif dari habitus religius, yang tidak terbentuk lewat pengajaran
langsung, melainkan lewat interaksi dan suasana emosional.

Ketiga, ritus kecil seperti membuat tanda salib saat keluar rumah, mencium salib sebelum tidur, atau
menyanyikan lagu rohani bersama sebelum belajar merupakan praktik-praktik yang mereproduksi simbol iman
dan memperkuat struktur nilai dalam diri anak. Catherine Bell menyebut ritual sebagai bentuk tindakan yang tidak
hanya mencerminkan makna, tetapi juga menciptakan dan memperkuatnya dalam struktur sosial tertentu
(Catherine Bell, 2009). Dalam keluarga Katolik, tindakan tersebut menjadi “teks ritual” yang dibaca, dialami, dan
diulang setiap hari oleh anak-anak.

Keempat, struktur habitus ini bekerja tidak melalui kesadaran reflektif, tetapi melalui disposisi otomatis.
Bourdieu menyatakan bahwa habitus bekerja “di bawah radar kesadaran,” menciptakan kecenderungan untuk
bertindak secara selaras dengan nilai yang telah tertanam melalui pengulangan sosial. Dalam hal ini, ketika anak
secara spontan berdoa sebelum ujian atau mengucap syukur setelah mendapat kabar baik, itu bukan karena ia
diperintahkan, tetapi karena disposisi religiusnya telah terbentuk melalui praktik harian dalam keluarga (Bourdieu,
1990).

Kelima, praktik doa juga memiliki daya lentur adaptif, sebagaimana terlihat dalam keluarga yang
menghadapi kesibukan dan gangguan digital. Beberapa keluarga mengganti doa panjang dengan refleksi singkat
bersama menggunakan aplikasi rohani. Meskipun bentuknya berubah, substansi praktik tetap mengandung makna
simbolik yang menjaga kontinuitas struktur religius. Ini menunjukkan bahwa habitus bukan sistem statis,
melainkan terbuka untuk penyesuaian dalam konteks sosial modern. (Navarro, Zander, 2006)

Keenam, praktik doa dalam keluarga tidak berdiri sendiri, tetapi berakar dalam jaringan simbol dan relasi
sosial yang lebih luas. Rumah dengan gambar Yesus, patung Maria, dan kalender liturgi menciptakan ekologi
simbolik yang memperkuat atmosfer religius. Simbol ini menanamkan kehadiran transenden dalam ruang
domestik, sebagaimana dijelaskan oleh Ari Mermelstein dalam risetnya tentang ritus sektarian sebagai sarana
pembentukan habitus emosional (Ari Mermelstein, 2021).

Ketujuh, seluruh ritual ini — dari doa, simbol, hingga bahasa — membentuk “medan disposisional” yang
menjadi referensi batin anak dalam menyikapi berbagai situasi hidup. Dengan kata lain, doa sebagai tindakan
simbolik bukan hanya melibatkan aspek kognitif, tetapi juga menyentuh kedalaman psikologis dan spiritual anak.
Dalam proses ini, habitus religius menjadi bagian integral dari kepribadian mereka, membimbing tindakan tanpa
paksaan eksternal.

Dengan demikian, praktik keagamaan dalam keluarga, khususnya doa, adalah indikator kuat keberhasilan
transmisi nilai religius lintas generasi. Dan Wilt menyebutnya sebagai “formasi habitus Kristiani” yang bukan
hanya soal kebiasaan, tetapi menciptakan orientasi hidup yang stabil dan berpusat pada iman (Dan Wilt, 2023).
Sementara itu dari perspektif teori dan praktik, dapat disimpulkan bahwa doa sebagai ritual simbolik dalam
keluarga Katolik merupakan instrumen utama pembentukan habitus religius. Ia mengintegrasikan makna, emosi,
dan tindakan dalam satu proses yang membentuk struktur disposisional anak secara mendalam. Dengan kata lain,
iman yang diwariskan melalui doa bukan sekadar warisan verbal, tetapi sebuah habitus yang menubuh dan
mengarahkan cara hidup anak dalam berbagai medan sosial.

22



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

Meskipun demikian, harus disadari bahwa dalam era digital yang berkembang pesat, keluarga-keluarga
Katolik yang diteliti di Paroki-Paroki Kota Ambon menghadapi tantangan baru dalam proses sosialisasi religius
anak-anak. Peran orang tua sebagai agen sosialisasi religius dan pembentuk habitus religius anak-anak,
sebagaimana dijelaskan oleh Pierre Bourdieu dan George Herbert Mead, kini dihadapkan pada dinamika baru
yang dibawa oleh teknologi digital. Dengan meningkatnya penggunaan perangkat digital, interaksi langsung
antara anggota keluarga dapat berkurang, menghambat proses pembentukan identitas religius anak-anak. Selain
itu, teknologi digital juga membawa masuk berbagai nilai dan norma dari luar yang dapat mempengaruhi
pembentukan habitus religius anak-anak. Konten digital yang tidak sejalan dengan nilai-nilai Katolik dapat
mengganggu proses internalisasi nilai-nilai religius dalam diri anak-anak (Campbell, 2017).

Meskipun demikian, dibalik tantangan ada peluang. Orang tua katolik harus berperan aktif dalam
mengawasi dan membimbing penggunaan teknologi digital oleh anak-anak. Teknologi digital perlu dimanfaatkan
sebagai alat untuk memperkuat sosialisasi religius dalam keluarga. Penggunaan aplikasi doa, akses ke konten
keagamaan online, dan partisipasi dalam komunitas religius digital dapat menjadi sarana untuk memperkuat
habitus religius anak-anak (Revandi et al., 2025). Dengan demikian, penting bagi orang tua untuk tidak hanya
membatasi penggunaan teknologi digital, tetapi juga memahami dan mengarahkannya untuk mendukung
pembentukan identitas religius anak-anak. Dengan demikian, pendekatan yang diusulkan oleh Bourdieu dan Mead
tetap relevan. Orang tua perlu terus menjadi agen sosialisasi religius yang aktif, menciptakan lingkungan keluarga
yang mendukung pembentukan habitus religius melalui interaksi simbolik yang bermakna. Dengan demikian,
meskipun teknologi digital membawa tantangan baru, peran orang tua dalam pembentukan identitas religius anak-
anak tetap krusial dan tidak tergantikan.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa keluarga Katolik merupakan ruang sosial yang sangat penting dalam
proses pembentukan kepribadian religius anak melalui transmisi habitus religius. Interaksi simbolik yang
berlangsung antara orang tua dan anak dalam bentuk doa bersama, penggunaan simbol-simbol iman, praktik kasih,
serta penggunaan bahasa religius dalam komunikasi harian, secara perlahan membentuk struktur disposisional
anak terhadap nilai-nilai iman. Dalam bingkai teori interaksionisme simbolik Herbert Mead, keluarga adalah
tempat utama di mana self religius anak terbentuk melalui interaksi dengan significant others, yakni orang tua.
Sedangkan melalui pendekatan Pierre Bourdieu, habitus religius ditanamkan melalui praktik iman yang berulang
dan inkarnatif.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa anak-anak yang tumbuh dalam keluarga dengan intensitas religius
yang konsisten memperlihatkan sikap empatik, keterlibatan sosial dalam gereja, dan kedewasaan moral yang lebih
matang. Proses ini terjadi bukan karena instruksi, melainkan karena inkarnasi nilai melalui keteladanan. Namun,
penelitian ini juga menyoroti adanya tantangan serius dalam proses transmisi habitus religius di era modern, mulai
dari keterbatasan waktu orang tua, kurangnya literasi iman, hingga pengaruh media digital. Meskipun demikian,
keluarga yang memiliki kesadaran religius tinggi menunjukkan kapasitas untuk beradaptasi secara kreatif dengan
konteks baru tanpa kehilangan esensi iman.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa keberhasilan transmisi habitus religius dalam keluarga
Katolik ditentukan oleh kualitas interaksi simbolik, kontinuitas praktik iman, dan kemampuan keluarga untuk
mengontekstualisasikan pewarisan iman dalam dinamika zaman yang terus berubah.

SARAN

1. Penting untuk menyadari bahwa iman bukan sekadar warisan verbal, melainkan pola hidup yang harus
dihidupi secara konsisten. Orang tua perlu menjadi teladan yang otentik dalam hidup beriman dan
menciptakan ruang spiritual di rumah yang hidup, hangat, dan bermakna.

2. Perlunya pendampingan yang berkelanjutan bagi keluarga dalam bentuk katekese keluarga, pelatihan
komunikasi iman orang tua-anak, serta penyediaan bahan-bahan digital yang sesuai dengan konteks
zaman agar praktik iman tetap hidup di tengah tekanan budaya modern.

3. Penelitian ini membuka ruang untuk kajian lanjut yang lebih luas, seperti bagaimana transmisi habitus
religius berlangsung dalam keluarga lintas iman, atau bagaimana media digital dapat dimanfaatkan secara
efektif untuk mendukung pembinaan iman dalam keluarga.

23



Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

4. Kurikulum pendidikan sebaiknya tidak hanya meneckankan pada transfer ilmu agama, tetapi juga
melibatkan pendekatan afektif dan simbolik, serta membangun sinergi antara sekolah dan keluarga dalam
membentuk habitus religius yang kokoh dan kontekstual.

REFERENSI

Annemie Dillen, “Religious Participation of Children as Active Subjects: Toward a Hermeneutical-
Communicative Model of Religious Education in Families with Young Children,”
International Journal of Children's Spirituality 12, no. 1 (2007): 37-49,
https://doi.org/10.1080/13644360701266119.

Ari M., (2021) “Sectarian Ritual and the Cultivation of an Emotional Habitus,” Power and Emotion
in Ancient Judaism, Cambridge University Press, hlm. 221-257.

Bell, C. (2009). Ritual Theory, Ritual Practice. Oxford University Press.

Blumer, H. (1969). Symbolic Interactionism: Perspective and Method. University of California Press.

Bourdieu, P. (1990) The Logic of Practice. Stanford University Press.

Bourdieu,P., (1977) Outline of a Theory of Practice Cambridge: Cambridge University Press.

Campbell, H. A. (2017). “Surveying Theoretical Approaches within Digital Religion Studies”. New Media &
Society, 19 (1). https://doi.org/10.1177/1461444816649912

Carter, M. J., & Fuller, C. (2015). Symbolic interactionism. Sociopedia.isa. https://doi.org/10.1177/205684601561

Catherine Bell (2009) Ritual Theory, Ritual Practice, Oxford University Press.

Christian Smith & Amy Adamczyk, Handing Down the Faith: How Parents Pass Their Religion on to the Next
Generation (Oxford: Oxford University Press, 2021), 35-60.

Christian Smith and Amy Adamczyk, Handing Down the Faith: How Parents Pass Their Religion on to the Next

Generation (Oxford: Oxford University Press, 2021),
https://doi.org/10.1093/0s0/9780190093327.001.0001.

Dan Wilt, “A  Year of Christian Habitus Formation: An Introduction,” 2023,
https://www.danwilt.com/a-year-of-christian-habitus-formation-an-introduction-
week-1/

Draper, S. (2019). “The sociology of prayer: Dimensions and mechanisms”. Social Sciences, 8(1), 15.
https://doi.org/10.3390/so0csci8010015

George H. Mead, Mind, Self, and Society (Chicago: University of Chicago Press, 1934).

Huang, Xiaoqing. “Understanding Bourdieu - Cultural Capital and Habitus.” ResearchGate, 2019.

https://www.researchgate.net/publication/335024564 Understanding_Bourdieu_-
_Cultural Capital and Habitus.

Katekismus Gereja Katolik, art. 1652-1656.

Kovacevi¢, V., Malenica, K., & Kardum, G. (2021). “Symbolic Interactions in Popular Religion According to
Dimensions of Religiosity: A Qualitative Study”. Societies, 11(2), 30.
https://doi.org/10.3390/s0c11020030

Loic Wacquant, “Habitus,” The Blackwell Companion to the Sociology of Culture, ed. Mark D. Jacobs
dan Nancy Weiss Hanrahan (Malden, MA: Blackwell, 2005), 316—320.

Mead, G. H. (1934). Mind, Self, and Society. Chicago : University of Chicago Press.

Morris, C. W. (ed.). (1967). George Herbert Mead: Mind, Self, and Society. Chicago:The University of Chicago
Press.

Navarro, Z., (2006) “In Search of a Cultural Interpretation of Power: The Contribution of Pierre

Bourdieu,” IDS Bulletin 37, no. 6: 11-22.

Peter McGrail and Anthony Towey, (2020) “Reconciling Catholic Responses to Religious Education Reform in
England: Empirical and Analytical Reflections,” International Studies in Catholic
Education 12, no. 2: 123—-137, https://doi.org/10.1080/19422539.2020.1811007.

Philip A. Mellor & Chris Shilling (2014), “Re-conceptualising the Religious Habitus,” Culture and Religion,
15(3), hlm. 275-297.

Pusparani, P. N., Sugiyana, & Astuti, F. A. (2024). Development of Catholic Traditions for Children in Families
of Mixed Marriages and Different Religions at Vocational School IPT Karangpanas.

Proceeding International Conference on Educating to Intercultural Dialogue in

24


https://doi.org/10.1080/13644360701266119
https://doi.org/10.1177/1461444816649912
https://doi.org/10.1177/205684601561
https://doi.org/10.1093/oso/9780190093327.001.0001
https://www.danwilt.com/a-year-of-christian-habitus-formation-an-introduction-week-1/
https://www.danwilt.com/a-year-of-christian-habitus-formation-an-introduction-week-1/
https://doi.org/10.3390/socsci8010015
https://www.researchgate.net/publication/335024564_Understanding_Bourdieu_-_Cultural_Capital_and_Habitus
https://www.researchgate.net/publication/335024564_Understanding_Bourdieu_-_Cultural_Capital_and_Habitus
https://doi.org/10.3390/soc11020030
https://doi.org/10.1080/19422539.2020.1811007

Jurnal Fides et Ratio
Vol. 10, Nomor 1, Juni 2025

School, 1(1), 124-134.
https://iceducats.stpkat.ac.id/index.php/PICEIDCS/article/view/11

Refo, Ignasius, (2024) ”Analisis Peran Kaum Muda Dalam Gereja Berdasarkan Dokumen Christus Vivit Paus
Fransiskus”, Fides et Ratio Jurnal Teologi Kontekstual Seminari Tinggi St.
Fransiskus Xaverius, Vol. 9 No 1.

Revandi, A., Bakhruddin, M., & Hayumuti. (2025). “The Role of Parents in Shaping Children's Religious
Character Amidst the Challenges of the Digital Era”. Paradigma: Jurnal Kajian
Budaya, Sosial dan Politik, 22 (1).

Susanti Munawwarah, (2022) “Habitus Orang Tua dalam Pengasuhan Anak pada Keluarga,” Mugoddimah: Jurnal
Ilmu Sosial, Politik dan Humaniora 6, no. 1: 90-102.

Vertel, Anatolii et al., (2024) “Role of Parents in Religious and Social Education of Children,” ResearchGate,.
https://www.researchgate.net/publication/326006028 Role of Parents in_Religiou
s_and Social Education_of Children.

Widyawati, F. (2022). “Being a Muslim In a Catholic Family and Vice Versa: Religious Education in Mixed-Faith
Families in Flores, Eastern Indonesia”. Ulumuna, 26 2.
https://doi.org/10.20414/ujis.v26i2.548

Winchester, D., & Guhin, J. (2019). “Praying interaction rituals: Prayer, ritual, and spiritual capital in a
contemporary neo-Guru movement”. Sociological Theory, 37(2), 147-170.
https://doi.org/10.1177/0735275119843604

25


https://iceducats.stpkat.ac.id/index.php/PICEIDCS/article/view/11
https://www.researchgate.net/publication/326006028_Role_of_Parents_in_Religious_and_Social_Education_of_Children
https://www.researchgate.net/publication/326006028_Role_of_Parents_in_Religious_and_Social_Education_of_Children
https://doi.org/10.20414/ujis.v26i2.548

