Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

TEOLOGI KERAMAHAN SEBAGAI JALAN
PERJUMPAAN LINTAS IMAN

CHONG LINDAWATI

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
lindamismanto@gkimanyar.org

DOI: 10.21460/aradha.2022.22.958

Abstract

Violence in the name of religion and increasing segregation in this country is a reality that
cannot be denied. That is why we need a way for interfaith encounter. The path is only
possible when everyone is willing to open up in hospitality. Hospitality is a hope in the midst
of deadlock in human relations which often views different people as strangers, “the other”
who has no place in this life. For Christianity, true hospitality is deeply rooted in the biblical
tradition, where hospitality is embedded in the identity of the covenant people, both in the
roles of “guest” and “host.” Jesus is the perfect embodiment of God’s inclusive hospitality for
all. Hospitality is at the heart of the meaning of the Gospel, which brings Christian practice into
harmony with the basic values of the Kingdom of God. Christian hospitality stems from God'’s
generosity, based on abundance and not on the economy of human exchange and scarcity.
That is why hospitality opens up “free space”, where people of other faiths can enter, where
strangers, even enemies, can turn into friends. The “host” respects the integrity of the “guest”
and provides a safe forum for change to occur. Hospitality allows the “host” to change roles as
a “guest” ready to enter another world. Under no circumstances should Christians represent,

offer and embody God’s redemptive hospitality.

Keywords: hospitality, stranger, guest, host, abundance.



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

Abstrak

Kekerasan atas nama agama dan segregasi yang makin menguat di negeri ini adalah realitas
yang tidak dapat ditolak. ltulah sebabnya kita membutuhkan jalan bagi perjumpaan lintas
iman. Jalan itu hanya mungkin terbangun ketika setiap orang memiliki kesediaan membuka
diri di dalam keramahan. Keramahan adalah harapan di tengah kebuntuan relasi manusia yang
sering kali memandang orang yang berbeda sebagai orang asing, sang liyan yang tidak memiliki
tempat di dalam kehidupan ini. Bagi kekristenan, keramahan sesungguhnya berakar mendalam
di dalam tradisi Alkitab, di mana keramahan melekat di dalam identitas umat perjanjian, baik
di dalam peran sebagai “tamu” maupun “tuan rumah.” Yesus adalah perwujudan sempurna
keramahan Allah yang inklusif bagi semua orang. Keramahan adalah inti dari makna Injil,
yang membawa praktik Kristen selaras dengan nilai-nilai dasar Kerajaan Allah. Keramahan
Kristen bersumber dari kemurahan hati Allah, berdasarkan pada kelimpahan dan bukan pada
ekonomi pertukaran dan kelangkaan manusia. Itulah sebabnya keramahan membuka “ruang
bebas”, di mana orang-orang dari kepercayaan lain dapat masuk, di mana orang asing, bahkan
musuh, dapat berubah menjadi teman. “Tuan rumah” menghormati integritas “tamu” serta
menyediakan forum yang aman untuk terjadinya perubahan. Keramahan memungkinkan “tuan
rumah” berubah peran sebagai “tamu” yang siap memasuki dunia yang lain. Di dalam keadaan
apa pun orang Kristen mewakili, menawarkan dan mewujudkan keramahan penebusan Allah.

Kata-kata kunci: keramahan, orang asing, tamu, tuan rumah, kelimpahan.

Pendahuluan

Konferensi internasional mengenai “Religion in Public Life” yang diselenggarakan oleh ICRS
Yogyakarta pada tahun 2008 mempercakapkan laporan mengenai kecenderungan apa yang
disebut oleh para pakar ilmu sosial sebagai “religious commodification” yang makin meluas
pada pemeluk Buddhisme di Thailand serta Islam dan Kristen di Indonesia. Komodifikasi agama
memandang bahwa agama lain adalah kompetitor yang harus dikalahkan (Singgih, 2017: 126—
27). Komodifikasi agama mengandaikan sebuah pasar agama, di mana setiap agama berupaya
memberikan persuasi dan tidak jarang intimidasi, untuk memperebutkan sumber-sumber
yang terbatas. Komodifikasi agama membuat ruang bagi toleransi menjadi makin mustahil.
Kondisi ini diperkuat oleh kenyataan bahwa saat ini dunia sedang memasuki apa yang
disebut oleh Jurgen Habermas sebagai “masyarakat postsekular” di mana agama mengambil
tempat di ruang-ruang publik. Sebelumnya agama hanya ditempatkan di ruang privat, tidak
ada kena-mengenanya dengan kehidupan publik, di mana para intelektual Barat meyakini
bahwa modernisasi akan membuat agama makin kurang penting di tengah-tengah masyarakat

118 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

modern (Menoh, 2015: 17). Namun pada kenyataannya, keyakinan itu terpatahkan. Tragedi-
tragedi kemanusiaan atas nama agama telah terjadi di banyak bagian bumi ini, tidak terkecuali
Indonesia. Agama telah merebut ruang publik sedemikian rupa dan menuntut perhatian kita.*
Bagaimanapun postsekular merupakan penegasan kembali identitas agama sebagai hak asasi
manusia di ruang publik. Sebenarnya realitas ini merupakan perpanjangan alami dari prinsip
demokrasi (Pound, 2019: 583). Namun, pada saat yang sama, ketika berbicara mengenai hak
asasi, tidakkah itu berarti memberikan ruang yang terbuka dan setara bagi setiap orang tanpa
ada ketakutan? Pound mengundang kita untuk bertanya jika zaman postsekular menyiratkan
rangkuman ekonomi pasar, selanjutnya bagaimana dengan teologi dan peran kritisnya? (Pound,
2019: 572). Adakah jalan untuk mendamaikan ketegangan-ketegangan ini?

Tulisan ini berupaya menemukan jalan bagi perjumpaan lintas iman dengan
menggunakan pendekatan teologi keramahan sehingga harapan akan kesetaraan, bahkan
persahabatan lintas iman menjadi sangat mungkin. Melalui pendekatan teologi keramahan
diharapkan kebuntuan dialog serta segregasi yang telanjur mengeras dapat perlahan mencair.

Agama dan Toleransi: Masih Adakah Harapan?

Hasil penelitian Marcus Mietzner dan Burhanuddin Muhtadi pada September 2019
menunjukkan bahwa angka intoleransi beragama di kalangan pendukung NU sama tinggi
dan menonjolnya seperti komunitas Muslim Indonesia lainnya. Mietzner dan Muthtadi
mempersoalkan efektivitas NU dalam menyebarkan nilai-nilai pluralis di tengah-tengah
komunitasnya sendiri (Mietzner et al., 2020: 61). Mereka berpendapat bahwa citra modern
NU sebagai pendukung prinsip pluralisme, toleransi dan demokrasi terutama merupakan hasil
dari kepemimpinan NU Abdurrahman Wahid dan bukan hasil evolusi nilai-nilai jangka panjang
yang berkelanjutan di akar rumput (Mietzner et al., 2020: 63—64). Pluralisme berhenti sebagai
instrumen retorika strategis daripada prinsip ideal yang memandu kehidupan sehari-hari
pengikutnya (Mietzner et al., 2020: 66).

Jika demikian, masihkah kita dapat berharap akan terwujudnya toleransi umat beragama
dinegeriini? Pertanyaan inimemangtidak mudah dijawab. Mietzner dan Muhtadi mengusulkan
definisi toleransi beragama sebagai sikap menerima kebebasan ekspresi keyakinan dan
perilaku warga negara yang mendukung keyakinan yang berbeda, dan memandang kesamaan
hak konstitusional warga negara (Mietzner et al., 2020: 67). Meskipun demikian, interpretasi
tentang kebebasan ekspresi sendiri berpotensi menimbulkan persoalan. Sebagai contoh,
Carolyn Evans menunjukkan bagaimana kebebasan berekspresi melalui penggunaan jilbab
bagi perempuan Muslim berimplikasi pada isu gender. Oleh karena itu, larangan mengenakan
jilbab bagi perempuan di Turki dipandang mempromosikan kesetaraan antara laki-laki dan
Perempuan (Evans, 2012: 191. Ancaman, intimidasi, dan ujaran kebencian agama juga dapat

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 119



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

mempersulit anggota kelompok minoritas dalam berbicara tentang isu-isu penting (Evans,
2012: 192). Bagaimanapun persoalan toleransi umat beragama merupakan tantangan yang
serius bagi kita semua.

Raymundo Panikkar berpendapat setidaknya ada enam sikap manusia di dalam
memandang hubungan di antara agama-agama dan toleransi, yaitu hanya satu agama yang
benar, semua agama benar, semua agama salah, agama adalah masalah pribadi, agama adalah
konstruksi sejarah, serta pandangan bahwa setiap agama memiliki ciri yang unik (Singgih,
2017: 127-34).

Pandangan bahwa hanya satu agama saja benar mengingatkan kita pada model
eksklusivisme di dalam Tipologi Tripolar Alan Race. Konsep ini berangkat dari pernyataan
“extra ecclesiam nulla salus,” bahwa di luar Gereja tidak ada keselamatan (Race, 1983: 10).
Model ini juga dekat dengan apa yang disebut oleh Paul Knitter sebagai model penggantian,
dengan keyakinan bahwa pada akhirnya agama Kristen diciptakan untuk mengganti semua
agama lain (Knitter, 2008: 21). Knitter membagi model penggantian di dalam dua bentuk, yaitu
penggantian total dan penggantian parsial. Penggantian total cenderung bersifat eksklusif
yang menganggap bahwa di dalam agama-agama lain terdapat penyimpangan sehingga tidak
memiliki nilai sama sekali (Knitter, 2008: 25). Menurut Halid sebagaimana yang dikutip Sutjipto
Subeno, “Jika ditarik dalam perspektif simbolisme dan identitas keagamaan, semua agama
pada dasarnya bersifat sektarian dan eksklusif. Sektarianitas dan eksklusivitas ini dapat dilihat
dari keyakinan setiap pemeluknya bahwa agama yang dianutnya adalah yang paling benar
dan baik” (Subeno, 2015: 15-16). Sulit membayangkan terjadinya dialog di dalam keyakinan
seperti ini. Kita juga sulit membayangkan terjadinya dialog ketika orang memilih berada pada
posisi sebaliknya bahwa semua agama benar atau semua agama salah. Pintu dialog juga akan
tertutup ketika orang memilih berada pada posisi bahwa agama adalah urusan pribadi, atau
agama hanya sekadar konstruksi sejarah. A. Elga Joan Sarapung mengamati bahwa dialog
teologi sering kali dipandang menakutkan. Ada berbagai macam alasan, termasuk keyakinan
bahwa ajaran agama sudah tidak mungkin lagi disentuh atau tidak pantas untuk dipercakapkan
karena sensitif dan dapat memicu kemarahan orang lain. Sarapung justru mempertanyakan
anggapan ini. Menurutnya, dialog teologi adalah dialog tentang kehidupan sehingga layak dan
penting untuk dilakukan. Dialog teologi justru dapat membuka pengenalan serta pemahaman
yang baik. Teologi sebagian bagian dari akal pikiran manusia dapat merefleksikan makna
kehidupan yang diberikan Allah kepada setiap orang (Sarapung, 2019: 277).

Agaknya posisi keenam dengan pengakuan dan kesadaran bahwa setiap agama
memiliki ciri yang unik dan tidak dapat disamakan dengan yang lain oleh karena hakikat dari
agama adalah jamak, memberikan harapan akan terbukanya pintu-pintu dialog. Menurut
Panikkar, hanya ketika kita siap untuk menerima keberlainan dari agama lain, kita baru dapat
berbicara mengenai kepelbagaian agama, di mana kita merupakan bagian dari kepelbagaian

120 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

tersebut. Singgih meyakini bahwa konflik agama hanya dapat ditangani secara baik jika kita
mengasumsikan bahwa yang lain adalah juga sumber untuk pemahaman atau pengertian yang
baik terhadap kita (Singgih, 2017: 131-32). Mendukung gagasan ini, Abdul Munir Mulkhan
mengatakan bahwa konflik agama hanya mungkin diatasi apabila pemeluk semua agama
bersedia menafsirkan ulang konsep kemahamutlakan keagamaan dan ketuhanan dalam
wilayah relatif yang bisa dibagi untuk semua orang. Kemutlakan Tuhan tidak mungkin dibatasi
sehingga perlu ada keterbukaan untuk berbagi tafsir atas diri Tuhan dan ajaran-Nya (Mulkhan,
2008: 7).

Penerimaan akan keberlainan agama lain ini membuat kita dekat pada model
penerimaan yang digagas Knitter. Model penerimaan mengandaikan pendekatan dengan
agama-agama lain membutuhkan dialog. Model ini selaras dengan konteks dunia postmodern,
yang berpandangan bahwa semua agama memiliki cara pandang yang berbeda, baik dari
segi kognitif-proposional, eksperiensial-ekspresif maupun linguistik kultural (Knitter, 2008:
212-13). Dengan demikian, teologi komparatif yang dibutuhkan adalah tidak melihat dan
membandingkan mana yang paling baik dan benar, melainkan apa yang dapat dipahami dan
dinilai di dalam kultur dan sistem masing-masing (Knitter, 2008: 255). Ini hanya mungkin
terjadi ketika kita memiliki kesediaan membuka ruang bagi orang yang berbeda dengan kita.
Itulah sebabnya ruang toleransi hanya mungkin ketika kita memiliki kesediaan membuka diri
di dalam keramahan.

Teologi keramahan membuka jalan bagi pengalaman perjumpaan. Pengalaman akan
membuahkan narasi. August Corneles Tamawiwy meyakini bahwa narasi membentuk pikiran
manusia dan menentukan jenis sikap dan perilaku yang seseorang miliki terhadap orang-orang
yang berbeda dengannya, terutama dalam konteks multireligius. Mengutip Paulus Sugeng
Widjaja, suatu tindakan hanya bisa dipahami dalam konteks naratif karena pengetahuan
manusia biasanya dibentuk oleh narasi (Tamawiwy, 2019: 186). Menurut Alasdair Maclntyre,
narasi merupakan dasar bagi karakterisasi tindakan manusia. Dalam pengertian ini, manusia
(human being) adalah manusia dalam proses menjadi manusia tertentu (human becoming).
Dalam proses yang sedang berlangsung ini, kita mewarisi apa yang kita peroleh dari komunitas
di mana kita dilahirkan. Kebiasaan ini secara signifikan menentukan siapa kita. Karakter
komunitas akan membentuk karakter individu. Seseorang akan mengadopsi keyakinan
komunitas serta cara komunitas melihat sesuatu sebagai caranya untuk melihat sesuatu pula
(Tamawiwy, 2019: 186).

Menurut Yahya Wijaya kebajikan menghargai agama lain sesungguhnya adalah “local
wisdom” yang tumbuh secara alami dari hubungan personal di antara para penganut agama
yang berbeda. Dalam konteks seperti itu, persahabatan lintas agama bukan sekadar kebutuhan
sosial, tetapi juga hasrat sosial yang melekat pada naluri untuk menikmati keindahan kehidupan
(Wijaya, 2021: 134-35). Wijaya merujuk pendapat James Fredericks bahwa persahabatan lintas

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 121



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

agama sepatutnya dipahami sebagai kebajikan teologis. Bagaimanapun konteks masyarakat
di mana kita hidup saat ini tidak lagi monolitik sehingga relasi sosial yang mengasumsikan
budaya monolitik tidak tepat lagi digunakan. Demikian pula, makin populernya pendekatan
etika kebajikan yang mengalihkan perhatian orang dari aturan, perintah, kewajiban, dan
kepedulian terhadap pertumbuhan karakter. Demi perkembangan kehidupan manusia di
tengah masyarakat yang makin majemuk, maka dibutuhkan kebajikan yang menembus
batas-batas doktrin, pengalaman, dan nilai agama sendiri (Wijaya, 2021: 140-41). Meskipun
demikian, kebajikan persahabatan tidak meleburkan seseorang menjadi satu identitas yang
sama sekali baru. la tetap menjadi dirinya sendiri dengan keunikan-keunikan yang melekat pada
dirinya. Persahabatan sebagai kebajikan tidak mengasingkan orang dari konteks makrobudaya
maupun agamanya sendiri. Persahabatan lintas agama akan menjadi tidak sehat ketika larut
dalam menikmati kesamaan sehingga tidak lagi mampu menghargai perbedaan secara positif.
Dengan mengenali diri sendiri, seseorang akan mencapai perkembangan spiritual yang lebih
mendalam (Wijaya, 2021: 149). Dengan demikian, toleransi akan terwujud jika ada kesediaan
untuk membuka diri di dalam pengalaman perjumpaan, bahkan persahabatan lintasiman tanpa
meniadakan identitas unik setiap pemeluk agama. Bagi kekristenan, toleransi sesungguhnya
berakar mendalam di dalam tradisi Alkitab dan keyakinan teologis yang bersumber pada
keramahan llahi.

Menelaah Tradisi Perjanjian Lama: Keramahan
sebagai Identitas Umat Perjanjian

Christine Pohl, yang mendedikasikan sebagian waktunya di dalam karya bagi kaum marginal,
mengatakan bahwa praktik keramahan sebagai praktik moral yang signifikan dan koheren
telah mengalami kemunduran sejak abad kedelapan belas. Meskipun orang asing masih
memperoleh perhatian, namun tanggapan terhadap kebutuhan mereka tidak dapat begitu saja
disebut sebagai keramahan. Gagasan mengenai kesetaraan dan rasa hormat jarang diletakkan
di dalam bahasa keramahan (Pohl, 1999: 51). Dapat dipahami jika kemudian keramahan
berkembang sebagai industri komersial yang dikerjakan oleh para profesional terlatih. Sepakat
dengan Pohl, istilah “keramahan” telah dikosongkan dari makna moral sentralnya dan hanya
tersisa ornamen kemewahan. Kita yang hidup di masa kini tidak memiliki pemahaman tentang
kekayaan teologis dan praktis dari tradisi keramahan (Pohl, 1999: 54).

Sejumlah peradaban kuno memandang keramahan sebagai pilar bagi semua moralitas.
Bagi dunia Timur Kuno keramahan adalah tugas suci. Keramahan memungkinkan orang asing
memperoleh perlindungan dan koneksitas dengan komunitas yang lebih besar. Meskipun
tetangga Israel di dunia Timur Dekat memberikan keramahan kepada orang asing, namun
ketentuan dan peraturan mengenai perlindungan bagi orang asing secara ekplisit hanya ada

122 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

pada masyarakat Israel. Perintah untuk mengasihi sesama manusia seperti mengasihi diri
sendiri (Im 19:18) pararel dengan perintah untuk mengasihi orang asing seperti mengasihi
diri sendiri (Im 19:34). Kewajiban Israel untuk peduli bertolak pada pengalaman mereka
sendiri sebagai orang asing sekaligus refleksi akan kasih karunia Allah. Keduanya terangkai
dengan sangat kuat yang menempatkan Israel unik di tengah-tengah bangsa lain pada masa
itu. Di sini tampak narasi besar dan menyeluruh dari sejarah Israel. Perjanjian antara Allah dan
Israel tidak dapat dilepaskan dari identitas mereka sebagai orang asing, sekaligus tanggung
jawab terhadap orang asing. Ketika Israel menempati tanah perjanjian setelah keluar dari
perbudakan di Mesir, Tuhan mengingatkan, “akulah pemilik tanah itu, sedang kamu adalah
orang asing dan pendatang bagi-Ku.” (Im. 25:23). Kesadaran bahwa Israel adalah orang-orang
terpilih sekaligus orang asing adalah pengingat terus-menerus akan hubungan ketergantungan
dan kesetiaan, sekaligus rasa syukur dan ketaatan. ldentitas dan pengalaman sebagai orang
asing memungkinkan Israel berbelarasa dengan kebutuhan orang asing yang tidak berdaya
yang hidup di tengah-tengah mereka. Pengalaman kerentanan dan ketergantungan lIsrael
diharapkan menghasilkan perlakuan simpatik dan ramah terhadap orang asing (Kel 23:9) (Pohl,
1999: 41-44). Pohl merangkumnya dengan sangat baik dengan mengatakan, “Israel’s covenant
identity includes being a stranger, an alien, a tenant in God'’s land - both dependent on God for
welcome and provision and answerable to God for its own treatment of aliens and strangers”
(Pohl, 1999: 30).

Orang asing atau pendatang yang disebut sebagai “gerim” (lbrani) sering kali tidak
memiliki tanah, padahal di dalam masyarakat agraris, tanah memiliki makna signifikan bagi
kehidupan. Tidaklah heran jika orang asing tersisihkan di hadapan institusi hukum, ekonomi,
politik, dan agama sehingga rentan mengalami ketidakadilan dan eksploitasi. Itulah sebabnya
keberadaan mereka benar-benar bergantung pada keramahan masyarakat yang menerima
mereka. Ketidakramahan yang disengaja, seperti yang terlihat dalam kisah-kisah orang Sodom
(Kej. 19) dan Gibea (Hak. 19), juga sebagai kisah pertemuan Nabal dengan Daud (1 Samuel
25) dipandang sebagai cerminan dari karakter bodoh dan jahat. Ketidakramahan yang terjadi
di dalam peristiwa yang dicatat di dalam Kejadian 19 dan Hakim 19 mengekpresikan dengan
jelas pelanggaran hukum dan degradasi komunitas (Pohl, 1999: 43). Alkitab dengan jelas
menunjukkan keberpihakan Allah kepada orang-orang asing yang rentan. Di dalam keramahan
tersebut tampak manifestasi kehadiran Ilahi.

Abraham adalah salah satu contoh paradigma keramahan yang menonjol di dalam
Perjanjian Lama, baik sebagai tuan rumah yang memberi keramahan, maupun sebagai orang
asing yang menerima keramahan. Yong berpendapat fakta bahwa Abraham dan keturunannya
bergantung pada keramahan orang lain menggambarkan apa yang dikatakan oleh Frank
Anthony Spina, “the first time in human history in which the divine world was seen to side with
‘outlaws, fugitives and immigrants’ rather than with the political structures whose policies and

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 123



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

use of power made such social types inevitable” (Yong, 2008: 109). Tidak diragukan bahwa
keramahan melekat di dalam identitas umat perjanjian, apakah mereka sebagai penerima atau
pemberi keramahan, orang asing yang rentan atau tuan rumah yang penuh kasih.

Yesus Perwujudan Sempurna Keramahan Allah

Yong menggunakan perspektif Injil Lukas dan Kisah Para Rasul untuk melihat Yesus sebagai
penyataan keramahan Allah yang bersifat normatif, tegas, sekaligus eskatologis. la mengatakan,
“Jesus as the paradigm of hospitality because he represents and embodies the hospitality of
God” (Yong, 2008: 101). Seluruh kehidupan Yesus termasuk keramahan-Nya, dibentuk secara
pneumatik, tidak terlepas dari karya Roh Kudus. Sejak kelahiran-Nya hingga kematian-Nya,
Yesus menerima uluran tangan keramahan orang lain. la menerima undangan untuk tinggal
di rumah banyak orang dan menerima apa pun yang mereka berikan (band. Luk 10:5-7). Ini
membuktikan dengan jelas bahwa Anak Manusia adalah “orang asing” yang “tidak memiliki
tempat untuk meletakkan kepala-Nya” (Lukas 9:58). Sebagai penerima keramahan, pada
saat yang sama la mewartakan dan mempersonifikasikan keramahan Allah. Mereka yang
menyambut Yesus sebagai tamu di rumah mereka, pada gilirannya, menjadi tamu dari
keramahan penebusan Allah (Yong, 2008: 101-2). Menurut Pohl, pembauran peran tamu dan
tuan rumah dalam pribadi Yesus membuat kisah keramahan menjadi sangat menarik (Pohl,
1999: 30).

Menariknya, penerima keramahan ilahi yang paling bersemangat bukanlah para
pemimpin agama, tetapi orang miskin dan tertindas. Melalui perjamuan makan, Yesus
memanggil para pemimpin agama untuk bertobat dari sikap mementingkan diri sendiri dan
bersedia memberi ruang di dalam kasih dan penerimaan kepada kelompok yang terpinggirkan
ini termasuk orang-orang berdosa yang bertobat dan diampuni. Yesus tampak seolah-olah
mengganggu konvensi sosial pada masa itu, namun dengan cara demikian, Lukas hendak
menunjukkan bahwa Yesus adalah pembawa otoritas Allah, dan bukan para pemimpin agama
(Yong, 2008: 102). Dengan menggunakan lensa analisis sosiokultural, kita memahami makan
bersama sebagai simbol kultural yang merepresentasikan etika-etika sosial yang cukup luas di
dunia Yunani-Romawi. Sementara bagi tradisi Ibrani, karakter Allah sering kali dikomunikasikan
melalui peristiwa makan (Manurung, 2018: 194). Tidak diragukan bahwa Yesus menegakkan
keramahan kerajaan Allah yang inklusif bagi semua orang.

Melalui keramahan yang ditunjukkan orang Samaria dengan sebagaimana yang
dituturkan Yesus di dalam Lukas 10:25-37, Yong menantang kita untuk bertanya jika orang
Samaria bagi orang Yahudi abad pertama adalah orang-orang dari agama lain, apa implikasi
perumpamaan ini dengan orang-orang bukan Kristen pada masa kini? Mungkinkah kita dapat
memercayai bahwa pemeluk agama lain dapat memenuhi persyaratan untuk mewarisi hidup

124 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

yang kekal melalui keramahan yang mereka tunjukkan kepada tetangga mereka, termasuk
orang Kristen??

Bagi Lukas keramahan Yesus bukan hanya narasi deskriptif, namun normatif. Dengan
demikian, murid-murid-Nya memiliki tugas melanjutkan karya keramahan llahi sebagaimana
catatan Lukas di dalam tulisannya yang kedua, Kisah Para Rasul. Menurut Yong, hari Pentakosta
sebagai catatan pembuka Kisah Para Rasul menjadi tanda bagi pencurahan karunia Allah
melalui banyak bahasa yang membuka pintu yang luas bagi keramahan llahi. Akhir dari catatan
Kisah Para Rasul bukanlah akhir dari kisah gereja. Para pengikut Yesus dengan kuasa Roh masih
dipanggil untuk memberlakukan secara kreatif keramahan llahi. Banyak bahasa membutuhkan
praktik keramahan karena kehidupan gereja berada di tengah dunia yang pluralistic (Yong,
2008: 106-8). Dengan kata lain keramahan gereja tidak hanya ditawarkan kepada anggota-
anggotanya sesama Kristen. Sebagaimana yang dikatakan Pohl, keramahan adalah inti dari
makna Injil, yang membawa praktik Kristen selaras dengan nilai-nilai dasar Kerajaan Allah
(Pohl, 1999: 21-22). Mengutip apa yang dikatakan Krister Stendahl, seorang teolog Perjanjian
Baru bahwa di mana pun, kapan pun, bagaimanapun kerajaan Allah memanifestasikan dirinya,
keramahan hadir secara konkret (Pohl, 1999: 21). Sepakat dengan apa yang dikatakan Pohl,
“Hospitality is a lens through which we can read and understand much of the gospel, and a
practice by which we can welcome Jesus himself” (Pohl, 1999: 22).

Lactantius, pengajar dari putra Konstantinus, kaisar Romawi memberikan apresiasi yang
tinggi pada keramahan Kristen. la mengkritik praktik yang berlaku di dunia Romawi saat itu.
Cicero mengatakan, “the houses of illustrious men should be open to illustrious guests.” Apa
yang diungkapkan Cicero menggambarkan situasi pada masa itu. Membalikkan pandangan
yang berlaku pada masa itu, maka Lactantius yang mendukung praktik keramahan Kristen
mengatakan, “the house of a just man ought not to be open to the illustrious, but to the lowly and
abject. For those illustrious and powerful men cannot be in want of anything” (Pohl, 1999: 32).
Adalah jelas bahwa pandangan Yunani dan Romawi tentang kebajikan dan keramahtamahan
menekankan kewajiban timbal balik antara pemberi dan penerima. Fokus tindakan adalah
kelayakan dan kebaikan penerima, yang diharapkan membawa keuntungan bagi sang pemberi.
Tanggapan dari penerima merupakan kunci bagi hubungan yang berkelanjutan. Lactantius
mengecam keramahan semacam ini sebagai tindakan ambisius demi keuntungan. Keramahan
Kristen melawan stratifikasi sosial masyarakat dengan memberikan sambutan yang setara
kepada semua orang. Lactantius memandang keramahtamahan semacam ini identik dengan
keadilan (Pohl, 1999: 32-33).

Pohl meyakini bahwa keramahan tanpa mengharapkan keuntungan adalah tindakan
yang masuk akal di dalam ekonomi Tuhan. Menurutnya, tuan rumah yang murah hati
meskipun tidak mencari keuntungan, akan menemukan diri mereka diberkati dalam hubungan
keramahtamahan (Pohl, 1999: 34). Salah satu kata kunci Yunani untuk keramahan, philoxenia,

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 125



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

menggabungkan kata phileo, kasih bagi orang-orang yang dihubungkan oleh kekerabatan atau
iman, dan kata xenos, orang asing. Jadi secara etimologis dan praktis, keramahan berhubungan
erat dengan cinta (Pohl, 1999: 46). Keramahan kepada orang asing yang membutuhkan inilah
yang membedakan gereja dari lingkungan sekitarnya. Becermin pada gereja mula-mula,
Pohl melihat bahwa masyarakat yang terfragmentasi dan multikultural pada masa kini juga
merindukan hubungan, identitas, dan makna. Di tengah rasa kesepian dan keterasingan,
keramahan menjadi kebutuhan aktual dan mendesak (Pohl, 1999: 48). Sepakat dengan apa
yang dikatakan Pohl, “Hospitality becomes for the Christian community a way of being the
sacrament of God'’s love in the world” (Pohl, 1999: 49). Keramahan adalah harapan di tengah
kebuntuan relasi manusia yang memandang orang yang berbeda sebagai orang asing, sang
liyan yang tidak memiliki tempat di dalam kehidupan ini.

Keramahan Sebagai Ruang Tanpa Batas

Mungkinkah mewujudkan keramahan dengan menghapuskan semua prasangka dan kekuatiran
di tengah masyarakat yang sudah telanjur mengalami segregrasi dan berbagai pengalaman
traumatis? Kontribusi pemikiran Jacques Derrida patut dipertimbangkan di sini. Derrida sendiri
tumbuh sebagai seorang Yahudi di Aljazair 1940 selama dan setelah rezim kolonial Prancis
antiSemit. Dihadapkan dengan kekerasam rasisme, ia terpaksa harus meninggalkan sekolah.
Tidak diragukan pengalamannya sebagai “orang asing” berkontribusi di dalam pemikiran
filosofisnya mengenai keramahan.

Menggambar pada karya Lévinas, Derrida menawarkan filosofi keramahan yang
membedakan dengan jelas antara “the law of hospitality” dan “the laws of hospitality.”
Menurutnya, the law of unlimited hospitality telah memungkinkan pemberian milik dan diri
sendiri tanpa syarat, sementara pada di sisi lain, the laws of hospitality, hukum dalam bentuk
jamak, mengharuskan hak dan kewajiban menjadi terkondisikan dan bersyarat (O’Gorman, 2006:
51). Keramahan berada di antara dua ketegangan ini. Di satu sisi, ia seharusnya tidak bersyarat.
Namun, di sisi lain, ia tidak mungkin tidak bersyarat, apalagi ketika ia berada di ruang publik.

Ketertarikan Derrida pada etimologi “hospitality” yang berasal dari akar bahasa

n u

Latin, tetapi berasal dari dua kata protolndoEropa yang memiliki arti “stranger,” “guest” and
“power”. Di sini tampak pembatasan diri esensial yang dibangun langsung di dalam gagasan
keramahan, yaitu ketegangan di antara menjaga jarak antara milik sendiri dan orang asing,
serta ketegangan di antara memiliki rumah sendiri dan mengundang orang lain masuk ke
dalam rumah (O’Gorman, 2006: 51).

Pada umumnya praktik keramahan bersyarat berhubungan dengan hak, tugas,
kewajiban, di mana ada hukum yang turut mengatur. Sebagai contoh di Athena, orang asing

(xenos) memiliki hak dan diidentifikasi berdasarkan perjanjian (xenia). Derrida mengatakan

126 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

bahwa pada dasarnya tidak ada xenos atau orang asing sebelum atau di luar xenia. Dari
sudut pandang fenomenologis, seseorang hanya dapat memahami identitas dirinya dalam
hubungannya dengan orang lain. Warga negara mengidentifikasi diri dalam hubungannya
dengan orang asing. Negara menetapkan aturan mengenai warga negara dan bukan warga
negara, warga negara dan orang asing, tuan rumah dan tamu. Di samping itu, keramahtamahan
juga bersifat timbal balik, di mana terjadi pertukaran antara tuan rumah dan tamu. Dalam
menawarkan keramahan, tuan rumah mengidentifikasi dan menetapkan batasan kepada tamu
(Westmoreland, 2008: 1-2).

Namun, padasisilain, menurut Derrida etika adalah adalah etika tanpa hukum dan tanpa
konsep. Hukum atau konsep apa pun saat dikenakan pada keramahan akan menyebabkannya
tidak lagi mutlak, atau bersyarat. Derrida mendefinisikan etika sebagai keramahan, dan
keramahan sebagai etika. Keramahan tidak terlepas dari etika karena keramahan adalah
fondasi dan prinsip etika. Seseorang tidak dapat berbicara tentang etika tanpa berbicara
tentang keramahan (Westmoreland, 2008: 2). Levinas mengatakan etika adalah pertemuan
kritis dengan “wajah” sang liyan. Secara fenomenologis, wajah tidak seperti objek lain, bersinar
dengan perubahan yang tidak dapat direduksi yang memanggil kita untuk bertanggung jawab
(Pound, 2019: 577). Keramahan juga didefinisikan sebagai budaya. Seperti halnya etika, tidak
ada budaya tanpa keramahan. Derrida mengklaim bahwa keramahan adalah budaya itu sendiri
(Westmoreland, 2008: 3).

Keramahan mutlak atau tanpa syarat tidak terkait dengan hak, hukum, utang, atau
kewajiban. Keramahan tidak terikat oleh keharusan etis lainnya, kecuali untuk dirinya sendiri.
Hukum keramahan adalah mutlak karena mengharuskan seseorang untuk memberikan semua
yang dimiliki kepada orang lain tanpa mengajukan pertanyaan, memaksakan batasan, atau
menuntut kompensasi apa pun. Jika keramahan ditunjukkan kepada orang lain semata-mata
karena kewajiban atau karena hukum, maka itu bukan keramahan mutlak. Keramahan seperti
itu tetap bersyarat. Di dalam keramahan mutlak, tamu bebas dari subordinasi atau utang apa
pun (Westmoreland, 2008: 3—4).

Derrida mengatakan keramahan mutlak mengharuskan kita membuka rumah dan
memberikan tidak hanya kepada orang asing yang memiliki nama keluarga dan status sosial
yang jelas, tetapi juga bagi orang asing anonim, tanpa meminta timbal balik dari mereka
termasuk mengikatkan diri pada suatu perjanjian. Hukum keramahan mutlak membuat
keramahan tidak lagi terhubung dengan hak, demikian pula hukum atau keadilan bukanlah
hak (Bal, n.d.: 25). Di titik inilah kemungkinan keramahan mutlak dapat menjadi kekerasan.
Ketika seorang pendatang atau tamu disambut tanpa syarat, maka terbuka kemungkinan
bahwa penyambutan ini akan berujung pada kekerasan. Jika demikian, keramahan adalah
sebuah aporia, sebuah ketidakmungkinan. Hukum keramahan mutlak membuka kemungkinan
kontaminasi karena tidak ada badan pengatur seperti negara berdaulat atau tuan rumah yang

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 127



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

menetapkan hukum dan otoritas atas subjek lain (Westmoreland, 2008: 5-8). Di sini seolah-
olah the laws of hospitality, hukum keramahan di dalam pengertian jamak, dalam menandai
batas, kekuasaan, hak, dan kewajiban, harus berhadapan menantang dan melanggar the
law of hospitality hukum keramahan secara tunggal, yang memerintahkan agar pendatang
baru menerima sambutan tanpa syarat. Di tengah dua ketegangan ini, Derrida masih melihat
harapan bahwa keramahan tanpa syarat tetap membutuhkan hukum. Tanpa hukum, ia berisiko
menjadi abstrak, utopis, atau sekadar ilusi. Hukum keramahan tanpa syarat berpotensi dapat
membimbing, mengilhami serta memberikan aspirasi bagi hukum bersyarat (Bal, n.d.: 77-79).

Derrida mendukung pandangan Lévinas bahwa keramahan mutlak mengharuskan
tuan rumah mengizinkan tamu berperilaku seperti yang mereka inginkan. Di sini tidak boleh
ada tekanan atau kewajiban bagi tamu untuk berperilaku dengan cara tertentu. Keramahan
mutlak tidak menuntut tamu untuk membalas dengan cara memaksakan suatu kewajiban.
Bahkan, tuan rumah patut dengan cermat memperhatikan bahasa yang digunakan agar tidak
menyiratkan tuntutan bagi tamu untuk mematuhi aturan atau norma apa pun. Bagi Derrida,
bahasa dapat menjadi contoh jenis kekerasan pertama yang dilakukan oleh tuan rumah kepada
tamu (O’Gorman, 2006: 52). Keramahan yang murni menyambut siapa pun yang datang tanpa
memaksakan persyaratan apa pun, tanpa mengajukan pertanyaan apa pun, baik itu nama atau
identitas lainnya. Jika ada pertanyaan tentang nama untuk sapaan, ia patut memperhatikan
agar pertanyaan tersebut tidak mengondisikan sebagai sebuah penyelidikan. Bagi Derrida,
inilah seni, di mana seluruh politik bergantung padanya dan seluruh etika ditentukan olehnya
(Derrida, 2005: 7). Di titik ini Yong berpendapat ada serangkaian kemustahilan. Pertama,
mustahil bagi tuan rumah untuk memenuhi kewajibannya dalam hal memberikan keramahan
kepada orang lain. Kedua, tamu juga tidak layak menerima keramahan tanpa syarat. Belum lagi
keramahan tanpa syarat tidak akan pernah cukup baginya (Yong, 2008: 119).

Derrida tetap meyakini bahwa transformasi melalui keramahan menuntut negoisiasi
di atas ketidakmungkinan. Transformasi ini mungkin akan mengakibatkan ketidaknyamanan,
bahkan pengalaman menyakitkan. Bagi Derrida, kesediaan bersikap terbuka dan menerima
sang liyan sebagai sebuah pengalaman baru akan membuka kemungkinan melintasi ambang
harapan (O’Gorman, 2006: 54). Dengan demikian, menurut Derrida keramahan ada di antara
keleluasaan apa yang disebut sebagai “the unconditional law of unlimited hospitality” pada
satu sisi serta di sisi lain, pembatasan yang dibuat oleh the “laws of hospitality.” Di antara dua
ketegangan inilah tanggung jawab dan keputusan harus diambil. Tidak diragukan lagi bahwa
tidak ada etika keramahan yang tanpa risiko. Meskipun demikian, tidak ada budaya atau ikatan
sosial tanpa prinsip keramahan. Prinsip ini mendorong penerimaan tanpa syarat kepada siapa
pun. Di sisi lain, komunitas budaya atau bahasa, keluarga, bangsa, tidak dapat mengkhianati
prinsip melindungi rumah, dengan tetap menjamin apa yang layak bagi dirinya sendiri saat
berhadapan dengan sang liyan untuk menghindari risiko keramahan tanpa batas. Inilah yang

128 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

disebut hukum ganda keramahan, di satu sisi tetap menghitung risiko, namun di sisi lain tidak
menutup pintu pada yang apa yang tidak dapat diperhitungkan termasuk masa depan dan
orang asing (Derrida, 2005: 6). Itulah sebabnya Westmoreland mengatakan keramahan adalah
interupsi diri (Westmoreland, 2008: 10). Pohl juga berpendapat mempraktikkan keramahan
selalu melibatkan risiko dan kemungkinan kegagalan, tetapi ada risiko dan kerugian yang lebih
besar jika mengabaikan keramahan (Pohl, 1999: 27). Sependapat dengan Pohl, Joas Adiprasetya
dan Nindyo Sasongko mengatakan ketika seseorang bertemu orang asing (xenos), pertemuan
itu menciptakan banyak kemungkinan. Orang asing mungkin menjadi teman baru (philos)
yang akan membuat seseorang bahagia, tetapi orang asing itu mungkin juga menjadi pelaku
kejahatan (barbaros) yang akan menyakitinya. Tidak ada cara lain untuk memastikan hal ini
selain tetap membuka diri terhadap masa depan yang tidak terduga. ltulah sebabnya mengutip
Allen Smith dan George Newlands, mereka mengatakan teologi keramahan merupakan teologi
risiko. Meski demikian, mereka sepakat untuk mengatakan bahwa keramahan merupakan inti
dari Injil Kristen (Adiprasetya dan Sasongko, 2019: 28).

Agar tidak terjebak di dalam pemikiran yang utopis, Yong mengingatkan adalah
mustahil mengharapkan keramahan mutlak selama manusia berada di bawah kondisi
ekonomi pertukaran, di mana pemberian keramahan akan menggerakkan siklus utang tanpa
akhir karena keramahan akan menciptakan kewajiban pada pihak tamu untuk membayar.
Ketidakmungkinan keramahan karena ia mengandung kewajiban dan utang di tengah kondisi
kelangkaan. ltulah sebabnya ia menawarkan gagasan keramahan di dalam logika Trinitarian
berkelimpahan. Bagi Yong, peristiwa Pentakosta di mana Allah mencurahkan karunia banyak
bahasa menunjukkan ruang yang lebar bagi keramahan Ilahi. la meyakini bahwa keramahan
Kristen bersumber pada ekonomi Trinitarian dan keramahan Allah. ltulah sebabnya ia
bersifat paradoks, di mana ia tidak terbatas namun sekaligus dibatasi, bersyarat sekaligus
tidak bersyarat.® Karena keramahtamahan Kristen berasal dari kemurahan hati Allah, maka ia
didasarkan pada logika kelimpahan yang ditunjukkan melalui inkarnasi dan Pentakosta, dan
bukan pada logika ekonomi pertukaran dan kelangkaan manusia (Yong, 2008: 118).

Mendukung gagasan Yong, Adiprasetya dan Sasongko mengatakan karena Allah
Tritunggal adalah Allah persahabatan, maka semua ciptaan diundang untuk mengambil bagian
dalam persekutuan Allah dan menjadi sahabat Allah. Bagaimana orang Kristen menghidupi
kasih persahabatan di ruang publik bergantung pada kepercayaan kepada Allah Tritunggal. Di
dalam diri Tuhan ada semacam “ruang,” di mana ketiga Pribadi itu berhubungan satu sama
lain dan hidup bersama dalam kasih sekaligus memberikan ruang bagi semua ciptaan. Ini
menghantar kita pada gagasan perichoresis yang memiliki akar kata chora (ruang) di mana
secara harfiah berarti “bergerak di sekitar ruang.” Allah menjadi ruang di mana semua ciptaan
diundang untuk berpartisipasi dalam persekutuan Allah Tritunggal. Dengan demikian, ruang
tersebut menjadi ruang persahabatan antara tiga pribadi serta antara Allah Tritunggal dan

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 129



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

semua ciptaan. Kuasa Trinitas tidak ditemukan pada pribadi-pribadi yang menyendiri. ltulah
sebabnya identitas kita sebagai manusia ditentukan oleh ruang yang kita bagikan bersama
dengan orang lain (Adiprasetya dan Sasongko, 2019: 25-26). Menjadi jelas bahwa Allah Trinitas
mengundang kita berada di dalam persekutuan bersama diri-Nya dan seluruh ciptaan di dalam
keramahan llahi yang berkelimpahan.

Keramahan dan Misi

Mohamad Ali Hisyam mengatakan bahwa setiap agama memiliki misinya masing-masing dan
sangat mungkin berbeda satu sama lain. Sebagai contoh, Islam mengajarkan bahwa setiap
Muslim memiliki kewajiban untuk menjalankan perintah berdakwah (amr ma‘rif nahy munkar).
Demikian pula agama yang lain walaupun dengan motif serta modus yang berbeda. Kesadaran
misi dapat menjadi faktor pemicu konflik antaragama (Hisyam, 2005: 200). Jadi bagaimana
seharusnya kita memandang panggilan misi ini? Mungkinkah keduanya berjalan selaras tanpa
menegasikan satu sama lain?

Wijaya mengungkapkan bagaimana perkembangan teologis secara menyeluruh telah
membawa konsekuensi pada perkembangan konsep misiologi. Di bidang tafsir Alkitab, para
sarjana biblis melakukan hermeneutik ulang terhadap teks-teks yang sering kali menjadi acuan
paling kuat bagi proyek kristenisasi. Dalam bidang teologi konstruktif, gerakan kontekstualisasi
menggugat identifikasi gereja dan teologi Barat, dan menyatakan keberpihakan terhadap
budaya lokal dan tradisi-tradisi keagamaan lain, serta mendorong berkembangnya teologi
agama-agama yang bersifat apresiatif dan dialogis ketimbang pendekatan kompetitif atau
komparatif. Dalam bidang etika sosial, berkembang pendekatan teologi publik dengan
menggunakan pendekatan dialogis dan negosiatif untuk mengkaji isu-isu bersama di ranah
kehidupan publik. Gereja menyadari keberadaannya bersama dengan komunitas-komunitas
keagamaan dan budaya lain sebagai sesama pencari kebenaran dan pengupaya kebaikan
bersama. Sehubungan dengan itu juga konsep apologetika mengalami perkembangan.
Bukan lagi sebagai upaya untuk membela diri dari serangan luar dan mempertahankan klaim
kebenaran eksklusif, melainkan sebagai ungkapan komitmen dan solidaritas dengan dukungan
sumber-sumber teologis yang menyiratkan kepedulian terhadap masalah-masalah bersama
umat manusia (Wijaya, 2021: 139-40).

Yong mengingatkan akan tiga rumusan yang disepakati di dalam The International
Missionary Conference di Willingen, Jerman pada tahun 1952 sebagai landasan teologi misi
Protestan. Pertama, misi Kristen adalah milik Allah, di mana Tuhan adalah protagonis dari kegiatan
misi, sedangkan gereja terlibat di dalam misi Tuhan. Kedua, misi Allah sepenuhnya berbentuk
Trinitarian, di mana Allah Bapa mendamaikan dunia dengan diri-Nya dengan mengutus Anak
melalui kuasa Roh. Fokusnya adalah pada Kebapaan universal di dalam kehadiran Roh-Nya.

130 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Ketiga, kehadiran dan aktivitas misi Allah dapat ditemukan di seluruh tatanan ciptaan, di mana
tujuan missio Dei adalah mengantarkan Kerajaan Allah, bukan perluasan gereja. Berangkat
dari sini, Yong membangun konsep missio Dei dalam hubungannya dengan teologi keramahan.
Menurut Yong, misi Kristen membawa kita untuk terlibat di dalam keramahan Allah. Allah
bukan hanya “misionaris” utama, tetapi juga tuan rumah semua ciptaan yang mengundang
dunia ke dalam “perjamuan keselamatan Allah.” Yong mengatakan bahwa misi Kristen, “involves
the reconciliation of aliens and strangers (ourselves) to God, and our making available this
reconciliation to other aliens and strangers by becoming reconciled to them” (Yong, 2008:
131). Dengan demikian, missio Dei adalah teologi yang berpusat pada “orang asing” yang telah
menghantar Anak Allah menjadi orang asing pula demi menawarkan keramahan cinta-Nya. Lebih
lanjut Yong mengatakan, “Christian mission is the embodiment of divine hospitality that loves
strangers (philoxenia), to the point of giving up our lives on behalf of others as to be reconciled to
them, that they might in turn be reconciled to God” (Yong, 2008: 131).

Lebih lanjut Yong menjelaskan bagaimana mewujudkan pemahaman misio Dei seperti
ini dalam konteks perjumpaan lintas iman. Pertama, keramahan membuka “ruang bebas”, di
mana orang-orang dari kepercayaan lain bisa masuk, di mana orang asing, bahkan musuh, dapat
berubah menjadi teman, di mana tuan rumah tidak mendikte bagaimana tamu harus berubah,
melainkan menyediakan forum yang aman untuk terjadinya perubahan. Fokus di sini bukan
pada siapa tuan rumah atau apa yang tuan rumah tawarkan, tetapi pada hubungan dengan
tamu serta menghormati integritas para tamu. Kedua, misi Kristen di dalam keramahan berarti
tidak hanya menerima orang-orang dari agama lain, tetapi siap menjadi tamu dari orang asing
tersebut, artinya siap memasuki dunia yang lain. Ini berarti bahwa misi Kristen mengandung
risiko kerentanan di dalam interaksi dengan orang asing dari agama lain (Yong, 2008: 132).
Akhirnya, baik sebagai tuan rumah maupun tamu, orang Kristen tetap mewakili, menawarkan
dan mewujudkan keramahan penebusan Allah (Yong, 2008: 137).

Raimundo Panikkar mengingatkan satu komponen penting dalam perjumpaan lintas
iman, yaitu cinta sebagai dasar dialog yang hidup, yang membawa setiap orang dapat berdialog
dengan yang dicintai. Menurut Panikkar, dialog peradaban adalah sebuah ‘tindakan suci’ yang
bermuara pada aksi profetis dan transformasi sosial bersama-sama dengan saudara beriman
lainnya untuk mengatasi keprihatinan kemiskinan, kekerasan, kesewenang-wenangan dan
kerusakan ekologi (Simon, 2014: 198-99).

Kesimpulan
Di tengah keprihatinan kekerasan atas nama agama, segregasi yang makin menguat serta

komodifikasi agama, kita dapat melihat bagaimana teologi keramahan memberikan harapan.
Teologi keramahan yang bersumber pada kelimpahan dari Allah Tritunggal menyingkirkan segala

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 131



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

ketakutan akan kelangkaan yang membuat manusia harus berkompetisi atau menetapkan syarat
untuk memperoleh apa yang dibutuhkan. Keramahan mutlak tidak bersifat transaksional. la tidak
menuntut apa pun. Keramahan meniadakan batas-batas antara tuan rumah dan tamu sehingga
memungkinkan tamu tidak lagi menjadi orang asing, melainkan sahabat. Keramahan memberikan
ruang yang luas bagi setiap orang dapat diterima sebagai sahabat. Inilah inti dari Injil Kristus. la
datang sebagai “orang asing” yang rentan mengalami penolakan, namun pada saat yang sama
la menerima keramahan manusia dan mengundang setiap orang di dalam keramahan llahi.
Keramahan meruntuhkan batas-batas yang dapat dibuat oleh manusia sebagaimana tertulis,
“Tetapi sekarang di dalam Kristus Yesus kamu, yang dahulu “jauh” sudah menjadi “dekat” oleh
darah Kristus. Karena Dialah damai sejahtera kita, yang telah mempersatukan kedua pihak dan
yang telah merubuhkan tembok pemisah, ..."” (Efesus 2:13-14).

Daftar Pustaka

Adiprasetya, Joas, and Nindyo Sasongko. 2019 (January). “A Compassionate Space-making:
Toward a Trinitarian Theology of Friendship.” The Ecumenical Review 71, no. 1-2: 21—
31. https://doi.org/10.1111/erev.12416.

Bal, Mieke. n.d. “Cultural Memory in the Present,” 169.

Derrida, Jacques. 2005 (January). “The Principle of Hospitality.” Parallax 11, no. 1: 6-9. https://
doi.org/10.1080/1353464052000321056.

Evans, Carolyn. 2012. “Religion and Freedom of Expression.” In Religion and Human Rights: An
Introduction, edited by John Witte and M. Christian Green, 188-203. Oxford; New York:
Oxford University Press.

Hardiman, F. Budi. 2022. Demokrasi Dan Sentimentalitas: Dari “Bangsa Setan-Setan,”
Radikalisme Agama Sampai Post-Sekularisme. Yogyakarta: Kanisius.

Hisyam, Mohamad Ali. 2005 (June). “Membaca Tantangan Kerukunan Antar Agama Di
Indonesia.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 5, no. 1: 190-217.

Knitter, Paul. 2008. Pengantar Teologi Agama-Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Manurung, Frans Setiadi. 2018 (October, 26). “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan
Kristologi Lukas.” GEMA TEOLOGIKA 3, no. 2: 185-206. https://doi.org/10.21460/
gema.2018.32.410.

Menoh, Gusti A.B. 2015. Agama Dalam Ruang Publik. Yogyakarta: Kanisius.

Mietzner, Marcus, et al. 2020. “The Myth of Pluralism: Nahdlatul Ulama and the Politics of
Religious Tolerance in Indonesia.” Contemporary Southeast Asia 42, no. 1: 58-84.
https://doi.org/10.1355/cs42-1c.

Mulkhan, Abdul Munir. 2008. “Persepsi Muslim Terhadap Aksi-aksi Sosial Kristiani.” Gema
Teologi 32, no. 1: 1-9.

O’Gorman, Kevin D. 2006 (Oktober). “Theorists of Hospitality: Jacques Derrida’s Philosophy of
Hospitality.” The Hospitality Review, 50-57.

132 Chong Lindawati



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Pohl, Christine D. 1999. Making Room: Recovering Hospitality as a Christian Tradition. Grand
Rapids: Eerdmans.

Pound, Marcus. 2019. “Postsecular Political Theology.” In The Wiley Blackwell Companion to
Political Theology, edited by William T. Cavanaugh and Peter Manley Scott, Second
Edition., 572—-85. Hoboken, NJ, USA: Wiley-Blackwell.

Race, Alan. 1983. Christian and Religious Pluralism. London: SCM Press LTD.

Sarapung, A. Elga Joan. 2019. “Dialog Teologis, Penting!” In Memperluas Horizon Agama Dalam
Konteks Indonesia, edited by Wahyu Nugroho and Kees de Jong, 277-78. Yogyakarta:
Yayasan Taman Pustaka Kristen Indonesia dan Pusat Studi Agama-agama Fakultas
Teologi UKDW.

Simon, John C. 2014. Merayakan ‘Sang Liyan’: Pemikiran-Pemikiran Seputar Teologi, Eklesiologi
Dan Misiologi Kontekstual. Yogyakarta: Kanisius.

Singgih, Emanuel Gerrit. 2017. Dari Ruang Privat Ke Ruang Publik. Yogyakarta: Kanisius.

Subeno, Sutjipto. 2015. “Kebebasan Beragama Di Indonesia: Sumbangsih Pemikiran Teologi
Reformed.” In Kebebasan Beragama: Bunga Rampai Kehidupan Berbangsa, edited by
Linda Bustan and Thomas Santoso, 13—36. Surabaya: LPPM Universitas Kristen Petra.

Tamawiwy, August Corneles. 2019 (October, 16). “Bom Surabaya 2018: Terorisme dan Kekerasan
Atas Nama Agama.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian
4, no. 2: 175-194. https://doi.org/10.21460/gema.2019.42.443.

Westmoreland, Mark W. 2008 (June). “Interruptions: Derrida and Hospitality.” Kritike 2, no. 1:
1-10.

Wijaya, Yahya. 2021. “Persahabatan Lintas Agama Dan Rekonstruksildentitas Kristen Indonesia.”
In Agama, Kemanusiaan Dan Keadaban: 65 Tahun Prof. Dr. KH. Muhammad Machasin,
MA, edited by Moch Nur Ichwan and Ahmad Rafiq, 131-150. Yogyakarta: SUKA-Press
dan Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga.

Yong, Amos. 2008. Hospitality and the Other: Pentecost, Christian Practices, and the Neighbor.
Faith Meets Faith Series. Maryknoll, N.Y: Orbis Books.

Catatan:

! Indonesia memang tidak mengenal atau tidak mengakui secara ekplisit mengenai masyarakat postsekular.
Mengenai hal ini Hardiman mengungkapkan pendapat yang menarik. Menurutnya, agama tidak pernah pergi
sehingga agama tidak harus kembali di negeri ini. Belum lagi kata “sekularisme” masuk daftar hitam di negeri ini.
Oleh sebab itu postsekularisme di dalam pengertian Habermas sebagai penguatan peran agama di ruang publik
sebagaimana di negara-negara Barat, tidaklah benar-benar terjadi di negeri ini, karena sebenarnya agama sudah
terlalu kuat di negeri ini (Hardiman, 2022: 192).

2 Ingat bahwa konteks percakapan ini muncul sebagai respons atas pertanyaan seorang ahli Taurat mengenai
apa yang harus diperbuat untuk memperoleh hidup yang kekal (lihat Lukas 10:25) (Yong, 2008: 103).

3 Pohl juga mengatakan bahwa batas-batas adalah bagian penting bagi tempat aman secara fisik dan
psikologis. Namun batasan tetap dapat digambar ulang di dalam keterlibatan Allah (Pohl, 1999: 140).

Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 133






