
Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 117

 Teologi Keramahan Sebagai Jalan 

Perjumpaan Lintas Iman

 

Chong Lindawati
Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta

lindamismanto@gkimanyar.org

DOI: 10.21460/aradha.2022.22.958

Abstract 

Violence in the name of religion and increasing segregaƟon in this country is a reality that 
cannot be denied. That is why we need a way for interfaith encounter. The path is only 

possible when everyone is willing to open up in hospitality. Hospitality is a hope in the midst 

of deadlock in human relaƟons which oŌen views diīerent people as strangers, “the other” 
who has no place in this life. For ChrisƟanity, true hospitality is deeply rooted in the biblical 
tradiƟon, where hospitality is embedded in the idenƟty of the covenant people, both in the 
roles of “guest” and “host.” Jesus is the perfect embodiment of God’s inclusive hospitality for 
all. Hospitality is at the heart of the meaning of the Gospel, which brings ChrisƟan pracƟce into 
harmony with the basic values of the Kingdom of God. ChrisƟan hospitality stems from God’s 
generosity, based on abundance and not on the economy of human exchange and scarcity. 

That is why hospitality opens up “free space”, where people of other faiths can enter, where 
strangers, even enemies, can turn into friends. The “host” respects the integrity of the “guest” 
and provides a safe forum for change to occur. Hospitality allows the “host” to change roles as 
a “guest” ready to enter another world. Under no circumstances should ChrisƟans represent, 
oīer and embody God’s redempƟve hospitality.   

Keywords: hospitality, stranger, guest, host, abundance.

Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

118 Chong LindawaƟ

Abstrak

Kekerasan atas nama agama dan segregasi yang makin menguat di negeri ini adalah realitas 

yang Ɵdak dapat ditolak. Itulah sebabnya kita membutuhkan jalan bagi perjumpaan lintas 
iman. Jalan itu hanya mungkin terbangun keƟka seƟap orang memiliki kesediaan membuka 
diri di dalam keramahan. Keramahan adalah harapan di tengah kebuntuan relasi manusia yang 

sering kali memandang orang yang berbeda sebagai orang asing, sang liyan yang Ɵdak memiliki 
tempat di dalam kehidupan ini. Bagi kekristenan, keramahan sesungguhnya berakar mendalam 

di dalam tradisi Alkitab, di mana keramahan melekat di dalam idenƟtas umat perjanjian, baik 
di dalam peran sebagai “tamu” maupun “tuan rumah.” Yesus adalah perwujudan sempurna 
keramahan Allah yang inklusif bagi semua orang. Keramahan adalah inƟ dari makna Injil, 
yang membawa prakƟk Kristen selaras dengan nilai-nilai dasar Kerajaan Allah. Keramahan 
Kristen bersumber dari kemurahan haƟ Allah, berdasarkan pada kelimpahan dan bukan pada 
ekonomi pertukaran dan kelangkaan manusia. Itulah sebabnya keramahan membuka “ruang 
bebas”, di mana orang-orang dari kepercayaan lain dapat masuk, di mana orang asing, bahkan 
musuh, dapat berubah menjadi teman. “Tuan rumah” menghormaƟ integritas “tamu” serta 
menyediakan forum yang aman untuk terjadinya perubahan. Keramahan memungkinkan “tuan 
rumah” berubah peran sebagai “tamu” yang siap memasuki dunia yang lain. Di dalam keadaan 
apa pun orang Kristen mewakili, menawarkan dan mewujudkan keramahan penebusan Allah.

Kata-kata kunci: keramahan, orang asing, tamu, tuan rumah, kelimpahan.

Pendahuluan

Konferensi internasional mengenai “Religion in Public Life” yang diselenggarakan oleh ICRS 

Yogyakarta pada tahun 2008 mempercakapkan laporan mengenai kecenderungan apa yang 

disebut oleh para pakar ilmu sosial sebagai “religious commodiĮcaƟon” yang makin meluas 
pada pemeluk Buddhisme di Thailand serta Islam dan Kristen di Indonesia. KomodiĮkasi agama 
memandang bahwa agama lain adalah kompeƟtor yang harus dikalahkan (Singgih, 2017: 126–
27). KomodiĮkasi agama mengandaikan sebuah pasar agama, di mana seƟap agama berupaya 
memberikan persuasi dan Ɵdak jarang inƟmidasi, untuk memperebutkan sumber-sumber 
yang terbatas. KomodiĮkasi agama membuat ruang bagi toleransi menjadi makin mustahil. 

Kondisi ini diperkuat oleh kenyataan bahwa saat ini dunia sedang memasuki apa yang 

disebut oleh Jurgen Habermas sebagai “masyarakat postsekular” di mana agama mengambil 
tempat di ruang-ruang publik. Sebelumnya agama hanya ditempatkan di ruang privat, Ɵdak 
ada kena-mengenanya dengan kehidupan publik, di mana para intelektual Barat meyakini 

bahwa modernisasi akan membuat agama makin kurang penƟng di tengah-tengah masyarakat 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 119

modern  (Menoh, 2015: 17). Namun pada kenyataannya, keyakinan itu terpatahkan. Tragedi-
tragedi kemanusiaan atas nama agama telah terjadi di banyak bagian bumi ini, Ɵdak terkecuali 
Indonesia. Agama telah merebut ruang publik sedemikian rupa dan menuntut perhaƟan kita.1 

Bagaimanapun postsekular merupakan penegasan kembali idenƟtas agama sebagai hak asasi 
manusia di ruang publik. Sebenarnya realitas ini merupakan perpanjangan alami dari prinsip 
demokrasi (Pound, 2019: 583). Namun, pada saat yang sama, keƟka berbicara mengenai hak 
asasi, Ɵdakkah itu berarƟ memberikan ruang yang terbuka dan setara bagi seƟap orang tanpa 
ada ketakutan? Pound mengundang kita untuk bertanya jika zaman postsekular menyiratkan 
rangkuman ekonomi pasar, selanjutnya bagaimana dengan teologi dan peran kriƟsnya? (Pound, 
2019: 572). Adakah jalan untuk mendamaikan ketegangan-ketegangan ini?

Tulisan ini berupaya menemukan jalan bagi perjumpaan lintas iman dengan 
menggunakan pendekatan teologi keramahan sehingga harapan akan kesetaraan, bahkan 

persahabatan lintas iman menjadi sangat mungkin.  Melalui pendekatan teologi keramahan 
diharapkan kebuntuan dialog serta segregasi yang telanjur mengeras dapat perlahan mencair. 

Agama dan Toleransi: Masih Adakah Harapan?

Hasil peneliƟan Marcus Mietzner dan Burhanuddin Muhtadi pada September 2019  
menunjukkan bahwa angka intoleransi beragama di kalangan pendukung NU sama Ɵnggi 
dan menonjolnya seperƟ komunitas Muslim Indonesia lainnya. Mietzner dan Muthtadi 
mempersoalkan efekƟvitas NU dalam menyebarkan nilai-nilai pluralis di tengah-tengah 
komunitasnya sendiri  (Mietzner et al., 2020: 61). Mereka berpendapat bahwa citra modern 
NU sebagai pendukung prinsip pluralisme, toleransi dan demokrasi terutama merupakan hasil 

dari kepemimpinan NU Abdurrahman Wahid dan bukan hasil evolusi nilai-nilai jangka panjang 
yang berkelanjutan di akar rumput (Mietzner et al., 2020: 63–64). Pluralisme berhenƟ sebagai 
instrumen retorika strategis daripada prinsip ideal yang memandu kehidupan sehari-hari 

pengikutnya (Mietzner et al., 2020: 66). 
Jika demikian, masihkah kita dapat berharap akan terwujudnya toleransi umat beragama 

di negeri ini? Pertanyaan ini memang Ɵdak mudah dijawab. Mietzner dan Muhtadi mengusulkan 
deĮnisi toleransi beragama sebagai sikap menerima kebebasan ekspresi keyakinan dan 
perilaku warga negara yang mendukung keyakinan yang berbeda, dan memandang kesamaan 

hak konsƟtusional warga negara  (Mietzner et al., 2020: 67). Meskipun demikian, interpretasi 
tentang kebebasan ekspresi sendiri berpotensi menimbulkan persoalan. Sebagai contoh, 

Carolyn Evans menunjukkan bagaimana kebebasan berekspresi melalui penggunaan jilbab 
bagi perempuan Muslim berimplikasi pada isu gender. Oleh karena itu, larangan mengenakan 

jilbab bagi perempuan di Turki dipandang mempromosikan kesetaraan antara laki-laki dan 
Perempuan  (Evans, 2012: 191. Ancaman, inƟmidasi, dan ujaran kebencian agama juga dapat 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

120 Chong LindawaƟ

mempersulit anggota kelompok minoritas dalam berbicara tentang isu-isu penƟng (Evans, 
2012: 192). Bagaimanapun persoalan toleransi umat beragama merupakan tantangan yang 

serius bagi kita semua.

Raymundo Panikkar berpendapat seƟdaknya ada enam sikap manusia di dalam 
memandang hubungan di antara agama-agama dan toleransi, yaitu hanya satu agama yang 

benar, semua agama benar, semua agama salah, agama adalah masalah pribadi, agama adalah 

konstruksi sejarah, serta pandangan bahwa seƟap agama memiliki ciri yang unik  (Singgih, 
2017: 127–34). 

	Pandangan bahwa hanya satu agama saja benar mengingatkan kita pada model 
eksklusivisme di dalam Tipologi Tripolar Alan Race. Konsep ini berangkat dari pernyataan 

“extra ecclesiam nulla salus,” bahwa di luar Gereja Ɵdak ada keselamatan (Race, 1983: 10). 
Model ini juga dekat dengan apa yang disebut oleh Paul KniƩer sebagai model pengganƟan, 
dengan keyakinan bahwa pada akhirnya agama Kristen diciptakan untuk mengganƟ semua 
agama lain  (KniƩer, 2008: 21). KniƩer membagi model pengganƟan di dalam dua bentuk, yaitu 
pengganƟan total dan pengganƟan parsial. PengganƟan total cenderung bersifat eksklusif 
yang menganggap bahwa di dalam agama-agama lain terdapat penyimpangan sehingga Ɵdak 
memiliki nilai sama sekali (KniƩer, 2008: 25). Menurut Halid sebagaimana yang dikuƟp Sutjipto 
Subeno, “Jika ditarik dalam perspekƟf simbolisme dan idenƟtas keagamaan, semua agama 
pada dasarnya bersifat sektarian dan eksklusif. Sektarianitas dan eksklusivitas ini dapat dilihat 

dari keyakinan seƟap pemeluknya bahwa agama yang dianutnya adalah yang paling benar 
dan baik” (Subeno, 2015: 15–16). Sulit membayangkan terjadinya dialog di dalam keyakinan 
seperƟ ini. Kita juga sulit membayangkan terjadinya dialog keƟka orang memilih berada pada 
posisi sebaliknya bahwa semua agama benar atau semua agama salah. Pintu dialog juga akan 
tertutup keƟka orang memilih berada pada posisi bahwa agama adalah urusan pribadi, atau 
agama hanya sekadar konstruksi sejarah.  A. Elga Joan Sarapung mengamaƟ bahwa dialog 
teologi sering kali dipandang menakutkan. Ada berbagai macam alasan, termasuk keyakinan 

bahwa ajaran agama sudah Ɵdak mungkin lagi disentuh atau Ɵdak pantas untuk dipercakapkan 
karena sensiƟf dan dapat memicu kemarahan orang lain. Sarapung justru mempertanyakan 
anggapan ini. Menurutnya, dialog teologi adalah dialog tentang kehidupan sehingga layak dan 

penƟng untuk dilakukan. Dialog teologi justru dapat membuka pengenalan serta pemahaman 
yang baik. Teologi sebagian bagian dari akal pikiran manusia dapat mereŇeksikan makna 
kehidupan yang diberikan Allah kepada seƟap orang  (Sarapung, 2019: 277).

Agaknya posisi keenam dengan pengakuan dan kesadaran bahwa seƟap agama 
memiliki ciri yang unik dan Ɵdak dapat disamakan dengan yang lain oleh karena hakikat dari 
agama adalah jamak, memberikan harapan akan terbukanya pintu-pintu dialog. Menurut 
Panikkar, hanya keƟka kita siap untuk menerima keberlainan dari agama lain, kita baru dapat 
berbicara mengenai kepelbagaian agama, di mana kita merupakan bagian dari kepelbagaian 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 121

tersebut. Singgih meyakini bahwa konŇik agama hanya dapat ditangani secara baik jika kita 
mengasumsikan bahwa yang lain adalah juga sumber untuk pemahaman atau pengerƟan yang 
baik terhadap kita (Singgih, 2017: 131–32). Mendukung gagasan ini, Abdul Munir Mulkhan 
mengatakan bahwa konŇik agama hanya mungkin diatasi apabila pemeluk semua agama 
bersedia menafsirkan ulang konsep kemahamutlakan keagamaan dan ketuhanan dalam 

wilayah relaƟf yang bisa dibagi untuk semua orang. Kemutlakan Tuhan Ɵdak mungkin dibatasi 
sehingga perlu ada keterbukaan untuk berbagi tafsir atas diri Tuhan dan ajaran-Nya (Mulkhan, 
2008: 7).

Penerimaan akan keberlainan agama lain ini membuat kita dekat pada model 

penerimaan yang digagas KniƩer. Model penerimaan mengandaikan pendekatan dengan 
agama-agama lain membutuhkan dialog. Model ini selaras dengan konteks dunia postmodern, 

yang berpandangan bahwa semua agama memiliki cara pandang yang berbeda, baik dari 

segi kogniƟf-proposional, eksperiensial-ekspresif maupun linguisƟk kultural (KniƩer, 2008: 
212–13). Dengan demikian, teologi komparaƟf yang dibutuhkan adalah Ɵdak melihat dan 
membandingkan mana yang paling baik dan benar, melainkan apa yang dapat dipahami dan 

dinilai di dalam kultur dan sistem masing-masing (KniƩer, 2008: 255). Ini hanya mungkin 
terjadi keƟka kita memiliki kesediaan membuka ruang bagi orang yang berbeda dengan kita. 
Itulah sebabnya ruang toleransi hanya mungkin keƟka kita memiliki kesediaan membuka diri 
di dalam keramahan. 

Teologi keramahan membuka jalan bagi pengalaman perjumpaan. Pengalaman akan 
membuahkan narasi. August Corneles Tamawiwy meyakini bahwa narasi membentuk pikiran 

manusia dan menentukan jenis sikap dan perilaku yang seseorang miliki terhadap orang-orang 
yang berbeda dengannya, terutama dalam konteks mulƟreligius. MenguƟp Paulus Sugeng 
Widjaja, suatu Ɵndakan hanya bisa dipahami dalam konteks naraƟf karena pengetahuan 
manusia biasanya dibentuk oleh narasi (Tamawiwy, 2019: 186). Menurut Alasdair MacIntyre, 

narasi merupakan dasar bagi karakterisasi Ɵndakan manusia. Dalam pengerƟan ini, manusia 
(human being) adalah manusia dalam proses menjadi manusia tertentu (human becoming). 

Dalam proses yang sedang berlangsung ini, kita mewarisi apa yang kita peroleh dari komunitas 

di mana kita dilahirkan. Kebiasaan ini secara signiĮkan menentukan siapa kita. Karakter 
komunitas akan membentuk karakter individu. Seseorang akan mengadopsi keyakinan 

komunitas serta cara komunitas melihat sesuatu sebagai caranya untuk melihat sesuatu pula 

(Tamawiwy, 2019: 186). 

Menurut Yahya Wijaya kebajikan menghargai agama lain sesungguhnya adalah “local 

wisdom” yang tumbuh secara alami dari hubungan personal di antara para penganut agama 

yang berbeda. Dalam konteks seperƟ itu, persahabatan lintas agama bukan sekadar kebutuhan 
sosial, tetapi juga hasrat sosial yang melekat pada naluri untuk menikmaƟ keindahan kehidupan 
(Wijaya, 2021: 134–35). Wijaya merujuk pendapat James Fredericks bahwa persahabatan lintas 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

122 Chong LindawaƟ

agama sepatutnya dipahami sebagai kebajikan teologis. Bagaimanapun konteks masyarakat 
di mana kita hidup saat ini Ɵdak lagi monoliƟk sehingga relasi sosial yang mengasumsikan 
budaya monoliƟk Ɵdak tepat lagi digunakan. Demikian pula, makin populernya pendekatan 
eƟka kebajikan yang mengalihkan perhaƟan orang dari aturan, perintah, kewajiban, dan 
kepedulian terhadap pertumbuhan karakter. Demi perkembangan kehidupan manusia di 

tengah masyarakat yang makin majemuk, maka dibutuhkan kebajikan yang menembus 
batas-batas doktrin, pengalaman, dan nilai agama sendiri (Wijaya, 2021: 140–41). Meskipun 
demikian, kebajikan persahabatan Ɵdak meleburkan seseorang menjadi satu idenƟtas yang 
sama sekali baru. Ia tetap menjadi dirinya sendiri dengan keunikan-keunikan yang melekat pada 
dirinya. Persahabatan sebagai kebajikan Ɵdak mengasingkan orang dari konteks makrobudaya 
maupun agamanya sendiri.  Persahabatan lintas agama akan menjadi Ɵdak sehat keƟka larut 
dalam menikmaƟ kesamaan sehingga Ɵdak lagi mampu menghargai perbedaan secara posiƟf. 
Dengan mengenali diri sendiri, seseorang akan mencapai perkembangan spiritual yang lebih 

mendalam (Wijaya, 2021: 149). Dengan demikian, toleransi akan terwujud jika ada kesediaan 
untuk membuka diri di dalam pengalaman perjumpaan, bahkan persahabatan lintas iman tanpa 
meniadakan idenƟtas unik seƟap pemeluk agama. Bagi kekristenan, toleransi sesungguhnya 
berakar mendalam di dalam tradisi Alkitab dan keyakinan teologis yang bersumber pada 

keramahan Ilahi. 

Menelaah Tradisi Perjanjian Lama: Keramahan 

sebagai IdenƟtas Umat Perjanjian 

ChrisƟne Pohl, yang mendedikasikan sebagian waktunya di dalam karya bagi kaum marginal, 
mengatakan bahwa prakƟk keramahan sebagai prakƟk moral yang signiĮkan dan koheren 
telah mengalami kemunduran sejak abad kedelapan belas. Meskipun orang asing masih 
memperoleh perhaƟan, namun tanggapan terhadap kebutuhan mereka Ɵdak dapat begitu saja 
disebut sebagai keramahan. Gagasan mengenai kesetaraan dan rasa hormat jarang diletakkan 
di dalam bahasa keramahan  (Pohl, 1999: 51). Dapat dipahami jika kemudian keramahan 
berkembang sebagai industri komersial yang dikerjakan oleh para profesional terlaƟh. Sepakat 
dengan Pohl, isƟlah “keramahan” telah dikosongkan dari makna moral sentralnya dan hanya 
tersisa ornamen kemewahan. Kita yang hidup di masa kini Ɵdak memiliki pemahaman tentang 
kekayaan teologis dan prakƟs dari tradisi keramahan (Pohl, 1999: 54).

Sejumlah peradaban kuno memandang keramahan sebagai pilar bagi semua moralitas. 
Bagi dunia Timur Kuno keramahan adalah tugas suci. Keramahan memungkinkan orang asing 

memperoleh perlindungan dan koneksitas dengan komunitas yang lebih besar. Meskipun 

tetangga Israel di dunia Timur Dekat memberikan keramahan kepada orang asing, namun 

ketentuan dan peraturan mengenai perlindungan bagi orang asing secara ekplisit hanya ada 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 123

pada masyarakat Israel. Perintah untuk mengasihi sesama manusia seperƟ mengasihi diri 
sendiri (Im 19:18) pararel dengan perintah untuk mengasihi orang asing seperƟ mengasihi 
diri sendiri (Im 19:34). Kewajiban Israel untuk peduli bertolak pada pengalaman mereka 
sendiri sebagai orang asing sekaligus reŇeksi akan kasih karunia Allah. Keduanya terangkai 
dengan sangat kuat yang menempatkan Israel unik di tengah-tengah bangsa lain pada masa 

itu. Di sini tampak narasi besar dan menyeluruh dari sejarah Israel. Perjanjian antara Allah dan 
Israel Ɵdak dapat dilepaskan dari idenƟtas mereka sebagai orang asing, sekaligus tanggung 
jawab terhadap orang asing. KeƟka Israel menempaƟ tanah perjanjian setelah keluar dari 
perbudakan di Mesir, Tuhan mengingatkan, “akulah pemilik tanah itu, sedang kamu adalah 
orang asing dan pendatang bagi-Ku.” (Im. 25:23). Kesadaran bahwa Israel adalah orang-orang 
terpilih sekaligus orang asing adalah pengingat terus-menerus akan hubungan ketergantungan 

dan keseƟaan, sekaligus rasa syukur dan ketaatan. IdenƟtas dan pengalaman sebagai orang 
asing memungkinkan Israel berbelarasa dengan kebutuhan orang asing yang Ɵdak berdaya 
yang hidup di tengah-tengah mereka. Pengalaman kerentanan dan ketergantungan Israel 

diharapkan menghasilkan perlakuan simpaƟk dan ramah terhadap orang asing (Kel 23:9) (Pohl, 
1999: 41–44). Pohl merangkumnya dengan sangat baik dengan mengatakan, “Israel’s covenant 

idenƟty includes being a stranger, an alien, a tenant in God’s land - both dependent on God for 
welcome and provision and answerable to God for its own treatment of aliens and strangers” 
(Pohl, 1999: 30). 

Orang asing atau pendatang yang disebut sebagai “gerim” (Ibrani) sering kali Ɵdak 
memiliki tanah, padahal di dalam masyarakat agraris, tanah memiliki makna signiĮkan bagi 
kehidupan. Tidaklah heran jika orang asing tersisihkan di hadapan insƟtusi hukum, ekonomi, 
poliƟk, dan agama sehingga rentan mengalami keƟdakadilan dan eksploitasi. Itulah sebabnya 
keberadaan mereka benar-benar bergantung pada keramahan masyarakat yang menerima 

mereka.  KeƟdakramahan yang disengaja, seperƟ yang terlihat dalam kisah-kisah orang Sodom 
(Kej. 19) dan Gibea (Hak. 19), juga sebagai kisah pertemuan Nabal dengan Daud (1 Samuel 
25) dipandang sebagai cerminan dari karakter bodoh dan jahat. KeƟdakramahan yang terjadi 
di dalam perisƟwa yang dicatat di dalam Kejadian 19 dan Hakim 19 mengekpresikan dengan 
jelas pelanggaran hukum dan degradasi komunitas (Pohl, 1999: 43). Alkitab dengan jelas 
menunjukkan keberpihakan Allah kepada orang-orang asing yang rentan. Di dalam keramahan 
tersebut tampak manifestasi kehadiran Ilahi. 

Abraham adalah salah satu contoh paradigma keramahan yang menonjol di dalam 
Perjanjian Lama, baik sebagai tuan rumah yang memberi keramahan, maupun sebagai orang 
asing yang menerima keramahan. Yong berpendapat fakta bahwa Abraham dan keturunannya 

bergantung pada keramahan orang lain menggambarkan apa yang dikatakan oleh Frank 

Anthony Spina, “the Įrst Ɵme in human history in which the divine world was seen to side with 
‘outlaws, fugiƟves and immigrants’ rather than with the poliƟcal structures whose policies and 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

124 Chong LindawaƟ

use of power made such social types inevitable” (Yong, 2008: 109). Tidak diragukan bahwa 

keramahan melekat di dalam idenƟtas umat perjanjian, apakah mereka sebagai penerima atau 
pemberi keramahan, orang asing yang rentan atau tuan rumah yang penuh kasih.  

Yesus Perwujudan Sempurna Keramahan Allah 

Yong menggunakan perspekƟf Injil Lukas dan Kisah Para Rasul untuk melihat Yesus sebagai 
penyataan keramahan Allah yang bersifat normaƟf, tegas, sekaligus eskatologis. Ia mengatakan, 
“Jesus as the paradigm of hospitality because he represents and embodies the hospitality of 

God” (Yong, 2008: 101). Seluruh kehidupan Yesus termasuk keramahan-Nya, dibentuk secara 

pneumaƟk, Ɵdak terlepas dari karya Roh Kudus. Sejak kelahiran-Nya hingga kemaƟan-Nya, 
Yesus menerima uluran tangan keramahan orang lain. Ia menerima undangan untuk Ɵnggal 
di rumah banyak orang dan menerima apa pun yang mereka berikan (band. Luk 10:5-7). Ini 
membukƟkan dengan jelas bahwa Anak Manusia adalah “orang asing” yang “Ɵdak memiliki 
tempat untuk meletakkan kepala-Nya” (Lukas 9:58). Sebagai penerima keramahan, pada 
saat yang sama Ia mewartakan dan mempersoniĮkasikan keramahan Allah. Mereka yang 
menyambut Yesus sebagai tamu di rumah mereka, pada gilirannya, menjadi tamu dari 
keramahan penebusan Allah (Yong, 2008: 101–2). Menurut Pohl, pembauran peran tamu dan 
tuan rumah dalam pribadi Yesus membuat kisah keramahan menjadi sangat menarik (Pohl, 
1999: 30). 

Menariknya, penerima keramahan ilahi yang paling bersemangat bukanlah para 

pemimpin agama, tetapi orang miskin dan terƟndas. Melalui perjamuan makan, Yesus 
memanggil para pemimpin agama untuk bertobat dari sikap memenƟngkan diri sendiri dan 
bersedia memberi ruang di dalam kasih dan penerimaan kepada kelompok yang terpinggirkan 

ini termasuk orang-orang berdosa yang bertobat dan diampuni. Yesus tampak seolah-olah 

mengganggu konvensi sosial pada masa itu, namun dengan cara demikian, Lukas hendak 

menunjukkan bahwa Yesus adalah pembawa otoritas Allah, dan bukan para pemimpin agama 
(Yong, 2008: 102). Dengan menggunakan lensa analisis sosiokultural, kita memahami makan 

bersama sebagai simbol kultural yang merepresentasikan eƟka-eƟka sosial yang cukup luas di 
dunia Yunani-Romawi. Sementara bagi tradisi Ibrani, karakter Allah sering kali dikomunikasikan 

melalui perisƟwa makan (Manurung, 2018: 194). Tidak diragukan bahwa Yesus menegakkan 
keramahan kerajaan Allah yang inklusif bagi semua orang. 

Melalui keramahan yang ditunjukkan orang Samaria dengan sebagaimana yang 
dituturkan Yesus di dalam Lukas 10:25-37, Yong menantang kita untuk bertanya jika orang 
Samaria bagi orang Yahudi abad pertama adalah orang-orang dari agama lain, apa implikasi 

perumpamaan ini dengan orang-orang bukan Kristen pada masa kini? Mungkinkah kita dapat 

memercayai bahwa pemeluk agama lain dapat memenuhi persyaratan untuk mewarisi hidup 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 125

yang kekal melalui keramahan yang mereka tunjukkan kepada tetangga mereka, termasuk 
orang Kristen?2

Bagi Lukas keramahan Yesus bukan hanya narasi deskripƟf, namun normaƟf. Dengan 
demikian, murid-murid-Nya memiliki tugas melanjutkan karya keramahan Ilahi sebagaimana 
catatan Lukas di dalam tulisannya yang kedua, Kisah Para Rasul. Menurut Yong, hari Pentakosta 

sebagai catatan pembuka Kisah Para Rasul menjadi tanda bagi pencurahan karunia Allah 
melalui banyak bahasa yang membuka pintu yang luas bagi keramahan llahi. Akhir dari catatan 

Kisah Para Rasul bukanlah akhir dari kisah gereja. Para pengikut Yesus dengan kuasa Roh masih 
dipanggil untuk memberlakukan secara kreaƟf keramahan Ilahi. Banyak bahasa membutuhkan 
prakƟk keramahan karena kehidupan gereja berada di tengah dunia yang pluralisƟc (Yong, 
2008: 106–8). Dengan kata lain keramahan gereja Ɵdak hanya ditawarkan kepada anggota-
anggotanya sesama Kristen. Sebagaimana yang dikatakan Pohl, keramahan adalah inƟ dari 
makna Injil, yang membawa prakƟk Kristen selaras dengan nilai-nilai dasar Kerajaan Allah 
(Pohl, 1999: 21–22). MenguƟp apa yang dikatakan Krister Stendahl, seorang teolog Perjanjian 
Baru bahwa di mana pun, kapan pun, bagaimanapun kerajaan Allah  memanifestasikan dirinya, 
keramahan hadir secara konkret (Pohl, 1999: 21). Sepakat dengan apa yang dikatakan Pohl, 

“Hospitality is a lens through which we can read and understand much of the gospel, and a 

pracƟce by which we can welcome Jesus himself” (Pohl, 1999: 22).

LactanƟus, pengajar dari putra KonstanƟnus, kaisar Romawi memberikan apresiasi yang 
Ɵnggi pada keramahan Kristen. Ia mengkriƟk prakƟk yang berlaku di dunia Romawi saat itu. 
Cicero mengatakan, “the houses of illustrious men should be open to illustrious guests.” Apa 

yang diungkapkan Cicero menggambarkan situasi pada masa itu. Membalikkan pandangan 

yang berlaku pada masa itu, maka LactanƟus yang mendukung prakƟk keramahan Kristen 
mengatakan, “the house of a just man ought not to be open to the illustrious, but to the lowly and 

abject. For those illustrious and powerful men cannot be in want of anything” (Pohl, 1999: 32). 

Adalah jelas bahwa pandangan Yunani dan Romawi tentang kebajikan dan keramahtamahan 
menekankan kewajiban Ɵmbal balik antara pemberi dan penerima. Fokus Ɵndakan adalah 
kelayakan dan kebaikan penerima, yang diharapkan membawa keuntungan bagi sang pemberi. 

Tanggapan dari penerima merupakan kunci bagi hubungan yang berkelanjutan. LactanƟus 
mengecam keramahan semacam ini sebagai Ɵndakan ambisius demi keuntungan. Keramahan 
Kristen melawan straƟĮkasi sosial masyarakat dengan memberikan sambutan yang setara 
kepada semua orang. LactanƟus memandang keramahtamahan semacam ini idenƟk dengan 
keadilan (Pohl, 1999: 32–33). 

Pohl meyakini bahwa keramahan tanpa mengharapkan keuntungan adalah Ɵndakan 
yang masuk akal di dalam ekonomi Tuhan. Menurutnya, tuan rumah yang murah haƟ 
meskipun Ɵdak mencari keuntungan, akan menemukan diri mereka diberkaƟ dalam hubungan 
keramahtamahan (Pohl, 1999: 34). Salah satu kata kunci Yunani untuk keramahan, philoxenia, 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

126 Chong LindawaƟ

menggabungkan kata phileo, kasih bagi orang-orang yang dihubungkan oleh kekerabatan atau 

iman, dan kata xenos, orang asing. Jadi secara eƟmologis dan prakƟs, keramahan berhubungan 
erat dengan cinta (Pohl, 1999: 46). Keramahan kepada orang asing yang membutuhkan inilah 

yang membedakan gereja dari lingkungan sekitarnya. Becermin pada gereja mula-mula, 
Pohl melihat bahwa masyarakat yang terfragmentasi dan mulƟkultural pada masa kini juga 
merindukan hubungan, idenƟtas, dan makna. Di tengah rasa kesepian dan keterasingan, 
keramahan menjadi kebutuhan aktual dan mendesak (Pohl, 1999: 48). Sepakat dengan apa 
yang dikatakan Pohl, “Hospitality becomes for the ChrisƟan community a way of being the 
sacrament of God’s love in the world” (Pohl, 1999: 49). Keramahan adalah harapan di tengah 
kebuntuan relasi manusia yang memandang orang yang berbeda sebagai orang asing, sang 

liyan yang Ɵdak memiliki tempat di dalam kehidupan ini.  

Keramahan Sebagai Ruang Tanpa Batas 

	

Mungkinkah mewujudkan keramahan dengan menghapuskan semua prasangka dan kekuaƟran 
di tengah masyarakat yang sudah telanjur mengalami segregrasi dan berbagai pengalaman 
traumaƟs? Kontribusi pemikiran Jacques Derrida patut diperƟmbangkan di sini. Derrida sendiri 
tumbuh sebagai seorang Yahudi di Aljazair 1940 selama dan setelah rezim kolonial Prancis 
anƟSemit. Dihadapkan dengan kekerasam rasisme, ia terpaksa harus meninggalkan sekolah. 
Tidak diragukan pengalamannya sebagai “orang asing” berkontribusi di dalam pemikiran 
ĮlosoĮsnya mengenai keramahan.

Menggambar pada karya Lévinas, Derrida menawarkan ĮlosoĮ keramahan yang 
membedakan dengan jelas antara “the law of hospitality” dan “the laws of hospitality.” 

Menurutnya, the law of unlimited hospitality telah memungkinkan pemberian milik dan diri 

sendiri tanpa syarat, sementara pada di sisi lain, the laws of hospitality, hukum dalam bentuk 

jamak, mengharuskan hak dan kewajiban menjadi terkondisikan dan bersyarat (O’Gorman, 2006: 
51). Keramahan berada di antara dua ketegangan ini. Di satu sisi, ia seharusnya Ɵdak bersyarat. 
Namun, di sisi lain, ia Ɵdak mungkin Ɵdak bersyarat, apalagi keƟka ia berada di ruang publik.  

Ketertarikan Derrida pada eƟmologi “hospitality” yang berasal dari akar bahasa 
LaƟn, tetapi berasal dari dua kata protoIndoEropa yang memiliki arƟ “stranger,” “guest” and 

“power”.  Di sini tampak pembatasan diri esensial yang dibangun langsung di dalam gagasan 

keramahan, yaitu ketegangan di antara menjaga jarak antara milik sendiri dan orang asing, 
serta ketegangan di antara memiliki rumah sendiri dan mengundang orang lain masuk ke 

dalam rumah  (O’Gorman, 2006: 51). 
Pada umumnya prakƟk keramahan bersyarat berhubungan dengan hak, tugas, 

kewajiban, di mana ada hukum yang turut mengatur. Sebagai contoh di Athena, orang asing 
(xenos) memiliki hak dan diidenƟĮkasi berdasarkan perjanjian (xenia). Derrida mengatakan 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 127

bahwa pada dasarnya Ɵdak ada xenos atau orang asing sebelum atau di luar xenia. Dari 

sudut pandang fenomenologis, seseorang hanya dapat memahami idenƟtas dirinya dalam 
hubungannya dengan orang lain. Warga negara mengidenƟĮkasi diri dalam hubungannya 
dengan orang asing. Negara menetapkan aturan mengenai warga negara dan bukan warga 

negara, warga negara dan orang asing, tuan rumah dan tamu. Di samping itu, keramahtamahan 

juga bersifat Ɵmbal balik, di mana terjadi pertukaran antara tuan rumah dan tamu. Dalam 
menawarkan keramahan, tuan rumah mengidenƟĮkasi dan menetapkan batasan kepada tamu  
(Westmoreland, 2008: 1–2).

Namun, pada sisi lain, menurut Derrida eƟka adalah adalah eƟka tanpa hukum dan tanpa 
konsep. Hukum atau konsep apa pun saat dikenakan pada keramahan akan menyebabkannya 

Ɵdak lagi mutlak, atau bersyarat. Derrida mendeĮnisikan eƟka sebagai keramahan, dan 
keramahan sebagai eƟka. Keramahan Ɵdak terlepas dari eƟka karena keramahan adalah 
fondasi dan prinsip eƟka. Seseorang Ɵdak dapat berbicara tentang eƟka tanpa berbicara 
tentang keramahan (Westmoreland, 2008: 2). Levinas mengatakan eƟka adalah pertemuan 
kriƟs dengan “wajah” sang liyan. Secara fenomenologis, wajah Ɵdak seperƟ objek lain, bersinar 
dengan perubahan yang Ɵdak dapat direduksi yang memanggil kita untuk bertanggung jawab 
(Pound, 2019: 577). Keramahan juga dideĮnisikan sebagai budaya. SeperƟ halnya eƟka, Ɵdak 
ada budaya tanpa keramahan. Derrida mengklaim bahwa keramahan adalah budaya itu sendiri 

(Westmoreland, 2008: 3). 

Keramahan mutlak atau tanpa syarat Ɵdak terkait dengan hak, hukum, utang, atau 
kewajiban. Keramahan Ɵdak terikat oleh keharusan eƟs lainnya, kecuali untuk dirinya sendiri. 
Hukum keramahan adalah mutlak karena mengharuskan seseorang untuk memberikan semua 

yang dimiliki kepada orang lain tanpa mengajukan pertanyaan, memaksakan batasan, atau 
menuntut kompensasi apa pun. Jika keramahan ditunjukkan kepada orang lain semata-mata 
karena kewajiban atau karena hukum, maka itu bukan keramahan mutlak. Keramahan seperƟ 
itu tetap bersyarat. Di dalam keramahan mutlak, tamu bebas dari subordinasi atau utang apa 

pun (Westmoreland, 2008: 3–4).
Derrida mengatakan keramahan mutlak mengharuskan kita membuka rumah dan 

memberikan Ɵdak hanya kepada orang asing yang memiliki nama keluarga dan status sosial 
yang jelas, tetapi juga bagi orang asing anonim, tanpa meminta Ɵmbal balik dari mereka 
termasuk mengikatkan diri pada suatu perjanjian. Hukum keramahan mutlak membuat 
keramahan Ɵdak lagi terhubung dengan hak, demikian pula hukum atau keadilan bukanlah 
hak  (Bal, n.d.: 25). Di ƟƟk inilah kemungkinan keramahan mutlak dapat menjadi kekerasan. 
KeƟka seorang pendatang atau tamu disambut tanpa syarat, maka terbuka kemungkinan 
bahwa penyambutan ini akan berujung pada kekerasan. Jika demikian, keramahan adalah 
sebuah aporia, sebuah keƟdakmungkinan. Hukum keramahan mutlak membuka kemungkinan 
kontaminasi karena Ɵdak ada badan pengatur seperƟ negara berdaulat atau tuan rumah yang 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

128 Chong LindawaƟ

menetapkan hukum dan otoritas atas subjek lain  (Westmoreland, 2008: 5–8). Di sini seolah-
olah the laws of hospitality, hukum keramahan di dalam pengerƟan jamak, dalam menandai 
batas, kekuasaan, hak, dan kewajiban, harus berhadapan menantang dan melanggar the 

law of hospitality hukum keramahan secara tunggal, yang memerintahkan agar pendatang 

baru menerima sambutan tanpa syarat. Di tengah dua ketegangan ini, Derrida masih melihat 

harapan bahwa keramahan tanpa syarat tetap membutuhkan hukum. Tanpa hukum, ia berisiko 

menjadi abstrak, utopis, atau sekadar ilusi. Hukum keramahan tanpa syarat berpotensi dapat 
membimbing, mengilhami serta memberikan aspirasi bagi hukum bersyarat (Bal, n.d.: 77–79). 

Derrida mendukung pandangan Lévinas bahwa keramahan mutlak mengharuskan 

tuan rumah mengizinkan tamu berperilaku seperƟ yang mereka inginkan. Di sini Ɵdak boleh 
ada tekanan atau kewajiban bagi tamu untuk berperilaku dengan cara tertentu. Keramahan 
mutlak Ɵdak menuntut tamu untuk membalas dengan cara memaksakan suatu kewajiban. 
Bahkan, tuan rumah patut dengan cermat memperhaƟkan bahasa yang digunakan agar Ɵdak 
menyiratkan tuntutan bagi tamu untuk mematuhi aturan atau norma apa pun. Bagi Derrida, 

bahasa dapat menjadi contoh jenis kekerasan pertama yang dilakukan oleh tuan rumah kepada 
tamu (O’Gorman, 2006: 52). Keramahan yang murni menyambut siapa pun yang datang tanpa 
memaksakan persyaratan apa pun, tanpa mengajukan pertanyaan apa pun, baik itu nama atau 
idenƟtas lainnya. Jika ada pertanyaan tentang nama untuk sapaan, ia patut memperhaƟkan 
agar pertanyaan tersebut Ɵdak mengondisikan sebagai sebuah penyelidikan. Bagi Derrida, 
inilah seni, di mana seluruh poliƟk bergantung padanya dan seluruh eƟka ditentukan olehnya 
(Derrida, 2005: 7). Di ƟƟk ini Yong berpendapat ada serangkaian kemustahilan. Pertama, 
mustahil bagi tuan rumah untuk memenuhi kewajibannya dalam hal memberikan keramahan 
kepada orang lain. Kedua, tamu juga Ɵdak layak menerima keramahan tanpa syarat. Belum lagi 
keramahan tanpa syarat Ɵdak akan pernah cukup baginya (Yong, 2008: 119).	

Derrida tetap meyakini bahwa transformasi melalui keramahan menuntut negoisiasi 

di atas keƟdakmungkinan. Transformasi ini mungkin akan mengakibatkan keƟdaknyamanan, 
bahkan pengalaman menyakitkan. Bagi Derrida, kesediaan bersikap terbuka dan menerima 

sang liyan sebagai sebuah pengalaman baru akan membuka kemungkinan melintasi ambang 

harapan (O’Gorman, 2006: 54). Dengan demikian, menurut Derrida keramahan ada di antara 
keleluasaan apa yang disebut sebagai “the uncondiƟonal law of unlimited hospitality” pada 

satu sisi serta di sisi lain, pembatasan yang dibuat oleh the “laws of hospitality.” Di antara dua 
ketegangan inilah tanggung jawab dan keputusan harus diambil.  Tidak diragukan lagi bahwa 
Ɵdak ada eƟka keramahan yang tanpa risiko. Meskipun demikian, Ɵdak ada budaya atau ikatan 
sosial tanpa prinsip keramahan. Prinsip ini mendorong penerimaan tanpa syarat kepada siapa 

pun. Di sisi lain, komunitas budaya atau bahasa, keluarga, bangsa, Ɵdak dapat mengkhianaƟ 
prinsip melindungi rumah, dengan tetap menjamin apa yang layak bagi dirinya sendiri saat 
berhadapan dengan sang liyan untuk menghindari risiko keramahan tanpa batas. Inilah yang 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 129

disebut hukum ganda keramahan, di satu sisi tetap menghitung risiko, namun di sisi lain Ɵdak 
menutup pintu pada yang apa yang Ɵdak dapat diperhitungkan termasuk masa depan dan 
orang asing (Derrida, 2005: 6). Itulah sebabnya Westmoreland mengatakan keramahan adalah 

interupsi diri (Westmoreland, 2008: 10). Pohl juga berpendapat memprakƟkkan keramahan 
selalu melibatkan risiko dan kemungkinan kegagalan, tetapi ada risiko dan kerugian yang lebih 

besar jika mengabaikan keramahan (Pohl, 1999: 27). Sependapat dengan Pohl, Joas Adiprasetya 
dan Nindyo Sasongko mengatakan keƟka seseorang bertemu orang asing (xenos), pertemuan 

itu menciptakan banyak kemungkinan. Orang asing mungkin menjadi teman baru (philos) 

yang akan membuat seseorang bahagia, tetapi orang asing itu mungkin juga menjadi pelaku 
kejahatan (barbaros) yang akan menyakiƟnya. Tidak ada cara lain untuk memasƟkan hal ini 
selain tetap membuka diri terhadap masa depan yang Ɵdak terduga. Itulah sebabnya menguƟp 
Allen Smith dan George Newlands, mereka mengatakan teologi keramahan merupakan teologi 

risiko. Meski demikian, mereka sepakat untuk mengatakan bahwa keramahan merupakan inƟ 
dari Injil Kristen (Adiprasetya dan Sasongko, 2019: 28). 

Agar Ɵdak terjebak di dalam pemikiran yang utopis, Yong mengingatkan adalah 
mustahil mengharapkan keramahan mutlak selama manusia berada di bawah kondisi 

ekonomi pertukaran, di mana pemberian keramahan akan menggerakkan siklus utang tanpa 

akhir karena keramahan akan menciptakan kewajiban pada pihak tamu untuk membayar. 
KeƟdakmungkinan keramahan karena ia mengandung kewajiban dan utang di tengah kondisi 
kelangkaan. Itulah sebabnya ia menawarkan gagasan keramahan di dalam logika Trinitarian 

berkelimpahan. Bagi Yong, perisƟwa Pentakosta di mana Allah mencurahkan karunia banyak 
bahasa menunjukkan ruang yang lebar bagi keramahan Ilahi. Ia meyakini bahwa keramahan 
Kristen bersumber pada ekonomi Trinitarian dan keramahan Allah. Itulah sebabnya ia 

bersifat paradoks, di mana ia Ɵdak terbatas namun sekaligus dibatasi, bersyarat sekaligus 
Ɵdak bersyarat.3 Karena keramahtamahan Kristen berasal dari kemurahan haƟ Allah, maka ia 
didasarkan pada logika kelimpahan yang ditunjukkan melalui inkarnasi dan Pentakosta, dan 
bukan pada logika ekonomi pertukaran dan kelangkaan manusia (Yong, 2008: 118). 

Mendukung gagasan Yong, Adiprasetya dan Sasongko mengatakan karena Allah 

Tritunggal adalah Allah persahabatan, maka semua ciptaan diundang untuk mengambil bagian 

dalam persekutuan Allah dan menjadi sahabat Allah. Bagaimana orang Kristen menghidupi 
kasih persahabatan di ruang publik bergantung pada kepercayaan kepada Allah Tritunggal. Di 

dalam diri Tuhan ada semacam “ruang,” di mana keƟga Pribadi itu berhubungan satu sama 
lain dan hidup bersama dalam kasih sekaligus memberikan ruang bagi semua ciptaan. Ini 

menghantar kita pada gagasan perichoresis yang memiliki akar kata chora (ruang) di mana 

secara harĮah berarƟ “bergerak di sekitar ruang.” Allah menjadi ruang di mana semua ciptaan 
diundang untuk berparƟsipasi dalam persekutuan Allah Tritunggal. Dengan demikian, ruang 
tersebut menjadi ruang persahabatan antara Ɵga pribadi serta antara Allah Tritunggal dan 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

130 Chong LindawaƟ

semua ciptaan. Kuasa Trinitas Ɵdak ditemukan pada pribadi-pribadi yang menyendiri. Itulah 
sebabnya idenƟtas kita sebagai manusia ditentukan oleh ruang yang kita bagikan bersama 
dengan orang lain (Adiprasetya dan Sasongko, 2019: 25–26). Menjadi jelas bahwa Allah Trinitas 
mengundang kita berada di dalam persekutuan bersama diri-Nya dan seluruh ciptaan di dalam 

keramahan Ilahi yang berkelimpahan. 

Keramahan dan Misi

Mohamad Ali Hisyam mengatakan bahwa seƟap agama memiliki misinya masing-masing dan 
sangat mungkin berbeda satu sama lain. Sebagai contoh, Islam mengajarkan bahwa seƟap 
Muslim memiliki kewajiban untuk menjalankan perintah berdakwah (amr ma‘rûf nahy munkar). 

Demikian pula agama yang lain walaupun dengan moƟf serta modus yang berbeda. Kesadaran 
misi dapat menjadi faktor pemicu konŇik antaragama (Hisyam, 2005: 200). Jadi bagaimana 
seharusnya kita memandang panggilan misi ini? Mungkinkah keduanya berjalan selaras tanpa 
menegasikan satu sama lain?

Wijaya mengungkapkan bagaimana perkembangan teologis secara menyeluruh telah 
membawa konsekuensi pada perkembangan konsep misiologi. Di bidang tafsir Alkitab, para 

sarjana biblis melakukan hermeneuƟk ulang terhadap teks-teks yang sering kali menjadi acuan 
paling kuat bagi proyek kristenisasi. Dalam bidang teologi konstrukƟf, gerakan kontekstualisasi 
menggugat idenƟĮkasi gereja dan teologi Barat, dan menyatakan keberpihakan terhadap 
budaya lokal dan tradisi-tradisi keagamaan lain, serta mendorong berkembangnya teologi 

agama-agama yang bersifat apresiaƟf dan dialogis keƟmbang pendekatan kompeƟƟf atau 
komparaƟf. Dalam bidang eƟka sosial, berkembang pendekatan teologi publik dengan 
menggunakan pendekatan dialogis dan negosiaƟf untuk mengkaji isu-isu bersama di ranah 
kehidupan publik. Gereja menyadari keberadaannya bersama dengan komunitas-komunitas 
keagamaan dan budaya lain sebagai sesama pencari kebenaran dan pengupaya kebaikan 

bersama. Sehubungan dengan itu juga konsep apologeƟka mengalami perkembangan. 
Bukan lagi sebagai upaya untuk membela diri dari serangan luar dan mempertahankan klaim 

kebenaran eksklusif, melainkan sebagai ungkapan komitmen dan solidaritas dengan dukungan 

sumber-sumber teologis yang menyiratkan kepedulian terhadap masalah-masalah bersama 

umat manusia (Wijaya, 2021: 139–40). 
Yong mengingatkan akan Ɵga rumusan yang disepakaƟ di dalam The InternaƟonal 

Missionary Conference di Willingen, Jerman pada tahun 1952 sebagai landasan teologi misi 
Protestan. Pertama, misi Kristen adalah milik Allah, di mana Tuhan adalah protagonis dari kegiatan 

misi, sedangkan gereja terlibat di dalam misi Tuhan. Kedua, misi Allah sepenuhnya berbentuk 
Trinitarian, di mana Allah Bapa mendamaikan dunia dengan diri-Nya dengan mengutus Anak 

melalui kuasa Roh. Fokusnya adalah pada Kebapaan universal di dalam kehadiran Roh-Nya. 



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 131

KeƟga, kehadiran dan akƟvitas misi Allah dapat ditemukan di seluruh tatanan ciptaan, di mana 
tujuan missio Dei adalah mengantarkan Kerajaan Allah, bukan perluasan gereja. Berangkat 
dari sini, Yong membangun konsep missio Dei dalam hubungannya dengan teologi keramahan. 

Menurut Yong, misi Kristen membawa kita untuk terlibat di dalam keramahan Allah. Allah 

bukan hanya “misionaris” utama, tetapi juga tuan rumah semua ciptaan yang mengundang 
dunia ke dalam “perjamuan keselamatan Allah.” Yong mengatakan bahwa misi Kristen, “involves 

the reconciliaƟon of aliens and strangers (ourselves) to God, and our making available this 
reconciliaƟon to other aliens and strangers by becoming reconciled to them” (Yong, 2008: 

131). Dengan demikian, missio Dei adalah teologi yang berpusat pada “orang asing” yang telah 
menghantar Anak Allah menjadi orang asing pula demi menawarkan keramahan cinta-Nya. Lebih 
lanjut Yong mengatakan, “ChrisƟan mission is the embodiment of divine hospitality that loves 
strangers (philoxenia), to the point of giving up our lives on behalf of others as to be reconciled to 
them, that they might in turn be reconciled to God” (Yong, 2008: 131).

Lebih lanjut Yong menjelaskan bagaimana mewujudkan pemahaman misio Dei seperƟ 
ini dalam konteks perjumpaan lintas iman. Pertama, keramahan membuka “ruang bebas”, di 
mana orang-orang dari kepercayaan lain bisa masuk, di mana orang asing, bahkan musuh, dapat 

berubah menjadi teman, di mana tuan rumah Ɵdak mendikte bagaimana tamu harus berubah, 
melainkan menyediakan forum yang aman untuk terjadinya perubahan. Fokus di sini bukan 
pada siapa tuan rumah atau apa yang tuan rumah tawarkan, tetapi pada hubungan dengan 

tamu serta menghormaƟ integritas para tamu. Kedua, misi Kristen di dalam keramahan berarƟ 
Ɵdak hanya menerima orang-orang dari agama lain, tetapi siap menjadi tamu dari orang asing 
tersebut, arƟnya siap memasuki dunia yang lain. Ini berarƟ bahwa misi Kristen mengandung 
risiko kerentanan di dalam interaksi dengan orang asing dari agama lain (Yong, 2008: 132). 

Akhirnya, baik sebagai tuan rumah maupun tamu, orang Kristen tetap mewakili, menawarkan 

dan mewujudkan keramahan penebusan Allah (Yong, 2008: 137).
Raimundo Panikkar mengingatkan satu komponen penƟng dalam perjumpaan lintas 

iman, yaitu cinta sebagai dasar dialog yang hidup, yang membawa seƟap orang dapat berdialog 
dengan yang dicintai. Menurut Panikkar, dialog peradaban adalah sebuah ‘Ɵndakan suci’ yang 
bermuara pada aksi profeƟs dan transformasi sosial bersama-sama dengan saudara beriman 
lainnya untuk mengatasi keprihaƟnan kemiskinan, kekerasan, kesewenang-wenangan dan 
kerusakan ekologi (Simon, 2014: 198–99).

Kesimpulan

Di tengah keprihaƟnan kekerasan atas nama agama, segregasi yang makin menguat serta 
komodiĮkasi agama, kita dapat melihat bagaimana teologi keramahan memberikan harapan. 
Teologi keramahan yang bersumber pada kelimpahan dari Allah Tritunggal menyingkirkan segala 



Volume 2 Nomor 2 (Mei-Agustus 2022)

132 Chong LindawaƟ

ketakutan akan kelangkaan yang membuat manusia harus berkompeƟsi atau menetapkan syarat 
untuk memperoleh apa yang dibutuhkan. Keramahan mutlak Ɵdak bersifat transaksional. Ia Ɵdak 
menuntut apa pun. Keramahan meniadakan batas-batas antara tuan rumah dan tamu sehingga 

memungkinkan tamu Ɵdak lagi menjadi orang asing, melainkan sahabat. Keramahan memberikan 
ruang yang luas bagi seƟap orang dapat diterima sebagai sahabat. Inilah inƟ dari Injil Kristus. Ia 
datang sebagai “orang asing” yang rentan mengalami penolakan, namun pada saat yang sama 
Ia menerima keramahan manusia dan mengundang seƟap orang di dalam keramahan Ilahi. 
Keramahan meruntuhkan batas-batas yang dapat dibuat oleh manusia sebagaimana tertulis, 

“Tetapi sekarang di dalam Kristus Yesus kamu, yang dahulu “jauh” sudah menjadi “dekat” oleh 
darah Kristus. Karena Dialah damai sejahtera kita, yang telah mempersatukan kedua pihak dan 
yang telah merubuhkan tembok pemisah, …” (Efesus 2:13-14).  

DaŌar Pustaka

Adiprasetya, Joas, and Nindyo Sasongko. 2019 (January). “A Compassionate Space‐making: 
Toward a Trinitarian Theology of Friendship.” The Ecumenical Review 71, no. 1–2: 21–
31. hƩps://doi.org/10.1111/erev.12416.

Bal, Mieke. n.d. “Cultural Memory in the Present,” 169.
Derrida, Jacques. 2005 (January). “The Principle of Hospitality.” Parallax 11, no. 1: 6–9. hƩps://

doi.org/10.1080/1353464052000321056.

Evans, Carolyn. 2012. “Religion and Freedom of Expression.” In Religion and Human Rights: An 

IntroducƟon, edited by John WiƩe and M. ChrisƟan Green, 188–203. Oxford; New York: 
Oxford University Press.

Hardiman, F. Budi. 2022. Demokrasi Dan SenƟmentalitas: Dari “Bangsa Setan-Setan,” 
Radikalisme Agama Sampai Post-Sekularisme. Yogyakarta: Kanisius.

Hisyam, Mohamad Ali. 2005 (June). “Membaca Tantangan Kerukunan Antar Agama Di 
Indonesia.” TeosoĮ: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 5, no. 1: 190–217.

KniƩer, Paul. 2008. Pengantar Teologi Agama-Agama. Yogyakarta: Kanisius.

Manurung, Frans SeƟadi. 2018 (October, 26). “Teologi Keramahan Allah: Sebuah Pembacaan 
Kristologi Lukas.” GEMA TEOLOGIKA 3, no. 2: 185-206. hƩps://doi.org/10.21460/
gema.2018.32.410.

Menoh, GusƟ A.B. 2015. Agama Dalam Ruang Publik. Yogyakarta: Kanisius.

Mietzner, Marcus, et al. 2020. “The Myth of Pluralism: Nahdlatul Ulama and the PoliƟcs of 
Religious Tolerance in Indonesia.” Contemporary Southeast Asia 42, no. 1: 58–84. 
hƩps://doi.org/10.1355/cs42-1c.

Mulkhan, Abdul Munir. 2008. “Persepsi Muslim Terhadap Aksi-aksi Sosial KrisƟani.” Gema 
Teologi 32, no. 1: 1-9.

O’Gorman, Kevin D. 2006 (Oktober). “Theorists of Hospitality: Jacques Derrida’s Philosophy of 
Hospitality.” The Hospitality Review, 50–57.



Journal of Divinity, Peace and ConŇict Studies

 Teologi Keramahan sebagai Jalan Perjumpaan Lintas Iman 133

Pohl, ChrisƟne D. 1999. Making Room: Recovering Hospitality as a ChrisƟan TradiƟon. Grand 

Rapids: Eerdmans.

Pound, Marcus. 2019. “Postsecular PoliƟcal Theology.” In The Wiley Blackwell Companion to 
PoliƟcal Theology, edited by William T. Cavanaugh and Peter Manley ScoƩ, Second 
EdiƟon., 572–85. Hoboken, NJ, USA: Wiley-Blackwell.

Race, Alan. 1983. ChrisƟan and Religious Pluralism. London: SCM Press LTD.

Sarapung, A. Elga Joan. 2019. “Dialog Teologis, PenƟng!” In Memperluas Horizon Agama Dalam 

Konteks Indonesia, edited by Wahyu Nugroho and Kees de Jong, 277–78. Yogyakarta: 
Yayasan Taman Pustaka Kristen Indonesia dan Pusat Studi Agama-agama Fakultas 

Teologi UKDW.

Simon, John C. 2014. Merayakan ‘Sang Liyan’: Pemikiran-Pemikiran Seputar Teologi, Eklesiologi 

Dan Misiologi Kontekstual. Yogyakarta: Kanisius.

Singgih, Emanuel Gerrit. 2017. Dari Ruang Privat Ke Ruang Publik. Yogyakarta: Kanisius.

Subeno, Sutjipto. 2015. “Kebebasan Beragama Di Indonesia: Sumbangsih Pemikiran Teologi 
Reformed.” In Kebebasan Beragama: Bunga Rampai Kehidupan Berbangsa, edited by 

Linda Bustan and Thomas Santoso, 13–36. Surabaya: LPPM Universitas Kristen Petra.
Tamawiwy, August Corneles. 2019 (October, 16). “Bom Surabaya 2018: Terorisme dan Kekerasan 

Atas Nama Agama.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual dan Filsafat Keilahian 

4, no. 2: 175-194. hƩps://doi.org/10.21460/gema.2019.42.443.
Westmoreland, Mark W. 2008 (June). “InterrupƟons: Derrida and Hospitality.” KriƟke 2, no. 1: 

1–10.
Wijaya, Yahya. 2021. “Persahabatan Lintas Agama Dan Rekonstruksi IdenƟtas Kristen Indonesia.” 

In Agama, Kemanusiaan Dan Keadaban: 65 Tahun Prof. Dr. KH. Muhammad Machasin, 

MA, edited by Moch Nur Ichwan and Ahmad RaĮq, 131-150. Yogyakarta: SUKA-Press 
dan Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga.

Yong, Amos. 2008. Hospitality and the Other: Pentecost, ChrisƟan PracƟces, and the Neighbor. 

Faith Meets Faith Series. Maryknoll, N.Y: Orbis Books.

Catatan:

1	 Indonesia memang Ɵdak mengenal atau Ɵdak mengakui secara ekplisit mengenai masyarakat postsekular. 
Mengenai hal ini Hardiman mengungkapkan pendapat yang menarik. Menurutnya, agama Ɵdak pernah pergi 
sehingga agama Ɵdak harus kembali di negeri ini. Belum lagi kata “sekularisme” masuk daŌar hitam di negeri ini.  
Oleh sebab itu postsekularisme di dalam pengerƟan Habermas sebagai penguatan peran agama di ruang publik 
sebagaimana di negara-negara Barat, Ɵdaklah benar-benar terjadi di negeri ini, karena sebenarnya agama sudah 
terlalu kuat di negeri ini (Hardiman, 2022: 192).

2	I ngat bahwa konteks percakapan ini muncul sebagai respons atas pertanyaan seorang ahli Taurat mengenai 

apa yang harus diperbuat untuk memperoleh hidup yang kekal (lihat Lukas 10:25) (Yong, 2008: 103).

3	 Pohl juga mengatakan bahwa batas-batas adalah bagian penƟng bagi tempat aman secara Įsik dan 
psikologis. Namun batasan tetap dapat digambar ulang di dalam keterlibatan Allah (Pohl, 1999: 140).




