
Al Marhalah   P-ISSN 0126-043X 

Volume. 9, No. 2 November 2025   E-ISSN 27162-400 
 

171 | Al Marhalah 

 

 

 

 

EFEKTIVITAS GURU DALAM PELAKSANAAN 

PENDIDIKAN ISLAM MULTIKULTURAL 
 

Adrian Maulana1, Khusnul Wardan2 

1Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris, Samarinda 

Email: adrianmaulana31112@gmail.com       
2Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris, Samarinda 

Email: wardankhusnul@yahoo.co.id       

 

ABSTRACT 

This study examines teacher effectiveness in implementing multicultural Islamic 

education in a pluralistic society. The research aims to understand how teachers 

design, execute, evaluate, and exemplify inclusive learning that fosters tolerance, 

justice, and respect for diversity. Using a qualitative library research approach, 

relevant literature was analyzed to explore strategies that promote student 

engagement, collaboration, and social-emotional growth. The findings reveal that 

effective teachers integrate multicultural values into lesson planning, apply 

dialogical and participatory teaching methods, and design assessments that 

measure not only cognitive achievement but also attitudes and social behaviors. 

Exemplary behavior plays a central role, as students model their conduct on 

teachers’ daily actions, reinforcing ethical and moral standards. Despite 
challenges such as limited training, insufficient teaching materials, and social 

resistance, opportunities exist through supportive educational policies, digital 

learning tools, and professional development initiatives. Effective teachers 

transform these challenges into opportunities for innovation, ensuring that 

multicultural Islamic education cultivates empathy, inclusivity, and moderation 

among learners. The study concludes that teacher effectiveness encompasses 

strategic planning, active implementation, comprehensive evaluation, and moral 

exemplarity, contributing to the formation of students capable of thriving in 

diverse and harmonious communities. 

 

Keyword: Teacher Effectiveness, Multicultural Islamic Education, Learning 

Strategies, Evaluation, Teacher Exemplarity 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas efektivitas guru dalam pelaksanaan pendidikan Islam 

multikultural di tengah masyarakat yang majemuk. Penelitian bertujuan 

memahami bagaimana guru merancang, melaksanakan, mengevaluasi, dan 

meneladani pembelajaran inklusif yang menumbuhkan sikap toleransi, keadilan, 

dan penghargaan terhadap keberagaman. Dengan pendekatan kualitatif berupa 

library research, literatur yang relevan dianalisis untuk mengidentifikasi strategi 

yang mendorong partisipasi siswa, kolaborasi, dan perkembangan sosial-

emosional. Hasil penelitian menunjukkan bahwa guru efektif mengintegrasikan 

nilai multikultural dalam perencanaan pembelajaran, menerapkan metode dialogis 

dan partisipatif, serta merancang evaluasi yang mengukur tidak hanya pencapaian 

mailto:adrianmaulana31112@gmail.com
mailto:wardankhusnul@yahoo.co.id


| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

172 | Al Marhalah 

 

kognitif tetapi juga sikap dan perilaku sosial siswa. Keteladanan guru menjadi 

faktor utama, karena perilaku guru sehari-hari menjadi acuan bagi siswa dalam 

menginternalisasi nilai etika dan moral. Meskipun terdapat hambatan seperti 

keterbatasan pelatihan, bahan ajar yang kurang representatif, dan resistensi sosial, 

peluang muncul melalui dukungan kebijakan pendidikan, pemanfaatan teknologi 

digital, dan pengembangan profesional guru. Penelitian menyimpulkan bahwa 

efektivitas guru mencakup perencanaan strategis, pelaksanaan aktif, evaluasi 

menyeluruh, dan keteladanan moral, sehingga pendidikan Islam multikultural 

mampu membentuk peserta didik yang inklusif, moderat, dan siap hidup 

berdampingan dalam masyarakat yang harmonis. 

 

Kata Kunci: Efektivitas Guru, Pendidikan Islam Multikultural, Strategi 

Pembelajaran, Evaluasi, Keteladanan Guru 

 

1. PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan negara dengan tingkat kemajemukan yang tinggi, 

baik dari sisi etnis, budaya, agama, maupun sosial. Realitas pluralitas tersebut 

menuntut adanya pendidikan yang mampu menanamkan nilai toleransi, keadilan, 

serta penghargaan terhadap perbedaan. Pendidikan Islam multikultural hadir 

sebagai jawaban karena berorientasi tidak hanya pada penguasaan pengetahuan, 

tetapi juga pada pembentukan karakter peserta didik agar siap hidup 

berdampingan dalam keragaman. Guru memiliki peran strategis dalam 

keberhasilan pendidikan Islam multikultural. Tugas guru tidak hanya terbatas 

pada penyampaian materi, tetapi juga mencakup keteladanan sikap dan perilaku 

yang menumbuhkan nilai moderasi. (Irsyaad et al., 2025)menemukan bahwa guru 

efektif ketika mampu membangun pembelajaran berbasis dialog, materi yang 

inklusif, serta strategi partisipatif yang menumbuhkan sikap saling menghormati 

di antara siswa.  

Pendidikan Islam multikultural juga berfungsi memperkuat kohesi sosial. 

(Supriyanto et al., 2022) menegaskan bahwa kearifan lokal dapat dijadikan basis 

pembelajaran multikultural dengan menanamkan nilai demokrasi, toleransi, 

pluralisme, dan persamaan dalam kegiatan belajar mengajar.  (Fatoni et al., 2021) 

menunjukkan bahwa pendekatan inklusif-multikultural mampu menjadi sarana 

deradikalisasi yang efektif sekaligus memperkuat pemahaman Islam rahmatan lil-

‘alamin di kalangan peserta didik. Hambatan dalam implementasi pendidikan 

Islam multikultural masih cukup signifikan. Beberapa di antaranya meliputi 

keterbatasan pelatihan bagi guru, minimnya media pembelajaran yang 

merepresentasikan keberagaman, serta resistensi dari lingkungan sosial yang 

memandang multikulturalisme sebagai ancaman terhadap identitas keislaman. 

Kondisi ini menunjukkan perlunya dukungan kebijakan pendidikan yang 

konsisten serta penguatan kompetensi profesional guru agar efektivitas 

pembelajaran multikultural dapat tercapai secara optimal (Fatimah Warosari et al., 

2025).  

Kajian terhadap efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural 

menjadi penting untuk memberikan pemahaman mendalam mengenai strategi 

pembelajaran, tantangan yang dihadapi, serta peluang pengembangan yang dapat 

memperkuat praktik pendidikan di Indonesia. 

 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

173 | Almarhalah 

 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library 

research. Fokus kajian diarahkan pada penelusuran dan analisis literatur yang 

relevan dengan tema efektivitas guru dalam pelaksanaan pendidikan Islam 

multikultural. Library research dipahami sebagai penelitian yang memanfaatkan 

data pustaka berupa buku, artikel ilmiah, hasil penelitian, dan dokumen resmi 

sebagai sumber utama(Madum et al., 2025). 

Sumber data terdiri atas literatur primer dan sekunder. Literatur primer 

meliputi artikel jurnal, prosiding, laporan penelitian, dan hasil karya akademik 

yang telah terpublikasi. Literatur sekunder mencakup buku, karya ilmiah populer, 

serta sumber daring yang kredibel. Seleksi literatur dilakukan berdasarkan kriteria 

keterkinian, relevansi dengan tema penelitian, dan otoritas penulis. (Sugiyono, 

2019) menegaskan bahwa pemilihan sumber yang tepat akan memengaruhi 

keabsahan hasil penelitian kualitatif. 

Analisis data dilakukan dengan metode deskriptif-analitis. Data yang 

diperoleh dibaca secara mendalam, dikategorikan sesuai dengan tema, lalu 

dianalisis untuk menemukan pola dan konsep yang berhubungan dengan 

efektivitas guru. Hasil analisis disajikan dalam bentuk narasi ilmiah yang 

menekankan peran guru, indikator efektivitas, strategi pembelajaran, serta 

tantangan dan peluang dalam konteks pendidikan Islam multikultural. Metode 

analisis ini sejalan dengan pandangan (Moleong, 2019) yang menyatakan bahwa 

penelitian kualitatif bertujuan menggali makna dan memahami fenomena 

berdasarkan sumber data yang ada. 

Validitas data dijaga melalui teknik triangulasi sumber, yakni dengan 

membandingkan dan mengkonfirmasi temuan dari berbagai literatur. (Patton, 

2015) menyebutkan bahwa triangulasi merupakan cara efektif untuk 

meningkatkan kredibilitas hasil penelitian kualitatif. Dengan demikian, temuan 

kajian ini diharapkan bersifat komprehensif dan tidak parsial dalam 

menggambarkan efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural. 

 

3. HASIL PEMBAHASAN 

3.1. Perencanaan Pembelajaran Multikultural 

Efektivitas guru dalam pelaksanaan pendidikan Islam multikultural 

pertama-tama tercermin pada tahap perencanaan. Perencanaan menjadi fondasi 

utama dalam proses pembelajaran karena di sinilah visi pendidikan diwujudkan 

menjadi langkah-langkah operasional yang terukur dan bermakna. Dalam konteks 

multikultural, rancangan pembelajaran tidak hanya berorientasi pada pencapaian 

kognitif, tetapi juga harus mengintegrasikan nilai-nilai keadilan, toleransi, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. Rencana Pembelajaran (RPP) yang disusun 

dengan pendekatan inklusif menjadikan kelas sebagai miniatur masyarakat plural, 

tempat peserta didik belajar memahami realitas kemajemukan. Hal ini sejalan 

dengan penelitian (Ilham et al., 2024) yang menegaskan bahwa perencanaan 

pembelajaran berbasis multikultural berkontribusi besar terhadap pembentukan 

karakter inklusif siswa dan mencegah munculnya prasangka antar kelompok  

Guru yang menyusun RPP dengan memasukkan unsur budaya lokal dan 

pengalaman sosial masyarakat multikultural terbukti lebih efektif dalam 

menumbuhkan perilaku toleran peserta didik (Masdul, 2023). menunjukkan 

bahwa strategi perencanaan yang berorientasi pada nilai keberagaman mendorong 

siswa untuk tidak hanya memahami ajaran Islam secara tekstual, tetapi juga 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

174 | Al Marhalah 

 

menginternalisasikan makna sosialnya dalam kehidupan sehari-hari. Efektivitas 

guru pada tahap ini bukan hanya dinilai dari kepatuhan administratif terhadap 

kurikulum, tetapi dari sejauh mana perencanaan tersebut menumbuhkan kesadaran 

empatik, sikap saling menghargai, dan rasa keadilan di dalam kelas. Guru yang 

mampu menafsirkan kurikulum dalam konteks sosial-budaya yang plural 

menunjukkan kapasitas profesional dan moral yang tinggi, karena ia memahami 

bahwa pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer ilmu, melainkan transformasi 

nilai.  

Efektivitas perencanaan pembelajaran multikultural juga relevan 

diterapkan di tingkat pendidikan tinggi (Idris et al., 2024) menemukan bahwa 

Rencana Pembelajaran Semester (RPS) yang disusun dengan pendekatan 

multikultural mampu memperkuat identitas keagamaan mahasiswa yang moderat 

dan terbuka terhadap perbedaan. Mahasiswa yang belajar dalam suasana 

akademik inklusif lebih cenderung menampilkan perilaku religius yang humanis 

serta menolak bentuk-bentuk ekstremisme keagamaan. Dengan demikian, 

perencanaan pembelajaran yang multikultural tidak hanya memperkuat 

kompetensi akademik mahasiswa, tetapi juga membangun karakter sosial yang 

selaras dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil-‘alamin. Perencanaan yang demikian 
menjadikan kampus bukan sekadar ruang belajar, tetapi juga arena pembentukan 

kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. 

Secara filosofis, perencanaan pembelajaran multikultural berakar pada 

paradigma humanisme teosentris, yang menempatkan manusia sebagai makhluk 

bermartabat dengan potensi spiritual, moral, dan sosial yang harus dikembangkan 

secara seimbang. Guru yang merancang pembelajaran dengan orientasi ini tidak 

hanya mengejar keberhasilan kognitif, tetapi juga menumbuhkan kecerdasan 

emosional dan spiritual peserta didik. Hal ini mencerminkan nilai-nilai Islam yang 

universal: keadilan (‘adl), keseimbangan (tawazun), dan kasih sayang (rahmah). 
Dengan demikian, perencanaan multikultural dalam pendidikan Islam merupakan 

wujud nyata dari visi rahmatan lil-‘alamin, yang menjadikan pendidikan bukan 

sekadar proses pengajaran, melainkan ruang pembentukan manusia beradab yang 

menghargai keberagaman, menjunjung nilai kemanusiaan, dan siap hidup damai 

di tengah masyarakat plural. 

3.2. Strategi Pembelajaran Multikultural 

Efektivitas guru dalam pelaksanaan pendidikan Islam multikultural sangat 

ditentukan oleh strategi yang dipilih ketika mengelola kelas. Strategi yang hanya 

berorientasi pada penyampaian materi kognitif akan sulit menghasilkan perubahan 

sikap, sedangkan strategi yang memberi ruang dialog, partisipasi, dan kolaborasi 

terbukti lebih mampu menanamkan nilai toleransi. Guru efektif menciptakan 

suasana kelas yang demokratis, di mana setiap siswa merasa dihargai 

pandangannya dan diberi kesempatan untuk menyuarakan pendapat. 

Strategi pembelajaran berbasis simulasi, studi kasus, dan kerja kelompok 

heterogen terbukti memperluas perspektif siswa terhadap realitas keragaman. 

Penelitian Cholik dan Jannah menemukan bahwa inovasi pembelajaran 

multikultural di sekolah menengah meningkatkan empati sekaligus memperkuat 

keterampilan sosial siswa. Guru yang menempatkan siswa dalam situasi belajar 

kolaboratif menjadikan nilai demokrasi, pluralisme, dan moderasi beragama lebih 

mudah diinternalisasi(Cholik & Jannah, 2025). Strategi semacam ini membuat 

guru efektif bukan karena sekadar menguasai metode, tetapi karena mampu 

menghidupkan nilai Islam multikultural dalam interaksi kelas. 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

175 | Almarhalah 

 

Integrasi teknologi digital juga memperkuat efektivitas strategi guru. 

Wahfiuddin dan Rofiq melalui kajian literatur menyebutkan bahwa penggunaan 

media interaktif, platform diskusi daring, dan sumber belajar digital memberi 

peluang lebih besar untuk menanamkan kesadaran multikultural. Kelas digital 

yang dikelola dengan baik memungkinkan siswa berinteraksi dengan beragam 

perspektif secara lebih luas, sekaligus membangun keterampilan literasi digital 

yang relevan dengan kebutuhan zaman (Wahfiuddin Al Musyarrofi & Mohammad 

Rofiq, 2025). Strategi ini memperlihatkan bahwa efektivitas guru dalam 

pendidikan multikultural tidak hanya diukur dari aktivitas tatap muka, tetapi juga 

dari kemampuan mengelola ruang belajar virtual sebagai sarana dialog dan 

kolaborasi. 

Dalam perspektif Islam, strategi pembelajaran yang partisipatif 

mencerminkan prinsip syura yang menekankan musyawarah sebagai sarana 

pengambilan keputusan bersama. Guru yang menggunakan strategi dialogis dan 

kolaboratif menempatkan peserta didik bukan sekadar sebagai objek pendidikan, 

tetapi subjek aktif yang dilibatkan dalam pencarian makna. Efektivitas guru 

terlihat ketika strategi yang dipilih tidak hanya meningkatkan pemahaman, tetapi 

juga menumbuhkan sikap saling menghargai, rasa empati, dan kesadaran kolektif 

sebagai umat manusia yang berbeda namun setara.. 

3.3. Evaluasi Pembelajaran Multikultural 

Efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural tidak dapat 

dilepaskan dari pendekatan dan instrumen evaluasi yang digunakan. Evaluasi 

yang hanya menekankan pada ranah kognitif tidak mampu menggambarkan 

keberhasilan pembelajaran secara utuh, sebab esensi utama pendidikan 

multikultural terletak pada perubahan sikap, perilaku, dan pola pikir peserta didik 

dalam menghadapi keberagaman. Oleh karena itu, guru yang efektif adalah 

mereka yang mampu merancang sistem penilaian yang tidak hanya menilai 

penguasaan konsep, tetapi juga mengukur internalisasi nilai-nilai kemanusiaan 

universal seperti toleransi, keadilan, empati, dan penghormatan terhadap 

perbedaan. 

Dalam konteks ini, evaluasi harus melibatkan ranah afektif dan sosial 

sebagaimana dikemukakan oleh Bloom dalam taksonomi tujuannya, di mana 

ranah sikap menjadi dimensi penting dalam pendidikan karakter. Evaluasi 

berbasis multikultural menuntut guru untuk menjadi pengamat nilai, bukan 

sekadar pemeriksa jawaban(Jaya et al., 2025). Instrumen non-tes seperti jurnal 

reflektif, portofolio, observasi sikap, dan penilaian proyek memberikan gambaran 

lebih holistik tentang perkembangan kepribadian dan kesadaran sosial peserta 

didik. Pendekatan ini memungkinkan guru melihat sejauh mana peserta didik 

mampu menerjemahkan pemahaman keagamaan ke dalam tindakan nyata yang 

mencerminkan Islam rahmatan lil-‘alamin.  

Model evaluasi berbasis inklusif-multikultural berfungsi tidak hanya 

sebagai alat ukur akademik, tetapi juga sebagai sarana deradikalisasi pendidikan, 

yakni upaya membentuk cara pandang keagamaan yang moderat, terbuka, dan 

berkeadaban. Melalui evaluasi yang berbasis nilai-nilai inklusif, guru dapat 

memastikan bahwa proses pembelajaran agama tidak berhenti pada hafalan ayat 

atau teori akidah, tetapi mendorong internalisasi nilai-nilai etis yang 

menumbuhkan kesadaran sosial dan empati antarindividu. Guru yang efektif 

dalam konteks ini adalah mereka yang mampu menilai dimensi spiritualitas sosial 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

176 | Al Marhalah 

 

peserta didik yakni bagaimana mereka mempraktikkan nilai keislaman dalam 

kehidupan majemuk dan interaksi lintas perbedaan. 

Tantangan yang muncul dalam praktik evaluasi multikultural salah satunya 

adalah keterbatasan bahan ajar yang masih bersifat homogen dan normatif 

(Qomaruzzaman, 2018) menegaskan bahwa buku teks Pendidikan Agama Islam 

(PAI) di sekolah-sekolah masih dominan menampilkan perspektif tunggal, 

sehingga kurang mendukung pengukuran nilai-nilai inklusif. Dalam situasi 

demikian, guru dituntut untuk menjadi inovator evaluasi. Guru dapat menyusun 

instrumen alternatif yang lebih kontekstual dengan realitas keragaman peserta 

didik, misalnya melalui proyek kolaboratif, service learning, atau community 

engagement yang menuntut kerja sama antar siswa dari latar belakang budaya dan 

pemikiran yang berbeda. Melalui kegiatan semacam ini, evaluasi tidak hanya 

berorientasi pada hasil, tetapi juga pada proses sosial yang melibatkan interaksi, 

dialog, dan empati. 

Peran guru sebagai perancang sekaligus pelaksana evaluasi menjadi faktor 

sentral dalam keberhasilan pendidikan multikultural. Efektivitas evaluasi tidak 

semata-mata bergantung pada keakuratan instrumen, melainkan pada kesadaran 

reflektif guru untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan dalam 

setiap bentuk penilaian. Guru perlu memiliki kompetensi interkultural dan 

spiritual, sehingga mampu menafsirkan hasil evaluasi bukan hanya secara 

kuantitatif, tetapi juga kualitatif dalam bentuk perubahan perilaku dan kesadaran 

moral peserta didik. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, evaluasi yang menyentuh aspek sikap 

merupakan pengejawantahan dari konsep tazkiyatun nafs, yakni proses penyucian 

jiwa yang menilai perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari. Evaluasi semacam 

ini menjadikan guru tidak sekadar (Umam, 2025) menegaskan bahwa guru efektif 

bukan hanya memeriksa hasil ujian tertulis, tetapi juga menjadi pengamat yang 

teliti terhadap ekspresi moral peserta didik, baik di dalam maupun di luar kelas. 

Evaluasi yang demikian memperkuat fungsi pendidikan Islam sebagai proses 

pembentukan manusia yang berilmu, berakhlak, dan berkeadaban sosial. 

Dengan demikian, evaluasi pembelajaran multikultural menjadi instrumen 

integral dalam mewujudkan pendidikan Islam yang moderat dan inklusif. Evaluasi 

tidak hanya menilai apa yang diketahui siswa, tetapi juga bagaimana mereka 

memahami, menghayati, dan mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam 

konteks kemanusiaan universal. Guru efektif adalah mereka yang mampu 

menautkan antara penguasaan ilmu dan pembentukan akhlak sosial, sehingga 

pendidikan agama Islam benar-benar berfungsi sebagai sarana pembangunan 

manusia paripurna yang siap hidup berdampingan secara harmonis dalam 

masyarakat yang plural. 

3.4. Keteladan Guru 

Keteladanan merupakan aspek mendasar dalam efektivitas guru pada 

pelaksanaan pendidikan Islam multikultural. Dalam konteks ini, guru bukan hanya 

berperan sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai figur moral yang 

kehadirannya membentuk nilai dan perilaku siswa. Kepribadian guru menjadi 

rujukan langsung bagi peserta didik dalam membentuk sikap, karakter, dan pola 

interaksi sosial. Guru yang menunjukkan keterbukaan, keadilan, serta sikap 

moderat dalam menghadapi perbedaan menghadirkan pembelajaran yang hidup 

dan bermakna.(Anwar, 2021) guru yang mampu menjadi teladan dalam sikap dan 

ucapan menjadikan pendidikan multikultural tidak berhenti pada tataran teori, 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

177 | Almarhalah 

 

melainkan menjelma menjadi praksis sosial yang menumbuhkan rasa hormat 

terhadap keberagaman. Keteladanan menjadikan guru bukan sekadar instruktur, 

melainkan model moral yang menjadi sumber inspirasi bagi siswa. 

Keteladanan tidak dapat dipisahkan dari konsistensi perilaku dan integritas 

moral guru. Keterampilan pedagogis yang canggih akan kehilangan makna jika 

tidak diiringi dengan sikap yang autentik dan konsisten.(Hakim & Muhid, 2025) 

dalam penelitiannya menunjukkan bahwa siswa lebih mudah meneladani nilai 

toleransi ketika melihat langsung praktik moderasi yang dilakukan guru dalam 

keseharian. Guru yang menghindari sikap diskriminatif, memberikan perlakuan 

adil kepada seluruh siswa, dan menampilkan kesederhanaan sikap lebih efektif 

dalam menumbuhkan kesadaran multikultural dibandingkan dengan guru yang 

hanya menekankan nilai-nilai tersebut secara verbal. Efektivitas guru dalam hal 

ini tidak diukur dari metode pengajaran, melainkan dari seberapa dalam integritas 

moralnya menjadi teladan hidup bagi peserta didik.. 

Konsep keteladanan ini memiliki relevansi yang kuat dengan teori social 

learning yang dikemukakan oleh Albert Bandura. Menurut teori tersebut, individu 

belajar melalui proses observasi, imitasi, dan model perilaku. Dalam konteks 

sekolah, perilaku guru memiliki efek langsung terhadap pembentukan kepribadian 

siswa. Setiap ucapan, sikap, dan keputusan guru menjadi objek pengamatan yang 

diamati dan ditiru peserta didik dalam proses pembentukan nilai sosial. Guru 

efektif adalah mereka yang menyadari bahwa dirinya merupakan living 

curriculum atau kurikulum hidup yang menjadi sumber pembelajaran bagi siswa 

di luar teks dan materi ajar. Lingkungan sekolah yang beragam menjadi 

laboratorium sosial tempat siswa berlatih mengekspresikan nilai toleransi, empati, 

dan tanggung jawab sosial berdasarkan teladan yang mereka lihat setiap hari dari 

gurunya. 

Perspektif Islam menempatkan keteladanan sebagai inti pendidikan. Al-

Qur’an mengabadikan Nabi Muhammad SAW sebagai uswatun hasanah (teladan 
yang baik) bagi umat manusia, yang menjadi paradigma bagi guru dalam 

mendidik generasi muda. Prinsip ini menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan 

Islam bukan diukur dari capaian akademik semata, tetapi dari keberhasilan guru 

menanamkan nilai-nilai akhlak melalui teladan hidupnya(Duryat, 2021). Guru 

yang konsisten antara ucapan dan tindakan akan melahirkan suasana sekolah yang 

damai, adil, dan menghargai perbedaan. Keteladanan yang autentik bukan hanya 

membentuk individu berakhlak, tetapi juga membangun budaya sekolah yang 

multikultural dan inklusif. Dengan demikian, pendidikan Islam multikultural tidak 

dapat dipisahkan dari kehadiran guru yang hidup sesuai dengan nilai-nilai yang 

diajarkannya, guru yang bukan hanya berbicara tentang toleransi, tetapi menjadi 

wujud nyata dari Islam yang rahmatan lil-‘alam 

3.5. Strategi Peningkatan Efektivitas Guru dalam Pendidikan Islam 

Multikultural 

Peningkatan efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural 

menuntut strategi yang komprehensif, terencana, dan kontekstual. Guru 

merupakan faktor kunci dalam keberhasilan implementasi nilai-nilai multikultural 

di sekolah. Namun, efektivitas tersebut tidak muncul secara spontan, melainkan 

melalui proses pembinaan berkelanjutan yang mencakup aspek kompetensi 

profesional, moral, sosial, dan spiritual. Oleh karena itu, strategi pengembangan 

guru perlu diarahkan pada peningkatan kualitas pedagogis sekaligus penguatan 

karakter keislaman yang toleran, adil, dan berkeadaban. Guru harus menjadi figur 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

178 | Al Marhalah 

 

teladan yang menampilkan nilai rahmatan lil-‘alamin dalam setiap interaksi 
pembelajaran, agar pendidikan Islam mampu melahirkan generasi yang terbuka 

terhadap perbedaan tanpa kehilangan identitas keimanan (Mashuri & Syahid, 

2024). 

Strategi pertama adalah penguatan kompetensi guru melalui program 

pelatihan dan pengembangan profesional yang berorientasi pada pendidikan 

multikultural. Pemerintah, lembaga pendidikan tinggi, dan madrasah perlu 

berkolaborasi menyusun pelatihan tematik tentang moderasi beragama, resolusi 

konflik, serta integrasi nilai-nilai Islam dalam konteks masyarakat majemuk. 

Model pelatihan yang efektif tidak hanya menekankan pada peningkatan 

keterampilan mengajar, tetapi juga pada pembentukan sensitivitas budaya dan 

kesadaran sosial guru. Pelatihan berbasis pengalaman dan refleksi (experiential 

learning) dapat menjadi sarana efektif untuk menanamkan empati terhadap 

keragaman sosial dan mendorong guru mengembangkan pendekatan pembelajaran 

yang adaptif terhadap realitas siswa(Adri, 2023). 

Strategi kedua ialah penguatan budaya sekolah yang inklusif dan 

kolaboratif. Lingkungan sekolah yang multikultural membutuhkan tata nilai yang 

menumbuhkan rasa saling menghargai, kerja sama, dan komunikasi terbuka antara 

guru, siswa, dan masyarakat. Kepala sekolah dan guru perlu menciptakan iklim 

pembelajaran yang menolak diskriminasi dan mengedepankan dialog lintas 

budaya. Selain itu, sekolah dapat mengintegrasikan kegiatan ko-kurikuler seperti 

diskusi lintas iman, proyek sosial kemanusiaan, dan kegiatan kebudayaan sebagai 

media pembentukan kesadaran multikultural. Strategi ini memperkuat peran guru 

sebagai fasilitator yang menghubungkan dimensi keilmuan dengan nilai-nilai 

kemanusiaan universal. 

Strategi ketiga adalah pemanfaatan teknologi dan jejaring profesional 

untuk meningkatkan kapasitas guru. Di era digital, guru dapat memanfaatkan 

platform daring untuk berbagi praktik baik (best practices) dan memperluas akses 

terhadap literatur pendidikan global. Kolaborasi antar guru melalui komunitas 

profesional, seminar, atau forum diskusi akademik dapat memperkaya wawasan 

tentang metode pengajaran multikultural dan membantu menghadapi tantangan 

sosial-keagamaan di lapangan. Melalui sinergi antara penguatan kompetensi, 

pembudayaan nilai-nilai toleransi, dan kolaborasi digital, efektivitas guru dalam 

pendidikan Islam multikultural dapat meningkat secara berkelanjutan. Strategi-

strategi ini menegaskan bahwa guru bukan hanya pengajar, tetapi juga arsitek 

peradaban yang membangun jembatan harmoni di tengah keberagaman. 

3.6. Kompetensi Profesional Guru dalam Pendidikan Multikultural 

Efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural tidak hanya diukur 

dari kemampuan teknis dalam mengajar, melainkan juga dari kompetensi 

profesional yang holistik. Kompetensi ini mencakup penguasaan materi pelajaran, 

pemahaman terhadap karakteristik peserta didik, dan kemampuan menyesuaikan 

pendekatan pedagogis dengan kondisi sosial-budaya tempat pembelajaran 

berlangsung. Profesionalisme dalam pendidikan Islam berarti menghadirkan nilai-

nilai ilahiah dalam praktik pendidikan, di mana guru menjadi teladan akhlak dan 

penuntun spiritual bagi muridnya. Sebagaimana dijelaskan oleh Susanto (2023), 

guru profesional tidak hanya berorientasi pada hasil belajar, tetapi juga pada 

pembentukan kepribadian siswa yang beradab dan berkeadilan sosial. 

Empat dimensi utama kompetensi guru pedagogik, sosial, kepribadian, dan 

professional merupakan dasar efektivitas dalam pendidikan multikultural. 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

179 | Almarhalah 

 

Kompetensi pedagogik menuntut guru mampu mengelola keberagaman siswa 

melalui pembelajaran dialogis dan partisipatif. Kompetensi sosial menjadi kunci 

dalam membangun interaksi harmonis di ruang kelas yang plural. Kompetensi 

kepribadian menuntun guru menjadi pribadi berintegritas dan stabil secara moral, 

sedangkan kompetensi profesional keilmuan memastikan guru terus memperbarui 

ilmu agar relevan dengan perubahan zaman. Keempatnya harus menyatu agar 

guru tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga pembentuk karakter dan 

agen transformasi sosial. 

Guru yang efektif dalam konteks multikultural harus memiliki sensitivitas 

terhadap isu-isu sosial seperti intoleransi, stereotip, dan krisis identitas 

keagamaan. (Arifin, 2021)menegaskan bahwa guru profesional adalah mereka 

yang mampu menerjemahkan nilai ‘adl (keadilan), tawazun (keseimbangan), 
tasamuh (toleransi), dan rahmah (kasih sayang) dalam strategi pembelajaran 

nyata. Profesionalisme guru bukan hanya persoalan keilmuan, tetapi juga 

kemampuan menumbuhkan kesadaran sosial dan spiritual peserta didik. Guru 

perlu menghadirkan pendidikan Islam yang relevan dengan realitas kontemporer, 

bukan sekadar pengulangan dogma. 

Seiring perkembangan zaman, literasi digital menjadi bagian penting dari 

profesionalisme guru. Penguasaan teknologi membantu guru memperluas 

wawasan peserta didik tentang keberagaman global dan mendorong terciptanya 

ruang belajar yang inklusif. Di samping itu, guru profesional harus menjadi 

pembelajar sepanjang hayat (lifelong learner) yang terus memperkaya diri secara 

intelektual dan spiritual. Dengan demikian, profesionalisme guru dalam 

pendidikan Islam multikultural merupakan perpaduan antara ilmu, moralitas, dan 

kesadaran kemanusiaan yang menjadi fondasi bagi pendidikan yang damai dan 

berkeadaban. 

3.7. Implikasi Efektivitas Guru terhadap Moderasi Beragama dan 

Deradikalisasi 

Efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural memiliki implikasi 

langsung terhadap penguatan moderasi beragama dan pencegahan radikalisme di 

lingkungan sekolah. Guru yang efektif berperan sebagai penjaga nilai moderat, 

yang mengajarkan keseimbangan antara pemahaman agama dan penghormatan 

terhadap keragaman. Melalui pendekatan pembelajaran yang dialogis, guru 

menanamkan sikap terbuka terhadap perbedaan dan membangun kesadaran bahwa 

keberagaman adalah fitrah manusia. (Ramadhan, 2025) menegaskan bahwa guru 

yang efektif adalah aktor strategis dalam memperkuat nilai wasathiyah Islam yang 

mengedepankan kasih sayang, toleransi, dan keadilan sosial. 

Dalam konteks deradikalisasi pendidikan, guru profesional berfungsi 

sebagai filter terhadap ideologi ekstrem yang dapat menyusup melalui materi ajar 

atau media digital. Pembelajaran yang reflektif dan berbasis diskusi terbuka 

membantu siswa mengembangkan kemampuan berpikir kritis terhadap narasi 

keagamaan yang menyesatkan. Guru yang memiliki pemahaman Islam moderat 

akan mengajarkan bahwa jihad sejati adalah perjuangan moral melawan 

kebodohan, kemiskinan, dan ketidakadilan, bukan permusuhan terhadap 

perbedaan. Dengan demikian, efektivitas guru menjadi benteng moral sekaligus 

instrumen pencegahan terhadap sikap intoleran di sekolah. 

Guru yang efektif juga mendorong terciptanya harmoni antara nilai 

keislaman dan kebangsaan. Pendidikan Islam multikultural yang dijalankan secara 

profesional akan menumbuhkan kesadaran bahwa ajaran Islam sejalan dengan 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

180 | Al Marhalah 

 

nilai Pancasila dan Bhinneka Tunggal Ika. Melalui pengintegrasian nilai tasamuh 

dan ukhuwwah insaniyyah (persaudaraan kemanusiaan), guru membentuk peserta 

didik yang religius sekaligus nasionalis. Dalam praktiknya, moderasi beragama 

bukan hanya materi tambahan, melainkan menjadi ruh dalam seluruh proses 

pembelajaran. 

Implikasi terakhir dari efektivitas guru adalah terbentuknya generasi 

pelajar yang berpikir kritis, empatik, dan terbuka terhadap perbedaan. Guru yang 

profesional bukan hanya mentransfer ilmu agama, tetapi juga menanamkan 

kebijaksanaan untuk memahami konteks sosial umat. Dengan kompetensi 

profesional yang kuat, guru mampu mengubah ruang kelas menjadi laboratorium 

kebinekaan, tempat lahirnya generasi Islam yang moderat, rasional, dan 

berkeadaban. 

3.8. Perspektif Filosofis dan Teologis Pendidikan Islam Multikultural 

Pendidikan Islam multikultural berpijak pada landasan filosofis bahwa 

keberagaman manusia adalah bagian dari kehendak Tuhan. Dalam Al-Qur’an 
surah Al-Hujurat ayat 13, ditegaskan bahwa manusia diciptakan berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar saling mengenal, bukan saling meniadakan. Prinsip ini 

menegaskan bahwa keberagaman merupakan anugerah yang harus dikelola 

melalui pendidikan. Secara teologis, pendidikan multikultural dalam Islam adalah 

perwujudan dari ajaran rahmatan lil-‘alamin yang menjadikan kasih sayang 
sebagai dasar interaksi sosial. 

Filsafat pendidikan Islam menempatkan manusia sebagai makhluk rasional 

dan spiritual yang memiliki tanggung jawab moral. Konsep ini dikenal sebagai 

humanisme teosentris pandangan bahwa pendidikan harus mengembangkan 

potensi manusia dalam bingkai pengabdian kepada Tuhan. Al-Attas (1980) 

menjelaskan bahwa tujuan utama pendidikan Islam adalah membentuk insan 

adabi, manusia beradab yang mampu menyeimbangkan ilmu, iman, dan amal. 

Dalam konteks multikultural, tujuan ini diwujudkan melalui pembelajaran yang 

menanamkan adab terhadap perbedaan budaya, agama, dan pandangan hidup. 

Pendidikan Islam multikultural juga berperan sebagai sarana aktualisasi 

nilai-nilai universal seperti keadilan (‘adl), kebijaksanaan (hikmah), dan 
keseimbangan (tawazun). Guru berperan sebagai mediator antara teks dan 

konteks, yang mampu mengaitkan ajaran agama dengan tantangan globalisasi, 

modernitas, dan sekularisasi. Dengan pemahaman filosofis ini, guru tidak hanya 

mengajarkan ajaran Islam, tetapi juga menanamkan kesadaran moral untuk hidup 

berdampingan secara damai di tengah pluralitas. 

Dari sisi teologis, pendidikan multikultural mengajarkan bahwa 

keberagaman bukanlah ancaman bagi keimanan, melainkan cermin dari kebesaran 

Tuhan. Guru efektif membantu peserta didik memahami makna keberagaman 

sebagai bagian dari ujian moral untuk saling menghargai. Dengan demikian, 

perspektif filosofis dan teologis dalam pendidikan Islam multikultural berfungsi 

meneguhkan identitas spiritual sekaligus memperkuat solidaritas kemanusiaan 

universal. 

3.9. Hambatan dan Peluang 

Efektivitas guru dalam pelaksanaan pendidikan Islam multikultural tidak 

lepas dari berbagai hambatan yang muncul di lapangan. Hambatan ini bersifat 

struktural, kultural, maupun personal. Secara struktural, masih banyak guru yang 

belum memperoleh pelatihan dan pendampingan profesional terkait strategi 

pembelajaran berbasis multikultural. Kurikulum yang berlaku sering kali belum 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

181 | Almarhalah 

 

sepenuhnya mengakomodasi nilai-nilai keberagaman, sehingga guru kesulitan 

mengintegrasikan konsep multikultural dalam praktik pembelajaran. Keterbatasan 

sarana dan sumber belajar yang representatif juga menjadi kendala, karena 

sebagian besar buku teks Pendidikan Agama Islam masih berorientasi pada 

homogenitas budaya dan pemahaman tunggal terhadap teks keagamaan. Hal ini 

berpotensi mempersempit perspektif siswa terhadap realitas sosial yang plural. 

Hambatan berikutnya berasal dari faktor kultural dan sosial. Di beberapa 

daerah, pendidikan multikultural masih dianggap bertentangan dengan upaya 

pelestarian identitas keagamaan atau tradisi lokal tertentu. Akibatnya, sebagian 

guru menghadapi resistensi dari lingkungan masyarakat ketika mencoba 

menerapkan pendekatan inklusif. Selain itu, masih terdapat sikap eksklusif dan 

stereotip terhadap kelompok lain yang kadang terbawa ke ruang kelas, baik secara 

sadar maupun tidak. (Supriyanto et al., 2022) Hambatan ini menuntut keberanian 

moral guru untuk tetap konsisten menjalankan nilai-nilai Islam yang moderat dan 

humanis, meskipun berada di tengah tekanan sosial. Guru yang memiliki 

integritas spiritual akan memandang keberagaman bukan sebagai ancaman, 

melainkan sebagai sarana memperluas cakrawala iman dan pengetahuan. 

Meski demikian, di tengah tantangan tersebut, peluang untuk memperkuat 

efektivitas guru dalam pendidikan Islam multikultural semakin terbuka luas. 

Kebijakan pemerintah melalui program Moderasi Beragama Kementerian Agama 

serta penguatan karakter dalam Profil Pelajar Pancasila menjadi momentum 

penting untuk mengembangkan pembelajaran yang inklusif dan toleran. 

Dukungan teknologi digital juga membuka akses yang lebih luas bagi guru untuk 

memperoleh sumber pengetahuan lintas budaya dan lintas agama. Melalui 

platform daring, guru dapat mengakses jurnal, media pembelajaran, dan forum 

akademik global yang membantu mereka memperkaya wawasan serta 

memperluas cakrawala pendidikan Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman. 

Selain itu, terbentuknya jejaring profesional dan komunitas guru menjadi 

peluang strategis dalam memperkuat kompetensi pedagogik dan sosial. 

Kolaborasi antar guru, lembaga pendidikan, dan organisasi masyarakat membuka 

ruang dialog lintas budaya yang produktif. Forum ilmiah, pelatihan, dan 

pertukaran gagasan dapat menjadi wahana berbagi praktik baik (best practices) 

pendidikan multikultural.(Wahfiuddin Al Musyarrofi & Mohammad Rofiq, 2025). 

Dalam konteks ini, hambatan bukan lagi dilihat sebagai penghalang, melainkan 

sebagai ruang belajar dan inovasi. Melalui sinergi kebijakan, pemanfaatan 

teknologi, dan komitmen moral guru, pendidikan Islam multikultural dapat 

berkembang menjadi sistem pendidikan yang inklusif, berkeadilan, dan 

berkeadaban. Guru berperan sebagai garda terdepan dalam membangun 

masyarakat yang harmonis di tengah perbedaan, mewujudkan esensi Islam 

sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

 

4. KESIMPULAN  

Moderasi Islam merupakan paradigma fundamental dalam membentuk 

idealitas pemahaman keagamaan yang inklusif, proporsional, dan berkeadaban di 

kalangan umat Islam. Dalam konteks pendidikan, moderasi Islam berperan 

sebagai instrumen strategis dalam menanamkan nilai keseimbangan antara 

dimensi teologis dan realitas sosial peserta didik. Melalui pendekatan pendidikan 

yang berlandaskan nilai wasathiyah, lembaga pendidikan berfungsi tidak hanya 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

182 | Al Marhalah 

 

sebagai pusat transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai ruang internalisasi nilai-

nilai keislaman yang moderat dan kontekstual. 

 Penerapan moderasi Islam menuntut integrasi antara aspek kurikulum, 

budaya sekolah, serta keteladanan pendidik dalam membentuk karakter peserta 

didik yang toleran, adil, dan menghargai perbedaan. Nilai-nilai utama seperti 

tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), i‘tidal (keadilan), dan syura 
(musyawarah) menjadi kerangka etis yang menuntun penyelenggaraan pendidikan 

ke arah yang humanis dan konstruktif. 

 Dengan demikian, moderasi Islam dalam dunia pendidikan bukan sekadar 

konsep normatif, melainkan kerangka praksis yang mampu memperkuat 

kesadaran beragama secara proporsional serta mendorong terciptanya harmoni 

sosial di tengah keragaman umat Islam. Pendekatan ini menjadi landasan penting 

bagi pengembangan sistem pendidikan Islam yang berorientasi pada pembentukan 

karakter, kemanusiaan, dan peradaban yang berkelanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Adri, A. (2023). Pengembangan bahan ajar pendidikan Agama Islam berbasis 

pendidikan multikultural untuk membentuk sikap moderasi beragama 

siswa Sekolah Menengah Atas Negeri (SMAN) 1 Nagajuang Kabupaten 

Mandailing Natal. 

Anwar, K. (2021). Pendidikan Islam Multikultural: Konsep dan Implementasi 

Praktis di Sekolah (Vol. 1). Academia Publication. 

Arifin, M. (2021). Teologi Rasional Perspektif Pemikiran Harun Nasution. 

Lembaga Kajian Konstitusi Indonesia (LKKI) Fakultas Syari’ah dan 
Hukum UIN. 

Cholik, A. A., & Jannah, M. (2025). Multicultural Islamic Education: Innovation 

in Strengthening Tolerance in Secondary Schools. Journal of Islamic 

Studies and Educational Innovation, 1(2), 160–173. 

Duryat, H. M. (2021). Paradigma pendidikan islam: Upaya penguatan 

pendidikan agama islam di Institusi yang bermutu dan berdaya saing. 

Penerbit Alfabeta. 

Fatoni, F., Susanto, I., Pratama, H. O., & Julaihah, S. (2021). Multicultural 

Inclusive Education in the Deradicalization of Islamic Education in 

Indonesia. Tadris: Jurnal Keguruan Dan Ilmu Tarbiyah, 6(2), 401–408. 

https://doi.org/10.24042/tadris.v6i2.10246 

Hakim, L., & Muhid, A. (2025). Inclusive Islamic Religious Education In Shaping 

Students’ Religious Tolerance In Multicultural-Based Schools. Fikroh: 

Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 18(1), 87–98. 

Hamady, H., & Nabil. (2024). Genealogi Intelektual Syekh Muhajirin Amsar 

Addary Dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Bekasi. Almarhalah: 

Jurnal Pendidikan Islam, 8(1), 120–134. 

https://doi.org/10.38153/almarhalah.v8i1.84 

Idris, T., Rijal, F., Irwandi, Hanum, R., & Mardhiah, A. (2024). A Multicultural 

Approach in Islamic Education Learning to Strengthen the Islamic Identity 

of Moderate Students in PTKIN Aceh. Tafkir: Interdisciplinary Journal of 

Islamic Education, 5(3), 478–493. https://doi.org/10.31538/tijie.v5i3.1138 

Ilham, D., Pirol, A., Efendi, E., & Kasman, M. F. (2024). Pendidikan Islam 

Indonesia Konstruksi Kritis Masyarakat Multikultural dalam Era 

Globalisasi. Cipta Media Nusantara. 



Efektivitas Guru Dalam Pelaksanaan … 
 

183 | Almarhalah 

 

Irsyaad, A. M., Mashudi, M., Nawangsari, D., & Aniaty, A. (2025). Strategies of 

Islamic Education Teachers in Instilling Multicultural Values in Students. 

Islamic Management: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 8(01), 25–38. 

https://doi.org/10.30868/im.v8i01.7724 

Jaya, M. T., Rafin, M., Nurrohman, M. M., & Ghofur, A. A. (2025). 

Pengembangan Instrumen Evaluasi Pembelajaran PAI dengan 

Menggunakan Model Taksonomi Bloom. Educatioanl Journal: General 

and Specific Research, 5(1), 122–129. 

Madum, M., Faridah, I., Riyantoro, S. F., Nahuway, L., Ariyanto, E. A., Nurlette, 

H., Amri, S., & I Wayan Muka, L. H. (2025). Metodologi Penelitian. CV 

Angkasa Media Literasi. 

https://books.google.co.id/books?id=rnFxEQAAQBAJ 

Masdul, M. R. (2023). Strategi Guru Pendidikan Agama Islam dalam Pembinaan 

Perilaku Siswa Berbasis Multikultural. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 

Islam, 12(03). 

Mashuri, S., & Syahid, A. (2024). Strategi pembelajaran pendidikan agama Islam 

perspektif multikultural. Penerbit Litnus. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif (Revi). PT Remaja 

Rosdakarya. 

Mustofa, E., & Nabil. (2022). Diskursus Pendidikan Anak Usia Dini (Telaah 

Konsep Pemikiran Pendidikan Jalaluddin Rahmat). Alhanin: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 4(1), 78–89. 

Musyarrofi, W. al, & Rofiq, M. (2025). Implementation of Multicultural Islamic 

Education Values in Schools in Indonesia: Systematic Literature Review. 

International Journal of Education, Language, Literature, Arts, Culture, 

and Social Humanities, 3(2), 101–110. 

https://doi.org/10.59024/ijellacush.v3i2.1405 

Nabil, N. (2020). Dinamika Guru Dalam Menghadapi Media Pembelajaran 

Teknologi Informasi Dan Komunikasi. Almarhalah: Jurnal Pendidikan 

Islam, 4(1), 51–62. 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative Research & Evaluation Methods (4th ed.). Sage. 

Qomaruzzaman, B. (2018). Religious Inclusivity in Islamic Education Course 

Book of the 2013 Curriculum. Madania: Jurnal Kajian Keislaman, 22(2), 

195. https://doi.org/10.29300/madania.v22i2.1281 

Ramadhan, S. A. (2025). Moderasi Islam dalam Membentuk Idealitas Pemahaman 

Keagamaan Antarumat Islam di Dunia Pendidikan. Adiba: Journal Of 

Education, 4(4), 1–21. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. CV 

Alfabeta. 

Supriyanto, Amrin, & Saputri, S. I. F. (2022). Peran Guru Pendidikan Agama 

Islam dalam Menanamkan Pendidikan Multikultural Berbasis Nilai-Nilai 

Kearifan Lokal di Sekolah Menengah Pertama Negeri 15 Surakarta. 

IMProvement, 9(9), 65–81. 

Umam, R. K. (2025). Integrasi nilai-nilai Islam dalam kurikulum untuk 

meningkatkan sikap religius dan sosial siswa perspektif tazkiyatun nafs 

Imam Ghazali: Studi kasus di SMAN 1 Gondang Mojokerto. 

Warosari, Y. F., Mahanis, J., & Alia, N. (2025). The Impact of Teacher 

Competence on Inclusive Education: Moderating Role of Islamic 



| Adrian Maulana, Khusnul Wardan 

184 | Al Marhalah 

 

Religious Education Understanding. Ta’dib, 28(1), 121. 

https://doi.org/10.31958/jt.v28i1.15183 


