Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

- R
Seqzpeague frsid

Teologi Kontekstual dalam Ekspresi Sakral
Tari Rejang Keraman di Bali

I Gusti Ayu Desy Wahyuni
Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia
adesy6166@gmail.com

Abstract

Rejang Keraman dance is part of the wali (sacred) dance tradition within Hindu
rituals in Bali, commonly performed during religious ceremonies. Unlike other forms of
wali dance, Rejang Keraman may be performed by both men and women and symbolically
represents the manifestation of sacred feminine energy. However, scholarly studies on
Rejang Keraman have primarily focused on its aesthetic and cultural dimensions, while
theological approaches remain rare. This research addresses that gap by offering a novel
theological analysis of the dance. The study aims to explore Rejang Keraman as a
theological expression within the local context of Balinese Hinduism. The research was
conducted in Kedis Village, Busungbiu District, Buleleng Regency, where the dance is a
vital component of the Pujawali (temple anniversary) ceremony at the village temple. A
qualitative method was employed, utilizing participatory observation, in-depth
interviews, and literature review. Applying a contextual theological approach, the study
interprets how Hindu religious values are practiced and understood dynamically within
the framework of local culture. The findings reveal that Rejang Keraman functions not
merely as an artistic performance but as a theological medium that bridges the
relationship between humans, nature, and the divine. The practice reflects a spirituality
that is inclusive and adaptive, offering a pathway for developing a contextual Hindu
theology rooted in local traditions. The study recommends the preservation and
reinterpretation of sacred local rituals as an essential foundation for formulating Hindu
theological perspectives relevant to contemporary social dynamics.

Keywords: Rejang Keraman Dance; Contextual Theology; Pujawali, Sacred

Abstrak

Tari Rejang Keraman merupakan bagian dari tarian wali (sakral) dalam ritual
Hindu di Bali yang lazim dipentaskan dalam upacara keagamaan. Berbeda dari bentuk
tari wali lainnya, Tari Rejang Keraman dapat dibawakan oleh laki-laki maupun
perempuan dan mengandung makna simbolik sebagai manifestasi energi sakral feminin.
Namun, hingga kini, kajian mengenai Tari Rejang Keraman umumnya berfokus pada
aspek estetika atau budaya, sementara pendekatan teologis masih jarang dilakukan. Inilah
yang menjadi kebaruan (novelty) dalam penelitian ini. Tujuan penelitian ini adalah untuk
memahami Rejang Keraman sebagai ekspresi teologis dalam konteks lokal Hindu di Bali.
Lokasi penelitian adalah Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng, yang
menjadikan 7ari Rejang Keraman sebagai bagian penting dari upacara Pujawali di pura
desa. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan kajian pustaka. Peneliti menerapkan teologi kontekstual untuk
menafsirkan bagaimana nilai-nilai Hindu dipraktikkan dan dimaknai secara dinamis
dalam budaya lokal. Hasil menunjukkan bahwa 7ari Rejang Keraman tidak hanya
berfungsi sebagai pertunjukan seni, tetapi menjadi media teologis yang menjembatani
hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Praktik ini mencerminkan spiritualitas yang
inklusif dan adaptif, serta membuka ruang baru bagi pengembangan teologi Hindu yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



kontekstual. Penelitian ini merekomendasikan pelestarian dan reinterpretasi ritus lokal
sebagai bagian penting dalam formulasi teologi Hindu yang relevan dengan dinamika
sosial kontemporer.

Kata Kunci: 7ari Rejang Keraman; Teologi Kontekstual; Pujawali; Sakral

Pendahuluan

Tari Rejang Keraman merupakan salah satu bentuk ekspresi religius masyarakat
Hindu Bali yang bersifat sakral dan berakar dalam tradisi ritual desa adat. Tarian ini
dipentaskan sebagai bagian dari rangkaian upacara Pujawali di Pura Desa pada Rahinan
Purnama Kapat di Desa Kedis, dan memiliki fungsi utama sebagai bentuk yajiia atau
persembahan suci kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Dalam
konteks teologi Hindu, tarian sakral ini menjadi wujud pengabdian spiritual melalui jalan
Bhakti Marga, yaitu laku religius yang menekankan pemujaan yang dilandasi kesucian
hati dan keikhlasan (Titib, 2003).

Menurut Eiseman (1990), tarian sakral di Bali seperti Rejang tidak hanya
merupakan ekspresi artistik, tetapi juga mengandung nilai transendental sebagai media
untuk menciptakan keharmonisan antara manusia, alam, dan Tuhan. Pelaksanaan 7ari
Rejang Keraman melibatkan Truna Truni yang menari dalam formasi melingkar atau
lurus tanpa penari utama, mencerminkan semangat kolektif dan kesatuan spiritual dalam
pemujaan. Sebelum menari, para penari melakukan melukat atau penyucian diri sebagai
bentuk pembersihan lahir dan batin agar layak menarikan tarian suci ini. Tarian ini
dipentaskan pada dua momen penting dalam kalender ritual Desa Kedis, yaitu Pujawali
tahunan dan Upacara Ngusaba Desa yang dilaksanakan setiap tiga tahun.

Keunikan dan kekhasan dari 7ari Rejang Keraman tidak hanya terletak pada
struktur geraknya yang lembut dan anggun, tetapi juga pada dimensi religiusnya yang
hidup dan terus diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari praktik keagamaan
masyarakat setempat. Kajian teologis terhadap seni ritual seperti 7ari Rejang Keraman
sangat penting dalam memahami bagaimana masyarakat Hindu Bali menjalin relasi
spiritual melalui ekspresi budaya. Tarian sakral tidak semata-mata berfungsi sebagai
estetika pertunjukan, tetapi merupakan perwujudan nilai-nilai religius yang berakar dalam
kosmologi Hindu.

Seperti dinyatakan oleh Picard (1996), tarian-tarian sakral Bali memiliki fungsi
transendental yang memperkuat ikatan antara manusia dan kekuatan ilahi. Dalam konteks
teologi Hindu, praktik seni religius seperti tari menjadi manifestasi dari ajaran Rta, prinsip
keteraturan kosmis yang harus dijaga melalui ritual. Tarian Rejang Keraman, sebagai
bagian dari upacara besar keagamaan di Desa Kedis, berperan penting dalam menjaga
keseimbangan spiritual komunitas dan menunjukkan perwujudan konkret dari filosofi
Hindu dalam kehidupan sehari-hari.

Urgensi pengkajian akademik terhadap makna teologis 7ari Rejang Keraman juga
sejalan dengan pandangan Geertz (1980), yang menekankan pentingnya simbol dan ritual
dalam struktur sosial dan keagamaan masyarakat Bali. Oleh karena itu, memahami tarian
ini melalui lensa teologi kontekstual memberikan kontribusi penting dalam
pengembangan ilmu teologi Hindu yang kontekstual, khususnya dalam merespons
dinamika budaya lokal. Penelitian sebelumnya telah banyak membahas Tari Rejang dari
berbagai perspektif.

Bandem (1983) menyoroti aspek koreografi dan estetika Tari Rejang dalam
konteks ritual keagamaan, sedangkan McPhee (1970) mengkaji struktur musikal dan
peran sosial tarian Bali dalam sistem upacara adat. Lebih lanjut, Picard (1996)
mengeksplorasi fungsi spiritual dan simbolis dari tarian sakral dalam kehidupan religius

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



masyarakat Bali, sementara Eiseman (1990) menyatakan bahwa tarian-tarian sakral
merupakan medium komunikasi antara manusia dan kekuatan niskala. Dalam ranah studi
agama dan seni, Geertz (1980) menyatakan bahwa ritual keagamaan di Bali mengandung
makna simbolik yang dalam dan memainkan peran sentral dalam konstruksi identitas
religius masyarakat. Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan adanya konsensus
bahwa tarian sakral di Bali tidak dapat dilepaskan dari konteks teologis, sosial, dan
kosmologisnya. Namun, sebagian besar kajian yang ada masih bersifat umum, tanpa
mengelaborasi secara spesifik hubungan antara tarian dan makna teologis dalam kerangka
pemikiran Hindu Dharma, khususnya yang berkaitan dengan praktik Bhakti Marga dan
pemeliharaan Rta.

Meskipun Tari Rejang telah menjadi objek kajian yang cukup luas dalam konteks
seni pertunjukan dan antropologi budaya, Tari Rejang Keraman sebagai bentuk lokal dari
ekspresi sakral masyarakat Desa Kedis belum banyak dikaji secara mendalam dalam
perspektif teologi Hindu. Tidak ditemukan kajian yang secara eksplisit menjadikan
pementasan Tari Rejang Keraman sebagai subjek untuk memahami aspek transendental,
bhakti, dan kesucian ritual dalam praktik keagamaan umat Hindu di tingkat desa. Selain
itu, belum ada telaah sistematis yang mengaitkan makna simbolik gerak, struktur tarian,
dan konteks ritualnya dengan konsep-konsep utama dalam teologi Hindu seperti yajia,
Rta, dan Bhakti Marga.

Padahal, tarian ini memuat potensi besar sebagai sumber pemahaman terhadap
dimensi spiritualitas Hindu dalam konteks komunitas lokal yang masih mempertahankan
nilai-nilai sakral tradisional secara hidup. Berdasarkan latar belakang, urgensi ilmiah, dan
kesenjangan penelitian yang telah dipaparkan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
makna teologis Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi Bhakti Marga dalam tradisi ritual
Hindu Bali. Penelitian ini menyoroti bagaimana tarian ini menjadi wujud pengabdian
spiritual yang dilandasi kesucian dan ketulusan kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa.
Kajian ini juga menelusuri simbolisme dan struktur ritus dalam 7ari Rejang Keraman
yang berkelindan dengan ajaran Rta dan yajiia dalam teologi Hindu, guna memahami
bagaimana prinsip-prinsip kosmis dan sakral diwujudkan dalam bentuk seni-ritual.

Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap fungsi spiritual dan peran
religius tarian ini dalam upacara Pujawali di Pura Desa Kedis, serta kontribusinya dalam
menjaga keseimbangan kosmis dan harmoni sosial-religius masyarakat setempat. Secara
akademik, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian teologi kontekstual
Hindu, khususnya dalam menelaah praktik seni sakral dan ritual sebagai wahana
penghayatan ajaran keagamaan dalam konteks budaya lokal Bali. Dengan pendekatan
teologis-kultural, penelitian ini diharapkan mampu memperkaya wacana ilmiah mengenai
hubungan antara seni sakral, ritual keagamaan, dan spiritualitas lokal, serta membuka
ruang bagi pengembangan teologi Hindu yang bersifat kontekstual dan partisipatoris.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma naturalistik
untuk memahami makna simbolik dan nilai-nilai teologis dalam pementasan 7ari Rejang
Keraman di Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng. Pendekatan ini
relevan karena objek kajian berupa praktik budaya dan keagamaan yang bersifat
kontekstual, simbolik, dan mengakar dalam komunitas lokal. Metode yang digunakan
adalah fenomenologi intrinsik, yang fokus pada pemahaman mendalam terhadap satu
fenomena budaya yang dianggap unik dan signifikan secara sosial-religius oleh
masyarakatnya. Penelitian lapangan dilaksanakan selama lima bulan, dari Juni hingga
Desember 2024, mencakup observasi, wawancara, dan dokumentasi. Observasi
partisipatif dilakukan secara langsung saat upacara Pujawali, menghasilkan catatan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



lapangan serta dokumentasi visual berupa foto dan video. Teknik ini memungkinkan
pengamatan menyeluruh terhadap gerak tari, suasana ritual, dan keterlibatan masyarakat.
Wawancara mendalam dilakukan secara semi-terstruktur terhadap 12 informan kunci, 2
pemangku adat, 3 seniman tari, 2 tetua adat, dan 5 generasi muda yang pernah menarikan
atau menyaksikan tarian ini. Wawancara menggali pengalaman spiritual, pengetahuan
simbolik, serta pemaknaan teologis dari masing-masing informan. Data sekunder
diperoleh melalui studi pustaka terhadap teks-teks suci Hindu dan literatur akademik yang
relevan dari bidang teologi, antropologi, studi agama, dan seni pertunjukan. Analisis data
dilakukan secara interpretatif melalui tiga tahap, transkripsi dan pengorganisasian data,
coding terbuka untuk mengidentifikasi tema utama, serta kategorisasi dan pemetaan tema.
Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, metode, dan teori. Dengan pendekatan
ini, diharapkan penelitian menghasilkan pemahaman yang otentik dan mendalam
mengenai dimensi religius dan simbolik 7ari Rejang Keraman dalam konteks masyarakat
Bali.

Hasil dan Pembahasan

Ritual keagamaan Hindu di Bali menjadikan relasi antara seni dan sakralitas
menjadi suatu kesatuan yang tidak terpisahkan. Salah satu bentuk paling nyata dari
keterhubungan tersebut terwujud dalam pementasan tari-tarian suci yang disebut sebagai
tari wali, yakni tari yang dipersembahkan sebagai bagian dari ritus pemujaan kepada
Tuhan dan manifestasi-Nya. Tari Rejang Keraman menempati posisi penting karena
bukan hanya menjadi sarana persembahan dalam konteks upacara besar (Dewa Yajia),
tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai spiritual yang hidup dan berkembang dalam
komunitas lokal.

Pementasan Rejang Keraman, yang dalam beberapa tradisi ditarikan oleh laki-
laki dan perempuan secara bersamaan, menjadi medan artikulatif untuk mengekspresikan
kesakralan, keharmonisan kosmik, dan spiritualitas kolektif masyarakat adat Bali. Dalam
perspektif teologi kontekstual, Rejang Keraman tidak sekadar dipahami sebagai seni
pertunjukan religius, tetapi juga sebagai bentuk pengetahuan teologis yang hidup, berakar
dalam budaya lokal, dan menjadi bagian dari pengalaman religius umat Hindu Bali.
Teologi kontekstual sendiri adalah pendekatan yang menekankan pentingnya memahami
ajaran agama dalam konteks sosial, budaya, dan historis umat beragama, sehingga teologi
tidak bersifat statis dan normatif semata, melainkan dinamis dan responsif terhadap
realitas kehidupan umat (Bevans, 2002).

Dengan demikian, Rejang Keraman dapat dibaca sebagai wahana teologis
medium reflektif dan performatif di mana nilai-nilai utama agama seperti dharma, bhakti,
Sakti, dan rta tidak hanya dijelaskan lewat kata-kata atau teks-teks suci, tetapi juga
diwujudkan melalui gerak, tubuh, dan ruang sakral ritus. Tari ini secara khusus
mencerminkan konsep-konsep penting dalam Hindu di Bali seperti 7ri Hita Karana (tiga
penyebab kebahagiaan, hubungan harmonis antara manusia, Tuhan, dan alam), Rwa
Bhineda (dualisme kosmik yang harmonis), dan pemuliaan terhadap kekuatan feminin
ilahi yang termanifestasi dalam bentuk sakti.

Dalam konteks ini, partisipasi perempuan dan laki-laki dalam tari yang biasanya
hanya diperankan oleh kaum perempuan menunjukkan adanya adaptasi teologis dan
pemaknaan ulang atas simbolisasi gender dalam praktik keagamaan, tanpa mengurangi
nilai kesakralannya. Hal ini menunjukkan bagaimana tradisi Hindu Bali mampu
merespons perubahan sosial melalui integrasi nilai-nilai teologis dan kearifan lokal.
Penelitian ini mengambil fokus di Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten
Buleleng, tempat di mana Rejang Keraman menjadi bagian integral dari upacara Pujawali
di pura desa.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pementasan tarian ini bukan hanya mempertegas posisi perempuan dan laki-laki
dalam sistem ritual, tetapi juga menjadi ekspresi dari identitas kolektif masyarakat dalam
menghidupi nilai-nilai religius secara kontekstual. Penggunaan pendekatan teologi
kontekstual dalam kajian ini memungkinkan terbukanya ruang interpretasi baru terhadap
praktik-praktik keagamaan yang hidup, serta membuka peluang bagi pelestarian warisan
budaya sakral yang tetap relevan di tengah dinamika zaman. Rujukan penting seperti studi
Clifford Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures telah menyoroti peran simbol
dan ritus dalam membentuk struktur makna masyarakat Bali. Demikian pula pendekatan
simbolik dalam karya Eliade (1959) tentang kesakralan dan profanitas memberikan
fondasi teoretis untuk memahami bagaimana ruang dan tindakan ritual mengkonstruksi
pengalaman religius.

Dalam konteks Bali, seni pertunjukan seperti 7ari Rejang Keraman bukan sekadar
tradisi estetik, tetapi merupakan wahyu budaya (cultural revelation) yang memancarkan
nilai-nilai spiritual Hindu secara hidup dan partisipatif. Dengan pendekatan ini,
pembahasan Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi sakral tidak hanya memperlihatkan
makna teologisnya dalam ritus Hindu Bali, tetapi juga menegaskan pentingnya pelibatan
konteks lokal sebagai sumber otentik dan sah bagi refleksi teologi Hindu yang hidup dan
relevan dalam kehidupan umat masa kini.

1. Simbolisme dan Unsur Sakral dalam 7ari Rejang Keraman

Tari Rejang Keraman merupakan bagian integral dari khazanah tari sakral (wali)
dalam ritual Hindu di Bali yang ditampilkan dalam rangkaian upacara keagamaan,
khususnya Dewa Yajiia. Tarian ini tidak sekadar menjadi bagian dari kesenian ritual,
melainkan merupakan manifestasi simbolik dari nilai-nilai spiritual yang dihayati dan
diwariskan secara turun-temurun. Simbolisme dalam 7ari Rejang Keraman terwujud
melalui berbagai aspek, mulai dari struktur gerak, tata busana, komposisi kelompok
penari, hingga ruang dan waktu pertunjukan. Setiap elemen tersebut tidak berdiri sendiri,
tetapi menjadi medium pengkomunikasian antara manusia dengan kekuatan adikodrati
dalam semesta sakral Hindu Bali (Bandem & Deboer, 1996).

Aspek paling utama dari simbolisme Rejang Keraman terletak pada tubuh penari
itu sendiri. Tubuh perempuan muda yang menjadi medium tari tidak hanya dilihat sebagai
entitas biologis, tetapi diposisikan sebagai wahana penyatuan antara unsur duniawi dan
spiritual. Dalam kerangka filsafat Hindu, ini merupakan bentuk pengaktualan dari sakti,
yakni energi ilahi yang melandasi seluruh ciptaan. Gerakan-gerakan yang lembut dan
mengalun mengikuti irama gamelan gong tidak sekadar mengikuti estetika, tetapi
merepresentasikan rwa bhineda (konsep dualitas kosmis) dan harmoni antara purusha
dan prakriti (Feuerstein, 1998).

Bahkan, dalam beberapa konteks ritual tertentu, para penari diyakini mengalami
kondisi transendental yang menyerupai pengalaman mistik, di mana kesadaran individual
larut dalam kesadaran kolektif dan sakral (Eiseman, 1990). Formasi penari yang
melingkar atau sejajar membentuk pola simetris menjadi simbol dari keseimbangan
kosmik. Peneliti mencatat bahwa susunan ini menciptakan ruang suci sementara yang
membedakan kawasan ritus dari ruang profan. Gerakan bersamaan yang dilandasi ritme
gamelan menciptakan pengalaman kolektif yang bersifat liminal, melintasi batas antara
kesadaran sehari-hari dan pengalaman spiritual.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Gambar 1. Pementasan Tari Rejang Keraman Oleh Penari Perempuan
(Sumber: Dokumentasi Peneliti Tahun, 2024)

Kostum dan perlengkapan tari, seperti kain prada, gelungan bunga, dan tapih
poleng, memiliki makna simbolik yang mendalam. Warna-warna yang digunakan seperti
kuning cerah, putih, merah marun, dan hitam, merupakan representasi dari arah mata
angin dan Catur Lokapala, yang masing-masing diasosiasikan dengan Dewa Brahma,
Wisnu, Iswara, dan Siwa (Ardhana, 2012). Ketika peneliti mendokumentasikan prosesi
awal tarian, tampak bagaimana harmoni warna dari kostum penari menciptakan resonansi
visual dengan hiasan pura dan ornamen ritual.

Gelungan bunga yang dipakai di kepala merupakan simbol pemujaan kepada
Dewi Sri atau Dewi Kesuburan, sedangkan kain poleng melambangkan keseimbangan
antara kebaikan dan kejahatan, terang dan gelap, hidup dan mati. Penempatan dan
pemilihan kostum ini mengikuti kaidah fattwa (filsafat), susila (etika), dan upacara
(ritual) dalam ajaran Hindu Bali, yang membentuk fondasi dari trilogi keagamaan Hindu
lokal (Parimita, 2020). Aspek ruang dan waktu pementasan Tari Rejang Keraman juga
merupakan unsur sakral yang tidak bisa dipisahkan dari simbolismenya.

Tarian ini hanya dipentaskan dalam kawasan pura atau halaman suci (jaba tengah
dan jeroan), serta pada waktu-waktu yang telah ditentukan melalui perhitungan wariga
(kalender ritual Bali). Ini menunjukkan bahwa sakralitas tari tidak dapat direduksi pada
bentuk lahiriahnya, melainkan sangat bergantung pada konteks spiritual dan
keberadaannya dalam sistem ritus. Menurut Geertz (1973), dalam masyarakat seperti Bali
yang bersifat eater negara (theatre state), ekspresi ritual seperti tari merupakan sarana
pemantapan struktur kosmis dan sosial melalui simbol-simbol performatif.

Unsur sakral dalam 7ari Rejang Keraman tidak hanya terletak pada dimensi
religiusnya, tetapi juga pada proses pewarisan nilai-nilai spiritual yang berlangsung
melalui tarian tersebut. Anak-anak perempuan yang mengikuti tarian ini sejak usia dini
diajarkan untuk tidak hanya menguasai teknik gerak, tetapi juga memahami nilai bhakti,
kerendahan hati, kesucian, dan disiplin spiritual. Dengan demikian, tarian ini menjadi
sarana inisiasi religius dan pendidikan karakter berbasis budaya lokal. Penari tidak dilatih
sebagai seniman semata, melainkan sebagai pelayan ritus dan perpanjangan dari
kehendak ilahi dalam konteks kolektif desa adat (Ramstedt, 2004). Dalam kajian
simbolisme religius, Tari Rejang Keraman dapat dikategorikan sebagai bahasa ritus yang
menggabungkan unsur mythos (narasi suci), logos (rasionalitas kosmologis), dan ethos
(nilai-nilai hidup), sebagaimana dijelaskan oleh (Eliade, 1959). Tarian ini menciptakan
ruang liminal di mana batas antara profan dan sakral menjadi cair, dan penonton maupun
peserta ritus tidak sekadar menyaksikan, tetapi mengalami keterlibatan spiritual yang
mendalam. Oleh karena itu, Tari Rejang Keraman harus dipahami sebagai bentuk wahyu
estetis dan simbolik dalam tradisi Hindu Bali, bukan sekadar ekspresi budaya, tetapi
sebagai medium spiritual yang memancarkan makna-makna kosmis dan etis.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dalam menghadapi tantangan modernitas dan pariwisata massal, penting untuk
mempertahankan simbolisme dan unsur sakral dari 7ari Rejang Keraman agar tidak
tereduksi menjadi tontonan profan. Teologi kontekstual di sini berperan sebagai
pendekatan kritis dan reflektif untuk mengidentifikasi nilai-nilai inti yang harus
dilestarikan dan elemen mana yang dapat dikembangkan secara kreatif. Simbol-simbol
sakral bukan hanya warisan estetis, tetapi juga penopang identitas spiritual yang memberi
makna dan kontinuitas bagi masyarakat Hindu Bali.

Upaya pelestarian dan reinterpretasi simbolisme dalam 7ari Rejang Keraman
harus dilakukan dengan mempertimbangkan struktur ritus, konteks tempat, dan fungsi
spiritual yang melekat di dalamnya agar makna sakral tidak tergantikan oleh estetika
panggung semata. Keindahan pada dasarnya adalah sejumlah kualitas pokok tertentu
yang terdapat pada sesuatu hal. Kualitas yang paling sering disebut adalah kesatuan,
keselarasan, kesetangkupan atau simetri, keseimbangan, dan perlawanan atau kontras.
Sebuah karya seni dapat dikatakan estetik apabila memenuhi kualitas-kualitas tertentu
yang memiliki keindahan.

Rasa dalam konteks seni berarti pengalaman estetik Wiryamartana (1990) yakni
emosi yang dibangkitkan secara estetik oleh lingkungan dan situasi artistik
(Wiryamartana, 1990). Rasa atau pengalaman estetik itu diakibatkan oleh kemampuan
seniman menyublimasi bhava emosinya dari tataran psikologis ke tataran estetik. Dalam
kreativitas imajinatif itu bhava emosi individual ditransformasikan menjadi rasa, yakni
pengalaman estetik yang nonindividual, universal, mengatasi ruang dan waktu, serta
keadaan partikular (Wiryamartana, 1990).

Definisi-definisi di atas sesungguhnya merupakan hasil pemahaman atas rumusan
Bharata tentang rasa yang berbunyi Vibhavanubhava-vyabhicari samyogad rasanispattih
(6:31). Rumusan itu oleh Sharma (1987) diterjemahkan sebagi berikut, Rasa dibawa
bersama dengan pengalaman melalui hubungan antara vibhavas, anubhavas, dan
vyabhicaribhavas. Sementara itu, Hartoko (1991) menerjemahkannya, Rasa dilahirkan
dari manunggalnya situasi yang ditampilkan bersama dengan reaksi-reaksi serta keadaan
batin para pelaku yang terus-menerus berubah. Sejalan dengan rumusan itu Bharata lalu
mengajukan rumusan yang lebih bersifat metodis untuk dapat menikmati rasa karya seni,
sebagai berikut.

Bhavabhinaya sambhandhan sthayibhavamstatha buddhah, asvadayanti manasa

tasnan natyarasah 'smrtah.

Terjemahannya:

Orang berpengetahuan menikmati secara mental sthayibhava yang berhubungan

dengan bhava dan abhinaya. Demikianlah rasa berkenaan dengan seni drama

mesti ditafsir' (Sharma, 1987).

Bhava dalam sutra ini lebih pas dipahami dalam arti vibhava. Jadi, untuk dapat
menikmati (atau meneliti) rasa orang disarankan untuk mencermati relasi antara wibhava-
sthayibhavaanubhava. Hubungan saling meminjam kaidah antar bidang seni itu tidak
hanya terjadi dalam lingkup budaya Bali kuna, tetapi terjadi pula pada kebudayaan Bali
yang hidup hingga sekarang. Kiranya hubungan itu menjadi bukan lagi saling pinjam,
melainkan saling tindih. 7ari Rejang Keraman misalnya, yang memiliki ciri khas dalam
gaya pertunjukannya.

Citra Bali sebagai destinasi wisata utama dunia tidak lepas dari keunggulan yang
dimiliki pulau Bali yang sering diberi julukan sebagai pulau dewata, yakni keindahan
alam dan budayanya. Akan tetapi, segala yang indah tidak selalu menarik terutama jika
dikaitkan dengan naluri estetik manusia yang berbeda-beda. Oleh karena itu, di balik
keindahan alam dan budaya Bali tentu terdapat kekuatan atau spirit, yaitu faksu
(Sukawati, 2019). Taksu adalah kekuatan sesungguhnya yang berada di balik

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



gemerlapnya berbagai seni tari Bali, termasuk tari rejang. Taksu adalah inner spirit atau
kekuatan intrinsik yang menjiwai alam dan kebudayaan Bali, sehingga senantiasa
menarik bagi orang-orang untuk menyaksikanya. Pernyataan ini bukan kepercayaan
semata tanpa logika, melainkan buah refleksivitas atas kesenian Bali selama ini. Dalam
dimensi ruang (desa), taksu Bali adalah kekuatan intrinsik yang lahir dari pemaknaan
masyarakat Bali mengenai ruang kehidupan secara utuh dan menyeluruh. Ruang-ruang
kehidupan dibangun melalui implementasi nilai-nilai religusitas dengan memadukan
kesadaran kealaman, kemanusiaan, dan ketuhanan dalam prinsip harmoni.

Ruang Bali dalam dimensi kealaman (palemahan) menunjukkan satu kesatuan
lingkungan atau ekosistem yang di dalamnya seluruh eksistensi berada dan menjalani
kehidupannya mengikuti prinsip-prinsip 7ta (hukum alam). Dalam dimensi kemanusiaan
(pawongan), Bali menjadi ruang aktivitas seluruh masyarakat Bali berdasarkan prinsip-
prinsip kerja (karma). Sementara itu, dalam dimensi ketuhanan (parhyangan) bahwa
pulau Bali merupakan wilayah suci yang dijaga oleh spirit ketuhanan melalui prinsip-
prinsip pemujaan (bhakti). Ketiga prinsip tersebut disatukan dan diharmoniskan dalam
spirit persembahan suci (yajia).

Prinsip yajiia dalam kesadaran religius masyarakat Bali sekaligus menetapkan
kesadaran tentang waktu (kala). Orang Bali memaknai waktu secara integral dalam
dialektika sakral dan profan. Melalui aktivitas yaj7ia inilah faksu Bali dipelihara secara
terus menerus. Yajiia, baik sebagai ide pemujaan secara umum maupun model-model
ritual secara khusus, mencakup seluruh bentuk dan jenis persembahan, kewajiban, doa-
doa, kurban material, serta pelayanan yang penuh dedikasi dan keikhlasan. Bermula dari
ritualisme, yajiia berkembang menjadi dimensi-dimensi yang lebih besar dengan cara
yang berbeda-beda seiring dengan perkembangan ide-ide kosmologi dan filosofis-religius
masyarakat Bali.

Yajiia dilaksanakan dalam berbagai tingkatan, yaitu nista (kecil), madya
(menengah), dan uttama (besar) sesuai dengan kemampuan setiap umat Hindu. Konsep
ini menjamin terlaksananya Yajiia bagi seluruh lapisan umat Hindu Bali. Agama Hindu
dan kebudayaan Bali merupakan satu kesatuan integral yang tak terpisahkan, ibarat jiwa
dan raga. Agama Hindu menjadi jiwa yang menjiwai setiap ekspresi kehidupan
masyarakat Bali, sementara kebudayaan adalah raganya, wadah aktualisasi nilai-nilai
religius dalam bentuk praksis sosial dan estetika. Hindu adalah esensi, sedangkan budaya
adalah eksistensinya.

Dalam kerangka ini, taksu menjadi prinsip penghubung yang menjembatani
keduanya sebagai konsep filosofis-spiritual yang khas Bali. Taksu tidak dapat dipahami
secara dangkal sebagai sekadar inner power atau kekuatan batiniah. Lebih dari itu, taksu
merupakan manifestasi dari keharmonisan antara aspek sekala dan niskala. Taksu adalah
bentuk anugerah transenden yang diperoleh melalui laku spiritual, tapasyd, serta
keterlibatan dalam tindakan yajiia. Dalam konteks kebudayaan Bali, taksu adalah ruh
kosmik yang menghidupkan seni dan tradisi, menjadikan setiap ekspresi budaya bukan
sekadar artefak estetika, melainkan wahana sakral untuk mengabdi kepada Tuhan dan
menyatukan manusia dengan semesta.

Mengacu pada Mantra (1996) taksu adalah landasan utama dari kreativitas religius
dan estetik dalam kebudayaan Bali. Ia menjadi sumber lahirnya karya-karya yang sarat
dengan nilai keindahan, kemanusiaan, cinta kasih, dan spiritualitas. Hal ini tercermin jelas
dalam pementasan 7ari Rejang Keraman di Desa Kedis, yang tidak hanya tampil sebagai
tari wali dalam upacara Pujawali, tetapi juga sebagai ekspresi spiritual yang hidup dan
memiliki taksu yang khas dan otentik, tidak ditemukan dalam bentuk yang sama di
wilayah Bali lainnya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Taksu dalam kerangka prinsip yajiia terwujud dan terpelihara. Segala bentuk
penciptaan budaya dalam masyarakat Bali merupakan bagian dari yajiia sebagai
pemujaan dan persembahan. Yajfia bukan hanya mengandung aspek ritual, tetapi juga
menjadi asas filosofis bagi semua tindakan budaya yang bersifat religius. Oleh karena itu,
melalui yajria, budaya Bali tidak hanya memperoleh faksu-nya tetapi juga
melanggengkan taksu tersebut lintas generasi. Dalam dimensi ini, taksu bukanlah milik
personal, melainkan sebuah energi kolektif dan spiritual yang disemayamkan oleh dan
untuk komunitas dalam relasinya dengan yang transenden.

Dengan demikian, faksu dalam konteks 7ari Rejang Keraman bukanlah sekadar
aura atau pesona performatif, melainkan sebuah entitas spiritual yang terbentuk dari
integrasi nilai-nilai yajiia, kedalaman religiusitas, dan kekuatan budaya Bali dalam
menjaga keseimbangan kosmis serta keharmonisan sosial melalui ekspresi seni yang
hidup dan sakral. Hubungan antara yajria, kebudayaan Bali, dan taksu, setidak-tidaknya
dapat dicermati dalam gagasan tiga wujud kebudayaan Koentjaraningrat (2002), yakni
sistem nilai, sistem aktivitas, dan sistem artefaktual.

Pada tataran sistem nilai, yajiia memberikan landasan filosofis-religius bahwa
kebudayaan Bali merupakan buah dari seluruh aktivitas dan kreativitas masyarakat Bali
yang ditujukan untuk pemujaan, persembahan, dan pelayanan kepada Tuhan. Di Desa
Kedis dan Bali pada umumnya tidak belajar kesenian, seperti menari dan menabuh, hanya
sekadar untuk mengembangkan minat, bakat, serta keterampilan individunya, apalagi
untuk tujuan komersial. Akan tetapi, secara umum masyarakat Desa Kedis belajar seni
agar dapat ikut berpartisipasi (ngayah) dalam pelaksanaan upacara yajiia. Nilai ngayah
untuk yajiia inilah yang menjadi spirit keberlangsungan seni dan kebudayaan karena
sepanjang yajiia tetap dilaksanakan. Sukayasa menjelaskan tentang bhava sebagai
berikut:

Bhava adalah konsep utama yang melahirkan rasa. Bhava adalah emosi atau
perasaan. Bhava di sini dipahami sebagai sebab bangkitnya rasa. Tiada rasa tanpa bhava,
bukan sebaliknya. Bhava dibedakan menjadi tiga (1) vibhava, yakni keadaan atau situasi
dan objek yang membangkitkan emosi. Keadaan atau situasi yang menjadi latar
bangkitnya emosi disebut uddipanavibhava. Sebaliknya, objek yang membangkitkan
emosi disebut alambhana vibhava, (2) sthayibhava adalah emosi dasar yang dominan
yang potensial ada laten pada diri manusia, (3) vyabhicaribhava disebut juga
sancaribhava, yakni emosi atau keadaan mental yang bersifat sementara yang timbul
sebagai penyerta yang timbul dalam proses bangkitnya rasa.

Apabila bhava dipandang sebagai sebab, maka abhinaya dapat dipandang sebagai
akibatnya, yakni ekspresi fisik atau fenomena rasa yang segera tampak setelah
perkembangan rasa dalam batin. Abhinaya dibedakan atas dua, (1) anubhava, yakni
ekspresi rasa yang dikehendaki hadir, dan (2) sattvikabhava (psikosomatik), identik
dengan apa yang dimaksud dengan demam panggung, yakni emosi yang terjadi secara
spontan dan berefek fisik, antara lain, dapat berupa kebisuan, keringatan, kengerian,
perubahan suara, gemetar, pucat, air mata, dan pingsan. Emosi ini tidak dikehendaki hadir
dalam pentas seni (Sukayasa, 2009).

Yajiia tidak hanya menjadi spirit pengembangan seni dan budaya di Desa Kedis
yang berbasis komunitas, tetapi juga menyediakan ruang bagi aktivitas seni dan budaya
itu sendiri. Pelaksanaan yajiia dengan tata cara (upacara) dan sarana-prasarana (upakara)
merefleksikan sebuah seni ritual yang begitu kompleks. Prosesi upacara yajiia senantiasa
melibatkan seni tabuh (misalnya, gong, bleganjur, angklung, dan gender), seni tari
(topeng, baris, rejang, dan sebagainya), wayang (lemah, sapuleger, dan lain-lain), juga
seni hiburan semuanya diarahkan untuk memeriahkan upacara. Sarana dan prasarana
upacara (upakara) dalam wujud sesajen (banten), bangunan suci untuk ritual (uparengga)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dan sebagainya, juga memiliki nilai seni yang luar biasa tinggi. Dalam aktivitas yajia
inilah, seluruh minat, bakat, dan keterampilan seni masyarakat mendapatkan ruang
ekspresi seluas-luasnya. Rasa dalam konteks seni berarti pengalaman estetik, yakni emosi
yang dibangkitkan secara estetik oleh lingkungan dan situasi artistitik (Sukayasa, 2009).

Rasa atau pengalaman estetik itu diakibatkan oleh kemampuan seniman 7ari
Rejang Keraman di Desa Kedis dalam menyublimasi bhava (emosi individual) dari
tataran psikologis ke tataran estetik. Menurut Lansing (1995) menuliskan bahwa seorang
aktor dalam seni pertunjukkan dianjurkan untuk melebur diri ke dalam peran mereka
dengan cara berserah diri kepada taksu mereka, dan pertunjukan akan menjadi tidak
bergairah ketika seniman tari tidak berhasil mendalami karakter yang diperankan atau
sering dikatakan kurang metaksu.

2. Konteks Sosial-Religius Pementasan Tari Rejang Keraman

Kesenian apapun bentuknya, pada dasarnya merupakan hasil kreativitas seniman.
Sebagai hasil olah rasa, cipta, dan karsa seniman, kesenian tidak bisa lepas dari ikatan-
ikatan nilai luhur budaya, termasuk pula estetika yang hidup dan berkembang di
lingkungan masyarakat tempat asal seni yang bersangkutan. Kesenian di Desa Kedis yang
merupakan hasil kreativitas seniman yang berbudaya Bali sangat sarat muatan estetik
yang dijiwai oleh nilai-nilai budaya yang diikat oleh agama Hindu. Agama Hindu
memegang peranan sentral dalam kehidupan budaya masyarakat Bali, bahkan dapat
dikatakan sebagai jiwa dari kebudayaan itu sendiri.

Nilai-nilai agama Hindu bukan hanya menjadi sumber spiritual, tetapi juga
fondasi utama dalam melahirkan dan menjiwai berbagai ekspresi budaya, termasuk dalam
ranah kesenian. Kreativitas seni di Bali baik berupa tari, lukisan, arsitektur, maupun
upacara tidak bisa dipisahkan dari prinsip-prinsip estetika yang bersumber dari ajaran
Hindu. Estetika, atau dalam istilah aslinya dari bahasa Yunani aisthesis, merujuk pada
pengalaman keindahan yang dirasakan melalui aktivasi pancaindra (Djelantik, 1999).
Dalam pandangan Hindu, estetika bukan semata-mata persoalan keindahan visual,
melainkan lebih merupakan hasil keterpaduan antara suasana, respons emosional, dan
dinamika spiritual dari para pelaku dan penikmatnya.

Pandangan ini dijelaskan dalam teks klasik Natyasastra karya Bharata pada abad
ke-5, yang menjadi salah satu referensi utama tentang estetika dalam tradisi seni Hindu
(Karthadinata, 2008). Natyasastra menyebutkan enam komponen utama dalam estetika
Hindu yang dikenal sebagai sad angga yang menjadi prinsip dasar dalam penciptaan dan
apresiasi seni. Komponen pertama, rupabheda, menekankan pentingnya diferensiasi
bentuk sebagai cara untuk menyampaikan karakter visual secara jelas. Kedua, sadrsya,
mengacu pada keselarasan antara bentuk dan makna, yaitu bagaimana visualisasi
mendukung tema dan emosi yang ingin diungkap.

Ketiga, pramana, menyarankan adanya proporsi yang tepat dalam penyusunan
elemen seni. Keempat, wanikabangga, berkaitan dengan pemilihan warna dan nuansa
yang mendukung suasana batin. Kelima, bhawa, mengandung makna suasana emosional
yang dipancarkan dari karya seni. Dan yang terakhir, /awanya, merupakan aspek daya
tarik atau pesona yang menghadirkan kharisma dan kekuatan ekspresi. Sumardjo (2000)
menyatakan bahwa kekuatan artistik sebuah karya terletak pada kemampuannya
membangkitkan resonansi batiniah dalam diri penikmatnya.

Keenam prinsip estetika ini secara konsisten diterapkan dalam berbagai ekspresi
seni keagamaan Hindu, tidak hanya untuk keindahan lahiriah, tetapi juga untuk
menyentuh dan membentuk kesadaran spiritual para pelakunya. Dalam praktiknya,
prinsip-prinsip ini sejalan dengan pandangan Dharsono (2007) yang mengidentifikasi tiga
tahapan utama dalam pengalaman estetik, pengamatan terhadap unsur-unsur material

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



(warna, suara, gerak), pengorganisasian bentuk ke dalam struktur harmonis, dan
pemaknaan emosional yang muncul dari interaksi antara persepsi dan pengalaman batin.
Keseluruhan pengalaman estetik tersebut menemukan dasar spiritualnya dalam
Bhagavadgita X.2 yang menyatakan sebagai berikut.

May avesya mano ye mam nitya-yukta

Upasate.

Sraddhaya parayopetas te me yuktatama matah

Terjemahannya:

Dengan melakukan pemusatan pemikiran yang baik kepada-Ku, orang yang

sensntiasa lelap dalam menyembah-Ku dengan keyakinan yang mantap, Aku

anggap paling sempurna dalam pemahaman Yoga (Darmayasa, 2018).

Ayat ini menggarisbawahi bahwa proses estetik dalam Hindu adalah jalan menuju
pemusatan batin, yang selanjutnya menjadi landasan latihan spiritual. Dengan demikian,
estetika dalam Hindu Bali tidak hanya terbatas pada aspek visual atau artistik semata,
melainkan menjadi wahana untuk mencapai keharmonisan batin dan keseimbangan
spiritual. Unsur-unsur estetika seperti bentuk, warna, tekstur, dan suasana bukan sekadar
elemen teknis, melainkan perangkat untuk memperdalam konsentrasi dan meditasi.
Maka, pengalaman seni dalam tradisi Hindu adalah bagian integral dari latihan spiritual
yang mengarah pada pengendalian diri dan pemurnian batin melalui praktik estetis yang
sakral.

Desa Kedis, yang terletak di Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng, Bali
Utara, merupakan representasi dari komunitas adat Bali yang masih mempertahankan
kekuatan struktur sosial-keagamaan tradisional dalam kehidupan sehari-hari. Sebagai
bagian dari masyarakat Bali Aga, struktur sosial desa ini sangat dipengaruhi oleh nilai-
nilai tradisi warisan leluhur yang terkristalisasi dalam lembaga desa pakraman dan pura
desa yang berfungsi sebagai pusat kegiatan spiritual dan identitas kolektif masyarakat.
Kehidupan keagamaan di desa ini berpusat pada praktik Hindu Dharma yang bersifat
ritualistik, komunal, dan simbiosis kosmologis antara manusia, alam, dan Tuhan
(Lansing, 1991).

Dalam konteks upacara Pujawali, masyarakat Desa Kedis mengadakan
pementasan Tari Rejang Keraman sebagai bagian dari persembahan suci (wali) kepada
Sang Hyang Widhi Wasa dan manifestasi-Nya. Dari perspektif teologi kontekstual
Bevans (2002) pementasan Tari Rejang Keraman menunjukkan bagaimana komunitas
lokal menafsirkan kembali doktrin agama Hindu dalam konteks pengalaman kultural,
geografis, dan sosial mereka sendiri. Proses ini merupakan bentuk kreatif dari reformulasi
makna, di mana makna suci tidak lagi dikunci pada teks-teks normatif semata, melainkan
dibuka melalui tafsir praksis yang hidup dan berkembang dalam pengalaman umat.

Tafsir ini memungkinkan munculnya model teologi yang inklusif, dinamis, dan
responsif terhadap realitas umat, termasuk realitas biologis seperti keraman. Secara
sosial, pementasan ini memperlihatkan bahwa keberagamaan di Bali tidak bersifat
homogen, melainkan sangat tergantung pada konfigurasi lokal yang terus menerus
dinegosiasikan melalui diskursus adat, agama, dan tradisi. Konsep desa-kala-patra dalam
ajaran Hindu Bali menjadi dasar epistemik yang sah untuk menjustifikasi fleksibilitas
ritualistik ini. Dalam kerangka tersebut, Rejang Keraman tidak hanya menjadi pernyataan
artistik religius, tetapi juga menjadi arena pembentukan identitas kolektif, penguatan
memori budaya, dan media pedagogis spiritual yang ditransmisikan lintas generasi.

Kehadiran tarian ini dalam struktur upacara desa juga menunjukkan bahwa
masyarakat Bali memiliki sistem teologis yang bersifat partisipatoris dan kosmologis,
bukan dualistik. Tidak ada dikotomi kaku antara suci profane, laki-laki perempuan, atau
tubuh jiwa. Semuanya diintegrasikan dalam suatu sistem harmoni yang berbasis pada

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



prinsip rwa bhineda dan tri hita karana. Dengan demikian, Tari Rejang Keraman adalah
wujud praksis dari teologi keterhubungan, di mana spiritualitas tumbuh dalam relasi
antara manusia dengan komunitas, dengan tubuhnya, dengan alam sekitarnya, dan dengan

kehadiran Tuhan yang imanen maupun transenden.
o

(Sumber: Dokumentasi Peneliti Tahun, 2024)

Pementasan ini juga memiliki nilai politis dalam konteks resistensi budaya
terhadap hegemoni tafsir sentralistik yang cenderung mengabaikan dimensi lokal.
Dengan tetap mempertahankan Tari Rejang Keraman, masyarakat Desa Kedis
menegaskan otonomi ritual dan kedaulatan spiritual mereka sendiri. Ini menjadi penting
dalam konteks globalisasi dan pariwisata yang cenderung mengkomodifikasi budaya
lokal secara dangkal. Tari Rejang Keraman, dalam hal ini, adalah ruang perlawanan
spiritual terhadap banalitas modernitas, sekaligus bentuk penguatan kembali terhadap
teologi rakyat (popular theology) dalam praktik Hindu di Bali.

Nilai-nilai filosofis Hindu seperti Satyam (kebenaran), Siwam (kesucian), dan
Sundaram (keindahan) tidak hanya menjadi kerangka konseptual dalam menciptakan
seni, tetapi juga menjadi landasan spiritual dan moral yang memperkuat posisi seni
sebagai bagian integral dari kehidupan keagamaan masyarakat. Nilai Saryam atau
kebenaran dalam Tari Rejang Keraman diwujudkan dalam bentuk ketulusan, kejujuran,
dan kemantapan hati dalam proses berkesenian. Seni tidak dimaknai sebagai alat ekspresi
personal yang bebas nilai, melainkan sebagai wadah untuk mewujudkan moralitas Hindu
melalui gerak, busana, dan tata panggung.

Lebih lanjut, nilai kebenaran ini menjadi alat evaluatif dalam menentukan bobot
estetika dan etika dalam karya tari. Seni dipandang tidak hanya dari segi teknis atau
keindahan fisik, tetapi juga dari aspek kedalaman makna dan pesan moral yang dibawa.
Selain kebenaran, nilai Siwam atau kesucian juga memainkan peran fundamental dalam
realitas seni di Desa Kedis. Kesenian, termasuk 7ari Rejang Keraman, diposisikan
sebagai bentuk persembahan spiritual kepada Tuhan (Sang Hyang Widhi Wasa). Dalam
ajaran Hindu, seni bukanlah aktivitas sekuler yang berdiri sendiri, melainkan bentuk
yajiia atau pengorbanan suci, sebagaimana dijelaskan dalam Bhagavad Gita X.8, di mana
Tuhan merupakan sumber dari segala ciptaan dan menjadi pusat pengabdian umat
manusia (Darmayasa, 2018).

Nilai ketiga yaitu Sundaram atau keindahan, menjadi aspek yang menyatukan
nilai kebenaran dan kesucian dalam satu bentuk visual dan emosional yang mempesona.
Dalam seni Hindu Bali, keindahan tidak berdiri sendiri, melainkan bersifat holistik dan
integral dengan nilai moral dan spiritual. Konsep estetik dalam Tari Rejang Keraman
terwujud dalam harmoni antara kostum, tata rias, gerak tari, dan musik pengiring, yang
mencerminkan dualisme kehidupan antara tegas dan lembut, antara dunia manusia dan
dunia spiritual.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH [ 1£6]0)



Cerita (2020) menegaskan bahwa kostum dan rias Tari Rejang Keraman
mencerminkan wujud kosmis yang dualistik dan mengajak manusia untuk menjaga
keharmonisan dengan alam. Integrasi nilai Satyam, Siwam, dan Sundaram dalam
pementasan Tari Rejang Keraman pada akhirnya menciptakan ruang ekspresi yang tidak
hanya estetik, tetapi juga etik dan teologis. Seni yang tunduk pada nilai kebenaran dan
kesucian secara otomatis akan mencapai keindahan yang hakiki, sebagaimana ditegaskan
oleh Suarka (2012) bahwa keindahan sejati hanya mungkin tercapai apabila seni itu
berpijak pada norma-norma etika dan teologi Hindu.

Pandangan ini sejalan dengan prinsip yang termuat dalam Atharwaveda XI11.1.1
yang menyebutkan bahwa enam prinsip dasar Hindu Satya, Rta, Diksa, Tapa, Brahma,
dan Yajiia menjadi penopang dunia. Dalam konsepsi estetika Hindu, prinsip ini kemudian
diringkas dalam trilogi Satyam, Siwam, dan Sundaram yang menjadi poros utama dalam
penciptaan dan pelestarian seni di Bali (Sayanacarya, 2005). Ketiganya tidak hanya
menjadi orientasi dalam berkesenian, tetapi juga sebagai cara membangun harmoni
antara bhuana alit (mikrokosmos) dan bhuana agung (makrokosmos). Dengan demikian,
seni Tari Rejang Keraman bukan hanya ekspresi budaya, melainkan juga manifestasi dari
nilai-nilai utama agama Hindu yang senantiasa mengarah pada kebajikan dan kedamaian
semesta.

3. Nilai Estetik dan Teologis Pementasan Tari Rejang Keraman

Teologi kontekstual merupakan pendekatan reflektif dalam studi keagamaan yang
mengaitkan ajaran religius dengan konteks sosial, budaya, dan historis di mana ajaran itu
dijalankan (Clarke, 2020). Dalam konteks Hindu Bali, teologi kontekstual menjadi
penting karena memungkinkan pemahaman dan penghayatan ajaran Hindu yang tidak
semata-mata bersumber dari teks suci dalam pengertian ortodoks (sruti dan smrti), tetapi
juga dari pengalaman religius dan ekspresi budaya masyarakat Bali sendiri (D’Costa &
Irudayam, 2020).

Pendekatan ini memperhatikan realitas sosial dan lokalitas tempat keyakinan
tersebut dijalankan, sehingga ajaran agama tidak hadir sebagai sistem tertutup yang
eksklusif, melainkan sebagai wacana yang hidup dan dinamis. Dalam hal ini, ekspresi
budaya lokal seperti tari sakral Rejang Keraman menjadi medan artikulasi nilai-nilai
Hindu yang kontekstual, yakni nilai-nilai yang diwujudkan, dimaknai, dan
direaktualisasikan dalam kerangka adat, ritus, dan relasi sosial masyarakat Bali (Howell,
2021). Tari Rejang Keraman, yang biasanya dipentaskan oleh perempuan muda dalam
rangkaian upacara Dewa Yajiia atau upacara besar lainnya, memiliki makna spiritual yang
sangat mendalam.

Tarian ini tidak hanya dimaknai sebagai persembahan artistik kepada Dewa, tetapi
juga sebagai ekspresi kolektif dari kesucian dan pembaruan spiritual masyarakat. Dalam
teologi kontekstual Hindu Bali, tari ini dapat dibaca sebagai bentuk pengetahuan religius
yang tidak dikomunikasikan secara verbal tetapi melalui simbol, gerak, dan keterlibatan
tubuh (King, 2022). Penari dalam Rejang Keraman tidak hanya berperan sebagai individu
yang menari, melainkan sebagai medium sakral yang menyatu dengan kekuatan ilahi.
Tubuh penari menjadi wahana manifestasi energi spiritual (Sakti), dan seluruh peristiwa
ritus menjadi arena transendensi yang menghubungkan manusia dengan kosmos, leluhur,
dan para dewa (Narayanan, 2023).

Nilai-nilai Hindu seperti dharma (kebenaran dan kewajiban moral), sraddha
(iman), bhakti (pengabdian), karma (tindakan), dan moksha (pembebasan) terinternalisasi
dalam tarian ini melalui pengalaman ritual dan estetika. Struktur koreografi, tata busana,
dan pola gerakan dalam Rejang Keraman tidak sekadar memiliki nilai estetis, melainkan
juga simbolik dan spiritual. Misalnya, gerakan-gerakan lambat dan penuh kelembutan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



mencerminkan nilai Santi (kedamaian), sementara kehadiran kolektif para penari
mencerminkan prinsip harmoni sosial sebagaimana dijelaskan dalam konsep tri hita
karana (Suryani, 2021). Dengan demikian, 7ari Rejang Keraman menjadi media
transmisi nilai-nilai Hindu kepada generasi muda secara non-verbal, sekaligus
memperkuat jati diri religius dan kultural masyarakat Bali (Ardhana, 2023).

Dalam konteks kontemporer, pementasan Rejang Keraman juga menjadi bentuk
reaktualisasi nilai-nilai Hindu yang semakin penting untuk ditekankan, terutama dalam
menghadapi tantangan modernisasi, pariwisata massal, dan globalisasi budaya (Suwindra
& Cipta, 2022). Reaktualisasi di sini tidak dimaksudkan sebagai transformasi radikal,
melainkan sebagai usaha pembaruan makna yang tetap berakar pada kesakralan dan nilai-
nilai dasar Hindu. Hal ini menjadi tugas teologi kontekstual, menjaga keotentikan nilai-
nilai religius sambil menjawab tantangan zaman.

Tari Rejang Keraman, sebagai salah satu bentuk ekspresi sakral yang telah
mentradisi, berperan penting dalam memperkuat kesadaran kolektif akan nilai-nilai luhur
ajaran Hindu sekaligus menjadi ruang bagi reinterpretasi simbol-simbol agama agar tetap
relevan dengan konteks zaman (Winarta, 2021). Namun demikian, kecenderungan
komodifikasi budaya dan festivalisasi ritus keagamaan dalam industri pariwisata dapat
menggerus kesakralan tarian ini jika tidak dikritisi secara teologis. Ketika tarian yang
seharusnya bersifat ritus sakral mulai dipentaskan di luar konteks upacara agama, maka
maknanya mengalami pergeseran (Putra & Dana, 2023).

Oleh karena itu, pendekatan teologi kontekstual juga mengandung aspek kritis,
yaitu membedakan antara adaptasi kultural yang memperkaya dan deformasi makna yang
merusak. Kesadaran ini penting untuk memastikan bahwa proses reaktualisasi tidak
menjadi sekadar revitalisasi bentuk luar, tetapi juga mempertahankan substansi spiritual
dan etis dari nilai-nilai Hindu yang terkandung dalam 7ari Rejang Keraman. Tari Rejang
Keraman adalah ekspresi teologis yang sangat kuat dalam tradisi Hindu Bali. Tarian ini
bukan hanya seni pertunjukan, melainkan wahyu budaya (cultural revelation) yang
mengandung ajaran moral, spiritual, dan sosial.

Pendekatan teologi kontekstual memungkinkan kita membaca makna terdalam
dari tarian ini sebagai bagian integral dari dinamika religiositas Hindu di Bali, dan sebagai
medium yang efektif dalam reaktualisasi nilai-nilai Hindu dalam kehidupan masyarakat
yang terus berubah. Dengan penguatan pendidikan berbasis budaya dan spiritualitas lokal,
Tari Rejang Keraman dapat terus berfungsi sebagai wahana pembinaan identitas religius
dan pelestarian warisan budaya yang sakral dan bernilai tinggi. Dalam kajian keagamaan
modern, istilah teologi kontekstual muncul sebagai respons atas kekakuan pendekatan
teologis normatif yang sering kali tidak memperhatikan realitas sosial dan kebudayaan
umat beragama.

Hedges (2020) menyatakan bahwa teologi harus menjelma ke dalam konteks
sosial-budaya masyarakat agar tetap relevan dan hidup dalam praktik, bukan hanya
sebagai doktrin abstrak. Konsep ini kemudian dikembangkan oleh Jacobs & Jansen
(2021) yang menegaskan bahwa teologi bukan sekadar refleksi atas doktrin, tetapi adalah
sebuah proses kreatif yang selalu terikat pada konteks tempat ia dirumuskan. Dalam
konteks Hindu Bali, teologi kontekstual bukanlah sebuah konsep asing atau baru. Sejak
awal, ajaran Hindu memiliki mekanisme internal untuk merespons dinamika sosial dan
kultural melalui prinsip desa kala patra, yaitu fleksibilitas dalam pelaksanaan ajaran
berdasarkan tempat, waktu, dan kondisi.

Ajaran ini memungkinkan Hindu Bali tidak membeku dalam dogma, tetapi
senantiasa bertransformasi mengikuti dinamika lokal. Sebagaimana dinyatakan oleh Yasa
(2022), nilai-nilai Hindu di Bali tidak hanya bersifat normatif-teksual, tetapi juga sangat
bergantung pada kontekstualitas budaya dan kebijaksanaan lokal (local wisdom).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dalam kerangka ini, muncul urgensi untuk mereaktualisasi nilai-nilai Hindu agar tidak
hanya bersifat warisan (heritage), melainkan juga menjadi praktik spiritual yang
transformatif. Reaktualisasi di sini dipahami sebagai proses menggali kembali nilai-nilai
inti (essential values) dari ajaran Hindu untuk dimaknai ulang secara relevan sesuai
konteks masyarakat kontemporer.

Misalnya, pemaknaan terhadap nilai sakti sebagai prinsip keilahian feminin dalam
Hindu, yang secara historis kerap terpinggirkan oleh dominasi narasi maskulin dalam
praktik ritual, kini dihidupkan kembali melalui keterlibatan perempuan dalam
pementasan sakral seperti 7ari Rejang Keraman. Ini menjadi contoh konkret bagaimana
teologi tidak hanya dijalankan oleh elite agama, tetapi juga oleh komunitas yang
memahami spiritualitas sebagai relasi yang hidup antara manusia, alam, dan Tuhan. Tari
Rejang Keraman di Desa Kedis, Busungbiu, Buleleng, menjadi medium artikulatif bagi
teologi kontekstual Hindu Bali.

Tarian ini memperlihatkan bagaimana tubuh menjadi ruang representasi nilai-nilai
teologis, dan bukan hanya sebagai objek ritual semata. Dalam konteks ini, tubuh menjadi
teks hidup yang mampu menyampaikan pesan sakral, serta menjadi wadah dialektika
antara nilai normatif dan realitas sosial. Fenomena keterlibatan perempuan yang sedang
menstruasi dalam tari ini, yang secara tradisional dianggap leteh (tidak suci), justru
menjadi afirmasi spiritual bahwa kesucian dalam Hindu tidak ditentukan secara biologis,
melainkan oleh bhakti (pengabdian) dan sraddha (keyakinan).

Ajaran tentang Sakti sebagai energi ilahi feminin termaktub dalam berbagai teks
Hindu, seperti Devi Mahatmya, Lalita Sahasranama, dan Markandeya Purana, yang
menjelaskan bahwa kekuatan kosmis tidak terpisah dari unsur feminin. Hal ini ditegaskan
dalam konsep Ardhanari§vara penggambaran Siva dan Parvati dalam satu tubuh, yang
melambangkan keseimbangan antara maskulin dan feminin, serta menyimbolkan bahwa
penyatuan dua aspek ini adalah sumber dari keharmonisan kosmis. Maka, ketika
masyarakat Hindu di Bali mengafirmasi partisipasi perempuan dalam keadaan apapun
dalam ritual sakral, mereka tidak sedang melawan ajaran Hindu, tetapi justru kembali
kepada akar-akar teologisnya yang menekankan kesetaraan dan keseimbangan dalam
sakralitas.

Menurut Nanda & Mohan (2023) reaktualisasi nilai-nilai Hindu membutuhkan
pendekatan hermeneutik yang dialogis antara teks dan konteks. Artinya, teks-teks suci
Hindu seperti Bhagavad Gita, Manusmrti, dan Upanisad tidak dibaca secara literal, tetapi
ditafsirkan ulang sesuai dengan kebutuhan zamannya. Ini pula yang dilakukan dalam
Hindu Bali secara praktis teks dibaca melalui narasi lokal, melalui ritual, tari, dan mitos-
mitos masyarakat. 7ari Rejang Keraman, dalam hal ini adalah wujud dari teologi yang
tidak dibaca di atas altar akademik, tetapi dirasakan dan dihidupkan oleh masyarakat desa
sebagai bagian dari spiritualitas mereka.

Hal ini sejalan dengan pandangan Dayananda (2021) tentang theology of life,
yakni suatu bentuk teologi yang lahir dari pengalaman hidup umat, bukan sekadar dari
refleksi filosofis. Dalam kerangka ini, upacara Pujawali dan pementasan Tari Rejang
Keraman dapat dilihat sebagai tafsir teologis masyarakat atas ajaran Hindu yang berbasis
pada pengalaman, kebutuhan, dan nilai-nilai lokal. Teologi tidak lagi berada di menara
gading, melainkan hadir dalam tarian, dalam tubuh, dalam interaksi sosial dan kultural
masyarakat Bali.

Reaktualisasi nilai-nilai Hindu melalui praktik teologi kontekstual dalam kajian
ini dioperasionalkan dengan menempatkan 7ari Rejang Keraman sebagai medan
artikulatif tempat ajaran Hindu tidak hanya dipahami secara doktrinal, tetapi diwujudkan
secara praksis dalam konteks sosial, ekologis, dan kultural masyarakat Bali. Pendekatan
ini mengacu pada kerangka teologi sebagai proses dialogis antara teks ajaran dan

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



pengalaman hidup umat Clarke (2020); D’Costa & Irudayam (2020) dengan
mempertimbangkan prinsip desa kala patra sebagai dimensi hermeneutik lokal (Yasa,
2022). Dalam konteks ini, teologi kontekstual tidak hanya menafsirkan relasi manusia
dengan Tuhan (parhyangan), tetapi juga memperhatikan struktur sosial (pawongan) dan
hubungan ekologis (palemahan) sebagaimana dikandung dalam konsep #ri hita karana.

Tari Rejang Keraman dipahami sebagai praksis teologis yang menyatukan aspek
vertikal dan horizontal dalam ritual, para penari tidak hanya berkomunikasi dengan
entitas sakral, tetapi juga memperkuat solidaritas komunitas dan memelihara ruang suci
sebagai bagian dari lanskap ekologis yang disakralkan. Kerangka analisis ini membaca
tubuh, gerak, dan ritual sebagai teks kultural yang merepresentasikan ajaran seperti sakti,
bhakti, dan moksha, serta sebagai respon adaptif terhadap perubahan sosial (Narayanan,
2023). Dengan demikian, teologi kontekstual dioperasionalkan untuk menafsirkan
praktik budaya lokal sebagai ekspresi teologis yang hidup, kritis, dan transformatif dalam
menjawab tantangan modernitas tanpa kehilangan akar spiritualnya.

4. Tantangan dan Implikasi Kontekstual

Pementasan Tari Rejang Keraman sebagai bagian dari upacara sakral dalam
tradisi Hindu Bali tidak lepas dari dinamika sosial-budaya dan tantangan kontemporer
yang terus berkembang. Seiring dengan perubahan sosial yang cepat akibat globalisasi,
modernisasi, dan pengaruh media massa, eksistensi tari sakral seperti Tari Rejang
Keraman menghadapi sejumlah persoalan serius, baik dari segi praksis ritual, pemaknaan
teologis, hingga keberlanjutan tradisi. Salah satu tantangan utama adalah terjadinya
pergeseran nilai dan persepsi masyarakat terhadap praktik ritual.

Dalam konteks masyarakat desa yang mulai mengalami urbanisasi dan kontak
intensif dengan budaya luar, terjadi semacam distansi simbolik (symbolic distancing) dari
generasi muda terhadap nilai-nilai sakral yang melekat pada tari-tari wali seperti Rejang
Keraman. Geertz (1973) dalam karya klasiknya The Interpretation of Cultures,
menekankan pentingnya makna simbolik dalam praktik keagamaan, namun dalam
konteks saat ini, makna simbolik tersebut cenderung mengalami dekonstruksi karena
kurangnya proses pewarisan nilai secara efektif.

Fenomena ini diperparah oleh reduksi fungsi tarian sakral menjadi sekadar
tontonan atau bentuk folklorisasi, yang oleh Turner (1969) disebut sebagai transisi dari
communitas ke bentuk representasi simbolik yang kering makna. Di beberapa tempat,
termasuk di Bali, fari wali kadang dipentaskan dalam konteks pariwisata, sehingga
dimodifikasi bentuk dan maknanya untuk memenuhi selera estetika wisatawan. Hal ini
menyebabkan terjadinya sacral dislocation, yaitu pemisahan antara bentuk simbolik dan
substansi spiritual yang melatarbelakangi tarian tersebut. Dalam hal ini, Tari Rejang
Keraman juga menghadapi ancaman yang sama. Ketika praktiknya tidak lagi dipahami
sebagai bagian dari dialektika sakral antara manusia dan Tuhan, melainkan sekadar ritual
turun-temurun, maka terjadi semacam pengosongan makna teologis.

Implikasinya tidak hanya pada tataran nilai, tetapi juga pada struktur sosial-
religius masyarakat desa yang selama ini dibentuk oleh ritual kolektif. Putusnya
pemahaman teologis menyebabkan generasi muda bersikap apatis, dan ini mengancam
regenerasi penari sakral, serta berpotensi memunculkan krisis keberlanjutan tradisi
(cultural discontinuity). Seperti yang dijelaskan oleh McDermott (2001) dalam Singing
to the Goddess: Poems to Kali and Uma from Bengal, tubuh perempuan dalam tradisi
Hindu tidak selamanya dilihat sebagai sumber ketidaksucian, melainkan sebagai wadah
energi kosmis ketika dipahami dalam kerangka sakralitas sakti. Implikasi dari
reinterpretasi ini sangat signifikan dalam membangun teologi Hindu yang inklusif dan
responsif terhadap realitas sosial kontemporer.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Dalam pendekatan teologi kontekstual, seperti dikemukakan oleh Bevans &
Schroeder (2020), setiap praktik keagamaan harus terbuka terhadap reinterpretasi
berdasarkan konteks sosio-kultural yang melingkupinya. Oleh karena itu, Tari Rejang
Keraman dapat menjadi medium refleksi teologis mengenai bagaimana nilai-nilai Hindu
tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan dapat disesuaikan dengan konteks
keberagamaan umatnya di masa kini. Di sisi lain, tantangan eksternal seperti intervensi
regulasi pemerintah terhadap bentuk dan waktu pelaksanaan upacara, serta tekanan dari
sektor pariwisata dan industri kreatif, juga menjadi faktor penting yang memengaruhi
keberlangsungan ritual ini.

Dalam beberapa kasus, komunitas adat mengalami dilema antara
mempertahankan otentisitas ritual dan memenuhi ekspektasi pariwisata yang menuntut
modifikasi demi daya tarik estetika. Fenomena ini disebut oleh Chatterjee (2021) sebagai
strategi apropriasi, yaitu cara masyarakat lokal bernegosiasi dengan kekuatan eksternal
untuk mempertahankan otonomi budaya mereka. Implikasi kontemporer lainnya adalah
pada bidang pendidikan dan pelestarian budaya. Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi
spiritual sekaligus budaya perlu masuk dalam kurikulum pendidikan agama Hindu secara
sistematis.

Jika tidak, pemahaman terhadap praktik-praktik sakral akan terus melemah.
Menurut Sudharta (2020) revitalisasi pemahaman agama Hindu di Bali harus dilakukan
dengan pendekatan yang tidak hanya dogmatis, tetapi juga naratif dan dialogis agar nilai-
nilai keagamaan dapat diterima oleh generasi muda dalam bahasa yang mereka pahami.
Dari segi teologis, pementasan Tari Rejang Keraman juga membawa implikasi penting
terhadap cara pandang umat Hindu terhadap kesucian dan kemurnian. Ketika tubuh
perempuan dalam keadaan menstruasi justru menjadi saluran energi spiritual yang sah
dalam upacara Pujawali, maka ini mengubah paradigma keagamaan dari yang bersifat
eksklusif menuju paradigma yang lebih inklusif.

Ini adalah bentuk transgresi spiritual yang sahih, yang menandakan adanya
pergeseran teologi dari yang berbasis tabu menuju teologi yang berbasis bhakti dan
kesadaran spiritual. Dengan demikian, tantangan kontemporer dalam pementasan Tari
Rejang Keraman tidak dapat diatasi hanya dengan konservasi fisik atau pelestarian
formal. Diperlukan upaya reartikulasi makna, revitalisasi nilai-nilai, serta reinterpretasi
teologis secara berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan gagasan living theology yang
menempatkan praktik spiritual bukan sebagai artefak masa lalu, melainkan sebagai
sumber daya iman yang hidup dan terus berkembang (Simarmata, 2021).

Realitas kontemporer menunjukkan bahwa praktik ini menghadapi tekanan
signifikan akibat perubahan sosial dan arus modernitas. Berdasarkan hasil observasi
partisipatif dan wawancara mendalam dengan pemangku adat dan pemuda di wilayah
Buleleng (2024) ditemukan bahwa antusiasme generasi muda terhadap partisipasi dalam
tari-tari wali mengalami penurunan drastis. Banyak di antara mereka menganggap
praktik tersebut sebagai kewajiban tradisional yang tidak lagi memiliki relevansi dengan
kehidupan modern.

Sebagian lainnya justru merasa malu atau enggan berpartisipasi karena stigma
sosial terkait menstruasi masih kuat melekat dalam persepsi mereka, meskipun dalam
konteks Rejang Keraman, perempuan dalam masa haid justru dianggap memiliki daya
spiritual tinggi. Penurunan minat ini diperparah oleh fenomena komodifikasi budaya, di
mana Tari Rejang Keraman mulai ditampilkan dalam konteks hiburan wisata tanpa
landasan ritus yang sah. Studi lapangan pada 2023 oleh Widiastuti et al., (2023)
menunjukkan bahwa beberapa kelompok seni lokal diminta untuk memodifikasi gerakan
dan busana fari wali demi menarik wisatawan, yang berimplikasi pada pergeseran makna
dari ritual ke estetika.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Komodifikasi ini menimbulkan gejala dekontekstualisasi makna, ketika simbol-
simbol sakral tercerabut dari akar kosmologis dan teologisnya (Ardhana, 2021). Hal ini
mengakibatkan apa yang disebut Setyawati (2020) sebagai fragmentasi communitas, di
mana kohesi sosial berbasis nilai-nilai sakral mulai runtuh. Tantangan ini dalam
perspektif teologi kontekstual, mengindikasikan perlunya strategi reaktualisasi nilai
secara lebih substantif. Teologi kontekstual, sebagaimana dikembangkan oleh Bevans &
Tiede (2021), menekankan bahwa teologi bukanlah struktur dogmatis yang beku,
melainkan praksis reflektif yang responsif terhadap konteks sosial.

Dalam hal ini, Tari Rejang Keraman dapat dipahami sebagai medium teologis
yang hidup (living theology) di mana tubuh, ruang, dan simbol menjadi wahana dialektika
antara teks suci, pengalaman kultural, dan kondisi sosial kontemporer. Ini mengandaikan
perlunya reinterpretasi spiritual yang berbasis pada narasi lokal (indigenous narratives),
bukan sekadar reproduksi liturgi klasik. Menghadapi krisis regenerasi dan pergeseran
makna Tari Rejang Keraman, solusi strategis harus berbasis komunitas dan pendidikan
agama Hindu yang transformatif. Contohnya, inisiatif Sekaa Rejang Remaja di Desa
Pakraman Bebetin (Buleleng) sejak 2022 menggabungkan pelatihan tari wali dengan
pendekatan naratif-teologis, melibatkan pemangku dan guru agama dalam pengajaran
makna filosofis dan kosmologis.

Hasilnya, partisipasi generasi muda meningkat hingga 43% dalam dua tahun
Forum Pewarisan Adat Bebetin (2024) menunjukkan bahwa regenerasi makna lebih
penting dibanding reproduksi bentuk semata. Dari aspek pendidikan formal, reformasi
kurikulum agama Hindu diperlukan agar mencakup dimensi praktik dan konteks budaya
lokal. Menurut Sudharta (2020) menekankan pentingnya living narratives dalam
pembelajaran agama Hindu, sementara Puspitawati (2022) menunjukkan bahwa
kolaborasi sekolah dan desa adat dalam festival spiritual dapat memperkuat pewarisan
lintas generasi. Tari Rejang Keraman secara teologis menantang tabu menstruasi dengan
mereposisi tubuh perempuan sebagai manifestasi kekuatan Sakti, sebagaimana dipahami
dalam tradisi Tantra (Kurniasari & Nurmila, 2020).

Ini membuka ruang bagi teologi inklusif yang mengedepankan pemaknaan
spiritual otentik ketimbang puritanisme. Namun, tekanan komodifikasi dari sektor
pariwisata dan regulasi pemerintah menimbulkan dilema bagi komunitas adat. Dalam
konteks ini, strategi apropriasi budaya yang dikemukakan oleh Sutrisna (2021) perlu
dimaknai sebagai negosiasi kreatif, bukan kompromi nilai, yang mensyaratkan dialog
antarpemangku kepentingan berbasis etika budaya dan partisipasi. Revitalisasi Tari
Rejang Keraman tidak cukup melalui konservasi bentuk, tetapi memerlukan living
theology Bevans & Schroeder (2020) sebagai pendekatan dinamis yang mengintegrasikan
tradisi, konteks sosial, dan kesadaran spiritual kolektif. Tari ini bukan sekadar warisan,
tetapi medan dialektika antara sakralitas dan perubahan zaman.

Kesimpulan

Tari Rejang Keraman merupakan ekspresi sakral yang tidak hanya mengandung
nilai estetika, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan teologis dalam konteks tradisi
Hindu Bali. Sebagai bagian integral dari upacara Dewa Yajiia, tarian ini memainkan
fungsi penting dalam menjembatani relasi antara manusia dengan dimensi transenden,
baik kepada Dewa, leluhur, maupun kekuatan kosmik yang dipercayai hadir dalam ruang
sakral ritus. Melalui pendekatan teologi kontekstual, Tari Rejang Keraman dapat
dipahami bukan semata sebagai bentuk ritual formal, tetapi sebagai wahana artikulatif
nilai-nilai Hindu yang diwujudkan melalui tubuh, gerak, simbol, dan keterlibatan
komunitas. Nilai-nilai seperti dharma, sraddha, bhakti, dan moksha diinternalisasi secara
non-verbal oleh masyarakat melalui partisipasi kolektif dalam tarian ini. Dalam konteks

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



kekinian, Tari Rejang Keraman juga menjadi medium reaktualisasi nilai-nilai Hindu di
tengah tantangan modernisasi, sekularisasi, dan komodifikasi budaya. Pendekatan teologi
kontekstual memungkinkan terjadinya dialog antara warisan religius dan realitas sosial
kontemporer tanpa harus kehilangan akar sakralitasnya. Dengan menjaga konteks, fungsi,
dan nilai spiritualnya, 7ari Rejang Keraman tetap dapat berfungsi sebagai media
pendidikan kultural-religius bagi generasi muda, sekaligus sebagai ruang pelestarian dan
pembaruan makna ajaran Hindu dalam masyarakat Bali yang terus mengalami
transformasi. Dengan demikian, 7ari Rejang Keraman bukan hanya warisan budaya,
melainkan manifestasi nyata dari teologi hidup masyarakat Hindu Bali, sebuah bentuk
penghayatan iman yang berpijak pada pengalaman, ritus, dan relasi sosial, serta membuka
ruang bagi pemaknaan ulang yang kontekstual dan berkelanjutan.

Daftar Pustaka

Ardhana, I. K. (2021). Ritual Sakral dan Transformasi Budaya di Bali. Denpasar:
Udayana University Press.

Ardhana, I. K. (2023). Seni Sakral dan Nilai-Nilai Tri Hita Karana dalam Masyarakat
Bali. Jurnal Budaya dan Keagamaan, 8(2), 145-160.

Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2020). Contextual Theology for the Twenty-First
Century: Theological Reflections on the Globalized Future. Maryknoll, NY:
Orbis Books.

Bevans, S. B., & Tiede, D. (2021). Teologi Kontekstual dalam Era Postmodern.
Yogyakarta: Kanisius.

Bebetin, F. P. A. (2024). Laporan Tahunan Pewarisan Tari Wali dan Partisipasi Remaja.
Buleleng: Arsip Komunitas.

Chatterjee, P. (2021). Negotiating Culture: Appropriation and Resistance in Local
Communities. Cultural Studies Review, 27(1), 45-60.

Clarke, S. (2020). Theology in Context: Rethinking Faith in Diverse Societies. London:
Routledge.

D’Costa, G., & Irudayam, A. (2020). Doing Theology Contextually in Asia: Theological
Engagement with Culture and Context. Bangalore: ATC Publications.

Dayananda, A. (2021). Theology of Life: Religious Practice and Daily Experience. New
Delhi: Vedanta Research Press.

Dewi, A. A. 1. (2021). Integrasi Pendidikan Agama dan Tradisi Lokal dalam Kurikulum
Hindu Bali. Jurnal Pendidikan Agama Hindu, 14(1), 59-74.

Hedges, P. (2020). Contemporary Theological Approaches in Plural Societies.
Singapore: ISEAS Publishing.

Howell, J. D. (2021). Religious Experience in Context: Local Traditions and Global
Encounters. New York: Bloomsbury Academic.

Jacobs, A., & Jansen, W. (2021). Creative Theology in Local Settings: Explorations in
Contextual Practice. Amsterdam: VU University Press.

Kurniasari, E., & Nurmila, N. (2020). Reclaiming the Sacred: Menstruation and the Body
in Balinese Hindu Practice. Indonesian Journal of Gender and Religion, 7(1), 25-
40.

McDermott, R. F. (2001). Singing to the Goddess: Poems to Kali and Uma from Bengal.
Oxford: Oxford University Press.

Nanda, V., & Mohan, A. (2023). Hermeneutics and Hindu Textual Traditions: Dialogues
Between Text and Context. Mumbai: Indica Press.

Narayanan, V. (2023). Embodied Hinduism: Religion and Practice in South Asia. New
York: Oxford University Press.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Picard, M. (2020). Sacred or Spectacle? Balinese Dance in the Era of Cultural Tourism.
Jakarta: Yayasan Obor.

Puspitawati, N. M. (2022). Kolaborasi Pendidikan dan Tradisi dalam Pelestarian Tari
Wali. Jurnal Illmu Budaya Bali, 10(2), 111-127.

Setyawati, I. A. (2020). Fragmentasi Makna dalam Tari Sakral Bali: Kajian terhadap
Fenomena Ritual-Estetika. Denpasar: ISI Denpasar Press.

Simarmata, R. (2021). Teologi Kontekstual dan Tantangan Globalisasi. Jakarta: BPK
Gunung Mulia.

Sudharta, I. M. (2020). Revitalisasi Nilai-Nilai Hindu dalam Konteks Pendidikan dan
Tradisi Bali. Denpasar: Widya Dharma Press.

Sutrisna, N. (2021). Negosiasi Budaya dalam Praktik Pariwisata Berbasis Ritual di Bali.
Bali: Pustaka Loka.

Suastini, L. P. R., et al. (2023). Komodifikasi Tarian Wali dalam Konteks Pariwisata:
Studi Kasus Bali Utara. Denpasar: Laporan Penelitian ISI Denpasar.

Suryani, N. M. (2021). Spiritualitas dan Ekologi dalam Konsep Tri Hita Karana. Jurnal
Agama dan Budaya, 13(1), 78-95.

Suwindra, 1. M., & Cipta, I. W. (2022). Dinamika Tari Sakral dalam Era Globalisasi
Budaya. Jurnal Seni Pertunjukan Bali, 5(1), 88-102.

Winarta, I. N. (2021). Simbolisme dan Sakralitas dalam Tarian Tradisional Bali:
Perspektif Teologi Rakyat. Yogyakarta: Penerbit Narasi.

Widiastuti, N. M. D, et al. (2023). Komodifikasi Tari Sakral dalam Pariwisata Budaya.
Jurnal Pariwisata dan Kearifan Lokal, 4(2), 143-159.

Yasa, I. N. (2022). Kebijaksanaan Lokal dan Ajaran Hindu di Bali: Kajian Desa Kala
Patra. Denpasar: Penerbit Starlit.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



