
 
Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 
Volume 9 Nomor 4 (2025) 
ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 89 

 

Teologi Kontekstual dalam Ekspresi Sakral  
Tari Rejang Keraman di Bali 

 
I Gusti Ayu Desy Wahyuni 

Sekolah Tinggi Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan Singaraja, Indonesia 

adesy6166@gmail.com 

 
Abstract 

Rejang Keraman dance is part of the wali (sacred) dance tradition within Hindu 
rituals in Bali, commonly performed during religious ceremonies. Unlike other forms of 
wali dance, Rejang Keraman may be performed by both men and women and symbolically 
represents the manifestation of sacred feminine energy. However, scholarly studies on 
Rejang Keraman have primarily focused on its aesthetic and cultural dimensions, while 
theological approaches remain rare. This research addresses that gap by offering a novel 
theological analysis of the dance. The study aims to explore Rejang Keraman as a 
theological expression within the local context of Balinese Hinduism. The research was 
conducted in Kedis Village, Busungbiu District, Buleleng Regency, where the dance is a 
vital component of the Pujawali (temple anniversary) ceremony at the village temple. A 
qualitative method was employed, utilizing participatory observation, in-depth 
interviews, and literature review. Applying a contextual theological approach, the study 
interprets how Hindu religious values are practiced and understood dynamically within 
the framework of local culture. The findings reveal that Rejang Keraman functions not 
merely as an artistic performance but as a theological medium that bridges the 
relationship between humans, nature, and the divine. The practice reflects a spirituality 
that is inclusive and adaptive, offering a pathway for developing a contextual Hindu 
theology rooted in local traditions. The study recommends the preservation and 
reinterpretation of sacred local rituals as an essential foundation for formulating Hindu 
theological perspectives relevant to contemporary social dynamics. 

 

Keywords: Rejang Keraman Dance; Contextual Theology; Pujawali, Sacred 
 

Abstrak 

Tari Rejang Keraman merupakan bagian dari tarian wali (sakral) dalam ritual 
Hindu di Bali yang lazim dipentaskan dalam upacara keagamaan. Berbeda dari bentuk 
tari wali lainnya, Tari Rejang Keraman dapat dibawakan oleh laki-laki maupun 
perempuan dan mengandung makna simbolik sebagai manifestasi energi sakral feminin. 
Namun, hingga kini, kajian mengenai Tari Rejang Keraman umumnya berfokus pada 
aspek estetika atau budaya, sementara pendekatan teologis masih jarang dilakukan. Inilah 
yang menjadi kebaruan (novelty) dalam penelitian ini. Tujuan penelitian ini adalah untuk 
memahami Rejang Keraman sebagai ekspresi teologis dalam konteks lokal Hindu di Bali. 
Lokasi penelitian adalah Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng, yang 
menjadikan Tari Rejang Keraman sebagai bagian penting dari upacara Pujawali di pura 
desa. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik observasi partisipatif, 
wawancara mendalam, dan kajian pustaka. Peneliti menerapkan teologi kontekstual untuk 
menafsirkan bagaimana nilai-nilai Hindu dipraktikkan dan dimaknai secara dinamis 
dalam budaya lokal. Hasil menunjukkan bahwa Tari Rejang Keraman tidak hanya 
berfungsi sebagai pertunjukan seni, tetapi menjadi media teologis yang menjembatani 
hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Praktik ini mencerminkan spiritualitas yang 
inklusif dan adaptif, serta  membuka ruang baru bagi pengembangan teologi Hindu yang  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 90 

 

kontekstual. Penelitian ini merekomendasikan pelestarian dan reinterpretasi ritus lokal 
sebagai bagian penting dalam formulasi teologi Hindu yang relevan dengan dinamika 
sosial kontemporer. 
 
Kata Kunci: Tari Rejang Keraman; Teologi Kontekstual; Pujawali; Sakral 
 
Pendahuluan 

Tari Rejang Keraman merupakan salah satu bentuk ekspresi religius masyarakat 
Hindu Bali yang bersifat sakral dan berakar dalam tradisi ritual desa adat. Tarian ini 
dipentaskan sebagai bagian dari rangkaian upacara Pujawali di Pura Desa pada Rahinan 
Purnama Kapat di Desa Kedis, dan memiliki fungsi utama sebagai bentuk yajña atau 
persembahan suci kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa beserta manifestasi-Nya. Dalam 
konteks teologi Hindu, tarian sakral ini menjadi wujud pengabdian spiritual melalui jalan 
Bhakti Marga, yaitu laku religius yang menekankan pemujaan yang dilandasi kesucian 
hati dan keikhlasan (Titib, 2003). 

Menurut Eiseman (1990), tarian sakral di Bali seperti Rejang tidak hanya 
merupakan ekspresi artistik, tetapi juga mengandung nilai transendental sebagai media 
untuk menciptakan keharmonisan antara manusia, alam, dan Tuhan. Pelaksanaan Tari 
Rejang Keraman melibatkan Truna Truni yang menari dalam formasi melingkar atau 
lurus tanpa penari utama, mencerminkan semangat kolektif dan kesatuan spiritual dalam 
pemujaan. Sebelum menari, para penari melakukan melukat atau penyucian diri sebagai 
bentuk pembersihan lahir dan batin agar layak menarikan tarian suci ini. Tarian ini 
dipentaskan pada dua momen penting dalam kalender ritual Desa Kedis, yaitu Pujawali 
tahunan dan Upacara Ngusaba Desa yang dilaksanakan setiap tiga tahun.  

Keunikan dan kekhasan dari Tari Rejang Keraman tidak hanya terletak pada 
struktur geraknya yang lembut dan anggun, tetapi juga pada dimensi religiusnya yang 
hidup dan terus diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari praktik keagamaan 
masyarakat setempat. Kajian teologis terhadap seni ritual seperti Tari Rejang Keraman 
sangat penting dalam memahami bagaimana masyarakat Hindu Bali menjalin relasi 
spiritual melalui ekspresi budaya. Tarian sakral tidak semata-mata berfungsi sebagai 
estetika pertunjukan, tetapi merupakan perwujudan nilai-nilai religius yang berakar dalam 
kosmologi Hindu.  

Seperti dinyatakan oleh Picard (1996), tarian-tarian sakral Bali memiliki fungsi 
transendental yang memperkuat ikatan antara manusia dan kekuatan ilahi. Dalam konteks 
teologi Hindu, praktik seni religius seperti tari menjadi manifestasi dari ajaran Rta, prinsip 
keteraturan kosmis yang harus dijaga melalui ritual. Tarian Rejang Keraman, sebagai 
bagian dari upacara besar keagamaan di Desa Kedis, berperan penting dalam menjaga 
keseimbangan spiritual komunitas dan menunjukkan perwujudan konkret dari filosofi 
Hindu dalam kehidupan sehari-hari.  

Urgensi pengkajian akademik terhadap makna teologis Tari Rejang Keraman juga 
sejalan dengan pandangan Geertz (1980), yang menekankan pentingnya simbol dan ritual 
dalam struktur sosial dan keagamaan masyarakat Bali. Oleh karena itu, memahami tarian 
ini melalui lensa teologi kontekstual memberikan kontribusi penting dalam 
pengembangan ilmu teologi Hindu yang kontekstual, khususnya dalam merespons 
dinamika budaya lokal. Penelitian sebelumnya telah banyak membahas Tari Rejang dari 
berbagai perspektif. 

Bandem (1983) menyoroti aspek koreografi dan estetika Tari Rejang dalam 
konteks ritual keagamaan, sedangkan McPhee (1970) mengkaji struktur musikal dan 
peran sosial tarian Bali dalam sistem upacara adat. Lebih lanjut, Picard (1996) 
mengeksplorasi fungsi spiritual dan simbolis dari tarian sakral dalam kehidupan religius 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 91 

 

masyarakat Bali, sementara Eiseman (1990) menyatakan bahwa tarian-tarian sakral 
merupakan medium komunikasi antara manusia dan kekuatan niskala. Dalam ranah studi 
agama dan seni, Geertz (1980) menyatakan bahwa ritual keagamaan di Bali mengandung 
makna simbolik yang dalam dan memainkan peran sentral dalam konstruksi identitas 
religius masyarakat. Penelitian-penelitian tersebut menunjukkan adanya konsensus 
bahwa tarian sakral di Bali tidak dapat dilepaskan dari konteks teologis, sosial, dan 
kosmologisnya. Namun, sebagian besar kajian yang ada masih bersifat umum, tanpa 
mengelaborasi secara spesifik hubungan antara tarian dan makna teologis dalam kerangka 
pemikiran Hindu Dharma, khususnya yang berkaitan dengan praktik Bhakti Marga dan 
pemeliharaan Rta. 

Meskipun Tari Rejang telah menjadi objek kajian yang cukup luas dalam konteks 
seni pertunjukan dan antropologi budaya, Tari Rejang Keraman sebagai bentuk lokal dari 
ekspresi sakral masyarakat Desa Kedis belum banyak dikaji secara mendalam dalam 
perspektif teologi Hindu. Tidak ditemukan kajian yang secara eksplisit menjadikan 
pementasan Tari Rejang Keraman sebagai subjek untuk memahami aspek transendental, 
bhakti, dan kesucian ritual dalam praktik keagamaan umat Hindu di tingkat desa. Selain 
itu, belum ada telaah sistematis yang mengaitkan makna simbolik gerak, struktur tarian, 
dan konteks ritualnya dengan konsep-konsep utama dalam teologi Hindu seperti yajña, 
Rta, dan Bhakti Marga.  

Padahal, tarian ini memuat potensi besar sebagai sumber pemahaman terhadap 
dimensi spiritualitas Hindu dalam konteks komunitas lokal yang masih mempertahankan 
nilai-nilai sakral tradisional secara hidup. Berdasarkan latar belakang, urgensi ilmiah, dan 
kesenjangan penelitian yang telah dipaparkan, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
makna teologis Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi Bhakti Marga dalam tradisi ritual 
Hindu Bali. Penelitian ini menyoroti bagaimana tarian ini menjadi wujud pengabdian 
spiritual yang dilandasi kesucian dan ketulusan kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa. 
Kajian ini juga menelusuri simbolisme dan struktur ritus dalam Tari Rejang Keraman 
yang berkelindan dengan ajaran Rta dan yajña dalam teologi Hindu, guna memahami 
bagaimana prinsip-prinsip kosmis dan sakral diwujudkan dalam bentuk seni-ritual.  

Selain itu, penelitian ini bertujuan untuk mengungkap fungsi spiritual dan peran 
religius tarian ini dalam upacara Pujawali di Pura Desa Kedis, serta kontribusinya dalam 
menjaga keseimbangan kosmis dan harmoni sosial-religius masyarakat setempat. Secara 
akademik, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian teologi kontekstual 
Hindu, khususnya dalam menelaah praktik seni sakral dan ritual sebagai wahana 
penghayatan ajaran keagamaan dalam konteks budaya lokal Bali. Dengan pendekatan 
teologis-kultural, penelitian ini diharapkan mampu memperkaya wacana ilmiah mengenai 
hubungan antara seni sakral, ritual keagamaan, dan spiritualitas lokal, serta membuka 
ruang bagi pengembangan teologi Hindu yang bersifat kontekstual dan partisipatoris. 

 

Metode  
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma naturalistik 

untuk memahami makna simbolik dan nilai-nilai teologis dalam pementasan Tari Rejang 
Keraman di Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng. Pendekatan ini 
relevan karena objek kajian berupa praktik budaya dan keagamaan yang bersifat 
kontekstual, simbolik, dan mengakar dalam komunitas lokal. Metode yang digunakan 
adalah fenomenologi intrinsik, yang fokus pada pemahaman mendalam terhadap satu 
fenomena budaya yang dianggap unik dan signifikan secara sosial-religius oleh 
masyarakatnya. Penelitian lapangan dilaksanakan selama lima bulan, dari Juni hingga 
Desember 2024, mencakup observasi, wawancara, dan dokumentasi. Observasi 
partisipatif dilakukan secara langsung saat upacara Pujawali, menghasilkan catatan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 92 

 

lapangan serta dokumentasi visual berupa foto dan video. Teknik ini memungkinkan 
pengamatan menyeluruh terhadap gerak tari, suasana ritual, dan keterlibatan masyarakat. 
Wawancara mendalam dilakukan secara semi-terstruktur terhadap 12 informan kunci, 2 
pemangku adat, 3 seniman tari, 2 tetua adat, dan 5 generasi muda yang pernah menarikan 
atau menyaksikan tarian ini. Wawancara menggali pengalaman spiritual, pengetahuan 
simbolik, serta pemaknaan teologis dari masing-masing informan. Data sekunder 
diperoleh melalui studi pustaka terhadap teks-teks suci Hindu dan literatur akademik yang 
relevan dari bidang teologi, antropologi, studi agama, dan seni pertunjukan. Analisis data 
dilakukan secara interpretatif melalui tiga tahap, transkripsi dan pengorganisasian data, 
coding terbuka untuk mengidentifikasi tema utama, serta kategorisasi dan pemetaan tema. 
Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber, metode, dan teori. Dengan pendekatan 
ini, diharapkan penelitian menghasilkan pemahaman yang otentik dan mendalam 
mengenai dimensi religius dan simbolik Tari Rejang Keraman dalam konteks masyarakat 
Bali. 

 

Hasil dan Pembahasan 
Ritual keagamaan Hindu di Bali menjadikan relasi antara seni dan sakralitas 

menjadi suatu kesatuan yang tidak terpisahkan. Salah satu bentuk paling nyata dari 
keterhubungan tersebut terwujud dalam pementasan tari-tarian suci yang disebut sebagai 
tari wali, yakni tari yang dipersembahkan sebagai bagian dari ritus pemujaan kepada 
Tuhan dan manifestasi-Nya. Tari Rejang Keraman menempati posisi penting karena 
bukan hanya menjadi sarana persembahan dalam konteks upacara besar (Dewa Yajña), 
tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai spiritual yang hidup dan berkembang dalam 
komunitas lokal.  

Pementasan Rejang Keraman, yang dalam beberapa tradisi ditarikan oleh laki-
laki dan perempuan secara bersamaan, menjadi medan artikulatif untuk mengekspresikan 
kesakralan, keharmonisan kosmik, dan spiritualitas kolektif masyarakat adat Bali. Dalam 
perspektif teologi kontekstual, Rejang Keraman tidak sekadar dipahami sebagai seni 
pertunjukan religius, tetapi juga sebagai bentuk pengetahuan teologis yang hidup, berakar 
dalam budaya lokal, dan menjadi bagian dari pengalaman religius umat Hindu Bali. 
Teologi kontekstual sendiri adalah pendekatan yang menekankan pentingnya memahami 
ajaran agama dalam konteks sosial, budaya, dan historis umat beragama, sehingga teologi 
tidak bersifat statis dan normatif semata, melainkan dinamis dan responsif terhadap 
realitas kehidupan umat (Bevans, 2002). 

Dengan demikian, Rejang Keraman dapat dibaca sebagai wahana teologis 
medium reflektif dan performatif di mana nilai-nilai utama agama seperti dharma, bhakti, 
śakti, dan rta tidak hanya dijelaskan lewat kata-kata atau teks-teks suci, tetapi juga 
diwujudkan melalui gerak, tubuh, dan ruang sakral ritus. Tari ini secara khusus 
mencerminkan konsep-konsep penting dalam Hindu di Bali seperti Tri Hita Karana (tiga 
penyebab kebahagiaan, hubungan harmonis antara manusia, Tuhan, dan alam), Rwa 
Bhineda (dualisme kosmik yang harmonis), dan pemuliaan terhadap kekuatan feminin 
ilahi yang termanifestasi dalam bentuk śakti.  

Dalam konteks ini, partisipasi perempuan dan laki-laki dalam tari yang biasanya 
hanya diperankan oleh kaum perempuan menunjukkan adanya adaptasi teologis dan 
pemaknaan ulang atas simbolisasi gender dalam praktik keagamaan, tanpa mengurangi 
nilai kesakralannya. Hal ini menunjukkan bagaimana tradisi Hindu Bali mampu 
merespons perubahan sosial melalui integrasi nilai-nilai teologis dan kearifan lokal. 
Penelitian ini mengambil fokus di Desa Kedis, Kecamatan Busungbiu, Kabupaten 
Buleleng, tempat di mana Rejang Keraman menjadi bagian integral dari upacara Pujawali 
di pura desa.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 93 

 

Pementasan tarian ini bukan hanya mempertegas posisi perempuan dan laki-laki 
dalam sistem ritual, tetapi juga menjadi ekspresi dari identitas kolektif masyarakat dalam 
menghidupi nilai-nilai religius secara kontekstual. Penggunaan pendekatan teologi 
kontekstual dalam kajian ini memungkinkan terbukanya ruang interpretasi baru terhadap 
praktik-praktik keagamaan yang hidup, serta membuka peluang bagi pelestarian warisan 
budaya sakral yang tetap relevan di tengah dinamika zaman. Rujukan penting seperti studi 
Clifford Geertz (1973) dalam The Interpretation of Cultures telah menyoroti peran simbol 
dan ritus dalam membentuk struktur makna masyarakat Bali. Demikian pula pendekatan 
simbolik dalam karya Eliade (1959) tentang kesakralan dan profanitas memberikan 
fondasi teoretis untuk memahami bagaimana ruang dan tindakan ritual mengkonstruksi 
pengalaman religius.  

Dalam konteks Bali, seni pertunjukan seperti Tari Rejang Keraman bukan sekadar 
tradisi estetik, tetapi merupakan wahyu budaya (cultural revelation) yang memancarkan 
nilai-nilai spiritual Hindu secara hidup dan partisipatif. Dengan pendekatan ini, 
pembahasan Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi sakral tidak hanya memperlihatkan 
makna teologisnya dalam ritus Hindu Bali, tetapi juga menegaskan pentingnya pelibatan 
konteks lokal sebagai sumber otentik dan sah bagi refleksi teologi Hindu yang hidup dan 
relevan dalam kehidupan umat masa kini. 

 

1. Simbolisme dan Unsur Sakral dalam Tari Rejang Keraman 
Tari Rejang Keraman merupakan bagian integral dari khazanah tari sakral (wali) 

dalam ritual Hindu di Bali yang ditampilkan dalam rangkaian upacara keagamaan, 
khususnya Dewa Yajña. Tarian ini tidak sekadar menjadi bagian dari kesenian ritual, 
melainkan merupakan manifestasi simbolik dari nilai-nilai spiritual yang dihayati dan 
diwariskan secara turun-temurun. Simbolisme dalam Tari Rejang Keraman terwujud 
melalui berbagai aspek, mulai dari struktur gerak, tata busana, komposisi kelompok 
penari, hingga ruang dan waktu pertunjukan. Setiap elemen tersebut tidak berdiri sendiri, 
tetapi menjadi medium pengkomunikasian antara manusia dengan kekuatan adikodrati 
dalam semesta sakral Hindu Bali (Bandem & Deboer, 1996). 

Aspek paling utama dari simbolisme Rejang Keraman terletak pada tubuh penari 
itu sendiri. Tubuh perempuan muda yang menjadi medium tari tidak hanya dilihat sebagai 
entitas biologis, tetapi diposisikan sebagai wahana penyatuan antara unsur duniawi dan 
spiritual. Dalam kerangka filsafat Hindu, ini merupakan bentuk pengaktualan dari śakti, 
yakni energi ilahi yang melandasi seluruh ciptaan. Gerakan-gerakan yang lembut dan 
mengalun mengikuti irama gamelan gong tidak sekadar mengikuti estetika, tetapi 
merepresentasikan rwa bhineda (konsep dualitas kosmis) dan harmoni antara purusha 
dan prakriti (Feuerstein, 1998).  

Bahkan, dalam beberapa konteks ritual tertentu, para penari diyakini mengalami 
kondisi transendental yang menyerupai pengalaman mistik, di mana kesadaran individual 
larut dalam kesadaran kolektif dan sakral (Eiseman, 1990). Formasi penari yang 
melingkar atau sejajar membentuk pola simetris menjadi simbol dari keseimbangan 
kosmik. Peneliti mencatat bahwa susunan ini menciptakan ruang suci sementara yang 
membedakan kawasan ritus dari ruang profan. Gerakan bersamaan yang dilandasi ritme 
gamelan menciptakan pengalaman kolektif yang bersifat liminal, melintasi batas antara 
kesadaran sehari-hari dan pengalaman spiritual. 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 94 

 

 
Gambar 1. Pementasan Tari Rejang Keraman Oleh Penari Perempuan 

(Sumber: Dokumentasi Peneliti Tahun, 2024) 
Kostum dan perlengkapan tari, seperti kain prada, gelungan bunga, dan tapih 

poleng, memiliki makna simbolik yang mendalam. Warna-warna yang digunakan seperti 
kuning cerah, putih, merah marun, dan hitam, merupakan representasi dari arah mata 
angin dan Catur Lokapala, yang masing-masing diasosiasikan dengan Dewa Brahma, 
Wisnu, Iswara, dan Siwa (Ardhana, 2012). Ketika peneliti mendokumentasikan prosesi 
awal tarian, tampak bagaimana harmoni warna dari kostum penari menciptakan resonansi 
visual dengan hiasan pura dan ornamen ritual.  

Gelungan bunga yang dipakai di kepala merupakan simbol pemujaan kepada 
Dewi Sri atau Dewi Kesuburan, sedangkan kain poleng melambangkan keseimbangan 
antara kebaikan dan kejahatan, terang dan gelap, hidup dan mati. Penempatan dan 
pemilihan kostum ini mengikuti kaidah tattwa (filsafat), susila (etika), dan upacara 
(ritual) dalam ajaran Hindu Bali, yang membentuk fondasi dari trilogi keagamaan Hindu 
lokal (Parimita, 2020). Aspek ruang dan waktu pementasan Tari Rejang Keraman juga 
merupakan unsur sakral yang tidak bisa dipisahkan dari simbolismenya.  

Tarian ini hanya dipentaskan dalam kawasan pura atau halaman suci (jaba tengah 
dan jeroan), serta pada waktu-waktu yang telah ditentukan melalui perhitungan wariga 
(kalender ritual Bali). Ini menunjukkan bahwa sakralitas tari tidak dapat direduksi pada 
bentuk lahiriahnya, melainkan sangat bergantung pada konteks spiritual dan 
keberadaannya dalam sistem ritus. Menurut Geertz (1973), dalam masyarakat seperti Bali 
yang bersifat eater negara (theatre state), ekspresi ritual seperti tari merupakan sarana 
pemantapan struktur kosmis dan sosial melalui simbol-simbol performatif. 

Unsur sakral dalam Tari Rejang Keraman tidak hanya terletak pada dimensi 
religiusnya, tetapi juga pada proses pewarisan nilai-nilai spiritual yang berlangsung 
melalui tarian tersebut. Anak-anak perempuan yang mengikuti tarian ini sejak usia dini 
diajarkan untuk tidak hanya menguasai teknik gerak, tetapi juga memahami nilai bhakti, 
kerendahan hati, kesucian, dan disiplin spiritual. Dengan demikian, tarian ini menjadi 
sarana inisiasi religius dan pendidikan karakter berbasis budaya lokal. Penari tidak dilatih 
sebagai seniman semata, melainkan sebagai pelayan ritus dan perpanjangan dari 
kehendak ilahi dalam konteks kolektif desa adat (Ramstedt, 2004). Dalam kajian 
simbolisme religius, Tari Rejang Keraman dapat dikategorikan sebagai bahasa ritus yang 
menggabungkan unsur mythos (narasi suci), logos (rasionalitas kosmologis), dan ethos 
(nilai-nilai hidup), sebagaimana dijelaskan oleh (Eliade, 1959). Tarian ini menciptakan 
ruang liminal di mana batas antara profan dan sakral menjadi cair, dan penonton maupun 
peserta ritus tidak sekadar menyaksikan, tetapi mengalami keterlibatan spiritual yang 
mendalam. Oleh karena itu, Tari Rejang Keraman harus dipahami sebagai bentuk wahyu 
estetis dan simbolik dalam tradisi Hindu Bali, bukan sekadar ekspresi budaya, tetapi 
sebagai medium spiritual yang memancarkan makna-makna kosmis dan etis. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 95 

 

Dalam menghadapi tantangan modernitas dan pariwisata massal, penting untuk 
mempertahankan simbolisme dan unsur sakral dari Tari Rejang Keraman agar tidak 
tereduksi menjadi tontonan profan. Teologi kontekstual di sini berperan sebagai 
pendekatan kritis dan reflektif untuk mengidentifikasi nilai-nilai inti yang harus 
dilestarikan dan elemen mana yang dapat dikembangkan secara kreatif. Simbol-simbol 
sakral bukan hanya warisan estetis, tetapi juga penopang identitas spiritual yang memberi 
makna dan kontinuitas bagi masyarakat Hindu Bali.  

Upaya pelestarian dan reinterpretasi simbolisme dalam Tari Rejang Keraman 
harus dilakukan dengan mempertimbangkan struktur ritus, konteks tempat, dan fungsi 
spiritual yang melekat di dalamnya agar makna sakral tidak tergantikan oleh estetika 
panggung semata. Keindahan pada dasarnya adalah sejumlah kualitas pokok tertentu 
yang terdapat pada sesuatu hal. Kualitas yang paling sering disebut adalah kesatuan, 
keselarasan, kesetangkupan atau simetri, keseimbangan, dan perlawanan atau kontras. 
Sebuah karya seni dapat dikatakan estetik apabila memenuhi kualitas-kualitas tertentu 
yang memiliki keindahan. 

Rasa dalam konteks seni berarti pengalaman estetik Wiryamartana (1990) yakni 
emosi yang dibangkitkan secara estetik oleh lingkungan dan situasi artistik 
(Wiryamartana, 1990). Rasa atau pengalaman estetik itu diakibatkan oleh kemampuan 
seniman menyublimasi bhava emosinya dari tataran psikologis ke tataran estetik. Dalam 
kreativitas imajinatif itu bhava emosi individual ditransformasikan menjadi rasa, yakni 
pengalaman estetik yang nonindividual, universal, mengatasi ruang dan waktu, serta 
keadaan partikular (Wiryamartana, 1990).  

Definisi-definisi di atas sesungguhnya merupakan hasil pemahaman atas rumusan 
Bharata tentang rasa yang berbunyi Vibhavanubhava-vyabhicari samyogad rasanispattih 
(6:31). Rumusan itu oleh Sharma (1987) diterjemahkan sebagi berikut, Rasa dibawa 
bersama dengan pengalaman melalui hubungan antara vibhavas, anubhavas, dan 
vyabhicaribhavas. Sementara itu, Hartoko (1991) menerjemahkannya, Rasa dilahirkan 
dari manunggalnya situasi yang ditampilkan bersama dengan reaksi-reaksi serta keadaan 
batin para pelaku yang terus-menerus berubah. Sejalan dengan rumusan itu Bharata lalu 
mengajukan rumusan yang lebih bersifat metodis untuk dapat menikmati rasa karya seni, 
sebagai berikut.  

Bhavabhinaya sambhandhan sthayibhavamstatha buddhah, asvadayanti manasa 
tasnan natyarasah 'smrtah.  
Terjemahannya: 
Orang berpengetahuan menikmati secara mental sthayibhava yang berhubungan 
dengan bhava dan abhinaya. Demikianlah rasa berkenaan dengan seni drama 
mesti ditafsir' (Sharma, 1987).  
Bhava dalam sutra ini lebih pas dipahami dalam arti vibhava. Jadi, untuk dapat 

menikmati (atau meneliti) rasa orang disarankan untuk mencermati relasi antara wibhava-
sthayibhavaanubhava. Hubungan saling meminjam kaidah antar bidang seni itu tidak 
hanya terjadi dalam lingkup budaya Bali kuna, tetapi terjadi pula pada kebudayaan Bali 
yang hidup hingga sekarang. Kiranya hubungan itu menjadi bukan lagi saling pinjam, 
melainkan saling tindih. Tari Rejang Keraman misalnya, yang memiliki ciri khas dalam 
gaya pertunjukannya.  

Citra Bali sebagai destinasi wisata utama dunia tidak lepas dari keunggulan yang 
dimiliki pulau Bali yang sering diberi julukan sebagai pulau dewata, yakni keindahan 
alam dan budayanya. Akan tetapi, segala yang indah tidak selalu menarik terutama jika 
dikaitkan dengan naluri estetik manusia yang berbeda-beda. Oleh karena itu, di balik 
keindahan alam dan budaya Bali tentu terdapat kekuatan atau spirit, yaitu taksu 
(Sukawati, 2019). Taksu adalah kekuatan sesungguhnya yang berada di balik 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 96 

 

gemerlapnya berbagai seni tari Bali, termasuk tari rejang. Taksu adalah inner spirit atau 
kekuatan intrinsik yang menjiwai alam dan kebudayaan Bali, sehingga senantiasa 
menarik bagi orang-orang untuk menyaksikanya. Pernyataan ini bukan kepercayaan 
semata tanpa logika, melainkan buah refleksivitas atas kesenian Bali selama ini. Dalam 
dimensi ruang (desa), taksu Bali adalah kekuatan intrinsik yang lahir dari pemaknaan 
masyarakat Bali mengenai ruang kehidupan secara utuh dan menyeluruh. Ruang-ruang 
kehidupan dibangun melalui implementasi nilai-nilai religusitas dengan memadukan 
kesadaran kealaman, kemanusiaan, dan ketuhanan dalam prinsip harmoni.  

Ruang Bali dalam dimensi kealaman (palemahan) menunjukkan satu kesatuan 
lingkungan atau ekosistem yang di dalamnya seluruh eksistensi berada dan menjalani 
kehidupannya mengikuti prinsip-prinsip rta (hukum alam). Dalam dimensi kemanusiaan 
(pawongan), Bali menjadi ruang aktivitas seluruh masyarakat Bali berdasarkan prinsip-
prinsip kerja (karma). Sementara itu, dalam dimensi ketuhanan (parhyangan) bahwa 
pulau Bali merupakan wilayah suci yang dijaga oleh spirit ketuhanan melalui prinsip-
prinsip pemujaan (bhakti). Ketiga prinsip tersebut disatukan dan diharmoniskan dalam 
spirit persembahan suci (yajña).  

Prinsip yajña dalam kesadaran religius masyarakat Bali sekaligus menetapkan 
kesadaran tentang waktu (kala). Orang Bali memaknai waktu secara integral dalam 
dialektika sakral dan profan. Melalui aktivitas yajña inilah taksu Bali dipelihara secara 
terus menerus. Yajña, baik sebagai ide pemujaan secara umum maupun model-model 
ritual secara khusus, mencakup seluruh bentuk dan jenis persembahan, kewajiban, doa-
doa, kurban material, serta pelayanan yang penuh dedikasi dan keikhlasan. Bermula dari 
ritualisme, yajña berkembang menjadi dimensi-dimensi yang lebih besar dengan cara 
yang berbeda-beda seiring dengan perkembangan ide-ide kosmologi dan filosofis-religius 
masyarakat Bali.  

Yajña dilaksanakan dalam berbagai tingkatan, yaitu nista (kecil), madya 
(menengah), dan uttama (besar) sesuai dengan kemampuan setiap umat Hindu. Konsep 
ini menjamin terlaksananya Yajña bagi seluruh lapisan umat Hindu Bali.  Agama Hindu 
dan kebudayaan Bali merupakan satu kesatuan integral yang tak terpisahkan, ibarat jiwa 
dan raga. Agama Hindu menjadi jiwa yang menjiwai setiap ekspresi kehidupan 
masyarakat Bali, sementara kebudayaan adalah raganya, wadah aktualisasi nilai-nilai 
religius dalam bentuk praksis sosial dan estetika. Hindu adalah esensi, sedangkan budaya 
adalah eksistensinya.  

Dalam kerangka ini, taksu menjadi prinsip penghubung yang menjembatani 
keduanya sebagai konsep filosofis-spiritual yang khas Bali. Taksu tidak dapat dipahami 
secara dangkal sebagai sekadar inner power atau kekuatan batiniah. Lebih dari itu, taksu 
merupakan manifestasi dari keharmonisan antara aspek sekala dan niskala. Taksu adalah 
bentuk anugerah transenden yang diperoleh melalui laku spiritual, tapasyā, serta 
keterlibatan dalam tindakan yajña. Dalam konteks kebudayaan Bali, taksu adalah ruh 
kosmik yang menghidupkan seni dan tradisi, menjadikan setiap ekspresi budaya bukan 
sekadar artefak estetika, melainkan wahana sakral untuk mengabdi kepada Tuhan dan 
menyatukan manusia dengan semesta.  

Mengacu pada Mantra (1996) taksu adalah landasan utama dari kreativitas religius 
dan estetik dalam kebudayaan Bali. Ia menjadi sumber lahirnya karya-karya yang sarat 
dengan nilai keindahan, kemanusiaan, cinta kasih, dan spiritualitas. Hal ini tercermin jelas 
dalam pementasan Tari Rejang Keraman di Desa Kedis, yang tidak hanya tampil sebagai 
tari wali dalam upacara Pujawali, tetapi juga sebagai ekspresi spiritual yang hidup dan 
memiliki taksu yang khas dan otentik, tidak ditemukan dalam bentuk yang sama di 
wilayah Bali lainnya. 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 97 

 

Taksu dalam kerangka prinsip yajña terwujud dan terpelihara. Segala bentuk 
penciptaan budaya dalam masyarakat Bali merupakan bagian dari yajña sebagai 
pemujaan dan persembahan. Yajña bukan hanya mengandung aspek ritual, tetapi juga 
menjadi asas filosofis bagi semua tindakan budaya yang bersifat religius. Oleh karena itu, 
melalui yajña, budaya Bali tidak hanya memperoleh taksu-nya tetapi juga 
melanggengkan taksu tersebut lintas generasi. Dalam dimensi ini, taksu bukanlah milik 
personal, melainkan sebuah energi kolektif dan spiritual yang disemayamkan oleh dan 
untuk komunitas dalam relasinya dengan yang transenden.  

Dengan demikian, taksu dalam konteks Tari Rejang Keraman bukanlah sekadar 
aura atau pesona performatif, melainkan sebuah entitas spiritual yang terbentuk dari 
integrasi nilai-nilai yajña, kedalaman religiusitas, dan kekuatan budaya Bali dalam 
menjaga keseimbangan kosmis serta keharmonisan sosial melalui ekspresi seni yang 
hidup dan sakral. Hubungan antara yajña, kebudayaan Bali, dan taksu, setidak-tidaknya 
dapat dicermati dalam gagasan tiga wujud kebudayaan Koentjaraningrat (2002), yakni 
sistem nilai, sistem aktivitas, dan sistem artefaktual.  

Pada tataran sistem nilai, yajña memberikan landasan filosofis-religius bahwa 
kebudayaan Bali merupakan buah dari seluruh aktivitas dan kreativitas masyarakat Bali 
yang ditujukan untuk pemujaan, persembahan, dan pelayanan kepada Tuhan. Di Desa 
Kedis dan Bali pada umumnya tidak belajar kesenian, seperti menari dan menabuh, hanya 
sekadar untuk mengembangkan minat, bakat, serta keterampilan individunya, apalagi 
untuk tujuan komersial. Akan tetapi, secara umum masyarakat Desa Kedis belajar seni 
agar dapat ikut berpartisipasi (ngayah) dalam pelaksanaan upacara yajña. Nilai ngayah 
untuk yajña inilah yang menjadi spirit keberlangsungan seni dan kebudayaan karena 
sepanjang yajña tetap dilaksanakan. Sukayasa menjelaskan tentang bhava sebagai 
berikut: 

Bhava adalah konsep utama yang melahirkan rasa. Bhava adalah emosi atau 
perasaan. Bhava di sini dipahami sebagai sebab bangkitnya rasa. Tiada rasa tanpa bhava, 
bukan sebaliknya. Bhava dibedakan menjadi tiga (1) vibhava, yakni keadaan atau situasi 
dan objek yang membangkitkan emosi. Keadaan atau situasi yang menjadi latar 
bangkitnya emosi disebut uddipanavibhava. Sebaliknya, objek yang membangkitkan 
emosi disebut alambhana vibhava, (2) sthayibhava adalah emosi dasar yang dominan 
yang potensial ada laten pada diri manusia, (3) vyabhicaribhava disebut juga 
sancaribhava, yakni emosi atau keadaan mental yang bersifat sementara yang timbul 
sebagai penyerta yang timbul dalam proses bangkitnya rasa.  

Apabila bhava dipandang sebagai sebab, maka abhinaya dapat dipandang sebagai 
akibatnya, yakni ekspresi fisik atau fenomena rasa yang segera tampak setelah 
perkembangan rasa dalam batin. Abhinaya dibedakan atas dua, (1) anubhava, yakni 
ekspresi rasa yang dikehendaki hadir, dan (2) sattvikabhava (psikosomatik), identik 
dengan apa yang dimaksud dengan demam panggung, yakni emosi yang terjadi secara 
spontan dan berefek fisik, antara lain, dapat berupa kebisuan, keringatan, kengerian, 
perubahan suara, gemetar, pucat, air mata, dan pingsan. Emosi ini tidak dikehendaki hadir 
dalam pentas seni (Sukayasa, 2009). 

Yajña tidak hanya menjadi spirit pengembangan seni dan budaya di Desa Kedis 
yang berbasis komunitas, tetapi juga menyediakan ruang bagi aktivitas seni dan budaya 
itu sendiri. Pelaksanaan yajña dengan tata cara (upacara) dan sarana-prasarana (upakara) 
merefleksikan sebuah seni ritual yang begitu kompleks. Prosesi upacara yajña senantiasa 
melibatkan seni tabuh (misalnya, gong, bleganjur, angklung, dan gender), seni tari 
(topeng, baris, rejang, dan sebagainya), wayang (lemah, sapuleger, dan lain-lain), juga 
seni hiburan semuanya diarahkan untuk memeriahkan upacara. Sarana dan prasarana 
upacara (upakara) dalam wujud sesajen (banten), bangunan suci untuk ritual (uparengga) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 98 

 

dan sebagainya, juga memiliki nilai seni yang luar biasa tinggi. Dalam aktivitas yajña 
inilah, seluruh minat, bakat, dan keterampilan seni masyarakat mendapatkan ruang 
ekspresi seluas-luasnya. Rasa dalam konteks seni berarti pengalaman estetik, yakni emosi 
yang dibangkitkan secara estetik oleh lingkungan dan situasi artistitik (Sukayasa, 2009).  

Rasa atau pengalaman estetik itu diakibatkan oleh kemampuan seniman Tari 
Rejang Keraman di Desa Kedis dalam menyublimasi bhava (emosi individual) dari 
tataran psikologis ke tataran estetik. Menurut Lansing (1995) menuliskan bahwa seorang 
aktor dalam seni pertunjukkan dianjurkan untuk melebur diri ke dalam peran mereka 
dengan cara berserah diri kepada taksu mereka, dan pertunjukan akan menjadi tidak 
bergairah ketika seniman tari tidak berhasil mendalami karakter yang diperankan atau 
sering dikatakan kurang metaksu.  
 
2. Konteks Sosial-Religius Pementasan Tari Rejang Keraman  

Kesenian apapun bentuknya, pada dasarnya merupakan hasil kreativitas seniman. 
Sebagai hasil olah rasa, cipta, dan karsa seniman, kesenian tidak bisa lepas dari ikatan-
ikatan nilai luhur budaya, termasuk pula estetika yang hidup dan berkembang di 
lingkungan masyarakat tempat asal seni yang bersangkutan. Kesenian di Desa Kedis yang 
merupakan hasil kreativitas seniman yang berbudaya Bali sangat sarat muatan estetik 
yang dijiwai oleh nilai-nilai budaya yang diikat oleh agama Hindu. Agama Hindu 
memegang peranan sentral dalam kehidupan budaya masyarakat Bali, bahkan dapat 
dikatakan sebagai jiwa dari kebudayaan itu sendiri.  

Nilai-nilai agama Hindu bukan hanya menjadi sumber spiritual, tetapi juga 
fondasi utama dalam melahirkan dan menjiwai berbagai ekspresi budaya, termasuk dalam 
ranah kesenian. Kreativitas seni di Bali baik berupa tari, lukisan, arsitektur, maupun 
upacara tidak bisa dipisahkan dari prinsip-prinsip estetika yang bersumber dari ajaran 
Hindu. Estetika, atau dalam istilah aslinya dari bahasa Yunani aisthesis, merujuk pada 
pengalaman keindahan yang dirasakan melalui aktivasi pancaindra (Djelantik, 1999). 
Dalam pandangan Hindu, estetika bukan semata-mata persoalan keindahan visual, 
melainkan lebih merupakan hasil keterpaduan antara suasana, respons emosional, dan 
dinamika spiritual dari para pelaku dan penikmatnya.  

Pandangan ini dijelaskan dalam teks klasik Natyasastra karya Bharata pada abad 
ke-5, yang menjadi salah satu referensi utama tentang estetika dalam tradisi seni Hindu 
(Karthadinata, 2008). Natyasastra menyebutkan enam komponen utama dalam estetika 
Hindu yang dikenal sebagai sad angga yang menjadi prinsip dasar dalam penciptaan dan 
apresiasi seni. Komponen pertama, rupabheda, menekankan pentingnya diferensiasi 
bentuk sebagai cara untuk menyampaikan karakter visual secara jelas. Kedua, sadrsya, 
mengacu pada keselarasan antara bentuk dan makna, yaitu bagaimana visualisasi 
mendukung tema dan emosi yang ingin diungkap.  

Ketiga, pramana, menyarankan adanya proporsi yang tepat dalam penyusunan 
elemen seni. Keempat, wanikabangga, berkaitan dengan pemilihan warna dan nuansa 
yang mendukung suasana batin. Kelima, bhawa, mengandung makna suasana emosional 
yang dipancarkan dari karya seni. Dan yang terakhir, lawanya, merupakan aspek daya 
tarik atau pesona yang menghadirkan kharisma dan kekuatan ekspresi. Sumardjo (2000) 
menyatakan bahwa kekuatan artistik sebuah karya terletak pada kemampuannya 
membangkitkan resonansi batiniah dalam diri penikmatnya.  

Keenam prinsip estetika ini secara konsisten diterapkan dalam berbagai ekspresi 
seni keagamaan Hindu, tidak hanya untuk keindahan lahiriah, tetapi juga untuk 
menyentuh dan membentuk kesadaran spiritual para pelakunya. Dalam praktiknya, 
prinsip-prinsip ini sejalan dengan pandangan Dharsono (2007) yang mengidentifikasi tiga 
tahapan utama dalam pengalaman estetik, pengamatan terhadap unsur-unsur material 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 99 

 

(warna, suara, gerak), pengorganisasian bentuk ke dalam struktur harmonis, dan 
pemaknaan emosional yang muncul dari interaksi antara persepsi dan pengalaman batin. 
Keseluruhan pengalaman estetik tersebut menemukan dasar spiritualnya dalam 
Bhagavadgita X.2 yang menyatakan sebagai berikut.  

May avesya mano ye mam nitya-yukta 

Upasate.  
Sraddhaya parayopetas te me yuktatama matah 

Terjemahannya: 
Dengan melakukan pemusatan pemikiran yang baik kepada-Ku, orang yang 
sensntiasa lelap dalam menyembah-Ku dengan keyakinan yang mantap, Aku 
anggap paling sempurna dalam pemahaman Yoga (Darmayasa, 2018). 
Ayat ini menggarisbawahi bahwa proses estetik dalam Hindu adalah jalan menuju 

pemusatan batin, yang selanjutnya menjadi landasan latihan spiritual. Dengan demikian, 
estetika dalam Hindu Bali tidak hanya terbatas pada aspek visual atau artistik semata, 
melainkan menjadi wahana untuk mencapai keharmonisan batin dan keseimbangan 
spiritual. Unsur-unsur estetika seperti bentuk, warna, tekstur, dan suasana bukan sekadar 
elemen teknis, melainkan perangkat untuk memperdalam konsentrasi dan meditasi. 
Maka, pengalaman seni dalam tradisi Hindu adalah bagian integral dari latihan spiritual 
yang mengarah pada pengendalian diri dan pemurnian batin melalui praktik estetis yang 
sakral. 

Desa Kedis, yang terletak di Kecamatan Busungbiu, Kabupaten Buleleng, Bali 
Utara, merupakan representasi dari komunitas adat Bali yang masih mempertahankan 
kekuatan struktur sosial-keagamaan tradisional dalam kehidupan sehari-hari. Sebagai 
bagian dari masyarakat Bali Aga, struktur sosial desa ini sangat dipengaruhi oleh nilai-
nilai tradisi warisan leluhur yang terkristalisasi dalam lembaga desa pakraman dan pura 
desa yang berfungsi sebagai pusat kegiatan spiritual dan identitas kolektif masyarakat. 
Kehidupan keagamaan di desa ini berpusat pada praktik Hindu Dharma yang bersifat 
ritualistik, komunal, dan simbiosis kosmologis antara manusia, alam, dan Tuhan 
(Lansing, 1991).  

Dalam konteks upacara Pujawali, masyarakat Desa Kedis mengadakan 
pementasan Tari Rejang Keraman sebagai bagian dari persembahan suci (wali) kepada 
Sang Hyang Widhi Wasa dan manifestasi-Nya. Dari perspektif teologi kontekstual 
Bevans (2002) pementasan Tari Rejang Keraman menunjukkan bagaimana komunitas 
lokal menafsirkan kembali doktrin agama Hindu dalam konteks pengalaman kultural, 
geografis, dan sosial mereka sendiri. Proses ini merupakan bentuk kreatif dari reformulasi 
makna, di mana makna suci tidak lagi dikunci pada teks-teks normatif semata, melainkan 
dibuka melalui tafsir praksis yang hidup dan berkembang dalam pengalaman umat.  

Tafsir ini memungkinkan munculnya model teologi yang inklusif, dinamis, dan 
responsif terhadap realitas umat, termasuk realitas biologis seperti keraman. Secara 
sosial, pementasan ini memperlihatkan bahwa keberagamaan di Bali tidak bersifat 
homogen, melainkan sangat tergantung pada konfigurasi lokal yang terus menerus 
dinegosiasikan melalui diskursus adat, agama, dan tradisi. Konsep desa-kala-patra dalam 
ajaran Hindu Bali menjadi dasar epistemik yang sah untuk menjustifikasi fleksibilitas 
ritualistik ini. Dalam kerangka tersebut, Rejang Keraman tidak hanya menjadi pernyataan 
artistik religius, tetapi juga menjadi arena pembentukan identitas kolektif, penguatan 
memori budaya, dan media pedagogis spiritual yang ditransmisikan lintas generasi.  

Kehadiran tarian ini dalam struktur upacara desa juga menunjukkan bahwa 
masyarakat Bali memiliki sistem teologis yang bersifat partisipatoris dan kosmologis, 
bukan dualistik. Tidak ada dikotomi kaku antara suci profane, laki-laki perempuan, atau 
tubuh jiwa. Semuanya diintegrasikan dalam suatu sistem harmoni yang berbasis pada 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 100 

 

prinsip rwa bhineda dan tri hita karana. Dengan demikian, Tari Rejang Keraman adalah 
wujud praksis dari teologi keterhubungan, di mana spiritualitas tumbuh dalam relasi 
antara manusia dengan komunitas, dengan tubuhnya, dengan alam sekitarnya, dan dengan 
kehadiran Tuhan yang imanen maupun transenden. 

 
Gambar 2. Pementasan Tari Rejang Keraman Oleh Penari Laki-Laki 

(Sumber: Dokumentasi Peneliti Tahun, 2024) 
Pementasan ini juga memiliki nilai politis dalam konteks resistensi budaya 

terhadap hegemoni tafsir sentralistik yang cenderung mengabaikan dimensi lokal. 
Dengan tetap mempertahankan Tari Rejang Keraman, masyarakat Desa Kedis 
menegaskan otonomi ritual dan kedaulatan spiritual mereka sendiri. Ini menjadi penting 
dalam konteks globalisasi dan pariwisata yang cenderung mengkomodifikasi budaya 
lokal secara dangkal. Tari Rejang Keraman, dalam hal ini, adalah ruang perlawanan 
spiritual terhadap banalitas modernitas, sekaligus bentuk penguatan kembali terhadap 
teologi rakyat (popular theology) dalam praktik Hindu di Bali. 

Nilai-nilai filosofis Hindu seperti Satyam (kebenaran), Siwam (kesucian), dan 

Sundaram (keindahan) tidak hanya menjadi kerangka konseptual dalam menciptakan 

seni, tetapi juga menjadi landasan spiritual dan moral yang memperkuat posisi seni 

sebagai bagian integral dari kehidupan keagamaan masyarakat. Nilai Satyam atau 

kebenaran dalam Tari Rejang Keraman diwujudkan dalam bentuk ketulusan, kejujuran, 

dan kemantapan hati dalam proses berkesenian. Seni tidak dimaknai sebagai alat ekspresi 

personal yang bebas nilai, melainkan sebagai wadah untuk mewujudkan moralitas Hindu 

melalui gerak, busana, dan tata panggung. 

Lebih lanjut, nilai kebenaran ini menjadi alat evaluatif dalam menentukan bobot 

estetika dan etika dalam karya tari. Seni dipandang tidak hanya dari segi teknis atau 

keindahan fisik, tetapi juga dari aspek kedalaman makna dan pesan moral yang dibawa.  

Selain kebenaran, nilai Siwam atau kesucian juga memainkan peran fundamental dalam 

realitas seni di Desa Kedis. Kesenian, termasuk Tari Rejang Keraman, diposisikan 

sebagai bentuk persembahan spiritual kepada Tuhan (Sang Hyang Widhi Wasa). Dalam 

ajaran Hindu, seni bukanlah aktivitas sekuler yang berdiri sendiri, melainkan bentuk 

yajña atau pengorbanan suci, sebagaimana dijelaskan dalam Bhagavad Gita X.8, di mana 

Tuhan merupakan sumber dari segala ciptaan dan menjadi pusat pengabdian umat 

manusia (Darmayasa, 2018).  

Nilai ketiga yaitu Sundaram atau keindahan, menjadi aspek yang menyatukan 

nilai kebenaran dan kesucian dalam satu bentuk visual dan emosional yang mempesona. 

Dalam seni Hindu Bali, keindahan tidak berdiri sendiri, melainkan bersifat holistik dan 

integral dengan nilai moral dan spiritual. Konsep estetik dalam Tari Rejang Keraman 

terwujud dalam harmoni antara kostum, tata rias, gerak tari, dan musik pengiring, yang 

mencerminkan dualisme kehidupan antara tegas dan lembut, antara dunia manusia dan 

dunia spiritual.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 101 

 

Cerita (2020) menegaskan bahwa kostum dan rias Tari Rejang Keraman 

mencerminkan wujud kosmis yang dualistik dan mengajak manusia untuk menjaga 

keharmonisan dengan alam. Integrasi nilai Satyam, Siwam, dan Sundaram dalam 

pementasan Tari Rejang Keraman pada akhirnya menciptakan ruang ekspresi yang tidak 

hanya estetik, tetapi juga etik dan teologis. Seni yang tunduk pada nilai kebenaran dan 

kesucian secara otomatis akan mencapai keindahan yang hakiki, sebagaimana ditegaskan 

oleh Suarka (2012) bahwa keindahan sejati hanya mungkin tercapai apabila seni itu 

berpijak pada norma-norma etika dan teologi Hindu.  

Pandangan ini sejalan dengan prinsip yang termuat dalam Atharwaveda XII.1.1 

yang menyebutkan bahwa enam prinsip dasar Hindu Satya, Rta, Diksa, Tapa, Brahma, 

dan Yajña menjadi penopang dunia. Dalam konsepsi estetika Hindu, prinsip ini kemudian 

diringkas dalam trilogi Satyam, Siwam, dan Sundaram yang menjadi poros utama dalam 

penciptaan dan pelestarian seni di Bali (Sayanacarya, 2005). Ketiganya tidak hanya 

menjadi orientasi dalam berkesenian, tetapi juga sebagai cara membangun harmoni 

antara bhuana alit (mikrokosmos) dan bhuana agung (makrokosmos). Dengan demikian, 

seni Tari Rejang Keraman bukan hanya ekspresi budaya, melainkan juga manifestasi dari 

nilai-nilai utama agama Hindu yang senantiasa mengarah pada kebajikan dan kedamaian 

semesta. 

 
3. Nilai Estetik dan Teologis Pementasan Tari Rejang Keraman 

Teologi kontekstual merupakan pendekatan reflektif dalam studi keagamaan yang 
mengaitkan ajaran religius dengan konteks sosial, budaya, dan historis di mana ajaran itu 
dijalankan (Clarke, 2020). Dalam konteks Hindu Bali, teologi kontekstual menjadi 
penting karena memungkinkan pemahaman dan penghayatan ajaran Hindu yang tidak 
semata-mata bersumber dari teks suci dalam pengertian ortodoks (śruti dan smṛti), tetapi 
juga dari pengalaman religius dan ekspresi budaya masyarakat Bali sendiri (D’Costa & 
Irudayam, 2020).  

Pendekatan ini memperhatikan realitas sosial dan lokalitas tempat keyakinan 
tersebut dijalankan, sehingga ajaran agama tidak hadir sebagai sistem tertutup yang 
eksklusif, melainkan sebagai wacana yang hidup dan dinamis. Dalam hal ini, ekspresi 
budaya lokal seperti tari sakral Rejang Keraman menjadi medan artikulasi nilai-nilai 
Hindu yang kontekstual, yakni nilai-nilai yang diwujudkan, dimaknai, dan 
direaktualisasikan dalam kerangka adat, ritus, dan relasi sosial masyarakat Bali (Howell, 
2021). Tari Rejang Keraman, yang biasanya dipentaskan oleh perempuan muda dalam 
rangkaian upacara Dewa Yajña atau upacara besar lainnya, memiliki makna spiritual yang 
sangat mendalam. 

Tarian ini tidak hanya dimaknai sebagai persembahan artistik kepada Dewa, tetapi 
juga sebagai ekspresi kolektif dari kesucian dan pembaruan spiritual masyarakat. Dalam 
teologi kontekstual Hindu Bali, tari ini dapat dibaca sebagai bentuk pengetahuan religius 
yang tidak dikomunikasikan secara verbal tetapi melalui simbol, gerak, dan keterlibatan 
tubuh (King, 2022). Penari dalam Rejang Keraman tidak hanya berperan sebagai individu 
yang menari, melainkan sebagai medium sakral yang menyatu dengan kekuatan ilahi. 
Tubuh penari menjadi wahana manifestasi energi spiritual (Śakti), dan seluruh peristiwa 
ritus menjadi arena transendensi yang menghubungkan manusia dengan kosmos, leluhur, 
dan para dewa (Narayanan, 2023). 

Nilai-nilai Hindu seperti dharma (kebenaran dan kewajiban moral), śraddhā 
(iman), bhakti (pengabdian), karma (tindakan), dan moksha (pembebasan) terinternalisasi 
dalam tarian ini melalui pengalaman ritual dan estetika. Struktur koreografi, tata busana, 
dan pola gerakan dalam Rejang Keraman tidak sekadar memiliki nilai estetis, melainkan 
juga simbolik dan spiritual. Misalnya, gerakan-gerakan lambat dan penuh kelembutan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 102 

 

mencerminkan nilai śānti (kedamaian), sementara kehadiran kolektif para penari 
mencerminkan prinsip harmoni sosial sebagaimana dijelaskan dalam konsep tri hita 
karana (Suryani, 2021). Dengan demikian, Tari Rejang Keraman menjadi media 
transmisi nilai-nilai Hindu kepada generasi muda secara non-verbal, sekaligus 
memperkuat jati diri religius dan kultural masyarakat Bali (Ardhana, 2023). 

Dalam konteks kontemporer, pementasan Rejang Keraman juga menjadi bentuk 
reaktualisasi nilai-nilai Hindu yang semakin penting untuk ditekankan, terutama dalam 
menghadapi tantangan modernisasi, pariwisata massal, dan globalisasi budaya (Suwindra 
& Cipta, 2022). Reaktualisasi di sini tidak dimaksudkan sebagai transformasi radikal, 
melainkan sebagai usaha pembaruan makna yang tetap berakar pada kesakralan dan nilai-
nilai dasar Hindu. Hal ini menjadi tugas teologi kontekstual, menjaga keotentikan nilai-
nilai religius sambil menjawab tantangan zaman.  

Tari Rejang Keraman, sebagai salah satu bentuk ekspresi sakral yang telah 
mentradisi, berperan penting dalam memperkuat kesadaran kolektif akan nilai-nilai luhur 
ajaran Hindu sekaligus menjadi ruang bagi reinterpretasi simbol-simbol agama agar tetap 
relevan dengan konteks zaman (Winarta, 2021). Namun demikian, kecenderungan 
komodifikasi budaya dan festivalisasi ritus keagamaan dalam industri pariwisata dapat 
menggerus kesakralan tarian ini jika tidak dikritisi secara teologis. Ketika tarian yang 
seharusnya bersifat ritus sakral mulai dipentaskan di luar konteks upacara agama, maka 
maknanya mengalami pergeseran (Putra & Dana, 2023).  

Oleh karena itu, pendekatan teologi kontekstual juga mengandung aspek kritis, 
yaitu membedakan antara adaptasi kultural yang memperkaya dan deformasi makna yang 
merusak. Kesadaran ini penting untuk memastikan bahwa proses reaktualisasi tidak 
menjadi sekadar revitalisasi bentuk luar, tetapi juga mempertahankan substansi spiritual 
dan etis dari nilai-nilai Hindu yang terkandung dalam Tari Rejang Keraman. Tari Rejang 
Keraman adalah ekspresi teologis yang sangat kuat dalam tradisi Hindu Bali. Tarian ini 
bukan hanya seni pertunjukan, melainkan wahyu budaya (cultural revelation) yang 
mengandung ajaran moral, spiritual, dan sosial.  

Pendekatan teologi kontekstual memungkinkan kita membaca makna terdalam 
dari tarian ini sebagai bagian integral dari dinamika religiositas Hindu di Bali, dan sebagai 
medium yang efektif dalam reaktualisasi nilai-nilai Hindu dalam kehidupan masyarakat 
yang terus berubah. Dengan penguatan pendidikan berbasis budaya dan spiritualitas lokal, 
Tari Rejang Keraman dapat terus berfungsi sebagai wahana pembinaan identitas religius 
dan pelestarian warisan budaya yang sakral dan bernilai tinggi. Dalam kajian keagamaan 
modern, istilah teologi kontekstual muncul sebagai respons atas kekakuan pendekatan 
teologis normatif yang sering kali tidak memperhatikan realitas sosial dan kebudayaan 
umat beragama.  

Hedges (2020) menyatakan bahwa teologi harus menjelma ke dalam konteks 
sosial-budaya masyarakat agar tetap relevan dan hidup dalam praktik, bukan hanya 
sebagai doktrin abstrak. Konsep ini kemudian dikembangkan oleh Jacobs & Jansen 
(2021) yang menegaskan bahwa teologi bukan sekadar refleksi atas doktrin, tetapi adalah 
sebuah proses kreatif yang selalu terikat pada konteks tempat ia dirumuskan. Dalam 
konteks Hindu Bali, teologi kontekstual bukanlah sebuah konsep asing atau baru. Sejak 
awal, ajaran Hindu memiliki mekanisme internal untuk merespons dinamika sosial dan 
kultural melalui prinsip desa kala patra, yaitu fleksibilitas dalam pelaksanaan ajaran 
berdasarkan tempat, waktu, dan kondisi. 

Ajaran ini memungkinkan Hindu Bali tidak membeku dalam dogma, tetapi 
senantiasa bertransformasi mengikuti dinamika lokal. Sebagaimana dinyatakan oleh Yasa 
(2022), nilai-nilai Hindu di Bali tidak hanya bersifat normatif-teksual, tetapi juga sangat 
bergantung pada kontekstualitas budaya dan kebijaksanaan lokal (local wisdom). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 103 

 

Dalam kerangka ini, muncul urgensi untuk mereaktualisasi nilai-nilai Hindu agar tidak 
hanya bersifat warisan (heritage), melainkan juga menjadi praktik spiritual yang 
transformatif. Reaktualisasi di sini dipahami sebagai proses menggali kembali nilai-nilai 
inti (essential values) dari ajaran Hindu untuk dimaknai ulang secara relevan sesuai 
konteks masyarakat kontemporer.  

Misalnya, pemaknaan terhadap nilai śakti sebagai prinsip keilahian feminin dalam 
Hindu, yang secara historis kerap terpinggirkan oleh dominasi narasi maskulin dalam 
praktik ritual, kini dihidupkan kembali melalui keterlibatan perempuan dalam 
pementasan sakral seperti Tari Rejang Keraman. Ini menjadi contoh konkret bagaimana 
teologi tidak hanya dijalankan oleh elite agama, tetapi juga oleh komunitas yang 
memahami spiritualitas sebagai relasi yang hidup antara manusia, alam, dan Tuhan. Tari 
Rejang Keraman di Desa Kedis, Busungbiu, Buleleng, menjadi medium artikulatif bagi 
teologi kontekstual Hindu Bali.  

Tarian ini memperlihatkan bagaimana tubuh menjadi ruang representasi nilai-nilai 
teologis, dan bukan hanya sebagai objek ritual semata. Dalam konteks ini, tubuh menjadi 
teks hidup yang mampu menyampaikan pesan sakral, serta menjadi wadah dialektika 
antara nilai normatif dan realitas sosial. Fenomena keterlibatan perempuan yang sedang 
menstruasi dalam tari ini, yang secara tradisional dianggap leteh (tidak suci), justru 
menjadi afirmasi spiritual bahwa kesucian dalam Hindu tidak ditentukan secara biologis, 
melainkan oleh bhakti (pengabdian) dan śraddhā (keyakinan). 

Ajaran tentang śakti sebagai energi ilahi feminin termaktub dalam berbagai teks 
Hindu, seperti Devi Mahatmya, Lalita Sahasranama, dan Markandeya Purana, yang 
menjelaskan bahwa kekuatan kosmis tidak terpisah dari unsur feminin. Hal ini ditegaskan 
dalam konsep Ardhanārīśvara penggambaran Śiva dan Pārvatī dalam satu tubuh, yang 
melambangkan keseimbangan antara maskulin dan feminin, serta menyimbolkan bahwa 
penyatuan dua aspek ini adalah sumber dari keharmonisan kosmis. Maka, ketika 
masyarakat Hindu di Bali mengafirmasi partisipasi perempuan dalam keadaan apapun 
dalam ritual sakral, mereka tidak sedang melawan ajaran Hindu, tetapi justru kembali 
kepada akar-akar teologisnya yang menekankan kesetaraan dan keseimbangan dalam 
sakralitas. 

Menurut Nanda & Mohan (2023) reaktualisasi nilai-nilai Hindu membutuhkan 
pendekatan hermeneutik yang dialogis antara teks dan konteks. Artinya, teks-teks suci 
Hindu seperti Bhagavad Gītā, Manusmṛti, dan Upaniṣad tidak dibaca secara literal, tetapi 
ditafsirkan ulang sesuai dengan kebutuhan zamannya. Ini pula yang dilakukan dalam 
Hindu Bali secara praktis teks dibaca melalui narasi lokal, melalui ritual, tari, dan mitos-
mitos masyarakat. Tari Rejang Keraman, dalam hal ini adalah wujud dari teologi yang 
tidak dibaca di atas altar akademik, tetapi dirasakan dan dihidupkan oleh masyarakat desa 
sebagai bagian dari spiritualitas mereka.  

Hal ini sejalan dengan pandangan Dayananda (2021) tentang theology of life, 
yakni suatu bentuk teologi yang lahir dari pengalaman hidup umat, bukan sekadar dari 
refleksi filosofis. Dalam kerangka ini, upacara Pujawali dan pementasan Tari Rejang 
Keraman dapat dilihat sebagai tafsir teologis masyarakat atas ajaran Hindu yang berbasis 
pada pengalaman, kebutuhan, dan nilai-nilai lokal. Teologi tidak lagi berada di menara 
gading, melainkan hadir dalam tarian, dalam tubuh, dalam interaksi sosial dan kultural 
masyarakat Bali. 

Reaktualisasi nilai-nilai Hindu melalui praktik teologi kontekstual dalam kajian 
ini dioperasionalkan dengan menempatkan Tari Rejang Keraman sebagai medan 
artikulatif tempat ajaran Hindu tidak hanya dipahami secara doktrinal, tetapi diwujudkan 
secara praksis dalam konteks sosial, ekologis, dan kultural masyarakat Bali. Pendekatan 
ini mengacu pada kerangka teologi sebagai proses dialogis antara teks ajaran dan 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 104 

 

pengalaman hidup umat Clarke (2020); D’Costa & Irudayam (2020) dengan 
mempertimbangkan prinsip desa kala patra sebagai dimensi hermeneutik lokal (Yasa, 
2022). Dalam konteks ini, teologi kontekstual tidak hanya menafsirkan relasi manusia 
dengan Tuhan (parhyangan), tetapi juga memperhatikan struktur sosial (pawongan) dan 
hubungan ekologis (palemahan) sebagaimana dikandung dalam konsep tri hita karana.  

Tari Rejang Keraman dipahami sebagai praksis teologis yang menyatukan aspek 
vertikal dan horizontal dalam ritual, para penari tidak hanya berkomunikasi dengan 
entitas sakral, tetapi juga memperkuat solidaritas komunitas dan memelihara ruang suci 
sebagai bagian dari lanskap ekologis yang disakralkan. Kerangka analisis ini membaca 
tubuh, gerak, dan ritual sebagai teks kultural yang merepresentasikan ajaran seperti śakti, 
bhakti, dan moksha, serta sebagai respon adaptif terhadap perubahan sosial (Narayanan, 
2023). Dengan demikian, teologi kontekstual dioperasionalkan untuk menafsirkan 
praktik budaya lokal sebagai ekspresi teologis yang hidup, kritis, dan transformatif dalam 
menjawab tantangan modernitas tanpa kehilangan akar spiritualnya. 

 

4. Tantangan dan Implikasi Kontekstual 
Pementasan Tari Rejang Keraman sebagai bagian dari upacara sakral dalam 

tradisi Hindu Bali tidak lepas dari dinamika sosial-budaya dan tantangan kontemporer 

yang terus berkembang. Seiring dengan perubahan sosial yang cepat akibat globalisasi, 

modernisasi, dan pengaruh media massa, eksistensi tari sakral seperti Tari Rejang 

Keraman menghadapi sejumlah persoalan serius, baik dari segi praksis ritual, pemaknaan 

teologis, hingga keberlanjutan tradisi. Salah satu tantangan utama adalah terjadinya 

pergeseran nilai dan persepsi masyarakat terhadap praktik ritual.  

Dalam konteks masyarakat desa yang mulai mengalami urbanisasi dan kontak 

intensif dengan budaya luar, terjadi semacam distansi simbolik (symbolic distancing) dari 

generasi muda terhadap nilai-nilai sakral yang melekat pada tari-tari wali seperti Rejang 

Keraman. Geertz (1973) dalam karya klasiknya The Interpretation of Cultures, 

menekankan pentingnya makna simbolik dalam praktik keagamaan, namun dalam 

konteks saat ini, makna simbolik tersebut cenderung mengalami dekonstruksi karena 

kurangnya proses pewarisan nilai secara efektif. 

Fenomena ini diperparah oleh reduksi fungsi tarian sakral menjadi sekadar 

tontonan atau bentuk folklorisasi, yang oleh Turner (1969) disebut sebagai transisi dari 

communitas ke bentuk representasi simbolik yang kering makna. Di beberapa tempat, 

termasuk di Bali, tari wali kadang dipentaskan dalam konteks pariwisata, sehingga 

dimodifikasi bentuk dan maknanya untuk memenuhi selera estetika wisatawan. Hal ini 

menyebabkan terjadinya sacral dislocation, yaitu pemisahan antara bentuk simbolik dan 

substansi spiritual yang melatarbelakangi tarian tersebut. Dalam hal ini, Tari Rejang 

Keraman juga menghadapi ancaman yang sama. Ketika praktiknya tidak lagi dipahami 

sebagai bagian dari dialektika sakral antara manusia dan Tuhan, melainkan sekadar ritual 

turun-temurun, maka terjadi semacam pengosongan makna teologis. 

Implikasinya tidak hanya pada tataran nilai, tetapi juga pada struktur sosial-

religius masyarakat desa yang selama ini dibentuk oleh ritual kolektif. Putusnya 

pemahaman teologis menyebabkan generasi muda bersikap apatis, dan ini mengancam 

regenerasi penari sakral, serta berpotensi memunculkan krisis keberlanjutan tradisi 

(cultural discontinuity). Seperti yang dijelaskan oleh McDermott (2001) dalam Singing 

to the Goddess: Poems to Kali and Uma from Bengal, tubuh perempuan dalam tradisi 

Hindu tidak selamanya dilihat sebagai sumber ketidaksucian, melainkan sebagai wadah 

energi kosmis ketika dipahami dalam kerangka sakralitas śakti. Implikasi dari 

reinterpretasi ini sangat signifikan dalam membangun teologi Hindu yang inklusif dan 

responsif terhadap realitas sosial kontemporer.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 105 

 

Dalam pendekatan teologi kontekstual, seperti dikemukakan oleh Bevans & 

Schroeder (2020), setiap praktik keagamaan harus terbuka terhadap reinterpretasi 

berdasarkan konteks sosio-kultural yang melingkupinya. Oleh karena itu, Tari Rejang 

Keraman dapat menjadi medium refleksi teologis mengenai bagaimana nilai-nilai Hindu 

tidak bersifat statis, melainkan dinamis dan dapat disesuaikan dengan konteks 

keberagamaan umatnya di masa kini. Di sisi lain, tantangan eksternal seperti intervensi 

regulasi pemerintah terhadap bentuk dan waktu pelaksanaan upacara, serta tekanan dari 

sektor pariwisata dan industri kreatif, juga menjadi faktor penting yang memengaruhi 

keberlangsungan ritual ini.  

Dalam beberapa kasus, komunitas adat mengalami dilema antara 

mempertahankan otentisitas ritual dan memenuhi ekspektasi pariwisata yang menuntut 

modifikasi demi daya tarik estetika. Fenomena ini disebut oleh Chatterjee (2021) sebagai 

strategi apropriasi, yaitu cara masyarakat lokal bernegosiasi dengan kekuatan eksternal 

untuk mempertahankan otonomi budaya mereka. Implikasi kontemporer lainnya adalah 

pada bidang pendidikan dan pelestarian budaya. Tari Rejang Keraman sebagai ekspresi 

spiritual sekaligus budaya perlu masuk dalam kurikulum pendidikan agama Hindu secara 

sistematis.  

Jika tidak, pemahaman terhadap praktik-praktik sakral akan terus melemah. 

Menurut Sudharta (2020) revitalisasi pemahaman agama Hindu di Bali harus dilakukan 

dengan pendekatan yang tidak hanya dogmatis, tetapi juga naratif dan dialogis agar nilai-

nilai keagamaan dapat diterima oleh generasi muda dalam bahasa yang mereka pahami. 

Dari segi teologis, pementasan Tari Rejang Keraman juga membawa implikasi penting 

terhadap cara pandang umat Hindu terhadap kesucian dan kemurnian. Ketika tubuh 

perempuan dalam keadaan menstruasi justru menjadi saluran energi spiritual yang sah 

dalam upacara Pujawali, maka ini mengubah paradigma keagamaan dari yang bersifat 

eksklusif menuju paradigma yang lebih inklusif.  

Ini adalah bentuk transgresi spiritual yang sahih, yang menandakan adanya 

pergeseran teologi dari yang berbasis tabu menuju teologi yang berbasis bhakti dan 

kesadaran spiritual. Dengan demikian, tantangan kontemporer dalam pementasan Tari 

Rejang Keraman tidak dapat diatasi hanya dengan konservasi fisik atau pelestarian 

formal. Diperlukan upaya reartikulasi makna, revitalisasi nilai-nilai, serta reinterpretasi 

teologis secara berkelanjutan. Hal ini sejalan dengan gagasan living theology yang 

menempatkan praktik spiritual bukan sebagai artefak masa lalu, melainkan sebagai 

sumber daya iman yang hidup dan terus berkembang (Simarmata, 2021). 

Realitas kontemporer menunjukkan bahwa praktik ini menghadapi tekanan 

signifikan akibat perubahan sosial dan arus modernitas. Berdasarkan hasil observasi 

partisipatif dan wawancara mendalam dengan pemangku adat dan pemuda di wilayah 

Buleleng (2024) ditemukan bahwa antusiasme generasi muda terhadap partisipasi dalam 

tari-tari wali mengalami penurunan drastis. Banyak di antara mereka menganggap 

praktik tersebut sebagai kewajiban tradisional yang tidak lagi memiliki relevansi dengan 

kehidupan modern.  

Sebagian lainnya justru merasa malu atau enggan berpartisipasi karena stigma 

sosial terkait menstruasi masih kuat melekat dalam persepsi mereka, meskipun dalam 

konteks Rejang Keraman, perempuan dalam masa haid justru dianggap memiliki daya 

spiritual tinggi. Penurunan minat ini diperparah oleh fenomena komodifikasi budaya, di 

mana Tari Rejang Keraman mulai ditampilkan dalam konteks hiburan wisata tanpa 

landasan ritus yang sah. Studi lapangan pada 2023 oleh Widiastuti et al., (2023) 

menunjukkan bahwa beberapa kelompok seni lokal diminta untuk memodifikasi gerakan 

dan busana tari wali demi menarik wisatawan, yang berimplikasi pada pergeseran makna 

dari ritual ke estetika.  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 106 

 

Komodifikasi ini menimbulkan gejala dekontekstualisasi makna, ketika simbol-

simbol sakral tercerabut dari akar kosmologis dan teologisnya (Ardhana, 2021). Hal ini 

mengakibatkan apa yang disebut Setyawati (2020) sebagai fragmentasi communitas, di 

mana kohesi sosial berbasis nilai-nilai sakral mulai runtuh. Tantangan ini dalam 

perspektif teologi kontekstual, mengindikasikan perlunya strategi reaktualisasi nilai 

secara lebih substantif. Teologi kontekstual, sebagaimana dikembangkan oleh Bevans & 

Tiede (2021), menekankan bahwa teologi bukanlah struktur dogmatis yang beku, 

melainkan praksis reflektif yang responsif terhadap konteks sosial.  

Dalam hal ini, Tari Rejang Keraman dapat dipahami sebagai medium teologis 

yang hidup (living theology) di mana tubuh, ruang, dan simbol menjadi wahana dialektika 

antara teks suci, pengalaman kultural, dan kondisi sosial kontemporer. Ini mengandaikan 

perlunya reinterpretasi spiritual yang berbasis pada narasi lokal (indigenous narratives), 

bukan sekadar reproduksi liturgi klasik. Menghadapi krisis regenerasi dan pergeseran 

makna Tari Rejang Keraman, solusi strategis harus berbasis komunitas dan pendidikan 

agama Hindu yang transformatif. Contohnya, inisiatif Sekaa Rejang Remaja di Desa 

Pakraman Bebetin (Buleleng) sejak 2022 menggabungkan pelatihan tari wali dengan 

pendekatan naratif-teologis, melibatkan pemangku dan guru agama dalam pengajaran 

makna filosofis dan kosmologis. 

Hasilnya, partisipasi generasi muda meningkat hingga 43% dalam dua tahun 

Forum Pewarisan Adat Bebetin (2024) menunjukkan bahwa regenerasi makna lebih 

penting dibanding reproduksi bentuk semata. Dari aspek pendidikan formal, reformasi 

kurikulum agama Hindu diperlukan agar mencakup dimensi praktik dan konteks budaya 

lokal. Menurut Sudharta (2020) menekankan pentingnya living narratives dalam 

pembelajaran agama Hindu, sementara Puspitawati (2022) menunjukkan bahwa 

kolaborasi sekolah dan desa adat dalam festival spiritual dapat memperkuat pewarisan 

lintas generasi. Tari Rejang Keraman secara teologis menantang tabu menstruasi dengan 

mereposisi tubuh perempuan sebagai manifestasi kekuatan Śakti, sebagaimana dipahami 

dalam tradisi Tantra (Kurniasari & Nurmila, 2020).  

Ini membuka ruang bagi teologi inklusif yang mengedepankan pemaknaan 

spiritual otentik ketimbang puritanisme. Namun, tekanan komodifikasi dari sektor 

pariwisata dan regulasi pemerintah menimbulkan dilema bagi komunitas adat. Dalam 

konteks ini, strategi apropriasi budaya yang dikemukakan oleh Sutrisna (2021) perlu 

dimaknai sebagai negosiasi kreatif, bukan kompromi nilai, yang mensyaratkan dialog 

antarpemangku kepentingan berbasis etika budaya dan partisipasi. Revitalisasi Tari 

Rejang Keraman tidak cukup melalui konservasi bentuk, tetapi memerlukan living 

theology Bevans & Schroeder (2020) sebagai pendekatan dinamis yang mengintegrasikan 

tradisi, konteks sosial, dan kesadaran spiritual kolektif. Tari ini bukan sekadar warisan, 

tetapi medan dialektika antara sakralitas dan perubahan zaman. 
 

Kesimpulan 
Tari Rejang Keraman merupakan ekspresi sakral yang tidak hanya mengandung 

nilai estetika, tetapi juga sarat dengan makna spiritual dan teologis dalam konteks tradisi 
Hindu Bali. Sebagai bagian integral dari upacara Dewa Yajña, tarian ini memainkan 
fungsi penting dalam menjembatani relasi antara manusia dengan dimensi transenden, 
baik kepada Dewa, leluhur, maupun kekuatan kosmik yang dipercayai hadir dalam ruang 
sakral ritus. Melalui pendekatan teologi kontekstual, Tari Rejang Keraman dapat 
dipahami bukan semata sebagai bentuk ritual formal, tetapi sebagai wahana artikulatif 
nilai-nilai Hindu yang diwujudkan melalui tubuh, gerak, simbol, dan keterlibatan 
komunitas. Nilai-nilai seperti dharma, śraddhā, bhakti, dan moksha diinternalisasi secara 
non-verbal oleh masyarakat melalui partisipasi kolektif dalam tarian ini. Dalam konteks 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 107 

 

kekinian, Tari Rejang Keraman juga menjadi medium reaktualisasi nilai-nilai Hindu di 
tengah tantangan modernisasi, sekularisasi, dan komodifikasi budaya. Pendekatan teologi 
kontekstual memungkinkan terjadinya dialog antara warisan religius dan realitas sosial 
kontemporer tanpa harus kehilangan akar sakralitasnya. Dengan menjaga konteks, fungsi, 
dan nilai spiritualnya, Tari Rejang Keraman tetap dapat berfungsi sebagai media 
pendidikan kultural-religius bagi generasi muda, sekaligus sebagai ruang pelestarian dan 
pembaruan makna ajaran Hindu dalam masyarakat Bali yang terus mengalami 
transformasi. Dengan demikian, Tari Rejang Keraman bukan hanya warisan budaya, 
melainkan manifestasi nyata dari teologi hidup masyarakat Hindu Bali, sebuah bentuk 
penghayatan iman yang berpijak pada pengalaman, ritus, dan relasi sosial, serta membuka 
ruang bagi pemaknaan ulang yang kontekstual dan berkelanjutan. 

 

Daftar Pustaka 
Ardhana, I. K. (2021). Ritual Sakral dan Transformasi Budaya di Bali. Denpasar: 

Udayana University Press. 

Ardhana, I. K. (2023). Seni Sakral dan Nilai-Nilai Tri Hita Karana dalam Masyarakat 

Bali. Jurnal Budaya dan Keagamaan, 8(2), 145-160. 

Bevans, S. B., & Schroeder, R. P. (2020). Contextual Theology for the Twenty-First 

Century: Theological Reflections on the Globalized Future. Maryknoll, NY: 

Orbis Books. 

Bevans, S. B., & Tiede, D. (2021). Teologi Kontekstual dalam Era Postmodern. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Bebetin, F. P. A. (2024). Laporan Tahunan Pewarisan Tari Wali dan Partisipasi Remaja. 

Buleleng: Arsip Komunitas. 

Chatterjee, P. (2021). Negotiating Culture: Appropriation and Resistance in Local 

Communities. Cultural Studies Review, 27(1), 45-60. 

Clarke, S. (2020). Theology in Context: Rethinking Faith in Diverse Societies. London: 

Routledge. 

D’Costa, G., & Irudayam, A. (2020). Doing Theology Contextually in Asia: Theological 

Engagement with Culture and Context. Bangalore: ATC Publications. 

Dayananda, A. (2021). Theology of Life: Religious Practice and Daily Experience. New 

Delhi: Vedanta Research Press. 

Dewi, A. A. I. (2021). Integrasi Pendidikan Agama dan Tradisi Lokal dalam Kurikulum 

Hindu Bali. Jurnal Pendidikan Agama Hindu, 14(1), 59-74. 

Hedges, P. (2020). Contemporary Theological Approaches in Plural Societies. 

Singapore: ISEAS Publishing. 

Howell, J. D. (2021). Religious Experience in Context: Local Traditions and Global 

Encounters. New York: Bloomsbury Academic. 

Jacobs, A., & Jansen, W. (2021). Creative Theology in Local Settings: Explorations in 

Contextual Practice. Amsterdam: VU University Press. 

Kurniasari, E., & Nurmila, N. (2020). Reclaiming the Sacred: Menstruation and the Body 

in Balinese Hindu Practice. Indonesian Journal of Gender and Religion, 7(1), 25-

40. 

McDermott, R. F. (2001). Singing to the Goddess: Poems to Kali and Uma from Bengal. 

Oxford: Oxford University Press. 

Nanda, V., & Mohan, A. (2023). Hermeneutics and Hindu Textual Traditions: Dialogues 

Between Text and Context. Mumbai: Indica Press. 

Narayanan, V. (2023). Embodied Hinduism: Religion and Practice in South Asia. New 

York: Oxford University Press. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 108 

 

Picard, M. (2020). Sacred or Spectacle? Balinese Dance in the Era of Cultural Tourism. 

Jakarta: Yayasan Obor. 

Puspitawati, N. M. (2022). Kolaborasi Pendidikan dan Tradisi dalam Pelestarian Tari 

Wali. Jurnal Ilmu Budaya Bali, 10(2), 111-127. 

Setyawati, I. A. (2020). Fragmentasi Makna dalam Tari Sakral Bali: Kajian terhadap 

Fenomena Ritual-Estetika. Denpasar: ISI Denpasar Press. 

Simarmata, R. (2021). Teologi Kontekstual dan Tantangan Globalisasi. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia. 

Sudharta, I. M. (2020). Revitalisasi Nilai-Nilai Hindu dalam Konteks Pendidikan dan 

Tradisi Bali. Denpasar: Widya Dharma Press. 

Sutrisna, N. (2021). Negosiasi Budaya dalam Praktik Pariwisata Berbasis Ritual di Bali. 

Bali: Pustaka Loka. 

Suastini, L. P. R., et al. (2023). Komodifikasi Tarian Wali dalam Konteks Pariwisata: 

Studi Kasus Bali Utara. Denpasar: Laporan Penelitian ISI Denpasar. 

Suryani, N. M. (2021). Spiritualitas dan Ekologi dalam Konsep Tri Hita Karana. Jurnal 

Agama dan Budaya, 13(1), 78-95. 

Suwindra, I. M., & Cipta, I. W. (2022). Dinamika Tari Sakral dalam Era Globalisasi 

Budaya. Jurnal Seni Pertunjukan Bali, 5(1), 88-102. 

Winarta, I. N. (2021). Simbolisme dan Sakralitas dalam Tarian Tradisional Bali: 

Perspektif Teologi Rakyat. Yogyakarta: Penerbit Narasi. 

Widiastuti, N. M. D., et al. (2023). Komodifikasi Tari Sakral dalam Pariwisata Budaya. 

Jurnal Pariwisata dan Kearifan Lokal, 4(2), 143-159. 

Yasa, I. N. (2022). Kebijaksanaan Lokal dan Ajaran Hindu di Bali: Kajian Desa Kala 

Patra. Denpasar: Penerbit Starlit. 


