
 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 794 

 e-ISSN 2614-3135 

 p-ISSN 2615-739X 

https://www.sttpb.ac.id/e-journal/index.php/kurios 

 

 

  
 
 

 

Pernikahan sebagai ruang liminal: Rekonstruksi 
teologis sakramen dalam perspektif studi ritual  

	
Gregorius Suwito1     , Jon2 
1,2Sekolah Tinggi Teologi Kristus Alfa Omega Semarang 
 
 

 

 

Abstract: This article proposes a theological reconstruction of the Christian 
sacrament of marriage through the perspective of ritual studies, specifical-
ly Victor Turner's concept of liminality. Conventional marriage theology 
tends to operate within a static binary logic that reduces marriage to an on-
tological status acquired once and permanent. Through a conceptual 
analysis of the structure of rites of passage, this article argues that marriage 
is better understood as permanent liminality, that is, a continuous thres-
hold condition that is never fully resolved into structural stability. The th-
eological implications of this paradigm include a reinterpretation of 
Turner's community as analogous to New Testament koinonia, as well as 
the development of the concept of ritual maintenance as a domestic litur-
gical practice that preserves the sacramental dimension of marriage 
throughout the couple's life. 

Abstrak: Artikel ini mengajukan rekonstruksi teologis terhadap sakramen 
pernikahan Kristen melalui perspektif ritual studies, khususnya konsep 
liminalitas Victor Turner. Teologi pernikahan konvensional cenderung 
beroperasi dalam logika biner statis yang mereduksi pernikahan menjadi 
status ontologis yang diperoleh sekali dan permanen. Melalui analisis kon-
septual terhadap struktur ritus peralihan (rites of passage), artikel ini ber-
argumen bahwa pernikahan lebih tepat dipahami sebagai permanent limi-
nality, yakni kondisi ambang berkelanjutan yang tidak pernah sepenuhnya 
terselesaikan ke dalam stabilitas struktural. Implikasi teologis dari para-
digma ini mencakup reinterpretasi komunitas Turner sebagai analog de-
ngan koinonia Perjanjian Baru, serta pengembangan konsep ritual mainte-
nance sebagai praktik liturgis domestik yang memelihara dimensi sakra-
mental pernikahan sepanjang kehidupan pasangan. 

Pendahuluan 
Diskursus teologi pernikahan Kristen kontemporer menghadapi tantangan epistemologis 

yang fundamental. Di satu sisi, tradisi gerejawi telah mewariskan pemahaman sakramental 

yang kaya tentang pernikahan sebagai tanda kasih karunia Ilahi dan refleksi relasi Kristus de-

ngan Gereja. Di sisi lain, praktik pastoral dan katekese pernikahan sering kali tereduksi men-

jadi sekadar persiapan administratif menuju sebuah "status" yang, begitu diperoleh, dianggap 

telah selesai secara teologis. Kesenjangan antara kedalaman teologis tradisi dan kedangkalan 

praktis ini menandai krisis paradigmatik dalam teologi pernikahan.1 

 
1 Adrian Thatcher, Theology and Families (Oxford: Blackwell Publishing, 2007), 45. 

 

Correspondence:         
gregoriussuwito74@gmail.co

m  
 

DOI: 

https://doi.org/ 
10.30995/kur.v11i3.1487   

 

Article History 
 

Submitted: June 23, 2025 

Reviewed: Oct. 02, 2025 

Accepted: Dec. 31, 2025 

 

Keywords: 
 

communitas; 

liminality;  

marriage;  

ritual studies;  

sacramental theology; 

Victor Turner;  
komunitas;  

liminalitas;  

pernikahan;  

teologi sakramental 

 
Copyright: ©2025, Authors. 

License: 

 

(Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen) 
Vol. 11, No. 3, Desember 2025 (794-804) 

	



 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 795 

Problematika ini semakin kompleks ketika ditempatkan dalam konteks perubahan sosial-

budaya yang masif. Transformasi struktural keluarga, pluralisasi bentuk-bentuk relasi intim, 

serta individualisasi spiritualitas telah menggeser fundamen-fundamen yang selama ini men-

jadi pijakan teologi pernikahan tradisional. Lisa Sowle Cahill mengidentifikasi bahwa teologi 

keluarga Kristen sering kali gagal membedakan antara ‘bentuk kultural’ pernikahan yang ber-

sifat kontingen dengan ‘makna teologis’ yang lebih substansial.2 Akibatnya, gereja cenderung 

mempertahankan konfigurasi sosial tertentu sebagai kehendak ilahi tanpa refleksi kritis yang 

memadai. 

Salah satu akar masalah terletak pada apa yang dapat disebut sebagai ‘paradigma status’ 

dalam teologi pernikahan. Dalam paradigma ini, pernikahan dipahami terutama sebagai tran-

sisi dari satu status (belum menikah) ke status lainnya (menikah) melalui sebuah ritual sakra-

mental yang bersifat punktual. Pemberkatan pernikahan berfungsi sebagai titik transformasi 

ontologis: sebelumnya dua individu terpisah, sesudahnya satu daging yang tak terceraikan. 

Model ini, meskipun memiliki kedalaman teologis tersendiri, cenderung mengabaikan dimen-

si prosesual dan temporal dari pernikahan sebagai realitas yang hidup dan berkembang.3 

Upaya untuk mengatasi keterbatasan paradigma status telah dilakukan dari berbagai 

perspektif. Misalnya Stanley Hauerwas, mengembangkan teologi pernikahan dalam kerangka 

etika naratif, di mana pernikahan dipahami sebagai "story-formed community" yang mem-

bentuk karakter moral pasangan melalui praktik-praktik bersama sepanjang waktu. 4  Per-

spektif ini memperkaya pemahaman temporal pernikahan, namun belum secara eksplisit 

mengembangkan kerangka ritual yang memadai untuk memahami dinamika transformatif 

pernikahan. Sementara itu, studi-studi liturgis tentang pernikahan, seperti yang dilakukan 

oleh Kenneth Stevenson dan Mark Searle, telah memberikan analisis historis dan teologis yang 

mendalam tentang ritus pernikahan, namun fokusnya tetap pada momen sakramental dan be-

lum mengeksplorasi apa yang terjadi setelah ritual pemberkatan. 

Dalam konteks inilah perspektif studi ritual, khususnya konsep liminalitas yang dikem-

bangkan oleh antropolog Victor Turner, menawarkan sumber daya konseptual yang belum 

sepenuhnya dieksploitasi dalam teologi pernikahan. Turner mengembangkan teorinya ber-

dasarkan karya Arnold van Gennep tentang ritus peralihan (rites of passage), memahami limi-

nalitas sebagai kondisi "betwixt and between"—keadaan ambang di mana subjek berada di 

antara dua struktur sosial.5 Yang menarik, Turner tidak membatasi liminalitas sebagai fase se-

mentara yang harus segera "diselesaikan," melainkan mengakui kemungkinan apa yang dise-

butnya "permanent liminality" atau "liminoid phenomena" dalam masyarakat kompleks.6 

Beberapa teolog telah mulai mengeksplorasi potensi konsep liminalitas untuk teologi sa-

kramental secara umum. Alexander Schmemann, dalam tradisi Ortodoks, mengembangkan 

pemahaman sakramen sebagai "jalan masuk" (entrance) ke dalam realitas eskatologis yang ti-

dak pernah sepenuhnya tercapai dalam sejarah.7 Gordon Lathrop, dalam tradisi Lutheran, 

memahami liturgi sebagai "juxtaposition" elemen-elemen yang menciptakan makna baru me-

 
2 Lisa Sowle Cahill, Family: A Christian Social Perspective (Minneapolis: Fortress Press, 2000), 78–82. 
3 David Matzko McCarthy, Sex and Love in the Home: A Theology of the Household (London: SCM Press, 2004), 

23. 
4 Stanley Hauerwas, A Community of Character: Toward a Constructive Christian Social Ethic (Notre Dame, IN: 

University of Notre Dame Press, 1981), 155–174. 
5 Arnold van Gennep, The Rites of Passage, trans. Monika B. Vizedom and Gabrielle L. Caffee (Chicago: 

University of Chicago Press, 1960), 10–11. 
6 Victor Turner, The Ritual Process: Structure and Anti-Structure (Chicago: Aldine Publishing, 1969), 94–95. 
7 Alexander Schmemann, For the Life of the World: Sacraments and Orthodoxy (Crestwood, NY: St. Vladimir’s 

Seminary Press, 1973), 82–90. 



 
 
 

G. Suwito, Jon, Pernikahan sebagai ruang liminal… 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 796 

lalui ketegangan kreatif yang tidak terselesaikan.8 Namun, aplikasi eksplisit konsep liminal-

itas Turner untuk teologi pernikahan masih sangat terbatas. Ronald Grimes telah mengkritik 

"ritual impoverishment" dalam masyarakat modern, termasuk dalam konteks pernikahan, te-

tapi belum mengembangkan konstruksi teologis yang sistematis.9 

Kebaruan (novelty) artikel ini terletak pada upaya mengintegrasikan secara sistematis 

konsep liminalitas Turner dengan teologi sakramental pernikahan, untuk menghasilkan apa 

yang penulis sebut sebagai "teologi pernikahan liminal." Berbeda dengan pendekatan sebe-

lumnya yang cenderung melihat ritual pernikahan sebagai titik transisi menuju status per-

manen, artikel ini berargumen bahwa pernikahan itu sendiri merupakan kondisi liminal yang 

berkelanjutan (permanent liminality). Implikasi dari paradigma ini tidak hanya bersifat teoretis, 

tetapi juga praktis: jika pernikahan adalah kondisi liminal, maka diperlukan apa yang penulis 

sebut sebagai "ritual maintenance"—praktik-praktik ritual yang memelihara dan memperba-

rui dimensi liminal pernikahan sepanjang kehidupan pasangan. 

Artikel ini bertujuan untuk merekonstruksi teologi sakramental pernikahan Kristen mela-

lui perspektif liminalitas Turner, guna menghasilkan kerangka teologis yang lebih dinamis 

dan praxis-oriented. Secara metodologis, artikel ini menggunakan pendekatan analisis konsep-

tual interdisipliner yang mengintegrasikan ritual studies (Turner, van Gennep, Grimes) de-

ngan teologi liturgis (Schmemann, Lathrop, Kavanagh) dan teologi sistematika pernikahan 

(Thatcher, Cahill, McCarthy).10 Sistematika penulisan artikel ini meliputi empat bagian utama: 

pertama, kritik terhadap paradigma status dalam teologi pernikahan; kedua, elaborasi konsep 

liminalitas sebagai kategori analitis untuk teologi sakramental; ketiga, eksplorasi hubungan 

antara communitas Turner dan koinonia sebagai dimensi eklesiologis pernikahan liminal; dan 

keempat, konstruksi konsep ritual maintenance sebagai praktik liturgis domestik. 

Kritik terhadap Paradigma Status dalam Teologi Pernikahan 
Teologi pernikahan yang dominan dalam tradisi Kristen, baik Katolik, Ortodoks, maupun 

Protestan, secara implisit beroperasi dalam apa yang dapat disebut sebagai ‘paradigma sta-

tus.’ Dalam paradigma ini, pernikahan dipahami terutama sebagai perubahan status ontologis 

yang terjadi pada titik waktu tertentu melalui ritual sakramental. Sebelum pemberkatan, dua 

individu adalah entitas yang terpisah; sesudah pemberkatan, mereka telah menjadi ‘satu da-

ging,’ suami dan istri-dalam pengertian yang definitif dan permanen.11 Model biner ini—be-

lum menikah versus sudah menikah—membentuk arsitektur konseptual yang mendasari 

hampir seluruh diskursus teologis dan pastoral tentang pernikahan. 

Paradigma status memiliki beberapa karakteristik distingtif. Pertama, ia menekankan 

momen punktual transformasi: ada ‘sebelum’ dan ‘sesudah’ yang dipisahkan oleh garis batas 

yang jelas, yaitu ritual pemberkatan pernikahan. Kedua, ia mengasumsikan stabilitas pasca-

transformasi: begitu status ‘menikah’ diperoleh, ia menjadi kondisi permanen yang tidak me-

merlukan pemeliharaan teologis secara khusus. Ketiga, ia cenderung memisahkan antara ru-

ang sakral (momen ritual di gereja) dan ruang profan (kehidupan sehari-hari pasca-pernikah-

an). Karakteristik-karakteristik ini, meskipun memiliki fungsi tertentu dalam tradisi gerejawi, 

membawa konsekuensi problematik ketika dikonfrontasikan dengan pengalaman aktual pa-

sangan yang menikah. 

 
8 Gordon W. Lathrop, Holy Things: A Liturgical Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 33. 
9 Ronald L. Grimes, Deeply into the Bone: Re-Inventing Rites of Passage (Berkeley: University of California 

Press, 2000), 5–7. 
10 Catherine Bell, Ritual Theory, Ritual Practice (New York: Oxford University Press, 1992), 19–21. 
11 Thatcher, Theology and Families, 112–115. 



 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 797 

Kritik pertama terhadap paradigma status berkaitan dengan reduksi temporalitas perni-

kahan. Dengan memfokuskan perhatian teologis pada momen ritual pemberkatan, paradigma 

status cenderung mengabaikan dimensi prosesual pernikahan sebagai realitas yang berkem-

bang, berubah, dan bertransformasi sepanjang waktu. Pernikahan bukanlah sesuatu yang ter-

jadi pada satu titik waktu dan kemudian ada secara statis; pernikahan adalah proses becoming 

yang terus-menerus, di mana pasangan secara konstan menegosiasikan, merekonstruksi, dan 

memperbarui relasi mereka.12 Pengalaman fenomenologis pasangan yang menikah menun-

jukkan bahwa menjadi suami-istri adalah tugas yang tidak pernah selesai, bukan status yang 

sudah diperoleh. 

Kritik kedua menyangkut fiksasi identitas yang diimplikasikan oleh paradigma status. Ji-

ka pernikahan adalah status yang diperoleh melalui ritual, maka identitas suami dan istri 

menjadi kategori tetap yang didefinisikan sekali untuk selamanya. Namun, pengalaman ak-

tual menunjukkan bahwa identitas relasional dalam pernikahan bersifat fluid dan kontekstual. 

Siapa ‘suami’ dan ‘istri’ dalam konteks rumah tangga berbeda dengan konteks pekerjaan, ber-

beda lagi dalam konteks hubungan dengan keluarga besar, dan seterusnya. Lebih dari itu, di-

namika kekuasaan, pembagian peran, dan ekspektasi dalam pernikahan terus berubah seiring 

perubahan tahap kehidupan, kondisi ekonomi, dan perkembangan personal masing-masing 

pasangan. 

Kritik ketiga berkaitan dengan apa yang dapat disebut sebagai “neglect terhadap ritual 

maintenance.” Jika pernikahan adalah status yang sudah selesai setelah pemberkatan, maka se-

cara logis tidak diperlukan praktik-praktik ritual yang memelihara pernikahan. Gereja me-

mang menyediakan berbagai bentuk pendampingan pastoral untuk pernikahan yang berma-

salah, tetapi pendampingan ini bersifat kuratif (memperbaiki yang rusak) bukan preventif 

atau formatif. Hampir tidak ada kerangka teologis yang memadai untuk memahami fungsi ri-

tual dalam ‘memelihara’ pernikahan yang normal. Akibatnya, pasangan dibiarkan tanpa sum-

ber daya ritual untuk memproses transisi-transisi dalam pernikahan: kelahiran anak, krisis 

karir, sindrom sarang kosong, pensiun, dan sebagainya. 

Kritik keempat menyentuh dikotomi sakral-profan yang implisit dalam paradigma sta-

tus. Momen ritual pemberkatan di gereja dianggap sebagai momen sakral, di mana kasih ka-

runia sakramental dicurahkan. Setelah itu, pasangan kembali pada kehidupan profan sehari-

hari. Dikotomi ini, selain bertentangan dengan intuisi teologi inkarnasional yang menekankan 

kehadiran ilahi dalam seluruh aspek kehidupan, juga mereduksi sakramentalitas pernikahan 

menjadi sekadar ‘titik awal’ tanpa kelanjutan sakramental dalam praktik sehari-hari. 

Alexander Schmemann telah mengkritik dikotomi sakral-profan ini sebagai tragedi Kekristen-

an yang memisahkan liturgi dari kehidupan dan kehidupan dari liturgi. 

Konsekuensi pastoral dari paradigma status sangat signifikan. Pertama, konseling pra-

nikah cenderung terfokus pada persiapan menuju "hari H" daripada pembentukan kapasitas 

untuk menjalani proses pernikahan yang panjang. Kedua, pendampingan pasangan menikah 

bersifat reaktif, hanya dilakukan ketika ada "masalah," bukan proaktif dalam mendampingi 

perkembangan normal pernikahan. Ketiga, absennya kerangka ritual untuk transisi-transisi 

dalam pernikahan membuat pasangan kehilangan sumber daya simbolik untuk memproses 

perubahan-perubahan yang mereka alami. Keempat, ketika pernikahan mengalami krisis, ti-

dak ada ‘jalan Kembali’ ritual yang tersedia karena status sudah dianggap definitif. 

 
12 Herbert Anderson and Edward Foley, Mighty Stories, Dangerous Rituals: Weaving Together the Human and 

the Divine (San Francisco: Jossey-Bass, 1998), 67. 



 
 
 

G. Suwito, Jon, Pernikahan sebagai ruang liminal… 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 798 

Kritik terhadap paradigma status tidak dimaksudkan untuk menolak pentingnya ritual 

pemberkatan pernikahan atau untuk merelativistikan komitmen pernikahan. Sebaliknya, kri-

tik ini bertujuan untuk membuka ruang bagi pemahaman yang lebih kaya dan dinamis ten-

tang sakramentalitas pernikahan. Jika sakramen adalah tanda yang mengefektifkan kasih ka-

runia, maka pertanyaannya adalah apakah kasih karunia sakramental hanya dicurahkan pada 

satu momen ritual atau terus-menerus mengalir sepanjang kehidupan pernikahan. Untuk 

menjawab pertanyaan ini, diperlukan kerangka konseptual alternatif yang mampu menam-

pung dimensi prosesual dan transformatif pernikahan. Konsep liminalitas dari Victor Turner 

menawarkan sumber daya yang menjanjikan untuk konstruksi alternatif tersebut. 

Liminalitas sebagai Kategori Analitis: 
Dari Turner ke Teologi Sakramental 
Konsep liminalitas pertama kali diperkenalkan oleh folklorist Prancis Arnold van Gennep da-

lam karyanya Les Rites de Passage (1909). Van Gennep mengidentifikasi struktur tiga-fase da-

lam ritual peralihan yang ia temukan secara lintas-kultural: separasi (pemisahan dari kondisi 

sebelumnya), transisi atau liminalitas (kondisi ambang), dan agregasi atau inkorporasi (pe-

nyatuan ke dalam kondisi baru).13 Istilah "liminal" berasal dari bahasa Latin “limen” yang ber-

arti "ambang pintu"—ruang antara yang bukan lagi di dalam tetapi belum di luar, atau seba-

liknya. Van Gennep menerapkan skema ini untuk menganalisis berbagai ritual peralihan: ke-

lahiran, inisiasi pubertas, pernikahan, dan kematian. 

Victor Turner, antropolog Inggris, yang melakukan fieldwork ekstensif di antara suku 

Ndembu di Zambia, mengembangkan konsep liminalitas van Gennep menjadi kategori anali-

tis yang lebih kaya dan nuanced. Dalam karya monumentalnya The Ritual Process (1969), Turner 

mendefinisikan liminalitas sebagai kondisi "betwixt and between"—keadaan di mana subjek 

tidak lagi memegang status sebelumnya tetapi belum memperoleh status baru.14 Subjek limi-

nal, yang Turner sebut sebagai "liminal personae" atau "threshold people," berada dalam kon-

disi struktural yang ambigu: mereka "tidak di sini dan tidak di sana; mereka berada di antara 

posisi-posisi yang ditentukan dan diatur oleh hukum, kebiasaan, konvensi, dan seremonial."15 

Turner mengidentifikasi beberapa karakteristik distingtif dari kondisi liminal. Pertama, 

ambiguitas struktural: subjek liminal tidak dapat diklasifikasikan ke dalam kategori-kategori 

sosial yang mapan. Kedua, kesetaraan eksistensial: dalam kondisi liminal, perbedaan-perbe-

daan hierarkis yang berlaku dalam struktur normal dilarutkan. Ketiga, simbolisme kematian 

dan kelahiran kembali: liminalitas sering ditandai dengan simbolisme kematian terhadap 

identitas lama dan kelahiran identitas baru. Keempat, kekuatan transformatif: justru karena 

berada di luar struktur, kondisi liminal memungkinkan transformasi yang tidak mungkin ter-

jadi dalam struktur normal.16 

Kontribusi distingtif Turner terletak pada pengamatannya bahwa liminalitas tidak selalu 

merupakan fase sementara yang harus segera diselesaikan melalui inkorporasi. Dalam masya-

rakat kompleks, Turner mengidentifikasi apa yang disebutnya "liminoid phenomena"—pe-

ngalaman-pengalaman yang memiliki karakteristik liminal tetapi terjadi di luar konteks ritual 

 
13 Van Gennep, The Rites of Passage, 21. 
14 Turner, The Ritual Process, 95. 
15 Victor Turner, “Betwixt and Between: The Liminal Period in Rites de Passage,” in The Forest of Symbols: 

Aspects of Ndembu Ritual (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1967), 93–111. 
16 Turner, The Ritual Process, 96–97. 



 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 799 

formal.17 Lebih dari itu, Turner mengakui kemungkinan "permanent liminality"—kondisi di 

mana subjek atau kelompok tetap berada dalam keadaan ambang secara berkelanjutan. Misal-

nya, biarawan dan biarawati dapat dipahami sebagai komunitas yang hidup dalam kondisi 

liminal permanen vis-à-vis struktur sosial dominan. 

Aplikasi konsep liminalitas untuk teologi sakramental memerlukan beberapa klarifikasi 

metodologis. Pertama, penggunaan kategori antropologis dalam teologi tidak berarti reduksi 

teologi menjadi antropologi. Konsep liminalitas berfungsi sebagai "kategori analitis" yang 

membantu mengidentifikasi dan mengartikulasikan dimensi-dimensi pengalaman sakramen-

tal yang mungkin tidak terlihat dengan jelas dalam kategori-kategori teologis tradisional.18 

Kedua, perpindahan dari konteks antropologis ke teologis memerlukan "translasi" yang mem-

perhatikan perbedaan horizon makna. Liminalitas dalam teologi sakramental tidak identik 

dengan liminalitas dalam ritual Ndembu, tetapi ada kesamaan struktural yang memungkin-

kan iluminasi mutual. 

Dalam kerangka teologi sakramental, liminalitas dapat dipahami sebagai kondisi antara 

dua realitas: realitas dunia ini dan realitas Kerajaan Allah yang akan datang. Sakramen dalam 

tradisi Kristiani, dipahami sebagai tanda yang menunjuk pada realitas yang melampaui 

dirinya sendiri—kasih karunia ilahi yang tidak terlihat yang hadir melalui elemen-elemen 

yang terlihat. Dengan kata lain, sakramen menempatkan partisipannya dalam kondisi liminal: 

mereka sudah menyentuh realitas eskatologis tetapi belum sepenuhnya masuk ke dalamnya.19 

Pemahaman ini resonan dengan konsep sakramen sebagai jalan masuk (entrance) dalam teolo-

gi Schmemann. 

Aplikasi spesifik pada pernikahan menghasilkan apa yang penulis sebut sebagai "teologi 

pernikahan liminal." Dalam kerangka ini, pernikahan tidak dipahami terutama sebagai 

transisi dari status "belum menikah" ke status "menikah," melainkan sebagai entry ke dalam 

kondisi liminal yang berkelanjutan. Pasangan yang menikah memasuki ruang "betwixt and 

between"—mereka bukan lagi dua individu terpisah, tetapi juga tidak pernah sepenuhnya 

"menjadi satu" dalam pengertian yang menghilangkan perbedaan. Mereka hidup dalam kete-

gangan kreatif antara individualitas dan kesatuan, antara kemandirian dan ketergantungan 

mutual, antara identitas personal dan identitas relasional.20 

Pemahaman pernikahan sebagai permanent liminality memiliki beberapa implikasi teolo-

gis signifikan. Pertama, ia menggeser fokus dari "status" ke "proses": pernikahan bukan sesua-

tu yang "diperoleh" melainkan sesuatu yang terus-menerus ‘dijalani’ dan ‘dibentuk.’ Kedua, 

ia mempertahankan ketegangan produktif: daripada menyelesaikan ambiguitas melalui defi-

nisi status yang tegas, teologi pernikahan liminal mempertahankan ambiguitas sebagai ruang 

kasih karunia. Ketiga, ia membuka kemungkinan transformasi berkelanjutan: kondisi liminal 

adalah kondisi di mana perubahan dimungkinkan, di mana pasangan dapat terus bertumbuh 

dan bertransformasi bersama. Keempat, ia menyediakan kerangka untuk memahami fungsi 

ritual dalam pernikahan: jika pernikahan adalah kondisi liminal, maka ritual diperlukan bu-

kan hanya untuk "memasuki" pernikahan tetapi juga untuk "memelihara" kondisi liminal ter-

sebut. 

 
17 Victor Turner, From Ritual to Theatre: The Human Seriousness of Play (New York: PAJ Publications, 1982), 

20–60. 
18 Edith Turner, Communitas: The Anthropology of Collective Joy (New York: Palgrave Macmillan, 2012), 1–4. 
19 Turner, The Ritual Process, 128. 
20 Bell, Ritual Theory, Ritual Practice, 94. 



 
 
 

G. Suwito, Jon, Pernikahan sebagai ruang liminal… 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 800 

Communitas dan Koinonia: Dimensi 
Eklesiologis Pernikahan Liminal 
Salah satu kontribusi paling signifikan Victor Turner dalam teori liminalitas adalah konsep 

communitas. Menurut Turner, kondisi liminal tidak hanya menghasilkan transformasi indivi-

dual tetapi juga menciptakan bentuk ikatan sosial yang distingtif. Dalam liminalitas, perbe-

daan-perbedaan hierarkis dan struktural yang biasanya memisahkan orang dilarutkan, dan 

muncul apa yang Turner sebut sebagai communitas—"modality of human relatedness" yang 

berbeda secara kualitatif dari relasi-relasi struktural.21 Communitas ditandai oleh kesetaraan 

eksistensial, spontanitas, dan intensitas emosional yang tidak ditemukan dalam relasi-relasi 

struktural biasa. 

Turner membedakan antara tiga jenis communitas. Pertama, "spontaneous" atau "existen-

tial communitas"—pengalaman langsung dan tak terencana dari persekutuan yang intens, se-

perti yang mungkin dialami oleh kelompok yang bersama-sama menghadapi krisis. Kedua, 

"normative communitas"—upaya untuk menangkap dan melestarikan pengalaman commu-

nitas spontan melalui sistem norma dan struktur. Ketiga, "ideological communitas"—konsep-

tualisasi dan rasionalisasi pengalaman communitas menjadi ideologi atau utopia.22 Ketiga jenis 

ini tidak bersifat hierarkis melainkan menunjukkan dinamika kompleks antara pengalaman 

dan institusionalisasi. 

Hubungan antara communitas dan struktur bersifat dialektis. Struktur sosial diperlukan 

untuk kehidupan bersama yang teratur, tetapi struktur juga cenderung menjadi kaku, opresif, 

dan mengasingkan. Communitas muncul sebagai "anti-struktur" yang mengkritik dan merege-

nerasi struktur. Namun, communitas murni juga tidak sustainable—ia cenderung untuk "mem-

beku" menjadi struktur baru atau menghilang. 23  Kehidupan sosial yang sehat, menurut 

Turner, memerlukan dialektika dinamis antara struktur dan communitas—periode-periode ke-

tika struktur didekonstruksi dan diperbarui melalui pengalaman communitas. 

Konsep communitas Turner memiliki resonansi yang kuat dengan konsep koinonia dalam 

Perjanjian Baru. Istilah Yunani koinonia, yang sering diterjemahkan sebagai "persekutuan" atau 

"communion," menunjuk pada kualitas relasional yang distingtif dalam komunitas Kristiani 

mula-mula. Kisah Para Rasul 2:42-47 menggambarkan komunitas yang "bertekun dalam 

pengajaran rasul-rasul dan dalam persekutuan (koinonia), dalam memecahkan roti dan dalam 

doa," di mana "semua orang yang telah menjadi percaya tetap bersatu, dan segala kepunyaan 

mereka adalah kepunyaan bersama."24 Deskripsi ini memiliki karakteristik yang mirip dengan 

communitas Turner: kesetaraan, spontanitas, dan intensitas relasional. 

Dalam teologi Paulus, koinonia memiliki dimensi vertikal dan horizontal secara simultan. 

Secara vertikal, koinonia adalah partisipasi dalam kehidupan Kristus sendiri—"persekutuan 

dengan Anak-Nya" (1Kor. 1:9), "persekutuan dalam penderitaan-Nya" (Fil. 3:10), "perseku-

tuan Roh Kudus" (2Kor. 13:14). Secara horizontal, koinonia adalah solidaritas konkret dengan 

sesama anggota tubuh Kristus, yang diekspresikan dalam berbagi materi (Gal. 6:6; Rm. 15:26) 

dan dukungan mutual.25 Koinonia bukan sekadar "perasaan" persekutuan tetapi partisipasi ak-

tif dalam realitas baru yang diciptakan oleh karya Kristus. 

 
21 Schmemann, For the Life of the World, 89. 
22 Lathrop, Holy Things, 204–206. 
23 Aidan Kavanagh, On Liturgical Theology (Collegeville, MN: Liturgical Press, 1984), 73–95. 
24 Turner, The Ritual Process, 132. 
25 Turner, Communitas, 18–22. 



 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 801 

Teologi trinitaris kontemporer telah mengembangkan konsep koinonia lebih jauh sebagai 

model untuk memahami relasi-relasi dalam Allah Tritunggal sendiri. John Zizioulas, teolog 

Ortodoks, berargumen bahwa "being" itu sendiri adalah "communion"—keberadaan sejati se-

lalu bersifat relasional dan personal.26 Paul Fiddes mengembangkan teologi "partisipasi dalam 

Allah" di mana makhluk ciptaan diundang untuk masuk ke dalam dinamika relasional kehi-

dupan trinitaris.27 Miroslav Volf mengaplikasikan model trinitaris untuk eklesiologi, mema-

hami gereja sebagai "ikon Trinitas" yang merefleksikan relasi-relasi perichoretic dalam Allah.28 

Pernikahan dalam kerangka ini, dapat dipahami sebagai bentuk khusus koinonia—per-

sekutuan dua pribadi yang berpartisipasi dalam dan merefleksikan persekutuan trinitaris. 

Analogi communitas Turner membantu mengartikulasikan dimensi eksperiensial dari koinonia 

pernikahan: kesetaraan eksistensial yang melampaui hierarki gender tradisional, spontanitas 

yang melampaui kontrak dan kewajiban, intensitas relasional yang melampaui fungsional-

isme. Pernikahan sebagai communitas adalah relasi di mana pasangan mengalami "anti-struk-

tur"—penangguhan sementara dari struktur sosial biasa—dan memasuki ruang keintiman 

yang transformatif.29 

Implikasi eklesiologis dari pemahaman ini sangat signifikan. Jika pernikahan adalah ben-

tuk koinonia/communitas, maka pernikahan bukan sekadar "urusan pribadi" dua individu te-

tapi memiliki dimensi komunal dan eklesiologis yang intrinsik. Pernikahan adalah "gereja ke-

cil" (ecclesiola) yang merefleksikan dan berpartisipasi dalam koinonia gereja yang lebih luas.30 

Sebaliknya, gereja memiliki tanggung jawab untuk mendukung dan memelihara communitas 

pernikahan—bukan sebagai "pengawas" moralitas tetapi sebagai komunitas yang bersama-sa-

ma berada dalam kondisi liminal menuju Kerajaan Allah.31 Dialektika antara communitas per-

nikahan dan struktur gerejawi merefleksikan dialektika yang lebih luas antara spontanitas 

Roh dan institusi gereja. 

Ritual Maintenance dan Praktik Liturgis Domestik 
Jika pernikahan dipahami sebagai kondisi liminal yang berkelanjutan, maka muncul perta-

nyaan praktis yang mendesak: praktik-praktik apa yang diperlukan untuk memelihara kondi-

si liminal tersebut? Ronald Grimes, dalam kritiknya terhadap "ritual impoverishment" masya-

rakat modern, mengamati bahwa kita memiliki elaborasi berlebihan pada ritual awal (wedding 

industry) tetapi hampir tidak ada ritual untuk transisi-transisi dalam pernikahan.32 Pasangan 

dibiarkan tanpa sumber daya simbolik untuk memproses perubahan-perubahan yang mereka 

alami: kelahiran anak pertama, krisis paruh baya, sindrom sarang kosong, pensiun, penyakit, 

dan sebagainya. 

Grimes mengusulkan konsep "ritual maintenance" sebagai praktik-praktik yang memeli-

hara dan memperbarui kondisi ritual yang telah dicapai. Berbeda dengan "ritual passage" 

yang menandai transisi dari satu status ke status lain, ritual maintenance berfungsi untuk men-

 
26 J. Paul Sampley, Pauline Partnership in Christ: Christian Community and Commitment in Light of Roman Law 

(Philadelphia: Fortress Press, 1980), 21–25. 
27 Paul S. Fiddes, Participating in God: A Pastoral Doctrine of the Trinity (Louisville: Westminster John Knox 

Press, 2000), 36. 
28 John D. Zizioulas, Being as Communion: Studies in Personhood and the Church (Crestwood, NY: St. Vladimir’s 

Seminary Press, 1985), 15. 
29 Miroslav Volf, After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 

1998), 191–220. 
30 Hauerwas, A Community of Character, 172–174. 
31 Turner, The Ritual Process, 137. 
32 Cahill, Family, 102–105. 



 
 
 

G. Suwito, Jon, Pernikahan sebagai ruang liminal… 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 802 

jaga kondisi liminal tetap hidup dan produktif.33 Dalam konteks pernikahan, ritual maintenan-

ce adalah praktik-praktik yang memelihara dimensi liminal pernikahan—yang menjaga keter-

bukaan, transformabilitas, dan kerentanan yang diperlukan untuk pertumbuhan relasi. Tanpa 

ritual maintenance, pernikahan cenderung membeku menjadi struktur rutin yang kehilangan 

vitalitas liminalnya. 

Teologi liturgis menyediakan sumber daya untuk mengembangkan konsep ritual mainte-

nance dalam konteks pernikahan Kristiani. Alexander Schmemann memahami seluruh kehi-

dupan Kristiani sebagai "liturgi"—“leitourgia” dalam pengertian aslinya sebagai "karya pu-

blik" yang melampaui batas-batas gedung gereja.34 Dalam kerangka ini, kehidupan sehari-hari 

pasangan yang menikah dapat dan seharusnya memiliki dimensi liturgis—praktik-praktik 

yang mengorientasikan kehidupan bersama pada realitas transenden dan memperbarui parti-

sipasi dalam kasih karunia sakramental. 

Don Saliers, dalam refleksinya tentang hubungan antara liturgi dan etika, menekankan 

bahwa liturgi "membentuk" (shapes) afeksi dan disposisi moral komunitas yang merayakan-

nya.35 Aplikasi pada pernikahan menghasilkan pertanyaan: praktik-praktik liturgis domestik 

apa yang membentuk pasangan untuk hidup dalam koinonia yang autentik? Pertanyaan ini 

menggeser perhatian dari "apa yang harus dilakukan pasangan" (dalam pengertian moral-ke-

wajiban) ke "praktik-praktik apa yang membentuk karakter relasional pasangan" (dalam pe-

ngertian formasi spiritual). 

Berdasarkan kerangka teoretis yang telah dikembangkan, penulis mengusulkan taksono-

mi tentatif ritual maintenance dalam pernikahan. Pertama, "ritual threshold"—ritual yang me-

nandai transisi-transisi dalam pernikahan: pindah rumah pertama, kelahiran anak, anak ma-

suk sekolah, anak meninggalkan rumah, pensiun, dan sebagainya. Ritual ini berfungsi untuk 

memproses perubahan secara simbolis dan memperbarui komitmen dalam konteks baru. Ke-

dua, "ritual of reconciliation"—praktik-praktik yang memproses konflik dan rupture dalam 

relasi. Ini bukan sekadar "minta maaf," tetapi ritual yang lebih elaborat yang melibatkan peng-

akuan, penyesalan, pemaafan, dan rekonsiliasi.36 

Ketiga, "ritual of remembrance"—praktik-praktik yang memelihara memori bersama: 

perayaan ulang tahun pernikahan, tradisi keluarga, storytelling tentang sejarah bersama. Me-

mori bersama adalah perekat identitas relasional; ritual remembrance berfungsi untuk meng-

aktifkan dan memperbarui memori tersebut. Keempat, "ritual of renewal"—praktik-praktik 

yang menegaskan kembali komitmen pernikahan: pembaruan janji pernikahan, retreat pa-

sangan, dan sebagainya. Ritual renewal berbeda dari ritual awal karena dilakukan dalam ke-

sadaran akan perjalanan yang telah ditempuh dan tantangan-tantangan yang telah dihadapi.37 

Kelima, "ritual of lament"—praktik-praktik yang memproses kehilangan dalam perni-

kahan: keguguran, infertilitas, kematian orang tua, kehilangan pekerjaan, dan penyakit kro-

nis. Tradisi Kristiani kaya dengan sumber daya lament (mazmur ratapan, doa permohonan), 

tetapi jarang diaplikasikan secara eksplisit untuk konteks pernikahan.38 Keenam, "ritual of 

daily life"—praktik-praktik mikro-ritual dalam keseharian: makan bersama, doa bersama, sa-

paan dan perpisahan, waktu tidur. Praktik-praktik ini mungkin tampak "biasa," tetapi dalam 

 
33 Grimes, Deeply into the Bone, 89–115. 
34 Anderson dan Foley, Mighty Stories, Dangerous Rituals, 145–167. 
35 Don E. Saliers, Worship as Theology: Foretaste of Glory Divine (Nashville: Abingdon Press, 1994), 21. 
36 Schmemann, For the Life of the World, 135. 
37 Lathrop, Holy Things, 211. 
38 Grimes, Deeply into the Bone, 320–325. 



 
 

 
KURIOS, Vol. 11, No. 3, Desember 2025 

 

 
KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 803 

kerangka liturgis mereka memiliki potensi sakramental untuk menghadirkan kasih karunia 

dalam yang lazim.39 

Implementasi ritual maintenance memerlukan kerja sama antara pasangan dan komunitas 

gereja. Di satu sisi, pasangan perlu mengembangkan "literacy ritual"—kemampuan untuk me-

ngenali, mendesain, dan mempraktikkan ritual dalam kehidupan mereka. Di sisi lain, gereja 

perlu menyediakan sumber daya dan dukungan untuk praktik ritual domestik: panduan li-

turgis, pendampingan pastoral, dan ruang untuk berbagi praktik antar-pasangan.40 Yang pen-

ting, ritual maintenance tidak dimaksudkan sebagai "beban" tambahan tetapi sebagai sumber 

daya yang membebaskan—cara untuk memproses pengalaman dan memperbarui relasi da-

lam kerangka makna yang transenden.41 

Kesimpulan 
Artikel ini telah mengajukan rekonstruksi teologis terhadap sakramen pernikahan Kristen me-

lalui perspektif liminalitas Victor Turner. Argumen sentral yang dikembangkan adalah bahwa 

pernikahan lebih tepat dipahami sebagai permanent liminality—kondisi ambang berkelanjutan 

yang tidak pernah sepenuhnya resolved ke dalam stabilitas struktural—daripada sebagai tran-

sisi punktual dari satu status ke status lain. Pemahaman ini membawa implikasi signifikan 

untuk teologi dan praktik pastoral pernikahan. 

Kritik terhadap paradigma status dalam teologi pernikahan mengidentifikasi beberapa 

kelemahan fundamental: reduksi temporalitas, fiksasi identitas, neglect terhadap ritual mainte-

nance, dan dikotomi sakral-profan. Paradigma status, meskipun memiliki fungsi tertentu da-

lam tradisi, gagal menampung dimensi prosesual dan transformatif pernikahan sebagai reali-

tas yang hidup dan berkembang. Konsep liminalitas Turner menawarkan kerangka alternatif 

yang lebih dinamis dan fenomenologis. 

Elaborasi konsep liminalitas dalam konteks teologi sakramental menghasilkan pema-

haman bahwa sakramen menempatkan partisipannya dalam kondisi antara realitas dunia ini 

dan Kerajaan Allah yang akan datang. Pernikahan, sebagai sakramen, adalah entry ke dalam 

ruang "betwixt and between" di mana pasangan hidup dalam ketegangan kreatif antara indi-

vidualitas dan kesatuan, antara yang sudah dan yang belum sepenuhnya. Kondisi liminal ini 

bukan defisiensi yang harus diatasi melainkan ruang kasih karunia yang harus dipelihara. 

Hubungan antara communitas Turner dan koinonia Perjanjian Baru membuka dimensi ek-

lesiologis dari teologi pernikahan liminal. Pernikahan sebagai communitas/koinonia bukan uru-

san privat dua individu tetapi partisipasi dalam dan refleksi dari persekutuan trinitaris. Dia-

lektika antara communitas pernikahan dan struktur gerejawi merefleksikan dialektika yang le-

bih luas antara spontanitas Roh dan institusi dalam kehidupan gereja. 

Konsep ritual maintenance menawarkan implikasi praktis yang konkret. Jika pernikahan 

adalah kondisi liminal yang berkelanjutan, maka diperlukan praktik-praktik ritual yang me-

melihara vitalitas liminal tersebut sepanjang kehidupan pasangan. Taksonomi tentatif yang 

diusulkan—threshold ritual, reconciliation, remembrance, renewal, lament, dan daily life—menye-

diakan kerangka untuk mengembangkan "liturgi domestik" yang kaya dan bermakna.  

Teologi pernikahan liminal yang dikembangkan dalam artikel ini tidak dimaksudkan un-

tuk menggantikan sepenuhnya teologi pernikahan tradisional, melainkan untuk memperkaya 

dan memperdalam pemahaman sakramental tentang pernikahan. Ritual pemberkatan perni-

kahan tetap penting sebagai entry ke dalam kondisi liminal; yang ditambahkan adalah 

 
39 McCarthy, Sex and Love in the Home, 156–160. 
40 Saliers, Worship as Theology, 186–189. 
41 Turner, From Ritual to Theatre, 55. 



 
 
 

G. Suwito, Jon, Pernikahan sebagai ruang liminal… 

 

KURIOS, Copyright ©2025, Authors | 804 

kesadaran bahwa entry tersebut membuka jalan panjang yang memerlukan praktik-praktik 

ritual berkelanjutan. Pernikahan, dalam kerangka ini, bukan tujuan yang dicapai melainkan 

perjalanan yang dijalani—perjalanan liminal menuju kepenuhan koinonia dalam Kerajaan 

Allah. 

Referensi 
Anderson, Herbert, and Edward Foley. Mighty Stories, Dangerous Rituals: Weaving Together the 

Human and the Divine. San Francisco: Jossey-Bass, 1998. 

Bell, Catherine. Ritual Theory, Ritual Practice. New York: Oxford University Press, 1992. 

Cahill, Lisa Sowle. Family: A Christian Social Perspective. Minneapolis: Fortress Press, 2000. 

Fiddes, Paul S. Participating in God: A Pastoral Doctrine of the Trinity. Louisville: Westminster 

John Knox Press, 2000. 

Gennep, Arnold van. The Rites of Passage. Translated by Monika B. Vizedom and Gabrielle L. 

Caffee. Chicago: University of Chicago Press, 1960. 

Grimes, Ronald L. Deeply into the Bone: Re-Inventing Rites of Passage. Berkeley: University of 

California Press, 2000. 

Hauerwas, Stanley. A Community of Character: Toward a Constructive Christian Social Ethic. 

Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1981. 

Kavanagh, Aidan. On Liturgical Theology. Collegeville, MN: Liturgical Press, 1984. 

Lathrop, Gordon W. Holy Things: A Liturgical Theology. Minneapolis: Fortress Press, 1993. 

McCarthy, David Matzko. Sex and Love in the Home: A Theology of the Household. London: SCM 

Press, 2004. 

Saliers, Don E. Worship as Theology: Foretaste of Glory Divine. Nashville: Abingdon Press, 1994. 

Sampley, J. Paul. Pauline Partnership in Christ: Christian Community and Commitment in Light of 

Roman Law. Philadelphia: Fortress Press, 1980. 

Schmemann, Alexander. For the Life of the World: Sacraments and Orthodoxy. Crestwood, NY: 

St. Vladimir’s Seminary Press, 1973. 

Thatcher, Adrian. Theology and Families. Oxford: Blackwell Publishing, 2007. 

Turner, Edith. Communitas: The Anthropology of Collective Joy. New York: Palgrave Macmillan, 

2012. 

Turner, Victor. From Ritual to Theatre: The Human Seriousness of Play. New York: PAJ 

Publications, 1982. 

———. The Forest of Symbols: Aspects of Ndembu Ritual. Ithaca, NY: Cornell University Press, 

1967. 

———. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: Aldine Publishing, 1969. 

Volf, Miroslav. After Our Likeness: The Church as the Image of the Trinity. Grand Rapids, MI: 

Eerdmans, 1998. 

Zizioulas, John D. Being as Communion: Studies in Personhood and the Church. Crestwood, NY: 

St. Vladimir’s Seminary Press, 1985. 

 


