
 

 

        E-ISSN : 2797-1910 

  
Vol. 4, No. 2, Desember 2023, Hlm. 609-619 

DOI: 10.37274/ukazh.v4i2.871 

 

 

 

Diserahkan: 07-10-2023  Disetujui: 03-11-2023. Dipublikasikan: 28-12-2023 

609 

 
Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif 

Basrah dan Kuffah 

Muhammad Ikram Firda*, Asep Sopian 
Universitas Pendidikan Indonesia Bandung, Indonesia 

ikramfirda@upi.edu 

asepsopian@upi.edu 

Abstrak 
Qiyas merupakan salah satu landasan hukum untuk merumuskan kaidah ilmu nahwu. Selama ini 
dalam penerapan Qiyas sebagai landasan untuk merumuskan kaidah nahwu masih banyak 
perbedaan dan pertentangan diantara dua mazhab yaitu Basrah dan Kuffah. Tujuan dari artikel 
ini adalah untuk mengkaji secara mendalam mengenai Qiyas sebagai dasar dari ilmu tata bahasa. 
Metode yang diaplikasikan dalam penelitian ini adalah metode kepustakaan, yang melibatkan 
serangkaian aktivitas yang berkaitan dengan pengumpulan data dari sumber-sumber tertulis, 
membaca, mencatat, dan menganalisis bahan penelitian. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 
dalam penerapan Qiyas antara dua mazhab tata bahasa terdapat perbedaan, namun keduanya 
sepakat bahwa Qiyas adalah salah satu landasan penting dari ilmu tata bahasa. 

Kata kunci : Ushul Nahwu; Qiyas; Basrah; Kuffah 

Abstract 
Qiyas is one of the legal foundations for formulating the rules of Arabic grammar. In its 
application as a basis for formulating the rules of grammar, there have been many 
differences and conflicts between the two schools of thought, Basrah and Kuffah. The 
purpose of this article is to deeply examine Qiyas as the basis of Arabic grammar. The 
research method used in this study is a literature review, which involves a series of activities 
related to collecting data from written sources, reading, taking notes, and analyzing 
research materials. The results of this study indicate that there are differences in the 
application of Qiyas between the two schools of Arabic grammar, but both agree that Qiyas 
is one of the important foundations of Arabic grammar. 

Keywords: Ushul Nahwu; Qiyas; Basrah; Kuffah. 

 

I. PENDAHULUAN 

 Bahasa Arab dipilih oleh Allah dan Nabi-Nya sebagai satu-satunya bahasa untuk 

menyampaikan peraturan, ketentuan, anjuran, dan kisah-kisah inspiratif melalui Al-

Qur'an dan Hadis. Memahami Bahasa Arab menjadi syarat yang sangat penting untuk 

mengkaji isi dari Al- Qur’an dan Hadis (Hasibuan & Siddiq, 2020). Keistimewaan bahasa 



 Firda, Sopian 
 

 
610  Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023 

Al-Qur'an yang unik adalah menjadi mukjizat pertama yang ditampilkan kepada 

masyarakat Arab 1500 tahun yang lalu. Hal ini erat kaitannya dengan keyakinan bahwa 

Al-Qur'an adalah mukjizat, baik dari segi bahasa maupun makna yang terkandung di 

dalamnya (Sopian, 2022). 

 Pada masa para Sahabat Nabi Muhammad, para tokoh dan kelompok Islam merasa 

prihatin dengan adanya kesalahan dalam penggunaan bahasa, khususnya saat membaca 

al-Qur'an. Oleh karena itu, mereka mengambil inisiatif untuk mencari solusi dalam 

mengatasi masalah tersebut. Berdasarkan hasil penelusuran sejarah, ditemukan bahwa 

Abu Aswad Ad-Duali menjadi pelopor dalam memberikan solusi dengan menyusun 

disiplin nahwu untuk mengatasi masalah kesalahan dalam praktik bahasa (Febriyanti et 

al., 2021). Adapun ilmu yang harus dipelajari untuk memahami kaidah dan ketentuan 

Bahasa Arab adalah ilmu ushul nahwu. 

 Definisi dari ushul nahw adalah ilmu yang secara menyeluruh mempelajari tata 

bahasa dari segi peraturan-peraturannya, dasar-dasar pemikirannya, metode 

pengambilan kesimpulan berdasarkan dasar-dasar tersebut, dan aplikasi dari ilmu 

tersebut. Ushul nahw dapat didefinisikan sebagai prinsip-prinsip dasar yang menjadi 

landasan dalam ilmu nahw dalam berbagai konteks dan penerapannya. Selain itu, ushul 

nahw juga merupakan sebuah disiplin ilmu yang membahas prinsip-prinsip universal 

adillah an-nahw, termasuk kaidah-kaidah, dalil-dalil, serta metode istinbat untuk 

menggali dan menyusun teori berdasarkan dalil-dalil tersebut, serta aplikasi dari prinsip-

prinsip tersebut (Luthfi, 2016). 

 Perkembangan dalam pengembangan ilmu tata bahasa terutama terjadi pada 

diskusi dalam ilmu agama yang dikembangkan oleh para ulama ushul fiqh dan fiqh. Hal 

ini termasuk dalam sumber hukum yang telah disepakati oleh para ulama fiqh, yaitu al-

Quran, sunnah, qiyas, dan ijma untuk menetapkan aturan-aturan fiqh. Terkait dengan 

sumber-sumber ilmu tata bahasa (ushul nahwu), menurut Ibnu Jinni, terdapat tiga 

sumber, yaitu sama', ijma', dan qiyas. Di sisi lain, Ibnu al-Anbari menyatakan bahwa ushul 

nahwi terdiri dari naql, qiyas, dan istihabul hal.(Rini, 2019). Dari berbagai pandangan 

para ulama tersebut, dapat disimpulkan bahwa ushul nahwi memiliki empat sumber, 

yaitu sama', ijma', qiyas, dan istihabul hal. 

 Masing-masing aliran nahwu memiliki perbedaan yang berasal dari kemajuan 

ilmu nahwu itu sendiri (yang dimulai dari aliran nahwu basrah) dan juga ditambah 

dengan pengembangan metode-metode khusus yang berbeda (Wahyudi et al., 2020). Ada 

banyak pendapat tentang Ushul Nahwu tentang sumber hukum atau kaidah untuk 

merumuskan Bahasa Arab. Namun, kebanyakan ulama nahwu sepakat bahwasanya 

dalam merumuskan kaidah Bahasa Arab itu didasari oleh Sama’ Qiyas, dan Istishab 

(Jumhana, 2014). 



Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah dan Kuffah 

 

 
Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023  611 

 Kaidah-kaidah Bahasa Arab ini muncul karena adanya masalah dalam perbedaan 

bacaan dan lahn yang disebabkan oleh semakin banyaknya orang non-Arab yang datang 

untuk mempelajari Islam di pusat agama Islam, yaitu Mekah dan Madinah, sehingga 

masyarakat Arab semakin banyak bergaul dengan non-Arab dan menyebabkan 

munculnya kesalahan berbahasa (lahn) dalam bahasa Arab yang secara perlahan 

menyebar dan mempengaruhi cara orang membaca Al-Qur'an (Eka Rizal, 2021). 

 Qiyas merupakan salah satu dari kaidah-kaidah untuk merumuskan Bahasa Arab. 

Ada perbedaan antara Ulama Basrah dan Kuffah dalam penerapan metode Qiyas 

walaupun keduanya menyepakati keberadaan Qiyas. Namun, urgensi dari metode Qiyas 

ini sangat penting untuk dijadikan salah satu sumber dalil penetapan ilmu nahwu, bahkan 

hingga saat ini metode Qiyas masih sangat relevan untuk dijadikan alternatif dalam 

penetapan hukum Ilmu Nahwu. 

 Ilmu nahwu memiliki peran yang mirip dengan ahli hadis dan ahli fiqh, ahli hadis 

bertanggung jawab untuk meriwayatkan hadis secara lengkap, dan kemudian ahli fiqh 

akan menggunakan hadis tersebut sebagai sumber hukum dan sebagai landasan dalam 

membuat analogi terhadap hal-hal yang serupa dan sejenis (Mulyani, 2017). 

 Berdasarkan pernyataan dari berbagai aspek yang penulis lakukan, maka penulis 

penting melakukan kajian dan membahas topik penggunaan Qiyas sebagai metode untuk 

merumuskan kaidah Nahwu, karena adanya fenomena Qiyas yang telah diungkapkan di 

atas. Penelitian ini bertujuan untuk memahami tentang Qiyas meliputi Definisinya, 

Konsepnya, dan Bagaimana penerapan Qiyas dari dua perspektif ulama Ilmu Nahwu, 

Yaitu Basrah dan Kuffah. 

II. METODE PENELITIAN 

Artikel ini adalah sebuah studi literatur tentang tata bahasa Arab, yang didasarkan 

pada informasi dan data yang ditemukan dalam sejumlah literatur sumber studi. Setelah 

melakukan pencarian literatur dengan mengacu pada isu yang diteliti, penelitian ini 

mengklasifikasikan literatur yang digunakan menjadi dua kategori, yaitu literatur primer 

dan literatur sekunder. Literatur primer dikhususkan untuk karya-karya tata bahasa 

Arab seperti Al-Inshaaf Fi Masaa'il Al-Khilaf Baina Al-Nahwiyyin Al-Basriyyin Wa Al-

kuffiyyin. Sedangkan literatur sekunder mencakup sejumlah literatur klasik dan 

kontemporer yang mengkaji mazhab-mazhab ushul nahwu secara umum antara dua 

mazhab utama yaitu Basrah dan Kuffah. Data dan informasi yang ditemukan dalam 

masing-masing literatur kemudian dicatat, diatur dan ditulis kembali dalam sebuah 

konsep penelitian. 

 

 

 



 Firda, Sopian 
 

 
612  Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pengertian Qiyas 

 Qiyas (قياس) merupakan masdar dari   قياسا  -يقيس  -قاس  yang artinya mengukur, dan 

membandingkan suatu hal dengan hal yang lainnya untuk mengetahui ukurannya 

(Munawwir, 1984). Seperti mengukur sebuah tali maka harus menggunakan alat ukur 

untuk mengetahui panjangnya.  

 Bedasarkan definisi Qiyas diatas maka ketika menerapan qiyas setidaknya 

memerlukan tiga aspek. Pertama setidaknya ada dua hal yaitu asal dan ada cabang. 

Kedua, Adanya perbandingan antara dua hal yang ingin di samakan. Ketiga, Ada 

kesamaan diantara dua hal tersebut yang menjadi landasan untuk di hubungkan 

(Muhammad Khan, 2012). 

 Secara istilah menurut Al-Anbari Qiyas adalah حمل غير المنقول على المنقول إذا كان في معناه 

atau menyamakan sesuatu yang belum ada ketentuan hukumnya kepada sesuatu yang 

sudah ada ketentuan hukumnya dengan syarat memiliki makna yang sama (Al-Anbari, 

1958). Tidak jauh berbeda dari sebelumnya, Menurut Ibrahim Anis Qiyas adalah 

menentukan hukum yang belum diketahui kepada yang diketahui (Merry Choironi, 

2013). Artinya ketika seseorang menyamakan bentuk suatu bahasa dari asal bahasa 

tersebut yang sudah ada, maka itulah Qiyas.  

 Tamim Allah menjelaskan bahwa ada tiga pengertian dari qiyas, yaitu mengaitkan 

sesuatu yang belum diketahui dengan yang sudah diketahui, mengaitkan sesuatu yang 

belum jelas dengan yang sudah jelas, atau mengaitkan sesuatu yang belum didengar 

dengan yang sudah didengar dalam konteks penerapan hukum yang berlaku. Proses ini 

dilakukan dengan menggunakan alasan yang tepat dari kedua hal tersebut (Luthfi, 2016). 

 Qiyas memiliki peran yang sangat penting dan bermanfaat dalam ilmu tata 

Bahasa Arab. Sebagaimana ungkapan Kisai (Al-Anbari, 1958): 

 إنما النحـو قياس يتبعْ        وبه في كل أمر ينتفعْ                                                

Al- Anbari juga mengungkapkan bahwasanya tidak dibenarkan untuk menginkari Qiyas 

dalam ilmu nahwu, Karena Qiyas merupakan keseluruhan dari ilmu nahwu (Al-Anbari, 

1958). Para tokoh nahwu sepakat bahwasanya Qiyas memiliki posisi yang sangat penting 

didalam Ilmu Nahwu. 

 Qiyas juga dianggap sebagai salah satu metode pengembangan bahasa karena 

melibatkan pengambilan kesimpulan dari informasi yang sudah diketahui untuk 

menemukan kesimpulan yang sebelumnya tidak diketahui (Ahmad Zaky, 2020). Jadi, 

Qiyas merupakan sebuah metode penalaran yang digunakan untuk menghubungkan hal-

hal yang sudah diketahui dengan hal-hal yang belum diketahui. 



Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah dan Kuffah 

 

 
Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023  613 

 Banyak kata yang belum pernah terdengar dari orang Arab. Namun, ada beberapa 

kata yang pernah terdengar sehingga dijadikan dasar untuk melakukan Qiyas pada kata 

lainnya yang belum pernah terdengar. Seperti kata  زيد  yang diketahui bahwa kata قام 

tersebut terdiri dari فعل dan فاعل. Maka dapat disamakan dengan kata yang belum pernah 

terdengar. Seperti  زيد  sehingga dapat disamakan فاعل dan فعل yang juga terdiri dari جاء 

dengan kaidah atau ketentuan sebelumnya. 

 Sebagaimana perkataan Ibnu Jinni (Muhammad Khan, 2012): 

ذا قويت فصاحته ، وسمت طبيعته تصرف وارتجل ما لم يسبقه أحد قبله به، فقد حكي عن رؤبة  فإن الأعرابي إ 
 وأبيه أنهما كانا يرتجلان ألفاظا لم يسمعاها، ولا سبقا إليها 

Orang Arab sangat fasih dalam bahasanya, dan dapat mengubah pola bahasanya yang 

dapat menghasilkan hal baru yang belum ada sebelumnya. Seperti kisah Rukbah dan 

Ayahnya yang membuat lafaz baru yang belum pernah didengarnya. 

B. Klasifikasi Qiyas. 

 Menurut pandangan Al- Anbari Qiyas terbagi menjadi tiga. Pertama, Qiyas ‘illah. 

Ulama sepakat akan penggunaan Qiyas ini. Kedua, Qiyas syibh. Banyak ulama yang 

menggunakan Qiyas ini. Ketiga, Qiyas thard (Al-Anbari, 1958). Hanya sebagian ulama saja 

yang menggunakan Qiyas ini.  

 Pertama, Qiyas ‘illah yaitu ketika menghubungkan far’ (cabang) dengan ashl (asal) 

berdasarkan adanya ‘illah (sebab) dengan hukum asal. Seperti menghubungkan hukum 

rafa’ pada naib fa’il (cabang) dengan hukum fa’il (asal) karena sama-sama berkedudukan 

isnad (‘illah). 

 Kedua, Qiyas syibh yaitu menghubungkan far’ dengan ashl karena kemiripannya. 

Namun, Tidak ada ‘illah pada hukum asal. Seperti hukum ‘irab fi’il mudhari’ (far’) dengan 

isim (ashl) karena memiliki persamaan (syibh) dalam mengkhususkan sesuatu yang 

bersifat umum. Fi’il mudhari’ memiliki makna sekarang atau yang akan datang. Ketika 

masuk huruf  س pada fi’il mudhari’ maka akan menghasilkan makna masa yang akan 

datang. Sama hal nya dengan isim yang awalnya bersifat nakirah (umum), Ketika masuk 

 maka akan menjadi ma’rifah (khusus). Berbeda dengan pendapat diatas, Ibn Madha ال

menolak Qiyas yang ada pada fi’il mudhari’ dan isim dengan alasan hal tersebut terlalu 

dilebih-lebihkan jika mengatakan ‘irab pada isim (ashl) dan pada fi’il (far’). Beliau 

berpendapat bahwa semua harus dijadikan ashl karena ulama terdahulu berpendapat 

bentuk isim tidak berubah- ubah dalam keadaan yang berbeda- beda. Seperti ketika 

menjadi fa’il, maf’ul tetap menggunakan bentuk yang sama. Hal tersebut berbeda dari fi’il 

mudhari’ (Achoita, 2022). 



 Firda, Sopian 
 

 
614  Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023 

 Ketiga, Qiyas thard yaitu menghubungkan far’ dengan ashl tanpa ada ‘illah yang 

sesuai. Seperti ليس yang diqiyaskan pada mabninya fi’il ghairu mutasharrif. 

 Sama halnya dengan pendapat diatas, Hasan membagi Qiyas menjadi tiga Qiyas 

Nahwu dalam pandangan Hasan terbagi menjadi tiga bagian yaitu qiyas sibh, qiyas i’lat, 

dan qiyas thard (Tamam, 2000). Qiyas sibh diartikan apabila dalam kasus pengqiyasan 

tidak mempertimbangkan ‘illah kecuali hanya bentuk keserupaannya saja antara satu 

dan lainnya. Adapun jika dalam pengqiyasan terdapat ‘illah, maka ‘illah ini ada yang 

bersifat sesuai dan adapula yang sifatnya tidak sesuai. Dalam qiyas ‘illah terdapat ‘illah 

yang sesuai antara kasus yang belum ada hukumnya dengan kasus yang sudah ada 

hukumnya. Jika tidak terdapat kesesuaian dalam i’lat maka disebut qiyas thard. Dari 

penjelasan tersebut, dapat disimpulkan bahwa Hasan mengklasifikasikan qiyas Nahwu 

menjadi dua berdasarkan apakah ada atau tidak ada pertimbangan ‘illah. 

C. Rukun Qiyas 

 Dalam penerapan Qiyas harus ada empat unsur yang terpenuhi, Yaitu: Ashl, Far’, 

‘illah, dan Hukm (Gani, 2016). Ketika salah satu dari empat unsur ini tidak terpenuhi, 

Maka penerapan Qiyas tidak bisa dilakukan. Contoh dari penerapan keempat unsur 

tersebut dalam qiyas adalah seperti yang dicontohkan oleh Al- Anbari mengenai 

penyusunan kalimat atau tarkib ketika diqiyaskan yaitu yang menunjukkan rafa’ akan 

tetapi tidak disebutkan fi’ilnya, maka dikatakan isim yang disandarkan kepada fi’il yang 

mendahuluinya, maka wajib dibaca rafa’ diqiyaskan kepada fa’il. Dalam hal ini fa’il 

menjadi ashl, kemudian isim yang tidak disebutkan fa’ilnya menjadi far’, kemudian rafa’ 

menjadi hukm, dan isnad menjadi ‘illah. 

1. Ashl (maqis ‘alaih) 

 Mengenai ashl para ulama berbeda pendapat dari definisinya. Definisi ashl 

menurut Al-Syaukani adalah sebuah nash yang menunjukkan aturan atau ketentuan 

dalam penetapan hukum pada objek yang disepakati. Pendapat ini juga dianut oleh 

Qhadhi Abu Bakar al-Baqilani dan Mu’tazilah, Karena nash itu sendiri adalah ashl. Nuhat 

menggunakan istilah maqis alaih sebagai sinonim dari ashl. Namun, perlu dicatat bahwa 

tidak semua kata dalam bahasa Arab dapat dijadikan acuan untuk qiyas, sehingga 

diperlukan pembahasan mengenai dalil sama’ dalam bahasa Arab sebagai dasar bagi 

qiyas (Fatkur Rohman, Iis Susiawati, 2022).  

 Adapun Ashl (maqis ‘alaih) adalah ungkapan orang Arab yang fasih, dan 

disyaratkan banyaknya penggunaan ungkapan tersebut (Muhammad Khan, 2012). 

Artinya apabila ungkapan tersebut sedikit penggunaanya (syadz) maka itu tidak bisa 

dijadikan sebagai ashl karena menyalahi persyaratan diatas. 

 



Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah dan Kuffah 

 

 
Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023  615 

2. Far’ (maqis) 

 Far’ adalah permasalahan yang hukumnya tidak ada di dalam nash, akan tetapi 

disamakan dengan hukum ashl (Ashif Jauhar Winarto, 2022). Far’ adalah hal baru yang 

hukumnya belum di temukan, Sehingga menjadikan ashl sebagai perbandingan 

hukumnya. Maqis adalah istilah yang ditetapkan pada hal ini.  

 Secara umum far’ terbagi menjadi dua bagian (Muhammad Khan, 2012), Yaitu: 

1) Far’ yang didapatkan dari bahasa orang arab yang fasih, Karena selalu dipakai dalam 

sama’ dan Qiyas. Seperti naib fa’il yang di qiyaskan kepada fa’il, dan ‘irabnya fi’il 

mudhari’ yang di qiyaskan kepada isim. 

2) Far’ yang dipakai oleh ulama arab untuk dijadikan latihan untuk melatih gramatikal 

Bahasa Arab. Seperti membuat wazan ضرب dari wazan جعفر sehingga menjadi ضربب. 

 

3. ‘illah 

 ‘illah adalah sifat yang sama yang terdapat pada hukum ashl dan hukum far’ 

(Hairuddin, 2019). ‘illah yaitu ada suatu sifat atau keadaan yang menjadi landasan atau 

dasar penetapan hukum pada pokok masalah, dan sifat atau keadaan yang sama juga ada 

pada cabang permasalahan yang perlu ditentukan hukumnya. Dengan kata lain, 

karakteristik atau situasi yang sama muncul pada kedua situasi dan perlu diperhatikan 

saat menentukan hukumnya. 

 Menurut ulama nahwu ‘illah adalah hal yang penting dalam Qiyas, karena ‘illah 

adalah penghubung antara Ashl dan Far’. Hukum pada ashl dapat diterapkan kepada far’ 

sebab adanya ‘illah (Fatkur Rohman, Iis Susiawati, 2022). 

4. Hukm 

 Ahli tata bahasa membagi hukum ke dalam dua kategori, yaitu: pertama, hukum 

yang disimpulkan dari kata-kata orang Arab menggunakan qiyas. Kedua, Hukum yang 

disusun setelah melakukan evaluasi dan inferensi. 

 Hukm menurut Hasan terbagi menjadi enam bagian (Tamam, 2000), yaitu :  

1) Wajib. 

2) Mamnu’. 

3) Hasan. 

4) Qabih. 

5) Khilaf  aula. 

6) Jaiz ala sawa. 

D. Penerapan Qiyas Menurut Basrah dan Kuffah. 

 Metode Qiyas memiliki banyak pertentangan diantara dua madrasah ini dalam 

penerapannya. Namun keduanya sepakat akan adanya metode Qiyas menjadi dalil dalam 



 Firda, Sopian 
 

 
616  Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023 

menentukan kaidah ilmu nahwu. Ulama Basrah memiliki pendekatan yang sangat hati-

hati dalam menggunakan qiyas sebagai metode penalaran (Tamam, 2000). Mereka hanya 

menerima ucapan langsung dari orang yang fasih dalam bahasa Arab, dengan dialek yang 

fasih juga. Mereka menolak aturan-aturan yang berasal dari bahasa Arab yang tidak fasih. 

Hanya riwayat yang telah disepakati oleh banyak orang sebagai benar yang dapat 

menjadi dasar bagi pembentukan aturan bahasa. Di sisi lain, mazhab di Kufah cenderung 

lebih fleksibel dalam menggunakan qiyas. Mereka menerima riwayat syair atau aturan-

aturan syadz yang diucapkan oleh orang yang fasih dalam bahasa Arab, tanpa 

memperdulikan apakah informasi itu berasal dari satu orang atau banyak orang. Semua 

informasi itu dapat dijadikan acuan untuk membuat aturan bahasa serupa.  

 Beberapa pakar ilmu tata bahasa lain yang menggunakan qiyas adalah al-

Mubarrid, al-Akhfasy Ali ibn Sulaiman yang menulis kitab al-Maqayiis, Abu Umar al-

Jarami, dan Abi Usman al Mazani. Mereka semua merupakan ahli tata bahasa dari Basrah. 

Sementara itu, para ahli tata bahasa dari Kufah juga memperhatikan penggunaan qiyas, 

tetapi mereka lebih luas dalam penggunaannya dengan mengambil contoh dari orang 

Arab dan menggunakan qiyas terhadap mereka. Oleh karena itu, al-Kisa'i berpendapat 

bahwa seluruh ilmu tata bahasa adalah qiyas. Namun, para ulama dari Basrah menentang 

pendapat tersebut dan menyatakan bahwa pendapat tersebut merusak ilmu tata bahasa 

dan terlalu meremehkan konsep sama' dan qiyas (Rini, 2019). 

 Ada beberapa pertentangan antara ulama Basrah dan Kuffah dalam penerapan 

Qiyas, diantaranya: 

1) Penerapan Qiyas dalam wazan  خطايا 

 .فعالى  atas wazan خطيئة menurut ulama kuffah merupakan bentuk jama’ dari خطايا 

Alasannya karena asal jama’ dari kata خطيئة adalah خطايئ seperti خطايع. Hamzah pada  خطايئ 

terletak pada akhir kalimat, kemudian ya’ tersebut di ganti dengan hamzah, maka 

terdapat dua hamzah pada kalimat tersebut, yaitu خطائئ. Hal ini dilarang karena sulit 

dalam pengucapan. Sehingga hamzah harus didahulukan atas ya’ menjadi خطائى. 

Kemudian kasrah di ganti dengan fatah, dan ya’ diganti dengan alif, maka menjadi خطاءا. 

Terdapat hamzah diantara dua alif sehingga diganti dengan ya’ menjadi  خطايا. 

 Adapun menurut ulama Basrah خطايا merupakan wazan dari فعائل. Karena خطايا 

merupakan jama’ dari خطيئة dengan wazan فعيلة, yang dimana jama’ dari wazan فعيلة adalah 

 Hamzah .خطائئ Kemudian ya’ diganti dengan hamzah menjadi ,خطايئ Asalnya adalah .فعائل

kedua diganti dengan ya’ karena tidak boleh bersatu dua hamzah dan dibariskan kasrah 

sebelumnya menjadi  خطائى. Kemudian kasrah diganti fatah dan ya’ diganti menjadi alif 

menjadi خطاءا. Hamzah diganti dengan ya’ karena hamzah tersebut berada diantara dua 

alif menjadi خطايا (Ibnu Al-Anbari, 1964). 

2) Penerapan Qiyas dalam wazan إنسان. 



Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah dan Kuffah 

 

 
Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023  617 

Lafadz إنسان menurut ulama Kuffah berasal dari إنسيان atas wazan إفعلان yang asalnya 

 .إنسان Ya’ pada kalimat tersebut dibuang karena banyaknya pemakaian menjadi .النسيان

Adapun menurut ulama Basrah lafadz إنسان berasal dari wazan فعلان, karena إنسان diambil 

dari kata إنس. Alif dan nun pada kalimat tersebut dilebihkan (Ibnu Al-Anbari, 1964). 

3) Penerapan Qiyas dalam wazan أشياء. 

 yang berasal dari أفعاء menurut ulama Kuffah merupakan bentuk dari wazan أشياء 

wazan أشياء .أفعلاء merupakan jama’ dari شيء yang asalnya شيّء. Jama’ dari شيّء adalah  أشيئاء 

atas wazan أفعِلاء. Hamzah pada Lam dari wazan tersebut di buang dengan alasan 

diringankan. Ada dua alasan mengapa hamzah tersebut harus dibuang. Pertama, karena 

dua hamzah saling berdekatan. Alif diantara dua hamzah tersebut merupakan huruf 

zaidah yang berbaris sukun, sehingga  seolah-olah dua hamzah tersebut bertemu. Hal ini 

dilarang dengan alasan sulit dalam pengucapan, maka hamzah tersebut dibuang. Kedua, 

ada kaidah yang menyatakan bahwa pengucapan yang sulit pada bentuk jama’ itu tidak 

sulit dalam pengucapan bentuk mufradnya, maka dibuang hamzah tersebut untuk 

meringankan. 

 Sedangkan menurut ulama Basrah أشياء merupakan bentuk dari wazan لفعاء karena 

asalnya dari شيئاء dengan wazan فعلاء. Hamzah yang terletak pada lam di dahulukan atas 

fa’ pada kalimat tersebut karena sulit dalam pengucapan jika bersatu dua hamzah (Ibnu 

Al-Anbari, 1964). 

Penerapan Qiyas dalam wazan أشياء. 

 yang berasal dari أفعاء menurut ulama Kuffah merupakan bentuk dari wazan أشياء 

wazan أشياء .أفعلاء  merupakan jama’ dari شيء yang asalnya شيّء. Jama’ dari شيّء adalah  أشيئاء 

atas wazan أفعِلاء. Hamzah pada Lam dari wazan tersebut di buang dengan alasan 

diringankan. Ada dua alasan mengapa hamzah tersebut harus dibuang. Pertama, karena 

dua hamzah saling berdekatan. Alif diantara dua hamzah tersebut merupakan huruf 

zaidah yang berbaris sukun, sehingga  seolah-olah dua hamzah tersebut bertemu. Hal ini 

dilarang dengan alasan sulit dalam pengucapan, maka hamzah tersebut dibuang. Kedua, 

ada kaidah yang menyatakan bahwa pengucapan yang sulit pada bentuk jama’ itu tidak 

sulit dalam pengucapan bentuk mufradnya, maka dibuang hamzah tersebut untuk 

meringankan. 

 Sedangkan menurut ulama Basrah أشياء merupakan bentuk dari wazan لفعاء karena 

asalnya dari شيئاء dengan wazan فعلاء. Hamzah yang terletak pada lam di dahulukan atas 



 Firda, Sopian 
 

 
618  Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023 

fa’ pada kalimat tersebut karena sulit dalam pengucapan jika bersatu dua hamzah (Ibnu 

Al-Anbari, 1964). 

IV. KESIMPULAN 

Secara Bahasa Qiyas (قياس) merupakan masdar dari  قياسا -يقيس - قاس  yang artinya 

mengukur, dan membandingkan suatu hal dengan hal yang lainnya untuk mengetahui 

ukurannya. Adapun menurut istilah Qiyas merupakan sebuah metode penalaran yang 

digunakan untuk menghubungkan hal-hal yang sudah diketahui dengan hal-hal yang 

belum diketahui. Klasifikasi Qiyas terbagi kepada tiga, yaitu Qiyas ‘illah, Qiyas Syibh, dan 

Qiyas Thard. Rukun Qiyas terdiri dari empat komponen, yaitu Ashl, Far’, ‘illah, dan Hukm. 

Dalam penggunaan Qiyas yang benar harus terpenuhi empat komponen ini, karena 

apabila satu dari empat komponen ini tidak terpenuhi maka Qiyas tersebut tidak sah 

digunakan. Adapun Qiyas dari dua mazhab nahwu Basrah dan Kuffah memiliki perbedaan 

dalam penerapannya, namun tetap mengakui akan pentingnya penggunaan Qiyas dalam 

merumuskan kaidah nahwu.  

V. DAFTAR PUSTAKA 
Achoita, A. (2022). Ibn Madha Dan Al Nahwu Al Arabi (Studi Kritis Atas Gugatan Ibn 

Madha Terhadap Konsep-Konsep Al Nahwu Al Arabi. An-Nas: Jurnal Humaniora, 

6(1), 63–79. 

Ahmad Zaky. (2020). Ushul Nahwi Sejarah Dan Perkembangannya. WARAQAT : Jurnal 

Ilmu-Ilmu Keislaman, 4(1), 15. https://doi.org/10.51590/waraqat.v4i1.69 

Al-Anbari. (1958). Lam’u al- Adillah. Darul al-Fikri. 

Ashif Jauhar Winarto, M. L. G. (2022). Analisis pada Fluktuasi Harga Paket Data 

Internet di Platform Digital Dana dan LinkAja dengan Metode Qiyas. J-HES Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah, 06(01), 92–106. 

Eka Rizal. (2021). Pemikiran Ibnu Malik tentang Istisyhad dengan Hadis dalam 

Masalah Nahwu. Studi Arab, 12(2), 103–119. 

https://doi.org/10.35891/sa.v12i2.2751 

Fatkur Rohman, Iis Susiawati, D. Mardani. (2022). Uṣūl al-Naḥwi; Al-Qiyās dalam 

Rukun al-‘Illat dan al-Hukm. Al-‘AJAMI,Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab, 11(1), 137–

150. 

Febriyanti, U., Abdurrahman, M., & Sopian, A. (2021). Is Historical Study of Nahwu on 

Madrasah Basra and Kufa Important to Teach? The Analysis of Opinion on 

Indonesian AFL Students. Al-Ta’rib : Jurnal Ilmiah Program Studi Pendidikan 

Bahasa Arab IAIN Palangka Raya, 9(1), 25–34. 

https://doi.org/10.23971/altarib.v9i1.2522 



Ushul Al-Nahwi Al-Arabi: Analisis Penerapan Qiyas Dari Perspektif Basrah dan Kuffah 

 

 
Ukazh,  Vol. 4, No. 2 Desember, 2023  619 

Gani, S. (2016). Al-Qiyas Dalam Usul Al-Nahwi. Al-‘AJAMI,Jurnal Bahasa Dan Sastra 

Arab, 05(1), 1–12. 

Hairuddin. (2019). Akar Historis Lahirnya Ilmu Nahwu. Al Mahāra: Jurnal Pendidikan 

Bahasa Arab, 5(1), 19–40. https://doi.org/10.14421/almahara.2019.051-02 

Hasibuan, A. S., & Siddiq, G. (2020). Interelation of Qiyās Ushul Nahwi & Qiyās Ushul 

Fiqh In Islamic Law Construction Framework. Law Development Journal, 2(3), 

402. https://doi.org/10.30659/ldj.2.3.402-411 

Ibnu Al-Anbari. (1964). Al-Inshaaf Fi Masaa’il Al-Khilaf Baina Al-Nahwiyyin Al-Basriyyin 

Wa Al-kuffiyyin. Mathba’ah al-Istiqomah. 

Jumhana, N. (2014). Metode Qiyas Sebagai Landasan Epistemologi Nahwu. Alqalam, 

31(2), 213. https://doi.org/10.32678/alqalam.v31i2.565 

Luthfi, K. M. (2016). Penerapan Ushul An-Nahw Dalam Penyusunan Materi 

Pembelajaran Nahw Pedagogis. LINGUA, 11(2), 88–102. 

Merry Choironi. (2013). Analogi (Qiyas) Menurut Ahli Bahasa Modern Dan Hasil 

Ketetapan Lembaga Bahasa Arab Dalam Analogi. Alfaz, 1(1), 1–24. 

Muhammad Khan. (2012). Ushul Al-Nahwi Al-’Arabi. University Mohamed Khider. 

Mulyani, M. (2017). Perkembangan Ilmu Nahwu pada Masa Daulah Abbasiyah. Diwan : 

Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab, 9(2), 778–790. 

https://doi.org/10.15548/diwan.v9i2.146 

Munawwir, A. W. (1984). Kamus Arab-Indonesia. Pustaka Progresif. 

Rini, R. (2019). Ushul al-Nahwi al-Arabi : Kajian Tentang Landasan Ilmu Nahwu. 

Arabiyatuna : Jurnal Bahasa Arab, 3(1), 145–162. 

https://doi.org/10.29240/jba.v3i1.773 

Sopian, A. (2022). Kinesis Message of Yusuf AS. Story in Al-Qur’an. Proceedings of the 

Sixth International Conference on Language, Literature, Culture, and Education 

(ICOLLITE 2022), 77–84. https://doi.org/10.2991/978-2-494069-91-6_13 

Tamam, H. (2000). Al-Ushȗl dirasatu epistymologi li al-tafkîr al-alugowi ‘inda al-Arab. 

‘Alamu al-Kutub. 

Wahyudi, H., Hidayat, H., & Hakim, S. W. (2020). Pemikiran Gramatikal Bahasa Arab 

Oleh Linguistik Arab (Studi Tokoh Lintas Madzhab Nahwu). Al-Fikra : Jurnal 

Ilmiah Keislaman, 19(1), 113–128. https://doi.org/10.24014/af.v19i1.1023 


