
Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

116 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi 

Obsessive Compulsive Disorder 
 

Khudi Theory From Muhammad Iqbal’s Perspective: An Analysis Of Holistic 

Therapy to Overcome Obsessive Compulsive Disorder 
 

Jarman Arroisi1, M. Ali Yasrif2 
1,2Universitas Darussalam Gontor, Jl. Raya Siman, Dusun I, Demangan, Kec. Siman, Kabupaten Ponorogo, Jawa 

Timur 63471, Indonesia 

e-mail: jarman@unida.gontor.ac.id 

 

ABSTRACT 
Modernization and materialism increasingly dominate daily life, making it difficult for individuals to 

find spiritual and emotional balance. This study investigates Muhammad Iqbal's Khudi theory within 

Islamic psychology and its application to modern psychological issues, particularly OCD. Using a 

qualitative literature-based approach and Spradley's analytical model, including Domain Analysis, 

Taxonomy Analysis, Componential Analysis, and Cultural Theme Analysis, the research leads to three 

key conclusions. First, traditional psychological methods often fall short in addressing the existential 

and spiritual aspects of mental health crises, especially in disorders like OCD. Second, applying 

Iqbal's khudi principles-focusing on self-development, self-understanding, and spiritual growth-

provides a holistic approach that effectively aids individuals in managing obsessions and compulsive 

behaviors. Third, incorporating khudi principles such as love, faqr, courage, tolerance, and personal 

honor into OCD therapy yields significant benefits. Love and personal honor enhance self-esteem and 

dignity, while faqr reduces reliance on rituals. Courage and tolerance enable individuals to accept 

imperfections, thereby decreasing anxiety and improving overall emotional and spiritual well-being. 

 
Keywords: Khudi, Muhammad Iqbal, Obsessive Compulsive Disorder 

 

ABSTRAK  
Modernisasi dan materialisme yang semakin mendominasi kehidupan sehari-hari menyebabkan 

ketidakmampuan individu untuk menemukan keseimbangan spiritual dan emosional. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengeksplorasi teori khudi Muhammad Iqbal dalam psikologi Islam dan bagaimana 

prinsip-prinsip spiritual tersebut dapat diterapkan untuk menangani krisis jiwa modern, khususnya 

dalam konteks gangguan OCD. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan 

kualitatif. Data dianalisis menggunakan model analisis Spradley yang mencakup Analisis Domain, 

Analisis Taksonomi, Analisis Komponensial, dan Analisis Tema Kultural. Hasil penelitian ini 

memberikan tiga kesimpulan penting; pertama, pendekatan psikologi modern seringkali tidak cukup 

untuk mengatasi dimensi eksistensial dan spiritual dari krisis jiwa, khususnya pada gangguan seperti 

OCD. Kedua, penerapan prinsip khudi Iqbal dalam terapi OCD menawarkan pendekatan holistik dan 

mendalam. Prinsip pengembangan diri, pemahaman diri, dan penguatan spiritual, yang merupakan inti 

dari khudi Iqbal, efektif dalam membantu individu mengatasi obsesi dan perilaku kompulsif. Ketiga, 

mengintegrasikan prinsip khudi Iqbal, seperti cinta, faqr, keberanian, toleransi, dan kehormatan 

pribadi, ke dalam terapi OCD memberikan manfaat besar. Prinsip cinta dan kehormatan pribadi 

memperkuat harga diri dan martabat, sementara faqr mengurangi ketergantungan pada ritual. 

Keberanian dan toleransi membantu individu menghadapi dan menerima ketidaksempurnaan, yang 

mengurangi kecemasan dan meningkatkan kesejahteraan emosional serta spiritual secara keseluruhan. 

 
Kata Kunci: Khudi, Muhammad Iqbal, Obsessive Compulsive Disorder 
 

FIRST RECEIVED: 

2024-08-23 

REVISED: 

2024-10-21 

ACCEPTED: 

2024-11-08 

PUBLISHED: 

2025-04-13 

             https://doi.org/10.25299/ajaip.2025.vol22(1).18894 Corresponding Author: Jarman Arroisi 

 AJAIP is licensed under Creative Commons Attribution-

ShareAlike 4.0 International 
Published by UIR Press 

https://doi.org/10.25299/ajaip.2025.vol22(1).18894
https://journal.uir.ac.id/index.php/alhikmah
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1


Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

117 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

ENDAHULUAN 

Di era globalisasi saat ini, kita menyaksikan fenomena dekadensi spiritual yang 

semakin meluas, di mana nilai-nilai etis dan moral sering terpinggirkan oleh tekanan dan 

tuntutan kehidupan modern. Praktik ibadah yang seharusnya menjadi sarana untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan kini sering kali diabaikan atau dilaksanakan tanpa kesadaran 

akan makna dan dampaknya terhadap lingkungan sosial. Akibatnya, banyak individu 

mengalami kekosongan jiwa, merasa kehilangan tujuan dan makna dalam hidup, serta 

terjebak dalam rutinitas sehari-hari yang materialistik. Dalam konteks ini, banyak yang 

mengesampingkan aspek-aspek spiritual yang mendalam, menciptakan jurang antara 

kehidupan spiritual dan tuntutan zaman. Hal ini mengarah pada hilangnya makna dalam 

praktik keagamaan dan peningkatan perilaku yang tidak etis dalam masyarakat, dan juga 

semakin memperdalam krisis spiritual yang dialami banyak orang (Nasrudin & Jaenudin, 

2021). 

Di era kontemporer, berbagai aliran psikologi berperan dalam mengatasi masalah 

kesehatan mental manusia (Zarkasyi et al., 2019). Psikologi modern telah mencapai kemajuan 

signifikan dalam memahami perilaku dan proses mental manusia, namun demikian ia masih 

sering gagal menguraikan esensi terdalam dari eksistensi manusia, yakni jiwa. Psikologi 

modern berfokus pada aspek yang dapat diukur dan diuji secara empiris, seperti emosi dan 

kognisi, namun jiwa—sebagai inti dari kepribadian dan pengalaman subjektif yang lebih 

dalam—sering kali berada di luar jangkauan metode ilmiah tradisional. Sebagai hasilnya, 

banyak masalah kompleks dalam kehidupan manusia, seperti pencarian makna dan 

pengalaman spiritual, mungkin tidak sepenuhnya terpecahkan oleh teori psikologis semata. 

Untuk memahami esensi manusia secara lebih mendalam, pendekatan multidisipliner yang 

menggabungkan psikologi, filosofi, dan teologi diperlukan, guna mencakup dimensi 

eksistensial dan spiritual yang sering terabaikan dalam penelitian psikologis (Arroisi, 2018). 

Fenomena di mana penyakit jiwa pada manusia tidak selalu bisa diatasi dengan obat 

atau teknologi medis tercanggih, menunjukkan bahwa meski kemajuan medis sangat penting, 

beberapa kondisi mungkin memerlukan pendekatan alternatif yang berisfat multidisipliner 

(Arroisi et al., 2021). Oleh karena itu, sangat penting untuk memanfaatkan solusi yang 

diberikan oleh Islam dalam mengatasi masalah kesehatan jiwa. Psikologi Islam, khususnya 

dalam psikoterapi, memainkan peran penting dalam mengatasi berbagai krisis yang dihadapi 

masyarakat saat ini, termasuk krisis mental, moral, dan spiritual (Dwinanda et al., 2023). 

Psikologi Islam sangat menekankan pentingnya keseimbangan antara religiositas dan 

rasionalitas sebagai kunci untuk mencapai keadaan jiwa yang ideal, yaitu nafs muthmainnah. 

Dalam perspektif Islam, keseimbangan ini tercapai melalui dua dimensi: empiris dan non-

empiris, yang memungkinkan individu untuk berpikir secara rasional sekaligus intuitif. Ketika 

jiwa terhubung dengan Tuhan, jiwa menjadi tenang dan memunculkan emosi positif seperti 

kepercayaan diri, harapan, dan ketenangan, yang mendukung kesehatan mental dan spiritual 

(Arroisi et al., 2024). 

Salah satu penyakit jiwa yang akan penulis teliti dalam tulisan ini adalah Gangguan 

obsesif-kompulsif (OCD). OCD adalah jenis gangguan kecemasan yang dialami oleh banyak 

individu. Ia merupakan gangguan kronis yang mempengaruhi sekitar 1-3% populasi. Sekitar 

setengah dari pasien mengalami kesulitan dalam proses penyembuhan dan banyak di antara 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

118 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

mereka terus menghadapi berbagai tantangan yang berkepanjangan. Kondisi ini menunjukkan 

dampak yang signifikan terhadap kesehatan mental, di mana pasien sering terjebak dalam 

siklus perilaku obsesif dan kompulsif yang mengganggu kehidupan sehari-hari mereka. 

Kesulitan dalam penyembuhan mengindikasikan bahwa pendekatan pengobatan yang tepat 

dan dukungan yang berkelanjutan sangat penting, sehingga pemahaman dan penanganan yang 

komprehensif terhadap OCD diperlukan untuk meningkatkan kualitas hidup penderitanya 

(Rahmawati et al., 2019). 

Seseorang yang mengalami OCD percaya bahwa pikirannya adalah kenyataan, 

sehingga mereka merasa terdorong untuk melakukan tindakan tertentu guna meredakan 

kecemasan yang dirasakan. Gangguan ini ditandai oleh pikiran, dorongan, atau gambaran 

yang terus-menerus muncul dalam benak individu, yang menyebabkan tekanan mental yang 

signifikan. Hal ini membuatnya sangat sulit untuk mengabaikan pikiran tersebut, sehingga 

mereka menghabiskan waktu yang lama melakukan tindakan yang sama berulang kali. 

Dengan demikian, OCD tidak hanya mengganggu kesejahteraan mental penderitanya, tetapi 

juga mempengaruhi kualitas hidup mereka secara keseluruhan (Salamah, 2021). 

Dalam hal ini, teori Muhammad Iqbal dalam "Reconstruction of Religious Thought in 

Islam" sangat relevan. Iqbal menyatakan bahwa prinsip spiritual, terutama khudi atau 

kesadaran diri, penting untuk keseimbangan hidup. Ia percaya bahwa semakin seseorang 

mendekat kepada Tuhan, semakin utuh individu tersebut. Oleh karena itu, khudi dapat 

membantu mengatasi masalah psikologis dengan memperkuat spiritualitas dan kedekatan 

dengan Tuhan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji teori khudi Iqbal dalam psikologi 

Islam dan menemukan cara untuk menangani krisis jiwa modern dengan mengintegrasikan 

prinsip-prinsip spiritual untuk mencapai keseimbangan hidup yang lebih baik terkhusus pada 

gangguan OCD. Hal ini didasari oleh keyakinan bahwa setiap individu memiliki keinginan 

untuk meningkatkan kualitas hidup mereka, baik dari segi fisik, psikologis, maupun spiritual. 

Keinginan ini merupakan bagian dari usaha alami setiap manusia untuk memperbaiki 

kehidupannya (Arroisi & Kusuma, 2021). 

Sejumlah penelitian serupa telah dilakukan, seperti karya Alfan Hidayat dan Johan 

Alamsah, yang menekankan pengujian karakter dan perspektif ilmu pengetahuan modern 

melalui lensa filsafat khudi (Hidayat et al., 2024). Jarman Arroisi dan Khofifa Assakhyyu 

Qorib juga menjelaskan khudi sebagai sarana pembangunan spiritual individu dengan 

pendekatan psikologi, menunjukkan pentingnya khudi dalam memahami fitrah (Arroisi & 

Qorib, 2023). Rizwana Amin, Fatimah Khakwani, dan Sara Mehmood menyoroti ajaran 

sosial, emosional, psikologis, dan spiritual dalam puisi Iqbal, menggarisbawahi pembentukan 

karakter melalui ketekunan dan pengendalian emosi (Amin et al., 2022). 

Namun, penelitian ini memiliki perbedaan signifikan, terutama dalam penggunaan 

filsafat khudi sebagai landasan untuk pendekatan psikoterapi. Berbeda dengan penelitian 

sebelumnya, fokus utama studi ini adalah penerapan prinsip-prinsip khudi dalam konteks 

psikologi praktis, memberikan solusi yang lebih terintegrasi dan aplikatif bagi individu yang 

mengalami gangguan OCD. Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman 

yang lebih mendalam mengenai keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental dalam 

konteks modern, menjadikannya sebagai state of the art dalam pengembangan psikoterapi 

berbasis khudi.  



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

119 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan sebuah penelitian kepustakaan dengan memakai pendekatan 

kualitatif. Sumber primer dalam kajian ini adalah buku Muhammad Iqbal yakni The Secret of 

The Self dan untuk sumber sekunder dikumpulkan dengan menggunakan teknik dokumentasi 

dari beberapa dokumen seperti buku, artikel penelitian, dan publikasi lainnya. Data yang 

diperoleh kemudian dianalisis dengan analisis Model Spradley. Ada pula teknik ini memiliki 

beberapa tahapan yaitu Analisis Domain, Analisis Taksonomi, Analisis Komponensial, dan 

Analisis Tema Kultural. Analisis Domain dimana peneliti harus mendapatkan gambaran 

umum dari objek yang diteliti atau dari sebuah isu sosial yang diangkat menjadi tema 

penelitian. Analisis Taksonomi memiliki artian sebagai klasifikasi bidang ilmu, kaidah dan 

prinsip yang meliputi pengklasifikasian objek. Analisis Komponensial bertujuan untuk 

mengetahui ciri spesifik dari semua unsur yang menyusun domain data penelitian. Analisis 

Tema Kultural merupakan penarikan hubungan antardomain data yang sudah diketahui ciri 

spesifiknya (Sugiyono, 2016). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Khudi Menurut Muhammad Iqbal 

The form of existence is an effect of the Self. Whatsoever thou seest is a secret of the 

Self. When the Self awoke to consciousness. It revealed the universe of Thought. A hundred 

worlds are hidden in its essence (Iqbal, 1920). 

Filsafat Iqbal berfokus pada ide bahwa individualitas adalah inti dari realitas. Ia 

berpendapat bahwa realitas adalah manifestasi dari kepribadian yang terus berkembang, 

mengikuti tujuan dan aspirasi individu dalam proses pertumbuhannya (Wibawa, 2021). 

Filsafat Khudi, menurut Iqbal, atau "philosophy of the self," menekankan pentingnya 

memahami diri sendiri untuk memahami Tuhan, ia menganggap pengembangan diri sebagai 

kunci untuk meraih pemahaman spiritual dan eksistensial (Fahri et al., 2022). Iqbal 

mengadopsi dan mengadaptasi elemen-elemen neo-platonisme yang terdapat dalam pemikiran 

Ibnu Arabi ke dalam filosofi khudinya. Ia mengakui bahwa ide-ide seperti wahdah al-wujud 

(kebersatuan jiwa manusia dengan Tuhan) dan konsep emanasi memiliki daya tarik, namun ia 

juga menemukan kejanggalan dalam aplikasi praktisnya. Dengan mengintegrasikan elemen-

elemen neo-platonis, Iqbal berusaha menciptakan suatu pemahaman yang lebih rasional dan 

komprehensif mengenai khudi yang mendukung keseimbangan spiritual dan psikologis 

individu (Ansori & Putra, 2023).  

Khudi dapat ditemukan dalam karya Iqbal yang berjudul Asrar-i-Khudi (Zainuddin et 

al., 2023). Asrar-i-Khudi merupakan salah satu karya utama Iqbal berbahasa Persia yang 

berisi tentang ajaran mengenai ego seseorang dalam meraih predikat Insan Kamil, diterbitkan 

pada tahun 1915 (Muhammad Masruri, Muqowim, 2020). Dalam "Asrar-i-Khudi," Iqbal 

berusaha mengingatkan masyarakat tentang identitas keislaman mereka dan hakikat diri 

mereka yang sebenarnya. Ia prihatin karena banyak orang tampak lupa akan potensi dan nilai 

spiritual mereka. Dengan menjelaskan konsep khudi, Iqbal ingin membangkitkan kesadaran 

akan pentingnya memahami dan mengembangkan diri berdasarkan ajaran Islam, serta 

mengatasi pelupa terhadap hakikat diri dan tujuan hidup yang sebenarnya (M. Afif Wiranto, 

Syefriyeni, 2021). 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

120 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Kata khudi berasal dari bahasa Parsi Khud yang berarti diri (self) atau pribadi 

(person), sedangkan khudi secara harfiah berarti kedirian (selfhood) dan individualitas, yang 

secara etimologi memiliki arti yang sama dengan ego (Suripto, 2023). Dalam kamus besar 

bahasa Indonesia (KBBI) ego berarti aku; diri pribadi; rasa sadar akan diri sendiri; konsepsi 

individu tentang dirinya sendiri. Secara bahasa dapat dimaknai ego adalah penyebutan 

kesadaran diri, konsep sadar akan ‗aku‘ pada dirinya.(Amelia & Hambali, 2023). Secara 

terminologi Iqbal mendefiniskan Khudi sebagai metode untuk memahami bahwa individu 

memiliki elemen cahaya ilahi di dalam dirinya, yang penemuannya dapat membantu manusia 

mencapai puncak penciptaan dan kelalaiannya dapat membatasi individu tersebut pada 

klasifikasi makhluk berkaki dua yang amoral (Amin et al., 2022).  

Gagasan Iqbal ini menekankan pentingnya regenerasi kemanusiaan melalui perjuangan 

individu untuk mencapai kesempurnaan diri. Menurut Iqbal, individu, atau ego/khudi, harus 

berjuang secara konsisten untuk mengembangkan dan memperbaiki diri mereka menuju 

"insan kamil," yaitu bentuk kesempurnaan manusia. Dalam pandangan ini, proses regenerasi 

kemanusiaan tidak hanya melibatkan perbaikan individu secara pribadi, tetapi juga bagaimana 

individu tersebut berkontribusi pada perbaikan masyarakat secara keseluruhan. Dengan 

berfokus pada pengembangan diri yang terus-menerus dan kesempurnaan spiritual, individu 

dapat mencapai realitas diri yang lebih tinggi dan lebih menyeluruh, yang pada akhirnya 

membawa dampak positif bagi kemanusiaan (Ahmadi, 2022).  

Insan kamil yang dimaksud oleh Iqbal adalah orang yang mendekatkan diri kepada 

Tuhan (Iqbal, 1920). Insan Kamil tidak merujuk pada seseorang yang telah mencapai akhir 

dari perkembangan eksistensial, spiritual, atau moral. Sebaliknya, istilah ini menggambarkan 

tahap berkelanjutan di mana individu dapat terus mewujudkan potensi penuh mereka dalam 

hidup dan lingkungan sekitar. Dengan demikian, menurut pandangan Iqbal, Insan Kamil 

melambangkan puncak kesempurnaan manusia sebagai ego yang terus berkembang dalam 

individualitasnya (Muhtar & Bin Mohd Zailani, 2024). Setiap orang memiliki khudi masing-

masing, yang berperan dalam memperkuat spiritualitas. Khudi mendorong individu untuk 

menanamkan sifat ketuhanan dalam dirinya, membuatnya lebih istimewa dan memahami 

hakikat dirinya. Khudi membawa kekuatan atau energi untuk pengembangan diri secara utuh, 

terpisah dari individu lainnya (Arroisi & Qorib, 2023). 

Menurut Iqbal, kemunduran umat Muslim disebabkan oleh kurangnya kesadaran diri, 

atau nafi'-i-khudi. Sebagai solusi, Iqbal mengusulkan "isbat-i-khudi," yaitu pengakuan dan 

pemahaman mendalam tentang diri sendiri. Dalam hal ini khudi berarti kesadaran akan 

identitas diri, dengan manusia dianggap sebagai makhluk unik yang diberi pengetahuan 

primordial tentang Tuhan serta kehendak bebas (Sanusi bin Junid, 2002). Iqbal mengatakan 

bahwa alam semesta ciptaan Tuhan selalu berubah dan dinamis. Alam yang terbuka ini 

menginspirasi manusia untuk berkreasi dan menguasai lingkungan. Menurut Iqbal, manusia 

secara alami aktif dan kreatif, dan berada di dunia yang belum sempurna memotivasi mereka 

untuk terus berkembang, memperbaiki keadaan, dan menciptakan perubahan positif (Ayu 

Juliana, 2024).  

Menurut Iqbal, pengembangan khudi harus diarahkan untuk mendekati ego mutlak, 

yaitu Allah. Dalam pandangannya, tujuan utama dari proses ini adalah untuk meningkatkan 

martabat spiritual seseorang. Dengan mendekatkan diri kepada Tuhan, individu dapat 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

121 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

mengembangkan potensi diri secara maksimal dan mencapai tingkat kesadaran yang lebih 

tinggi. Proses ini memungkinkan seseorang untuk menginternalisasi sifat-sifat ilahi dan 

mencapai pencerahan spiritual, yang pada gilirannya meningkatkan nilai dan kualitas 

hidupnya secara keseluruhan (Yanti, 2020).   

Dalam pemikiran Iqbal, "Khuda" atau Tuhan menjalin hubungan yang dinamis dengan 

"khudi" atau individu, di mana keduanya berperan aktif dalam proses pertumbuhan spiritual. 

Iqbal secara tegas menolak pandangan pantheistik, menekankan bahwa manusia memiliki 

tujuan untuk mencapai penyempurnaan diri melalui bimbingan Tuhan, yang senantiasa 

memberikan petunjuk. Dalam kerangka ini, manusia yang sempurna mencerminkan sifat-sifat 

ilahi, meskipun tetap ada kesadaran akan jarak yang memisahkan individu dari Yang Maha 

Besar. Hal ini menciptakan sebuah hubungan yang seimbang, di mana keunikan individu 

dapat beriringan dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi (Suripto, 2023). 

 Untuk mencapai insan kamil khudi perlu diperkuat oleh beberapa hal; cinta, faqr, 

semangat/keberanian, toleransi, bekerja dengan cara yang halal secara orisinal dan kreatif 

(Yahya, 2023). Pertama, cinta atau isyq menurut Iqbal adalah kekuatan yang memberi 

dorongan kuat ketika seseorang dihadapkan pada tujuan berharga. Cinta melampaui makna 

individu dan menjadi jiwa yang menggerakkan alam semesta, memecahkan kesulitan, dan 

menunjukkan kebaikan. Dalam konteks ini, cinta menghubungkan manusia dengan 

Penciptanya, membantu manusia memahami tujuan penciptaannya dan melaksanakan 

tugasnya sebagai khalifah di bumi (Padia, 2021).  

Iqbal menyatakan bahwa cinta berarti keinginan untuk menyerap dan mengasimilasi. 

Bentuk tertingginya adalah menciptakan dan mewujudkan nilai dan ideal. Cinta membuat 

baik yang mencintai maupun yang dicintai menjadi lebih individu. Usaha untuk mencapai 

sesuatu yang sangat unik akan membuat pencari dan yang dicari menjadi lebih individual, 

karena hanya sesuatu yang unik yang dapat memenuhi kebutuhan pencari (Iqbal, 1920).
  

Khudi atau esensi individu adalah titik terang yang menyala di balik kehidupan 

material kita yang tampak. Cinta berperan penting dalam memperkuat dan memperdalam 

kualitas khudi, menjadikannya lebih hidup, membara, dan bersinar. Dari cinta inilah muncul 

cahaya yang memancarkan esensi khudi dan memungkinkan pengembangan potensi yang 

belum terungkap. Cinta memberikan energi dan arahan kepada khudi, sehingga 

memungkinkannya untuk menerangi dan memberi dampak pada dunia (Iqbal, 1920). 

Kedua, faqr menurut Iqbal memainkan peran penting dalam pengembangan 

kepribadian dan spiritualitas. Faqr dibagi menjadi dua jenis utama: faqr sebagai hukuman dan 

faqr sebagai hadiah. Faqr sebagai hukuman merujuk pada kondisi kemiskinan dan 

kekurangan yang tidak diinginkan. Sebaliknya, faqr sebagai hadiah merupakan pilihan sadar 

yang diambil seseorang untuk mencapai pertumbuhan spiritual dan pengembangan pribadi. 

Dalam konteks ini, faqr bukanlah kekurangan yang merugikan, tetapi lebih merupakan alat 

untuk membersihkan diri dari keterikatan duniawi dan materi, serta untuk memperkuat 

hubungan dengan aspek spiritual yang lebih dalam. Iqbal menganggap faqr sebagai hadiah 

dalam jalan menuju pencerahan, di mana individu dapat mengeksplorasi dan mengembangkan 

potensi diri mereka secara maksimal, sambil tetap terhubung dengan nilai-nilai spiritual dan 

moral (Aamir, 2020). 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

122 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Ketiga, menurut Iqbal keberanian dianggap esensial untuk mengatasi dan melepaskan 

hal-hal yang menyebabkan kelemahan dalam diri. Dalam konteks tawhid, keberanian 

diwujudkan dengan menolak segala sesuatu kecuali Allah Ta'ala, menjadikan tawhid sebagai 

prinsip utama dalam perilaku, dan hanya memiliki ketakutan terhadap Allah. Ini melibatkan 

penyerahan kehendak dan tujuan pribadi kepada kehendak-Nya serta sikap tegas menghadapi 

kekuatan lain yang dapat mengancam perkembangan diri dan hak-hak manusia yang sah. 

Dengan demikian, keberanian yang berlandaskan tawhid membantu memperkuat dan 

membangun khudi dengan menghilangkan ketakutan yang tidak perlu dan tetap berpegang 

teguh pada keyakinan akan kekuasaan Allah (Saiyidain, 1938). 

Keempat, menurut Iqbal, toleransi yang benar adalah fondasi dari kemanusiaan sejati 

dan spiritualitas religius. Artinya, sikap menghormati pandangan orang lain bukanlah tanda 

kelemahan, melainkan cerminan dari keyakinan yang kuat dan kematangan spiritual seseorang 

(Saiyidain, 1938). Hal ini sebagaimana yang Iqbal nyatakan dalam puisinya;  

―In his sight high and low were one, he sat with his slave at one table. The daughter of 

the chieftain of Tai was taken prisoner in battle. And brought into that exalted presence. Her 

feet in chains, unveiled, she was, and her neck bowed with shame. When the Prophet saw that 

the -, poor girl had no veil, he covered her face with his own mantle.‖ (Iqbal, 1920). 

Kelima, Iqbal menyarankan agar seseorang selalu memelihara kehormatan dan 

martabat pribadi, Iqbal mengungkapkan bahwa semakin tinggi martabat seseorang, semakin 

berharga ia dalam pandangan diri dan orang lain. Iqbal menekankan bahwa kebebasan dari 

ketergantungan dan godaan duniawi memberikan seseorang kontrol dan kekuasaan lebih besar 

atas hidupnya. Iqbal menekankan perlunya menjaga kehormatan agama dengan tidak 

bergantung pada bantuan orang lain, yang dapat merusak integritas dan martabat pribadi. 

Selayaknya Nabi Muhammad yang menghargai usaha keras dan kemandirian dalam mencari 

nafkah (Iqbal, 1920).  

Iqbal menjelaskan konsep kehendak kreatifnya, yang berperan penting dalam 

perubahan dan penataan kehidupan manusia. Kreativitas memungkinkan manusia untuk 

mengubah sesuatu yang belum digarap menjadi sesuatu yang teratur dan indah. Sebagai 

makhluk sosial dan dinamis, manusia harus mengembangkan kompetensinya untuk 

memaksimalkan pertumbuhan individu. Proses ini merupakan tindakan kreatif sebagai 

respons sosial terhadap lingkungan. Dengan perkembangan individu yang kreatif, akan 

terbentuk hubungan yang dinamis dan kehidupan yang terarah dalam masyarakat, yang 

mencerminkan eksistensi individu (Purnamansyah, 2023). 

Lima unsur penguatan ini berperan penting dalam penguatan khudi seseorang dalam 

melewati tiga tahapan Obedience, Self-control, dan Divine Vicegerency (Iqbal, 1920). 

Menurut Iqbal manusia harus menerima beban tanggung jawab mereka untuk memperoleh 

kedudukan yang lebih tinggi di sisi Tuhan. Ketaatan terhadap hukum dan aturan, baik alam 

maupun spiritual, digambarkan sebagai kunci untuk mencapai tujuan dan potensi maksimal. 

Iqbal menekankan bahwa segala sesuatu, dari pertumbuhan rumput hingga pembentukan 

lautan, terjadi melalui kepatuhan terhadap hukum. Ia menyeru untuk kembali pada prinsip-

prinsip kepatuhan, khususnya dalam konteks ajaran agama, dengan mengingatkan pentingnya 

mengikuti hukum dan tidak mengeluh tentang ketegasannya (Iqbal, 1920). 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

123 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Iqbal menekankan bahwa seseorang harus mengendalikan diri sendiri untuk mencapai 

potensi tertinggi. Penciptaan manusia melibatkan campuran cinta dan ketakutan, yang 

membentuk keinginan akan kekayaan, kekuasaan, dan hubungan. Namun, dengan memegang 

teguh keyakinan pada Tuhan dan menjauhi dosa, seseorang dapat mengatasi ketakutan dan 

keinginan duniawi. Iqbal menyarankan bahwa melalui praktik-praktik agama seperti shalat, 

puasa, haji, dan zakat, seseorang dapat memperkuat imannya, mengurangi kecintaan pada 

materi, dan mengatasi kelemahan. Dalam kerangka iman Islam yang kuat, individu dapat 

mengatasi segala tantangan dan mencapai kekuatan spiritual yang sejati (Iqbal, 1920). 

Iqbal mengatakan bahwa menjadi wakil Tuhan di bumi akan menghadirkan kemuliaan 

dan kekuatan, menjadikan seseorang sebagai pusat semesta dan cerminan dari Kuasa 

Tertinggi. Individu yang mencapai tingkat kesempurnaan spiritual memiliki kemampuan 

untuk menciptakan dunia baru dari imajinasi mereka, merombak tatanan alam, dan 

memberikan kehidupan melalui karya-karya mereka yang luar biasa. Mereka memberi makna 

baru pada kehidupan dan membawa kedamaian, menunjukkan bahwa kehadiran sosok ideal 

dapat mengubah dunia dan mengembalikan perdamaian serta cinta. Kehadiran mereka serupa 

dengan musim semi yang menyegarkan kebun yang kering, memberikan harapan baru dan 

revitalisasi kepada umat manusia (Iqbal, 1920). 

Obsessive Compulsive Disorder 

OCD, atau Obsessive-Compulsive Disorder, adalah gangguan mental yang ditandai 

oleh pikiran obsesif yang berulang dan sulit dikendalikan, serta perilaku kompulsif yang 

repetitif. Pikiran obsesif dapat menyebabkan kecemasan, sementara perilaku kompulsif 

muncul sebagai respons untuk mengurangi kecemasan tersebut. Gangguan ini dapat 

mengganggu kehidupan sehari-hari dan menyebabkan stres yang signifikan (Rahmawati et al., 

2019). Seseorang yang menderita OCD meyakini bahwa pikiran yang dimiliki nyata sehingga 

melakukan hal-hal sesuai pikirannya untuk mengurangi kecemasan tersebut. OCD ditandai 

oleh pikiran, dorongan atau bayangan yang terus-menerus muncul didalam pikiran individu. 

Hal itu membuat individu tertekan sehingga sangat sulit untuk mengabaikan pikiran tersebut 

dan memakan banyak waktu untuk melakukan tindakan serupa secara berulang-ulang 

(Salamah, 2021). 

Gangguan obsesif-kompulsif merupakan kondisi yang dapat dialami oleh sekitar 2% 

hingga 5% orang selama hidup mereka. Pada pria, gejala OCD biasanya muncul antara usia 6 

hingga 15 tahun, sementara pada wanita, gangguan ini cenderung terjadi antara usia 20 hingga 

29 tahun. Mayoritas penderita sering mengalami kecemasan yang berkaitan dengan 

kontaminasi, yang menjadi salah satu obsesi yang paling umum. Meskipun kriteria diagnostik 

OCD mencakup pikiran dan perilaku berulang, banyak individu yang menderita gangguan ini 

mengalami keduanya secara bersamaan. Hal ini menunjukkan kompleksitas dan tantangan 

yang dihadapi oleh penderita dalam mengelola gejala mereka (Salamah, 2021).  

Anak-anak dengan gangguan OCD sering kali tidak mampu mengenali bahwa perilaku 

yang mereka lakukan adalah tidak rasional atau berlebihan. Karena mereka merasa harus 

melakukan ritual atau tindakan tertentu untuk mengurangi kecemasan, mereka sering kali 

tidak memahami bahwa kecemasan tersebut tidak didasarkan pada bahaya nyata atau situasi 

yang konkret. Ketika anak-anak dengan kecemasan tinggi mengalami obsesi atau dorongan 

untuk melakukan tindakan tertentu secara kompulsif, perilaku ini dapat terus berkembang dan 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

124 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

berlanjut hingga mereka memasuki usia remaja. Dampak dari perilaku OC ini bisa sangat 

signifikan, mempengaruhi berbagai aspek kehidupan mereka, seperti prestasi akademis, 

hubungan sosial, dan kesejahteraan emosional. Ketidakmampuan untuk mengatasi atau 

mengelola kecemasan dan perilaku kompulsif yang dimulai di masa kanak-kanak sering kali 

menyebabkan masalah yang lebih besar di kemudian hari, membuat anak-anak tersebut 

menghadapi tantangan yang lebih besar saat mereka tumbuh dewasa (Yasintha, 2020). 

Meskipun penyebab pasti gangguan obsesif-kompulsif belum sepenuhnya dipahami, 

beberapa faktor risiko dapat meningkatkan kemungkinan seseorang mengembangkan 

gangguan ini. Salah satu faktor signifikan adalah genetika; memiliki kerabat dekat yang 

menderita OCD dapat meningkatkan risiko, meskipun penelitian saat ini belum menemukan 

gen tertentu yang secara definitif terkait. Selain itu, studi pencitraan otak menunjukkan 

perbedaan struktural dan fungsional pada korteks frontal dan daerah subkortikal pada individu 

dengan OCD, yang berperan penting dalam pengaturan perilaku dan emosi. Temperamen 

individu juga berpengaruh, di mana mereka yang menunjukkan perilaku menyendiri, emosi 

negatif, serta gejala kecemasan dan depresi di masa kanak-kanak lebih rentan mengalami 

OCD. Trauma masa kecil juga berpotensi memicu atau memperburuk gejala, meskipun 

pemahaman mengenai hubungan ini masih memerlukan penelitian lebih lanjut (Diani et al., 

2024). 

Dari sudut pandang biologis, OCD melibatkan kelainan pada struktur otak, seperti 

korteks prefrontal, yang mengatur aktivitas saraf berlebihan dari amigdala. Disfungsi pada 

jalur saraf di lobus frontal dan ganglia basal dapat menyulitkan individu untuk menahan 

perilaku dan ritual berulang. Secara psikologis, obsesi dianggap sebagai manifestasi dari 

impuls bawah sadar, sementara kompulsi berfungsi untuk menekan impuls tersebut. Individu 

dengan OCD cenderung melebih-lebihkan kemungkinan terjadinya peristiwa negatif, yang 

memicu perilaku ritualistik sebagai upaya untuk mencegah hasil yang ditakuti. Tekanan 

psikologis yang dialami, terutama dengan kurangnya dukungan sosial, dapat memperburuk 

kondisi ini (Diani et al., 2024). 

OCD terdiri dari lima tipe utama. Pertama, OCD checking, di mana individu merasa 

perlu memeriksa sesuatu berulang kali, seperti memeriksa dompet untuk mencegah 

kecelakaan yang tidak nyata. Kedua, OCD contamination, yang melibatkan ketakutan akan 

kuman atau kontaminasi, sehingga mereka secara kompulsif membersihkan peralatan. Ketiga, 

OCD hoarding, yaitu mengumpulkan barang-barang yang dianggap tidak berharga oleh orang 

lain karena takut membuangnya dapat menimbulkan dampak negatif, seringkali menyebabkan 

ruang yang penuh sesak. Keempat, OCD rumination, yang ditandai dengan pola berpikir 

berulang-ulang tentang topik filosofis, religius, atau metafisik. Terakhir, OCD symmetry dan 

orderliness, di mana individu merasa harus mengatur objek secara simetris dan teratur serta 

merasa tertekan jika urutan ini terganggu (Diani et al., 2024). 

Untuk diagnosis OCD, gejala obsesif atau kompulsif, atau keduanya, harus muncul 

hampir setiap hari selama minimal dua minggu berturut-turut, serta menyebabkan penderitaan 

atau mengganggu aktivitas sehari-hari. Gejala obsesif harus memenuhi beberapa kriteria: 

pertama, pikiran atau impuls harus disadari sebagai berasal dari diri sendiri; kedua, setidaknya 

ada satu pikiran atau tindakan yang tidak dapat dihindari, meskipun beberapa mungkin 

berhasil dihindari; ketiga, tindakan tersebut tidak memberikan kepuasan, melainkan hanya 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

125 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

mengurangi kecemasan; keempat, pikiran atau impuls harus bersifat pengulangan yang tidak 

menyenangkan. Selain itu, terdapat hubungan erat antara gejala obsesif dan depresi, di mana 

penderita OCD sering menunjukkan gejala depresif, dan penderita gangguan depresi dapat 

mengalami pikiran obsesif selama episode depresi mereka (Nafi‘atin, 2021). 

Studi Penguatan Khudi: Langkah Terapi OCD 

Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder (OCD) melalui pendekatan Khudi menurut 

Muhammad Iqbal memerlukan pemahaman mendalam tentang diri dan identitas. Khudi, 

dalam filsafat Iqbal, berfungsi sebagai kunci untuk mengenali potensi individu, meningkatkan 

kualitas hidup, dan memahami tujuan spiritual serta eksistensial yang lebih dalam (Fahri et 

al., 2022). Oleh karena itu, untuk menerapkan konsep ini dalam terapi OCD, penting bagi 

individu untuk mengeksplorasi dan memahami bagaimana obsesi mereka memengaruhi 

pandangan tentang diri sendiri  

Dengan teknik terapi kognitif yang didasari kesadaran akan potensi diri/identitas diri 

merujuk pada khudi, dapat membantu mereka mengenali pola pikir yang tidak realistis dan 

berusaha memperbaikinya. Selain itu, latihan kesadaran juga memungkinkan individu untuk 

lebih menyadari pikiran dan perasaan mereka tanpa terjebak dalam ritual kompulsif, sehingga 

dapat mengelola reaksi emosional terhadap obsesi dengan lebih baik. 

Pengembangan dan penguatan identitas juga merupakan aspek krusial dari pendekatan 

khudi. Iqbal menekankan pentingnya pengembangan diri menuju bentuk ideal ―Insan Kamil,‖ 

yaitu pencapaian potensi penuh dengan melawan rintangan eksternal dan internal 

(Muhammad Masruri, Muqowim, 2020). Dalam konteks OCD, ini dapat diwujudkan melalui 

program pengembangan pribadi yang memotivasi individu untuk menetapkan dan mengejar 

tujuan yang bermakna. Program ini dirancang untuk memperkuat rasa pencapaian dan 

keberhasilan pribadi, serta membantu mereka mengatasi berbagai tantangan. Selain itu, 

pengembangan kreativitas melalui kegiatan seperti seni dan menulis dapat memberikan 

saluran positif untuk menyalurkan energi dan mengalihkan perhatian dari obsesi, memperkuat 

rasa identitas individu. 

Menghadapi tantangan dan keterikatan adalah elemen penting dalam pendekatan 

khudi. Faqr, menurut Iqbal, bukanlah kekurangan, melainkan alat untuk memperkuat 

hubungan spiritual dan membebaskan diri dari keterikatan materi (Aamir, 2020). Dalam 

praktiknya, ini berarti mengajarkan individu teknik untuk mengatasi kecemasan tanpa 

bergantung pada ritual kompulsif. Teknik relaksasi dan pernapasan dapat membantu 

mengurangi ketergantungan pada perilaku kompulsif. 

Cinta dan keberanian adalah kekuatan pendorong yang membantu individu mengatasi 

ketidakpastian dan menemukan makna dalam hidup (Iqbal, 1920). Dalam konteks OCD, 

Acceptance and Commitment Theraphy (ACT) dapat diterapkan untuk membantu individu 

menerima pikiran dan perasaan mereka tanpa harus mengendalikan atau menanggapi mereka 

dengan perilaku kompulsif. Membangun hubungan positif dan dukungan emosional juga 

penting, karena hal ini memberikan kekuatan emosional dan keberanian untuk menghadapi 

ketidakpastian dan kecemasan. 

Toleransi, menurut Iqbal, merupakan bentuk kematangan spiritual dan sosial yang 

memungkinkan individu untuk menerima perbedaan dan tantangan dengan sikap positif 

(Saiyidain, 1938). Dalam terapi OCD, ini dapat diimplementasikan dengan mengajarkan 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

126 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

individu untuk menerima ketidaksempurnaan dan memahami bahwa obsesi serta kompulsi 

tidak mencerminkan nilai mereka sebagai individu. Cognitive Behavioral Therapy (CBT) 

dapat digunakan untuk memodifikasi pola pikir yang tidak realistis dan meningkatkan 

kemampuan mereka untuk menghadapi situasi pemicu obsesi dengan cara yang lebih adaptif. 

Keberanian dan tanggung jawab merupakan bagian integral dari penguatan khudi. 

Iqbal menekankan pentingnya keberanian dalam menghadapi tantangan dan tanggung jawab 

atas pengembangan diri (Saiyidain, 1938). Dalam konteks OCD, ini berarti membantu 

individu untuk mengembangkan keberanian dan tanggung jawab terhadap kesehatan mental 

mereka. Pelatihan kepemimpinan pribadi dapat diajarkan untuk membantu mereka mengelola 

kecemasan dan mengatasi tantangan dengan sikap positif dan proaktif, memperkuat 

kemampuan mereka dalam menghadapi masalah dengan lebih efektif. 

Membangun kemandirian individu adalah aspek krusial dalam pendekatan khudi untuk 

mengatasi OCD. Iqbal menekankan bahwa pemahaman mendalam tentang diri sendiri dan 

penguatan identitas memungkinkan seseorang menghadapi tantangan hidup dengan lebih 

berani dan percaya diri (Iqbal, 1920). Dalam konteks terapi OCD, ini berarti memberikan 

fokus pada pemberdayaan individu untuk mengatasi ketergantungan pada ritual kompulsif 

melalui metode yang proaktif. Teknik seperti Exposure Response Pre-vention (ERP) 

memainkan peran penting dengan mendorong individu untuk secara bertahap menghadapi 

ketakutan mereka dan mengembangkan strategi coping yang lebih sehat. Pendekatan ini tidak 

hanya memperkuat khudi mereka tetapi juga meningkatkan rasa kontrol dan kepuasan selama 

proses pemulihan. Dengan demikian, kemandirian yang dibangun melalui terapi ini 

membantu individu mengatasi OCD dengan cara yang lebih efektif dan memberdayakan. 

Akhirnya, penting untuk mengintegrasikan konsep khudi dalam dukungan sosial dan 

komunitas. Iqbal menekankan bahwa dukungan sosial dan komunitas berperan penting dalam 

perjalanan pengembangan diri (Purnamansyah, 2023). Dalam konteks OCD, membangun 

jaringan dukungan yang solid-termasuk keluarga, teman, dan kelompok dukungan-dapat 

membantu individu merasa lebih terhubung dan dipahami. Dukungan ini menyediakan 

lingkungan yang mendukung pertumbuhan pribadi dan penguatan khudi, memperkuat rasa 

identitas, dan membantu mengurangi isolasi yang sering dialami oleh individu dengan OCD. 

Dengan menggabungkan dukungan sosial yang kuat dan pendekatan terapeutik yang berfokus 

pada penguatan khudi, proses pemulihan menjadi lebih menyeluruh dan berkelanjutan. 

Berikut hasil dari implementasi teori khudi ke dalam terapi Obsessive Compulsive 

Disorder  (OCD) dalam bentuk tabel: 

Tabel 1. Implikasi Teori Khudi Dalam Terapi OCD 

Teori Khudi Metode Terapi Hasil Terapi 

Pemahaman yang mendalam 

tentang potensi diri dan identitas 

Terapi kognitif 

dan latihan 

kesadaran 

yang didasari 

oleh potensi 

diri dan 

identitas diri 

Membantu mengenali pola pikir 

yang tidak realistis dan berusaha 

memperbaikinya. 

Menyadari pikiran dan perasaan 

tanpa terjebak dalam ritual 

kompulsif, sehingga dapat 

mengelola reaksi emosional 

terhadap obsesi dengan lebih baik 

Pengembangan diri menuju 

bentuk ideal Insan Kamil 

Program 

pengembangan 

pribadi yang 

Memperkuat rasa pencapaian dan 

keberhasilan pribadi, serta 

membantu mereka mengatasi 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

127 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

memotivasi 

individu untuk 

menetapkan 

dan mengejar 

tujuan yang 

bermakna 

berbagai tantangan 

Pengembangan 

kreativitas 

Menyalurkan energi dan 

mengalihkan perhatian dari obsesi, 

memperkuat rasa identitas individu 

Faqr Relaksasi 
Mengurangi ketergantungan pada 

perilaku kompulsif 

Cinta dan Keberanian 

Acceptance 

and 

Commitment 

Theraphy 

(ACT) 

Menerima pikiran dan perasaan 

mereka tanpa harus mengendalikan 

atau menanggapi mereka dengan 

perilaku kompulsif 

Toleransi 

Cognitive 

Behavioral 

Therapy 

(CBT)  

Mengajarkan individu untuk 

menerima ketidaksempurnaan dan 

memahami bahwa obsesi serta 

kompulsi tidak mencerminkan nilai 

mereka sebagai individu 

Keberanian dan tanggung jawab  
Pelatihan 

kepemimpinan  

Membantu individu mengelola 

kecemasan dan mengatasi tantangan 

dengan sikap positif dan proaktif, 

memperkuat kemampuan mereka 

dalam menghadapi masalah dengan 

lebih efektif. 

Kemandirian individu  

Exposure 

Response Pre-

vention (ERP)  

Mendorong individu untuk secara 

bertahap menghadapi ketakutan 

mereka dan mengembangkan 

strategi coping yang lebih sehat 

Sosial dan komunitas 

Membangun 

jaringan 

dukungan 

yang solid 

Mendukung pertumbuhan pribadi 

dan penguatan khudi, memperkuat 

rasa identitas, dan membantu 

mengurangi isolasi yang sering 

dialami oleh individu  

 Secara umum, sebagaimana tertera dalam tabel di atas, teori khudi dapat diterapkan 

dalam berbagai jenis terapi untuk gangguan OCD dan berpotensi meningkatkan efektivitas 

terapi tersebut, sehingga menghasilkan hasil yang lebih positif.   

 

SIMPULAN 

Kesimpulan dari penelitian ini menyoroti pentingnya integrasi prinsip-prinsip khudi 

Muhammad Iqbal dalam terapi Obsessive Compulsive Disorder (OCD) untuk menangani 

krisis jiwa di era modern. Di tengah pesatnya globalisasi dan materialisme yang menggeser 

fokus masyarakat dari nilai-nilai spiritual, banyak individu menghadapi kesulitan dalam 

menemukan keseimbangan emosional dan spiritual mereka. Modernisasi sering kali 

menyebabkan penurunan minat terhadap spiritualitas dan agama, mengakibatkan krisis jiwa 

yang mendalam. Dalam konteks ini, pendekatan psikologi konvensional sering kali tidak 

cukup untuk mengatasi dimensi eksistensial dan spiritual dari gangguan seperti OCD. Oleh 

karena itu, penelitian ini mengusulkan bahwa penerapan prinsip-prinsip khudi, seperti yang 

diajukan oleh Iqbal, dapat memberikan perspektif baru yang holistik dalam terapi OCD. 

Teori khudi Muhammad Iqbal, yang menekankan pada pengembangan diri dan 

kesadaran spiritual, menawarkan pendekatan yang lebih dalam dan menyeluruh untuk 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

128 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

menangani OCD. Iqbal memandang khudi sebagai kekuatan internal yang mendorong 

individu untuk menyadari potensi penuh mereka dan mengatasi masalah melalui penguatan 

spiritual. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa prinsip-prinsip khudi seperti cinta, faqr, 

keberanian, toleransi, dan kehormatan pribadi dapat membantu individu dengan OCD untuk 

memperkuat identitas spiritual mereka. Hal ini membantu mereka mengurangi ketergantungan 

pada ritual kompulsif yang sering kali menjadi ciri dari gangguan tersebut. 

Metode penelitian ini, yang menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis 

kepustakaan, menunjukkan bahwa penerapan prinsip-prinsip khudi dalam terapi OCD dapat 

meningkatkan kesejahteraan emosional dan spiritual. Dengan menggabungkan prinsip-prinsip 

spiritual ini dengan teknik terapi modern seperti terapi kognitif, kesadaran, dan terapi perilaku 

kognitif (CBT), pendekatan ini memberikan metode yang lebih komprehensif untuk 

menangani OCD. Pengembangan diri dan penguatan spiritual yang ditekankan oleh Iqbal 

berfungsi untuk menyeimbangkan aspek emosional dan spiritual, sehingga menawarkan solusi 

yang lebih mendalam bagi individu yang mengalami gangguan ini. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyarankan bahwa untuk menghadapi krisis jiwa 

di era modern, integrasi prinsip-prinsip khudi Iqbal dalam terapi OCD dapat memberikan 

kontribusi yang signifikan. Pendekatan ini tidak hanya membantu mengatasi obsesi dan 

perilaku kompulsif, tetapi juga memperkuat identitas spiritual individu, memungkinkan 

mereka untuk menghadapi tantangan dengan cara yang lebih menyeluruh dan bermakna. 

Melalui penerapan prinsip-prinsip khudi, individu dapat mencapai keseimbangan hidup yang 

lebih baik dan pemahaman diri yang lebih mendalam, sehingga meningkatkan kualitas hidup 

mereka dalam konteks krisis jiwa modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aamir, R. (2020). Praxix of Pereniality: Emerson's" Self Reliance" and Iqbal's Concept of 

Khudi. Iqbal Review/Iqbaliyat, 61(2), 21-40. 

Ahmadi, A. S. (2022). Pemikiran Filosofi Pendidikan Islam Muhammad Iqbal Dan 

Relevansinya Dengan Ranah Psikomotorik Siswa. Journal TA’LIMUNA, 11(1), 31–44. 

https://doi.org/10.32478/talimuna.v11i1.948 

Amelia, M., & Hambali, R. Y. A. (2023). Hakikat Ego Manusia Perspektif Teori Filsafat 

Khudi Muhammad Iqbal. Gunung Djati Conference Series, 19, 725–735. 

https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1554 

Amin, R., Khakwani, F., & Mehmood, S. (2022). Influences of Iqbal‘s Purview of Khudi on 

Individuals‘ Psycho-Socio-Emotional Development. University of Wah Journal of 

Social Sciences, 5(1), 15–34. https://doi.org/10.56220/uwjss2022/0501/02 

Ansori, S., & Putra, A. A. (2023). Ego Dan Potensi Sosial Manusia; Refleksi Pemikiran 

Muhammad Iqbal Terhadap Konsep Jati Diri Alfred North Whitehead. Jurnal Al-

Aqidah, 15(1), 58–71. 

Arroisi, J. (2018). Spiritual Healing dalam Tradisi Sufi. Tsaqafah, 2(14), 323–348. 

https://doi.org/10.1136/bmj.2.3388.1091-c 

Arroisi, J., & Kusuma, A. R. (2021). Menelaah Problem Terapi Yoga Perspektif Ibnu 

Taimiyah Examining the Problem of Yoga Therapy from Ibn Taimiyah ‘ s Perspective. 

Jurnal Penelitian Medan Agama, 12(2), 2655–2663. 

Arroisi, J., Mukharom, R. A., & Amin, M. ‗Izzatul. (2021). Sufistic Phsycoteraphy; Telaah 

Metode Psikoterapi Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 21(2), 

253–278. https://doi.org/10.24042/ajsk.v21i2.9884 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

129 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Arroisi, J., Muslih, M. K., & Inayah, N. (2024). Coping Discrepancy Between Rationality and 

Religiosity: Analysis of the Balancing Model in Islamic Psychology. Cyprus Turkish 

Journal of Psychiatry and Psychology, 6(1), 69–75. 

https://doi.org/10.35365/ctjpp.24.4.08 

Arroisi, J., & Qorib, K. A. (2023). Theory Of Khudi and Spiritual Development on Iqbal‘s 

Perspective: Analysis Spiritual Srengthening Islamic Perspective. Tajdid, 22(2), 271–

297. 

Ayu Juliana, K. (2024). Konsep Progresif-Dinamis Muhammad Iqbal dalam Desain 

Pembelajaran Kreatif: Telaah Pemikiran Muhammad Iqbal. Al-Wihdah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 1(2), 63–76. https://e-

jurnal.stitnurussalam.ac.id/index.php/alwihdah/article/view/39 

bin Junid, S. (2002). Iqbal and Muslim Unity. Intellectual Discourse, 10(2), 115–124. 

Diani, V. R., Syaharani, A. I., & Alurmei, W. A. (2024). Gejala-Gejala Stress dan Obsessive 

Compulsive Disorder ( OCD ): Analisis Studi Kasus OCD Ekstrim Pada Publik Figur 

Aliando Syarief. Madani: Jurnal Ilmiah Multidisipline, 2(3), 327–336. 

Dwinanda, P., Shofiah, V., & Rajab, K. (2023). Psikoterapi Islam: Model Psikoterapi Taqwa. 

Psikobuletin:Buletin Ilmiah Psikologi, 4(3), 222. 

https://doi.org/10.24014/pib.v4i3.21830 

Fahri, H., Aziz, M., & Mujrimin, B. (2022). Analisis Pemikiran Muhammad Iqbal tentang 

Teologi dan Filsafat Ketuhanan. Al Hikmah : Jurnal Studi Keislaman, 12(1), 100–109. 

Hidayat, A., Gontor, U., Timur, J., & Alamsah, J. (2024). Muhammad Iqbal‘s Philosophy of 

Khudi (A Critical Analysis of Modern Science). Analisis Kritis Terhadap Sains 

Modern) IJITP, 6(1), 19–42. 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijitpDOI:http://dx.doi.org/10.24042/ijitp.v6i1 

Iqbal, M. (1920). The Secret of Self Translation by Reynold A. Nicholson. Macmillan and Co., 

Limited. 

M. Afif Wiranto, Syefriyeni, A. S. S. (2021). Perkembangan Teroris Ditinjau dari Konsep 

Ego Muhammad Iqbal. El-Fikr: Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 2(1), 56–68. 

Muhammad Masruri, Muqowim, R. (2020). Konsep Khudi Iqbal Dalam Pengembangan 

Kreatifitas Pembelajaran Di Madrasah. 16(1), 46–59. 

Muhtar, M. K., & Bin Mohd Zailani, A. F. (2024). Insan Kamil and Homo Deus: A Pinnacle 

of Human Existence in the Digital Era. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(1), 81–102. 

https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v8i1.11482 

Nafi‘atin, N. (2021). Studi Kasus Pada Orang Yang Menunjukan Gejala Obsessive Compulsif 

Disorder. Proogram Studi Psikologi Fakultas Psikologi Kesehatan UIN Walisongo 

Semarang. 

Nasrudin, E., & Jaenudin, U. (2021). Psikologi Agama Dan Spiritualitas. 

Padia, E. (2021). Implementasi Manusia Ideal Dalam Perspektif Muhammad Iqbal. Fakultas 

Agama Islam dan Humaniora Universitas Pembangunan Pasca Budi Medan. 

Purnamansyah, P. (2023). Konsep Pemikiran Muhammad Iqbal tentang Pendidikan Karakter 

Ditinjau dari Perspektif Psikologi Islam. DIKSI: Jurnal Kajian Pendidikan Dan Sosial, 

4(2), 40–48. https://doi.org/10.53299/diksi.v4i2.323 

Rahmawati, Wibowo, B. Y., & Legiani, W. H. (2019). Studi Deskriptif Orang Dengan 

Obsesive Compulsive Disorder. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan FKIP, 2(1), 

694–706. 

Saiyidain. (1938). Iqbal’s Educational Philosophy. Shaikh Mohammad Ashraf Kashmiri 

Bazar Lahore. 

Salamah, S. N. (2021). Pengendalian Diri pada Penderita OCD. Psikodinamika : Jurnal 

Literasi Psikologi, 1(1), 41–57. 



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382 

Vol. 22 No. 1, April 2025  E-ISSN 2598-2168 

 

 

130 
Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif: 

Teori Khudi Perspektif Muhammad Iqbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder 

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Penerbit Alphabet 

Bandung. 

Suripto. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Filsafat Mohammad Iqbal. 

IMTIYAZ:Jurnal Ilmu Keislaman, 7(2), 257–281. 

Wibawa, N. H. H. P. (2021). Kebebasan Manusia Khudi (Ego/Diri) Muhammad Iqbal dalam 

Perspektif Kebebasan Whitehead. Farabi, 18(2), 142–155. 

https://doi.org/10.30603/jf.v18i2.3463 

Yahya, I. (2023). Eksistensialisme Manusia Dalam Perspektif Muhammad Iqbal. Program 

Studi Aqidah Dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah. https://www.ncbi.nlm.nih.gov/books/NBK558907/ 

Yanti, R. (2020). Peran Etika Terhadap Ego Materialisme Perspektif Muhammad Iqbal. 

Fakultas Ushuluddin dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar Raniry. 

Yasintha, E. N. U. R. (2020). Obsesif kompulsif dalam perilaku wudhu. Program Studi 

Psikologi Fakultas Psikologi Universitas Muhammadiyah Surakarta. 

Zainuddin, M. Yunus Abu Bakar, & Ah. Zakki Fuad. (2023). Pendidikan Islam Integratif 

Muhammad Iqbal. Qolamuna : Jurnal Studi Islam, 8(2), 1–15. 

https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.1027 

Zarkasyi, H. F., Arroisi, J., Basa, A. H., & Maharani, D. (2019). Konsep Psikoterapi 

Badiuzzaman Said Nursi dalam Risale-i Nur. Tsaqafah, 15(2), 215. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v15i2.3379 

 


