Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IlImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi
Obsessive Compulsive Disorder

Khudi Theory From Muhammad Igbal’s Perspective: An Analysis Of Holistic
Therapy to Overcome Obsessive Compulsive Disorder

Jarman Arroisit, M. Ali Yasrif?
L2Universitas Darussalam Gontor, JI. Raya Siman, Dusun |, Demangan, Kec. Siman, Kabupaten Ponorogo, Jawa
Timur 63471, Indonesia
e-mail: jarman@unida.gontor.ac.id

ABSTRACT

Modernization and materialism increasingly dominate daily life, making it difficult for individuals to
find spiritual and emotional balance. This study investigates Muhammad Igbal's Khudi theory within
Islamic psychology and its application to modern psychological issues, particularly OCD. Using a
qualitative literature-based approach and Spradley's analytical model, including Domain Analysis,
Taxonomy Analysis, Componential Analysis, and Cultural Theme Analysis, the research leads to three
key conclusions. First, traditional psychological methods often fall short in addressing the existential
and spiritual aspects of mental health crises, especially in disorders like OCD. Second, applying
Igbal's khudi principles-focusing on self-development, self-understanding, and spiritual growth-
provides a holistic approach that effectively aids individuals in managing obsessions and compulsive
behaviors. Third, incorporating khudi principles such as love, fagr, courage, tolerance, and personal
honor into OCD therapy yields significant benefits. Love and personal honor enhance self-esteem and
dignity, while faqgr reduces reliance on rituals. Courage and tolerance enable individuals to accept
imperfections, thereby decreasing anxiety and improving overall emotional and spiritual well-being.

Keywords: Khudi, Muhammad Igbal, Obsessive Compulsive Disorder

ABSTRAK
Modernisasi dan materialisme yang semakin mendominasi kehidupan sehari-hari menyebabkan
ketidakmampuan individu untuk menemukan keseimbangan spiritual dan emosional. Penelitian ini
bertujuan untuk mengeksplorasi teori khudi Muhammad Igbal dalam psikologi Islam dan bagaimana
prinsip-prinsip spiritual tersebut dapat diterapkan untuk menangani krisis jiwa modern, khususnya
dalam konteks gangguan OCD. Penelitian ini menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan
kualitatif. Data dianalisis menggunakan model analisis Spradley yang mencakup Analisis Domain,
Analisis Taksonomi, Analisis Komponensial, dan Analisis Tema Kultural. Hasil penelitian ini
memberikan tiga kesimpulan penting; pertama, pendekatan psikologi modern seringkali tidak cukup
untuk mengatasi dimensi eksistensial dan spiritual dari krisis jiwa, khususnya pada gangguan seperti
OCD. Kedua, penerapan prinsip khudi Igbal dalam terapi OCD menawarkan pendekatan holistik dan
mendalam. Prinsip pengembangan diri, pemahaman diri, dan penguatan spiritual, yang merupakan inti
dari khudi Igbal, efektif dalam membantu individu mengatasi obsesi dan perilaku kompulsif. Ketiga,
mengintegrasikan prinsip khudi Igbal, seperti cinta, faqr, keberanian, toleransi, dan kehormatan
pribadi, ke dalam terapi OCD memberikan manfaat besar. Prinsip cinta dan kehormatan pribadi
memperkuat harga diri dan martabat, sementara fagr mengurangi ketergantungan pada ritual.
Keberanian dan toleransi membantu individu menghadapi dan menerima ketidaksempurnaan, yang
mengurangi kecemasan dan meningkatkan kesejahteraan emosional serta spiritual secara keseluruhan.

Kata Kunci: Khudi, Muhammad Igbal, Obsessive Compulsive Disorder

FIRST RECEIVED: REVISED: ACCEPTED: PUBLISHED:
2024-08-23 2024-10-21 2024-11-08 2025-04-13
d . https://doi.org/10.25299/ajaip.2025.v0l22(1).18894 Corresponding Author: Jarman Arroisi

AJAIP is licensed under Creative Commons Attribution-
ShareAlike 4.0 International

Published by UIR Press

116

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



https://doi.org/10.25299/ajaip.2025.vol22(1).18894
https://journal.uir.ac.id/index.php/alhikmah
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/?ref=chooser-v1

Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

ENDAHULUAN

Di era globalisasi saat ini, kita menyaksikan fenomena dekadensi spiritual yang
semakin meluas, di mana nilai-nilai etis dan moral sering terpinggirkan oleh tekanan dan
tuntutan kehidupan modern. Praktik ibadah yang seharusnya menjadi sarana untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan Kkini sering kali diabaikan atau dilaksanakan tanpa kesadaran
akan makna dan dampaknya terhadap lingkungan sosial. Akibatnya, banyak individu
mengalami kekosongan jiwa, merasa kehilangan tujuan dan makna dalam hidup, serta
terjebak dalam rutinitas sehari-hari yang materialistik. Dalam konteks ini, banyak yang
mengesampingkan aspek-aspek spiritual yang mendalam, menciptakan jurang antara
kehidupan spiritual dan tuntutan zaman. Hal ini mengarah pada hilangnya makna dalam
praktik keagamaan dan peningkatan perilaku yang tidak etis dalam masyarakat, dan juga
semakin memperdalam krisis spiritual yang dialami banyak orang (Nasrudin & Jaenudin,
2021).

Di era kontemporer, berbagai aliran psikologi berperan dalam mengatasi masalah
kesehatan mental manusia (Zarkasyi et al., 2019). Psikologi modern telah mencapai kemajuan
signifikan dalam memahami perilaku dan proses mental manusia, namun demikian ia masih
sering gagal menguraikan esensi terdalam dari eksistensi manusia, yakni jiwa. Psikologi
modern berfokus pada aspek yang dapat diukur dan diuji secara empiris, seperti emosi dan
kognisi, namun jiwa—sebagai inti dari kepribadian dan pengalaman subjektif yang lebih
dalam—sering kali berada di luar jangkauan metode ilmiah tradisional. Sebagai hasilnya,
banyak masalah kompleks dalam kehidupan manusia, seperti pencarian makna dan
pengalaman spiritual, mungkin tidak sepenuhnya terpecahkan oleh teori psikologis semata.
Untuk memahami esensi manusia secara lebih mendalam, pendekatan multidisipliner yang
menggabungkan psikologi, filosofi, dan teologi diperlukan, guna mencakup dimensi
eksistensial dan spiritual yang sering terabaikan dalam penelitian psikologis (Arroisi, 2018).

Fenomena di mana penyakit jiwa pada manusia tidak selalu bisa diatasi dengan obat
atau teknologi medis tercanggih, menunjukkan bahwa meski kemajuan medis sangat penting,
beberapa kondisi mungkin memerlukan pendekatan alternatif yang berisfat multidisipliner
(Arroisi et al., 2021). Oleh karena itu, sangat penting untuk memanfaatkan solusi yang
diberikan oleh Islam dalam mengatasi masalah kesehatan jiwa. Psikologi Islam, khususnya
dalam psikoterapi, memainkan peran penting dalam mengatasi berbagai krisis yang dihadapi
masyarakat saat ini, termasuk krisis mental, moral, dan spiritual (Dwinanda et al., 2023).

Psikologi Islam sangat menekankan pentingnya keseimbangan antara religiositas dan
rasionalitas sebagai kunci untuk mencapai keadaan jiwa yang ideal, yaitu nafs muthmainnah.
Dalam perspektif Islam, keseimbangan ini tercapai melalui dua dimensi: empiris dan non-
empiris, yang memungkinkan individu untuk berpikir secara rasional sekaligus intuitif. Ketika
jiwa terhubung dengan Tuhan, jiwa menjadi tenang dan memunculkan emosi positif seperti
kepercayaan diri, harapan, dan ketenangan, yang mendukung kesehatan mental dan spiritual
(Arroisi et al., 2024).

Salah satu penyakit jiwa yang akan penulis teliti dalam tulisan ini adalah Gangguan
obsesif-kompulsif (OCD). OCD adalah jenis gangguan kecemasan yang dialami oleh banyak
individu. la merupakan gangguan kronis yang mempengaruhi sekitar 1-3% populasi. Sekitar
setengah dari pasien mengalami kesulitan dalam proses penyembuhan dan banyak di antara

117

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

mereka terus menghadapi berbagai tantangan yang berkepanjangan. Kondisi ini menunjukkan
dampak yang signifikan terhadap kesehatan mental, di mana pasien sering terjebak dalam
siklus perilaku obsesif dan kompulsif yang mengganggu kehidupan sehari-hari mereka.
Kesulitan dalam penyembuhan mengindikasikan bahwa pendekatan pengobatan yang tepat
dan dukungan yang berkelanjutan sangat penting, sehingga pemahaman dan penanganan yang
komprehensif terhadap OCD diperlukan untuk meningkatkan kualitas hidup penderitanya
(Rahmawati et al., 2019).

Seseorang yang mengalami OCD percaya bahwa pikirannya adalah kenyataan,
sehingga mereka merasa terdorong untuk melakukan tindakan tertentu guna meredakan
kecemasan yang dirasakan. Gangguan ini ditandai oleh pikiran, dorongan, atau gambaran
yang terus-menerus muncul dalam benak individu, yang menyebabkan tekanan mental yang
signifikan. Hal ini membuatnya sangat sulit untuk mengabaikan pikiran tersebut, sehingga
mereka menghabiskan waktu yang lama melakukan tindakan yang sama berulang Kali.
Dengan demikian, OCD tidak hanya mengganggu kesejahteraan mental penderitanya, tetapi
juga mempengaruhi kualitas hidup mereka secara keseluruhan (Salamah, 2021).

Dalam hal ini, teori Muhammad Igbal dalam "Reconstruction of Religious Thought in
Islam" sangat relevan. Igbal menyatakan bahwa prinsip spiritual, terutama khudi atau
kesadaran diri, penting untuk keseimbangan hidup. la percaya bahwa semakin seseorang
mendekat kepada Tuhan, semakin utuh individu tersebut. Oleh karena itu, khudi dapat
membantu mengatasi masalah psikologis dengan memperkuat spiritualitas dan kedekatan
dengan Tuhan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji teori khudi Igbal dalam psikologi
Islam dan menemukan cara untuk menangani krisis jiwa modern dengan mengintegrasikan
prinsip-prinsip spiritual untuk mencapai keseimbangan hidup yang lebih baik terkhusus pada
gangguan OCD. Hal ini didasari oleh keyakinan bahwa setiap individu memiliki keinginan
untuk meningkatkan kualitas hidup mereka, baik dari segi fisik, psikologis, maupun spiritual.
Keinginan ini merupakan bagian dari usaha alami setiap manusia untuk memperbaiki
kehidupannya (Arroisi & Kusuma, 2021).

Sejumlah penelitian serupa telah dilakukan, seperti karya Alfan Hidayat dan Johan
Alamsah, yang menekankan pengujian karakter dan perspektif ilmu pengetahuan modern
melalui lensa filsafat khudi (Hidayat et al., 2024). Jarman Arroisi dan Khofifa Assakhyyu
Qorib juga menjelaskan khudi sebagai sarana pembangunan spiritual individu dengan
pendekatan psikologi, menunjukkan pentingnya khudi dalam memahami fitrah (Arroisi &
Qorib, 2023). Rizwana Amin, Fatimah Khakwani, dan Sara Mehmood menyoroti ajaran
sosial, emosional, psikologis, dan spiritual dalam puisi Igbal, menggarisbawahi pembentukan
karakter melalui ketekunan dan pengendalian emosi (Amin et al., 2022).

Namun, penelitian ini memiliki perbedaan signifikan, terutama dalam penggunaan
filsafat khudi sebagai landasan untuk pendekatan psikoterapi. Berbeda dengan penelitian
sebelumnya, fokus utama studi ini adalah penerapan prinsip-prinsip khudi dalam konteks
psikologi praktis, memberikan solusi yang lebih terintegrasi dan aplikatif bagi individu yang
mengalami gangguan OCD. Dengan demikian, penelitian ini berkontribusi pada pemahaman
yang lebih mendalam mengenai keterkaitan antara spiritualitas dan kesehatan mental dalam
konteks modern, menjadikannya sebagai state of the art dalam pengembangan psikoterapi
berbasis khudi.

118

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan sebuah penelitian kepustakaan dengan memakai pendekatan
kualitatif. Sumber primer dalam kajian ini adalah buku Muhammad Igbal yakni The Secret of
The Self dan untuk sumber sekunder dikumpulkan dengan menggunakan teknik dokumentasi
dari beberapa dokumen seperti buku, artikel penelitian, dan publikasi lainnya. Data yang
diperoleh kemudian dianalisis dengan analisis Model Spradley. Ada pula teknik ini memiliki
beberapa tahapan yaitu Analisis Domain, Analisis Taksonomi, Analisis Komponensial, dan
Analisis Tema Kultural. Analisis Domain dimana peneliti harus mendapatkan gambaran
umum dari objek yang diteliti atau dari sebuah isu sosial yang diangkat menjadi tema
penelitian. Analisis Taksonomi memiliki artian sebagai klasifikasi bidang ilmu, kaidah dan
prinsip yang meliputi pengklasifikasian objek. Analisis Komponensial bertujuan untuk
mengetahui ciri spesifik dari semua unsur yang menyusun domain data penelitian. Analisis
Tema Kultural merupakan penarikan hubungan antardomain data yang sudah diketahui ciri
spesifiknya (Sugiyono, 2016).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Khudi Menurut Muhammad Igbal

The form of existence is an effect of the Self. Whatsoever thou seest is a secret of the
Self. When the Self awoke to consciousness. It revealed the universe of Thought. A hundred
worlds are hidden in its essence (Igbal, 1920).

Filsafat Igbal berfokus pada ide bahwa individualitas adalah inti dari realitas. la
berpendapat bahwa realitas adalah manifestasi dari kepribadian yang terus berkembang,
mengikuti tujuan dan aspirasi individu dalam proses pertumbuhannya (Wibawa, 2021).
Filsafat Khudi, menurut Igbal, atau "philosophy of the self," menekankan pentingnya
memahami diri sendiri untuk memahami Tuhan, ia menganggap pengembangan diri sebagai
kunci untuk meraih pemahaman spiritual dan eksistensial (Fahri et al., 2022). Igbal
mengadopsi dan mengadaptasi elemen-elemen neo-platonisme yang terdapat dalam pemikiran
Ibnu Arabi ke dalam filosofi khudinya. la mengakui bahwa ide-ide seperti wahdah al-wujud
(kebersatuan jiwa manusia dengan Tuhan) dan konsep emanasi memiliki daya tarik, namun ia
juga menemukan kejanggalan dalam aplikasi praktisnya. Dengan mengintegrasikan elemen-
elemen neo-platonis, Igbal berusaha menciptakan suatu pemahaman yang lebih rasional dan
komprehensif mengenai khudi yang mendukung keseimbangan spiritual dan psikologis
individu (Ansori & Putra, 2023).

Khudi dapat ditemukan dalam karya Igbal yang berjudul Asrar-i-Khudi (Zainuddin et
al., 2023). Asrar-i-Khudi merupakan salah satu karya utama Igbal berbahasa Persia yang
berisi tentang ajaran mengenai ego seseorang dalam meraih predikat Insan Kamil, diterbitkan
pada tahun 1915 (Muhammad Masruri, Mugowim, 2020). Dalam "Asrar-i-Khudi,” Igbal
berusaha mengingatkan masyarakat tentang identitas keislaman mereka dan hakikat diri
mereka yang sebenarnya. la prihatin karena banyak orang tampak lupa akan potensi dan nilai
spiritual mereka. Dengan menjelaskan konsep khudi, Igbal ingin membangkitkan kesadaran
akan pentingnya memahami dan mengembangkan diri berdasarkan ajaran Islam, serta
mengatasi pelupa terhadap hakikat diri dan tujuan hidup yang sebenarnya (M. Afif Wiranto,
Syefriyeni, 2021).

119

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Kata khudi berasal dari bahasa Parsi Khud yang berarti diri (self) atau pribadi
(person), sedangkan khudi secara harfiah berarti kedirian (selfhood) dan individualitas, yang
secara etimologi memiliki arti yang sama dengan ego (Suripto, 2023). Dalam kamus besar
bahasa Indonesia (KBBI) ego berarti aku; diri pribadi; rasa sadar akan diri sendiri; konsepsi
individu tentang dirinya sendiri. Secara bahasa dapat dimaknai ego adalah penyebutan
kesadaran diri, konsep sadar akan ‘aku’ pada dirinya.(Amelia & Hambali, 2023). Secara
terminologi Igbal mendefiniskan Khudi sebagai metode untuk memahami bahwa individu
memiliki elemen cahaya ilahi di dalam dirinya, yang penemuannya dapat membantu manusia
mencapai puncak penciptaan dan kelalaiannya dapat membatasi individu tersebut pada
klasifikasi makhluk berkaki dua yang amoral (Amin et al., 2022).

Gagasan Igbal ini menekankan pentingnya regenerasi kemanusiaan melalui perjuangan
individu untuk mencapai kesempurnaan diri. Menurut Igbal, individu, atau ego/khudi, harus
berjuang secara konsisten untuk mengembangkan dan memperbaiki diri mereka menuju
"insan kamil," yaitu bentuk kesempurnaan manusia. Dalam pandangan ini, proses regenerasi
kemanusiaan tidak hanya melibatkan perbaikan individu secara pribadi, tetapi juga bagaimana
individu tersebut berkontribusi pada perbaikan masyarakat secara keseluruhan. Dengan
berfokus pada pengembangan diri yang terus-menerus dan kesempurnaan spiritual, individu
dapat mencapai realitas diri yang lebih tinggi dan lebih menyeluruh, yang pada akhirnya
membawa dampak positif bagi kemanusiaan (Ahmadi, 2022).

Insan kamil yang dimaksud oleh Igbal adalah orang yang mendekatkan diri kepada
Tuhan (Igbal, 1920). Insan Kamil tidak merujuk pada seseorang yang telah mencapai akhir
dari perkembangan eksistensial, spiritual, atau moral. Sebaliknya, istilah ini menggambarkan
tahap berkelanjutan di mana individu dapat terus mewujudkan potensi penuh mereka dalam
hidup dan lingkungan sekitar. Dengan demikian, menurut pandangan Igbal, Insan Kamil
melambangkan puncak kesempurnaan manusia sebagai ego yang terus berkembang dalam
individualitasnya (Muhtar & Bin Mohd Zailani, 2024). Setiap orang memiliki khudi masing-
masing, yang berperan dalam memperkuat spiritualitas. Khudi mendorong individu untuk
menanamkan sifat ketuhanan dalam dirinya, membuatnya lebih istimewa dan memahami
hakikat dirinya. Khudi membawa kekuatan atau energi untuk pengembangan diri secara utuh,
terpisah dari individu lainnya (Arroisi & Qorib, 2023).

Menurut Igbal, kemunduran umat Muslim disebabkan oleh kurangnya kesadaran diri,
atau nafi'-i-khudi. Sebagai solusi, Igbal mengusulkan "isbat-i-khudi," yaitu pengakuan dan
pemahaman mendalam tentang diri sendiri. Dalam hal ini khudi berarti kesadaran akan
identitas diri, dengan manusia dianggap sebagai makhluk unik yang diberi pengetahuan
primordial tentang Tuhan serta kehendak bebas (Sanusi bin Junid, 2002). Igbal mengatakan
bahwa alam semesta ciptaan Tuhan selalu berubah dan dinamis. Alam yang terbuka ini
menginspirasi manusia untuk berkreasi dan menguasai lingkungan. Menurut Igbal, manusia
secara alami aktif dan kreatif, dan berada di dunia yang belum sempurna memotivasi mereka
untuk terus berkembang, memperbaiki keadaan, dan menciptakan perubahan positif (Ayu
Juliana, 2024).

Menurut Igbal, pengembangan khudi harus diarahkan untuk mendekati ego mutlak,
yaitu Allah. Dalam pandangannya, tujuan utama dari proses ini adalah untuk meningkatkan
martabat spiritual seseorang. Dengan mendekatkan diri kepada Tuhan, individu dapat

120

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

mengembangkan potensi diri secara maksimal dan mencapai tingkat kesadaran yang lebih
tinggi. Proses ini memungkinkan seseorang untuk menginternalisasi sifat-sifat ilahi dan
mencapai pencerahan spiritual, yang pada gilirannya meningkatkan nilai dan kualitas
hidupnya secara keseluruhan (Yanti, 2020).

Dalam pemikiran Igbal, "Khuda" atau Tuhan menjalin hubungan yang dinamis dengan
"khudi" atau individu, di mana keduanya berperan aktif dalam proses pertumbuhan spiritual.
Igbal secara tegas menolak pandangan pantheistik, menekankan bahwa manusia memiliki
tujuan untuk mencapai penyempurnaan diri melalui bimbingan Tuhan, yang senantiasa
memberikan petunjuk. Dalam kerangka ini, manusia yang sempurna mencerminkan sifat-sifat
ilahi, meskipun tetap ada kesadaran akan jarak yang memisahkan individu dari Yang Maha
Besar. Hal ini menciptakan sebuah hubungan yang seimbang, di mana keunikan individu
dapat beriringan dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi (Suripto, 2023).

Untuk mencapai insan kamil khudi perlu diperkuat oleh beberapa hal; cinta, fagr,
semangat/keberanian, toleransi, bekerja dengan cara yang halal secara orisinal dan kreatif
(Yahya, 2023). Pertama, cinta atau isyq menurut Igbal adalah kekuatan yang memberi
dorongan kuat ketika seseorang dihadapkan pada tujuan berharga. Cinta melampaui makna
individu dan menjadi jiwa yang menggerakkan alam semesta, memecahkan kesulitan, dan
menunjukkan kebaikan. Dalam konteks ini, cinta menghubungkan manusia dengan
Penciptanya, membantu manusia memahami tujuan penciptaannya dan melaksanakan
tugasnya sebagai khalifah di bumi (Padia, 2021).

Igbal menyatakan bahwa cinta berarti keinginan untuk menyerap dan mengasimilasi.
Bentuk tertingginya adalah menciptakan dan mewujudkan nilai dan ideal. Cinta membuat
baik yang mencintai maupun yang dicintai menjadi lebih individu. Usaha untuk mencapai
sesuatu yang sangat unik akan membuat pencari dan yang dicari menjadi lebih individual,
karena hanya sesuatu yang unik yang dapat memenuhi kebutuhan pencari (Igbal, 1920).

Khudi atau esensi individu adalah titik terang yang menyala di balik kehidupan
material kita yang tampak. Cinta berperan penting dalam memperkuat dan memperdalam
kualitas khudi, menjadikannya lebih hidup, membara, dan bersinar. Dari cinta inilah muncul
cahaya yang memancarkan esensi khudi dan memungkinkan pengembangan potensi yang
belum terungkap. Cinta memberikan energi dan arahan kepada khudi, sehingga
memungkinkannya untuk menerangi dan memberi dampak pada dunia (Igbal, 1920).

Kedua, fagr menurut Igbal memainkan peran penting dalam pengembangan
kepribadian dan spiritualitas. Faqgr dibagi menjadi dua jenis utama: faqr sebagai hukuman dan
faqr sebagai hadiah. Faqr sebagai hukuman merujuk pada kondisi kemiskinan dan
kekurangan yang tidak diinginkan. Sebaliknya, faqr sebagai hadiah merupakan pilihan sadar
yang diambil seseorang untuk mencapai pertumbuhan spiritual dan pengembangan pribadi.
Dalam konteks ini, fagr bukanlah kekurangan yang merugikan, tetapi lebih merupakan alat
untuk membersihkan diri dari keterikatan duniawi dan materi, serta untuk memperkuat
hubungan dengan aspek spiritual yang lebih dalam. Igbal menganggap fagr sebagai hadiah
dalam jalan menuju pencerahan, di mana individu dapat mengeksplorasi dan mengembangkan
potensi diri mereka secara maksimal, sambil tetap terhubung dengan nilai-nilai spiritual dan
moral (Aamir, 2020).

121

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Ketiga, menurut Igbal keberanian dianggap esensial untuk mengatasi dan melepaskan
hal-hal yang menyebabkan kelemahan dalam diri. Dalam konteks tawhid, keberanian
diwujudkan dengan menolak segala sesuatu kecuali Allah Ta'ala, menjadikan tawhid sebagai
prinsip utama dalam perilaku, dan hanya memiliki ketakutan terhadap Allah. Ini melibatkan
penyerahan kehendak dan tujuan pribadi kepada kehendak-Nya serta sikap tegas menghadapi
kekuatan lain yang dapat mengancam perkembangan diri dan hak-hak manusia yang sah.
Dengan demikian, keberanian yang berlandaskan tawhid membantu memperkuat dan
membangun khudi dengan menghilangkan ketakutan yang tidak perlu dan tetap berpegang
teguh pada keyakinan akan kekuasaan Allah (Saiyidain, 1938).

Keempat, menurut Igbal, toleransi yang benar adalah fondasi dari kemanusiaan sejati
dan spiritualitas religius. Artinya, sikap menghormati pandangan orang lain bukanlah tanda
kelemahan, melainkan cerminan dari keyakinan yang kuat dan kematangan spiritual seseorang
(Saiyidain, 1938). Hal ini sebagaimana yang Igbal nyatakan dalam puisinya;

“In his sight high and low were one, he sat with his slave at one table. The daughter of
the chieftain of Tai was taken prisoner in battle. And brought into that exalted presence. Her
feet in chains, unveiled, she was, and her neck bowed with shame. When the Prophet saw that
the -, poor girl had no veil, he covered her face with his own mantle.” (Igbal, 1920).

Kelima, Igbal menyarankan agar seseorang selalu memelihara kehormatan dan
martabat pribadi, Igbal mengungkapkan bahwa semakin tinggi martabat seseorang, semakin
berharga ia dalam pandangan diri dan orang lain. Igbal menekankan bahwa kebebasan dari
ketergantungan dan godaan duniawi memberikan seseorang kontrol dan kekuasaan lebih besar
atas hidupnya. Igbal menekankan perlunya menjaga kehormatan agama dengan tidak
bergantung pada bantuan orang lain, yang dapat merusak integritas dan martabat pribadi.
Selayaknya Nabi Muhammad yang menghargai usaha keras dan kemandirian dalam mencari
nafkah (Igbal, 1920).

Igbal menjelaskan konsep kehendak kreatifnya, yang berperan penting dalam
perubahan dan penataan kehidupan manusia. Kreativitas memungkinkan manusia untuk
mengubah sesuatu yang belum digarap menjadi sesuatu yang teratur dan indah. Sebagai
makhluk sosial dan dinamis, manusia harus mengembangkan kompetensinya untuk
memaksimalkan pertumbuhan individu. Proses ini merupakan tindakan kreatif sebagai
respons sosial terhadap lingkungan. Dengan perkembangan individu yang kreatif, akan
terbentuk hubungan yang dinamis dan kehidupan yang terarah dalam masyarakat, yang
mencerminkan eksistensi individu (Purnamansyah, 2023).

Lima unsur penguatan ini berperan penting dalam penguatan khudi seseorang dalam
melewati tiga tahapan Obedience, Self-control, dan Divine Vicegerency (Igbal, 1920).
Menurut Igbal manusia harus menerima beban tanggung jawab mereka untuk memperoleh
kedudukan yang lebih tinggi di sisi Tuhan. Ketaatan terhadap hukum dan aturan, baik alam
maupun spiritual, digambarkan sebagai kunci untuk mencapai tujuan dan potensi maksimal.
Igbal menekankan bahwa segala sesuatu, dari pertumbuhan rumput hingga pembentukan
lautan, terjadi melalui kepatuhan terhadap hukum. la menyeru untuk kembali pada prinsip-
prinsip kepatuhan, khususnya dalam konteks ajaran agama, dengan mengingatkan pentingnya
mengikuti hukum dan tidak mengeluh tentang ketegasannya (Igbal, 1920).

122

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Igbal menekankan bahwa seseorang harus mengendalikan diri sendiri untuk mencapai
potensi tertinggi. Penciptaan manusia melibatkan campuran cinta dan ketakutan, yang
membentuk keinginan akan kekayaan, kekuasaan, dan hubungan. Namun, dengan memegang
teguh keyakinan pada Tuhan dan menjauhi dosa, seseorang dapat mengatasi ketakutan dan
keinginan duniawi. Igbal menyarankan bahwa melalui praktik-praktik agama seperti shalat,
puasa, haji, dan zakat, seseorang dapat memperkuat imannya, mengurangi kecintaan pada
materi, dan mengatasi kelemahan. Dalam kerangka iman Islam yang kuat, individu dapat
mengatasi segala tantangan dan mencapai kekuatan spiritual yang sejati (Igbal, 1920).

Igbal mengatakan bahwa menjadi wakil Tuhan di bumi akan menghadirkan kemuliaan
dan kekuatan, menjadikan seseorang sebagai pusat semesta dan cerminan dari Kuasa
Tertinggi. Individu yang mencapai tingkat kesempurnaan spiritual memiliki kemampuan
untuk menciptakan dunia baru dari imajinasi mereka, merombak tatanan alam, dan
memberikan kehidupan melalui karya-karya mereka yang luar biasa. Mereka memberi makna
baru pada kehidupan dan membawa kedamaian, menunjukkan bahwa kehadiran sosok ideal
dapat mengubah dunia dan mengembalikan perdamaian serta cinta. Kehadiran mereka serupa
dengan musim semi yang menyegarkan kebun yang kering, memberikan harapan baru dan
revitalisasi kepada umat manusia (Igbal, 1920).

Obsessive Compulsive Disorder

OCD, atau Obsessive-Compulsive Disorder, adalah gangguan mental yang ditandai
oleh pikiran obsesif yang berulang dan sulit dikendalikan, serta perilaku kompulsif yang
repetitif. Pikiran obsesif dapat menyebabkan kecemasan, sementara perilaku kompulsif
muncul sebagai respons untuk mengurangi kecemasan tersebut. Gangguan ini dapat
mengganggu kehidupan sehari-hari dan menyebabkan stres yang signifikan (Rahmawati et al.,
2019). Seseorang yang menderita OCD meyakini bahwa pikiran yang dimiliki nyata sehingga
melakukan hal-hal sesuai pikirannya untuk mengurangi kecemasan tersebut. OCD ditandai
oleh pikiran, dorongan atau bayangan yang terus-menerus muncul didalam pikiran individu.
Hal itu membuat individu tertekan sehingga sangat sulit untuk mengabaikan pikiran tersebut
dan memakan banyak waktu untuk melakukan tindakan serupa secara berulang-ulang
(Salamah, 2021).

Gangguan obsesif-kompulsif merupakan kondisi yang dapat dialami oleh sekitar 2%
hingga 5% orang selama hidup mereka. Pada pria, gejala OCD biasanya muncul antara usia 6
hingga 15 tahun, sementara pada wanita, gangguan ini cenderung terjadi antara usia 20 hingga
29 tahun. Mayoritas penderita sering mengalami kecemasan yang berkaitan dengan
kontaminasi, yang menjadi salah satu obsesi yang paling umum. Meskipun kriteria diagnostik
OCD mencakup pikiran dan perilaku berulang, banyak individu yang menderita gangguan ini
mengalami keduanya secara bersamaan. Hal ini menunjukkan kompleksitas dan tantangan
yang dihadapi oleh penderita dalam mengelola gejala mereka (Salamah, 2021).

Anak-anak dengan gangguan OCD sering kali tidak mampu mengenali bahwa perilaku
yang mereka lakukan adalah tidak rasional atau berlebihan. Karena mereka merasa harus
melakukan ritual atau tindakan tertentu untuk mengurangi kecemasan, mereka sering kali
tidak memahami bahwa kecemasan tersebut tidak didasarkan pada bahaya nyata atau situasi
yang konkret. Ketika anak-anak dengan kecemasan tinggi mengalami obsesi atau dorongan
untuk melakukan tindakan tertentu secara kompulsif, perilaku ini dapat terus berkembang dan

123

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

berlanjut hingga mereka memasuki usia remaja. Dampak dari perilaku OC ini bisa sangat
signifikan, mempengaruhi berbagai aspek kehidupan mereka, seperti prestasi akademis,
hubungan sosial, dan kesejahteraan emosional. Ketidakmampuan untuk mengatasi atau
mengelola kecemasan dan perilaku kompulsif yang dimulai di masa kanak-kanak sering kali
menyebabkan masalah yang lebih besar di kemudian hari, membuat anak-anak tersebut
menghadapi tantangan yang lebih besar saat mereka tumbuh dewasa (Yasintha, 2020).

Meskipun penyebab pasti gangguan obsesif-kompulsif belum sepenuhnya dipahami,
beberapa faktor risiko dapat meningkatkan kemungkinan seseorang mengembangkan
gangguan ini. Salah satu faktor signifikan adalah genetika; memiliki kerabat dekat yang
menderita OCD dapat meningkatkan risiko, meskipun penelitian saat ini belum menemukan
gen tertentu yang secara definitif terkait. Selain itu, studi pencitraan otak menunjukkan
perbedaan struktural dan fungsional pada korteks frontal dan daerah subkortikal pada individu
dengan OCD, yang berperan penting dalam pengaturan perilaku dan emosi. Temperamen
individu juga berpengaruh, di mana mereka yang menunjukkan perilaku menyendiri, emosi
negatif, serta gejala kecemasan dan depresi di masa kanak-kanak lebih rentan mengalami
OCD. Trauma masa kecil juga berpotensi memicu atau memperburuk gejala, meskipun
pemahaman mengenai hubungan ini masih memerlukan penelitian lebih lanjut (Diani et al.,
2024).

Dari sudut pandang biologis, OCD melibatkan kelainan pada struktur otak, seperti
korteks prefrontal, yang mengatur aktivitas saraf berlebihan dari amigdala. Disfungsi pada
jalur saraf di lobus frontal dan ganglia basal dapat menyulitkan individu untuk menahan
perilaku dan ritual berulang. Secara psikologis, obsesi dianggap sebagai manifestasi dari
impuls bawah sadar, sementara kompulsi berfungsi untuk menekan impuls tersebut. Individu
dengan OCD cenderung melebih-lebihkan kemungkinan terjadinya peristiwa negatif, yang
memicu perilaku ritualistik sebagai upaya untuk mencegah hasil yang ditakuti. Tekanan
psikologis yang dialami, terutama dengan kurangnya dukungan sosial, dapat memperburuk
kondisi ini (Diani et al., 2024).

OCD terdiri dari lima tipe utama. Pertama, OCD checking, di mana individu merasa
perlu memeriksa sesuatu berulang kali, seperti memeriksa dompet untuk mencegah
kecelakaan yang tidak nyata. Kedua, OCD contamination, yang melibatkan ketakutan akan
kuman atau kontaminasi, sehingga mereka secara kompulsif membersihkan peralatan. Ketiga,
OCD hoarding, yaitu mengumpulkan barang-barang yang dianggap tidak berharga oleh orang
lain karena takut membuangnya dapat menimbulkan dampak negatif, seringkali menyebabkan
ruang yang penuh sesak. Keempat, OCD rumination, yang ditandai dengan pola berpikir
berulang-ulang tentang topik filosofis, religius, atau metafisik. Terakhir, OCD symmetry dan
orderliness, di mana individu merasa harus mengatur objek secara simetris dan teratur serta
merasa tertekan jika urutan ini terganggu (Diani et al., 2024).

Untuk diagnosis OCD, gejala obsesif atau kompulsif, atau keduanya, harus muncul
hampir setiap hari selama minimal dua minggu berturut-turut, serta menyebabkan penderitaan
atau mengganggu aktivitas sehari-hari. Gejala obsesif harus memenuhi beberapa kriteria:
pertama, pikiran atau impuls harus disadari sebagai berasal dari diri sendiri; kedua, setidaknya
ada satu pikiran atau tindakan yang tidak dapat dihindari, meskipun beberapa mungkin
berhasil dihindari; ketiga, tindakan tersebut tidak memberikan kepuasan, melainkan hanya

124

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

mengurangi kecemasan; keempat, pikiran atau impuls harus bersifat pengulangan yang tidak
menyenangkan. Selain itu, terdapat hubungan erat antara gejala obsesif dan depresi, di mana
penderita OCD sering menunjukkan gejala depresif, dan penderita gangguan depresi dapat
mengalami pikiran obsesif selama episode depresi mereka (Nafi’atin, 2021).

Studi Penguatan Khudi: Langkah Terapi OCD

Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder (OCD) melalui pendekatan Khudi menurut
Muhammad Igbal memerlukan pemahaman mendalam tentang diri dan identitas. Khudi,
dalam filsafat Igbal, berfungsi sebagai kunci untuk mengenali potensi individu, meningkatkan
kualitas hidup, dan memahami tujuan spiritual serta eksistensial yang lebih dalam (Fahri et
al., 2022). Oleh karena itu, untuk menerapkan konsep ini dalam terapi OCD, penting bagi
individu untuk mengeksplorasi dan memahami bagaimana obsesi mereka memengaruhi
pandangan tentang diri sendiri

Dengan teknik terapi kognitif yang didasari kesadaran akan potensi diri/identitas diri
merujuk pada khudi, dapat membantu mereka mengenali pola pikir yang tidak realistis dan
berusaha memperbaikinya. Selain itu, latihan kesadaran juga memungkinkan individu untuk
lebih menyadari pikiran dan perasaan mereka tanpa terjebak dalam ritual kompulsif, sehingga
dapat mengelola reaksi emosional terhadap obsesi dengan lebih baik.

Pengembangan dan penguatan identitas juga merupakan aspek krusial dari pendekatan
khudi. Igbal menekankan pentingnya pengembangan diri menuju bentuk ideal “Insan Kamil,”
yaitu pencapaian potensi penuh dengan melawan rintangan eksternal dan internal
(Muhammad Masruri, Mugowim, 2020). Dalam konteks OCD, ini dapat diwujudkan melalui
program pengembangan pribadi yang memotivasi individu untuk menetapkan dan mengejar
tujuan yang bermakna. Program ini dirancang untuk memperkuat rasa pencapaian dan
keberhasilan pribadi, serta membantu mereka mengatasi berbagai tantangan. Selain itu,
pengembangan kreativitas melalui kegiatan seperti seni dan menulis dapat memberikan
saluran positif untuk menyalurkan energi dan mengalihkan perhatian dari obsesi, memperkuat
rasa identitas individu.

Menghadapi tantangan dan keterikatan adalah elemen penting dalam pendekatan
khudi. Fagr, menurut Igbal, bukanlah kekurangan, melainkan alat untuk memperkuat
hubungan spiritual dan membebaskan diri dari keterikatan materi (Aamir, 2020). Dalam
praktiknya, ini berarti mengajarkan individu teknik untuk mengatasi kecemasan tanpa
bergantung pada ritual kompulsif. Teknik relaksasi dan pernapasan dapat membantu
mengurangi ketergantungan pada perilaku kompulsif.

Cinta dan keberanian adalah kekuatan pendorong yang membantu individu mengatasi
ketidakpastian dan menemukan makna dalam hidup (Igbal, 1920). Dalam konteks OCD,
Acceptance and Commitment Theraphy (ACT) dapat diterapkan untuk membantu individu
menerima pikiran dan perasaan mereka tanpa harus mengendalikan atau menanggapi mereka
dengan perilaku kompulsif. Membangun hubungan positif dan dukungan emosional juga
penting, karena hal ini memberikan kekuatan emosional dan keberanian untuk menghadapi
ketidakpastian dan kecemasan.

Toleransi, menurut Igbal, merupakan bentuk kematangan spiritual dan sosial yang
memungkinkan individu untuk menerima perbedaan dan tantangan dengan sikap positif
(Saiyidain, 1938). Dalam terapi OCD, ini dapat diimplementasikan dengan mengajarkan

125

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

individu untuk menerima ketidaksempurnaan dan memahami bahwa obsesi serta kompulsi
tidak mencerminkan nilai mereka sebagai individu. Cognitive Behavioral Therapy (CBT)
dapat digunakan untuk memodifikasi pola pikir yang tidak realistis dan meningkatkan
kemampuan mereka untuk menghadapi situasi pemicu obsesi dengan cara yang lebih adaptif.

Keberanian dan tanggung jawab merupakan bagian integral dari penguatan khudi.
Igbal menekankan pentingnya keberanian dalam menghadapi tantangan dan tanggung jawab
atas pengembangan diri (Saiyidain, 1938). Dalam konteks OCD, ini berarti membantu
individu untuk mengembangkan keberanian dan tanggung jawab terhadap kesehatan mental
mereka. Pelatihan kepemimpinan pribadi dapat diajarkan untuk membantu mereka mengelola
kecemasan dan mengatasi tantangan dengan sikap positif dan proaktif, memperkuat
kemampuan mereka dalam menghadapi masalah dengan lebih efektif.

Membangun kemandirian individu adalah aspek krusial dalam pendekatan khudi untuk
mengatasi OCD. Igbal menekankan bahwa pemahaman mendalam tentang diri sendiri dan
penguatan identitas memungkinkan seseorang menghadapi tantangan hidup dengan lebih
berani dan percaya diri (Igbal, 1920). Dalam konteks terapi OCD, ini berarti memberikan
fokus pada pemberdayaan individu untuk mengatasi ketergantungan pada ritual kompulsif
melalui metode yang proaktif. Teknik seperti Exposure Response Pre-vention (ERP)
memainkan peran penting dengan mendorong individu untuk secara bertahap menghadapi
ketakutan mereka dan mengembangkan strategi coping yang lebih sehat. Pendekatan ini tidak
hanya memperkuat khudi mereka tetapi juga meningkatkan rasa kontrol dan kepuasan selama
proses pemulihan. Dengan demikian, kemandirian yang dibangun melalui terapi ini
membantu individu mengatasi OCD dengan cara yang lebih efektif dan memberdayakan.

Akhirnya, penting untuk mengintegrasikan konsep khudi dalam dukungan sosial dan
komunitas. Igbal menekankan bahwa dukungan sosial dan komunitas berperan penting dalam
perjalanan pengembangan diri (Purnamansyah, 2023). Dalam konteks OCD, membangun
jaringan dukungan yang solid-termasuk keluarga, teman, dan kelompok dukungan-dapat
membantu individu merasa lebih terhubung dan dipahami. Dukungan ini menyediakan
lingkungan yang mendukung pertumbuhan pribadi dan penguatan khudi, memperkuat rasa
identitas, dan membantu mengurangi isolasi yang sering dialami oleh individu dengan OCD.
Dengan menggabungkan dukungan sosial yang kuat dan pendekatan terapeutik yang berfokus
pada penguatan khudi, proses pemulihan menjadi lebih menyeluruh dan berkelanjutan.

Berikut hasil dari implementasi teori khudi ke dalam terapi Obsessive Compulsive

Disorder (OCD) dalam bentuk tabel:
Tabel 1. Implikasi Teori Khudi Dalam Terapi OCD

Teori Khudi Metode Terapi Hasil Terapi
Membantu mengenali pola pikir
yang tidak realistis dan berusaha

Terapi kognitif

ggga?;r;?]n memperbaikinya.
Pemahaman yang mendalam yang didasari Menyadari pikiran dan perasaan
tentang potensi diri dan identitas oleh potensi tanpa  terjebak  dalam ritual
diri dan kompulsif, sehipgga o_iapat
identitas diri mengelola reaksi emosional
terhadap obsesi dengan lebih baik
Pengembangan diri menuju Program Memperl_<uat rasa pencgpaian dan
bentuk ideal Insan Kamil pe_nger_nbangan keberhasilan pribadi, serta
pribadi yang membantu  mereka  mengatasi
126

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan

Vol. 22 No. 1, April 2025

P-ISSN 1412-5382
E-ISSN 2598-2168

memotivasi
individu untuk
menetapkan
dan mengejar
tujuan yang

berbagai tantangan

bermakna
Pengembanaan Menyalurkan energi dan
K gembang mengalihkan perhatian dari obsesi,
reativitas L T
memperkuat rasa identitas individu
Fagr Relaksasi Mepgurangl ket‘_argantungan pada
perilaku kompulsif
Qlc(;:eptance Menerima pikiran dan perasaan
. . . mereka tanpa harus mengendalikan
Cinta dan Keberanian Commitment :
atau menanggapi mereka dengan
Theraphy perilaku kompulsif
(ACT)
- Mengajarkan individu untuk
Cognitive : .
. menerima ketidaksempurnaan dan
. Behavioral . .
Toleransi memahami bahwa obsesi serta
Therapy C L - -
kompulsi tidak mencerminkan nilai
(CBT) L
mereka sebagai individu
Membantu individu  mengelola
kecemasan dan mengatasi tantangan
Pelatihan dengan sikap positif dan proaktif,

Keberanian dan tanggung jawab

kepemimpinan

memperkuat kemampuan mereka
dalam menghadapi masalah dengan
lebih efektif.

Kemandirian individu

Exposure
Response Pre-
vention (ERP)

Mendorong individu untuk secara
bertahap menghadapi  ketakutan
mereka  dan  mengembangkan
strategi coping yang lebih sehat

Mendukung pertumbuhan pribadi

!\;Ire;nmbaa:]ngun dan penguatan khudi, memperkuat
Sosial dan komunitas {juku?] an rasa identitas, dan membantu
yang s?)lid mengurangi isolasi yang sering

dialami oleh individu
Secara umum, sebagaimana tertera dalam tabel di atas, teori khudi dapat diterapkan

dalam berbagai jenis terapi untuk gangguan OCD dan berpotensi meningkatkan efektivitas
terapi tersebut, sehingga menghasilkan hasil yang lebih positif.

SIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menyoroti pentingnya integrasi prinsip-prinsip khudi
Muhammad Igbal dalam terapi Obsessive Compulsive Disorder (OCD) untuk menangani
krisis jiwa di era modern. Di tengah pesatnya globalisasi dan materialisme yang menggeser
fokus masyarakat dari nilai-nilai spiritual, banyak individu menghadapi kesulitan dalam
menemukan keseimbangan emosional dan spiritual mereka. Modernisasi sering Kkali
menyebabkan penurunan minat terhadap spiritualitas dan agama, mengakibatkan krisis jiwa
yang mendalam. Dalam konteks ini, pendekatan psikologi konvensional sering kali tidak
cukup untuk mengatasi dimensi eksistensial dan spiritual dari gangguan seperti OCD. Oleh
karena itu, penelitian ini mengusulkan bahwa penerapan prinsip-prinsip khudi, seperti yang
diajukan oleh Igbal, dapat memberikan perspektif baru yang holistik dalam terapi OCD.

Teori khudi Muhammad Igbal, yang menekankan pada pengembangan diri dan
kesadaran spiritual, menawarkan pendekatan yang lebih dalam dan menyeluruh untuk

127

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

menangani OCD. Igbal memandang khudi sebagai kekuatan internal yang mendorong
individu untuk menyadari potensi penuh mereka dan mengatasi masalah melalui penguatan
spiritual. Dalam penelitian ini, ditemukan bahwa prinsip-prinsip khudi seperti cinta, faqr,
keberanian, toleransi, dan kehormatan pribadi dapat membantu individu dengan OCD untuk
memperkuat identitas spiritual mereka. Hal ini membantu mereka mengurangi ketergantungan
pada ritual kompulsif yang sering kali menjadi ciri dari gangguan tersebut.

Metode penelitian ini, yang menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis
kepustakaan, menunjukkan bahwa penerapan prinsip-prinsip khudi dalam terapi OCD dapat
meningkatkan kesejahteraan emosional dan spiritual. Dengan menggabungkan prinsip-prinsip
spiritual ini dengan teknik terapi modern seperti terapi kognitif, kesadaran, dan terapi perilaku
kognitif (CBT), pendekatan ini memberikan metode yang lebih komprehensif untuk
menangani OCD. Pengembangan diri dan penguatan spiritual yang ditekankan oleh Igbal
berfungsi untuk menyeimbangkan aspek emosional dan spiritual, sehingga menawarkan solusi
yang lebih mendalam bagi individu yang mengalami gangguan ini.

Secara keseluruhan, penelitian ini menyarankan bahwa untuk menghadapi krisis jiwa
di era modern, integrasi prinsip-prinsip khudi Igbal dalam terapi OCD dapat memberikan
kontribusi yang signifikan. Pendekatan ini tidak hanya membantu mengatasi obsesi dan
perilaku kompulsif, tetapi juga memperkuat identitas spiritual individu, memungkinkan
mereka untuk menghadapi tantangan dengan cara yang lebih menyeluruh dan bermakna.
Melalui penerapan prinsip-prinsip khudi, individu dapat mencapai keseimbangan hidup yang
lebih baik dan pemahaman diri yang lebih mendalam, sehingga meningkatkan kualitas hidup
mereka dalam konteks Krisis jiwa modern.

DAFTAR PUSTAKA

Aamir, R. (2020). Praxix of Pereniality: Emerson's” Self Reliance™ and Igbal's Concept of
Khudi. Igbal Review/Igbaliyat, 61(2), 21-40.

Ahmadi, A. S. (2022). Pemikiran Filosofi Pendidikan Islam Muhammad Igbal Dan
Relevansinya Dengan Ranah Psikomotorik Siswa. Journal TA'LIMUNA, 11(1), 31-44.
https://doi.org/10.32478/talimuna.v11i1.948

Amelia, M., & Hambali, R. Y. A. (2023). Hakikat Ego Manusia Perspektif Teori Filsafat
Khudi Muhammad Igbal. Gunung Djati Conference Series, 19, 725-735.
https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1554

Amin, R., Khakwani, F., & Mehmood, S. (2022). Influences of Igbal’s Purview of Khudi on
Individuals’ Psycho-Socio-Emotional Development. University of Wah Journal of
Social Sciences, 5(1), 15-34. https://doi.org/10.56220/uwjss2022/0501/02

Ansori, S., & Putra, A. A. (2023). Ego Dan Potensi Sosial Manusia; Refleksi Pemikiran
Muhammad Igbal Terhadap Konsep Jati Diri Alfred North Whitehead. Jurnal Al-
Agidah, 15(1), 58-71.

Arroisi, J. (2018). Spiritual Healing dalam Tradisi Sufi. Tsagafah, 2(14), 323-348.
https://doi.org/10.1136/bmj.2.3388.1091-c

Arroisi, J.,, & Kusuma, A. R. (2021). Menelaah Problem Terapi Yoga Perspektif lbnu
Taimiyah Examining the Problem of Yoga Therapy from Ibn Taimiyah ’ s Perspective.
Jurnal Penelitian Medan Agama, 12(2), 2655-2663.

Arroisi, J., Mukharom, R. A., & Amin, M. ‘Izzatul. (2021). Sufistic Phsycoteraphy; Telaah
Metode Psikoterapi Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. Analisis: Jurnal Studi Keislaman, 21(2),
253-278. https://doi.org/10.24042/ajsk.v21i2.9884

128

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Arroisi, J., Muslih, M. K., & Inayah, N. (2024). Coping Discrepancy Between Rationality and
Religiosity: Analysis of the Balancing Model in Islamic Psychology. Cyprus Turkish
Journal of Psychiatry and Psychology, 6(1), 69-75.
https://doi.org/10.35365/ctjpp.24.4.08

Arroisi, J., & Qorib, K. A. (2023). Theory Of Khudi and Spiritual Development on Igbal’s
Perspective: Analysis Spiritual Srengthening Islamic Perspective. Tajdid, 22(2), 271-
297.

Ayu Juliana, K. (2024). Konsep Progresif-Dinamis Muhammad Igbal dalam Desain
Pembelajaran Kreatif: Telaah Pemikiran Muhammad Igbal. Al-Wihdah: Jurnal
Pendidikan Islam, 1(2), 63-76. https://e-
jurnal.stitnurussalam.ac.id/index.php/alwihdah/article/view/39

bin Junid, S. (2002). Igbal and Muslim Unity. Intellectual Discourse, 10(2), 115-124.

Diani, V. R., Syaharani, A. I., & Alurmei, W. A. (2024). Gejala-Gejala Stress dan Obsessive
Compulsive Disorder ( OCD ): Analisis Studi Kasus OCD Ekstrim Pada Publik Figur
Aliando Syarief. Madani: Jurnal limiah Multidisipline, 2(3), 327-336.

Dwinanda, P., Shofiah, V., & Rajab, K. (2023). Psikoterapi Islam: Model Psikoterapi Taqwa.
Psikobuletin:Buletin IImiah Psikologi, 4(3), 222.
https://doi.org/10.24014/pib.v4i3.21830

Fahri, H., Aziz, M., & Mujrimin, B. (2022). Analisis Pemikiran Muhammad Igbal tentang
Teologi dan Filsafat Ketuhanan. 4/ Hikmah : Jurnal Studi Keislaman, 12(1), 100-109.

Hidayat, A., Gontor, U., Timur, J., & Alamsah, J. (2024). Muhammad Igbal’s Philosophy of
Khudi (A Critical Analysis of Modern Science). Analisis Kritis Terhadap Sains
Modern) JITP, 6(1), 19-42.
http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijitpDOI:http://dx.doi.org/10.24042/ijitp.v6il

Igbal, M. (1920). The Secret of Self Translation by Reynold A. Nicholson. Macmillan and Co.,
Limited.

M. Afif Wiranto, Syefriyeni, A. S. S. (2021). Perkembangan Teroris Ditinjau dari Konsep
Ego Muhammad Igbal. EI-Fikr: Jurnal Agidah Dan Filsafat Islam, 2(1), 56-68.

Muhammad Masruri, Mugowim, R. (2020). Konsep Khudi Igbal Dalam Pengembangan
Kreatifitas Pembelajaran Di Madrasah. 16(1), 46-59.

Muhtar, M. K., & Bin Mohd Zailani, A. F. (2024). Insan Kamil and Homo Deus: A Pinnacle
of Human Existence in the Digital Era. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 8(1), 81-102.
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v8i1.11482

Nafi’atin, N. (2021). Studi Kasus Pada Orang Yang Menunjukan Gejala Obsessive Compulsif
Disorder. Proogram Studi Psikologi Fakultas Psikologi Kesehatan UIN Walisongo
Semarang.

Nasrudin, E., & Jaenudin, U. (2021). Psikologi Agama Dan Spiritualitas.

Padia, E. (2021). Implementasi Manusia Ideal Dalam Perspektif Muhammad Igbal. Fakultas
Agama Islam dan Humaniora Universitas Pembangunan Pasca Budi Medan.

Purnamansyah, P. (2023). Konsep Pemikiran Muhammad Igbal tentang Pendidikan Karakter
Ditinjau dari Perspektif Psikologi Islam. DIKSI: Jurnal Kajian Pendidikan Dan Sosial,
4(2), 40-48. https://doi.org/10.53299/diksi.v4i2.323

Rahmawati, Wibowo, B. Y., & Legiani, W. H. (2019). Studi Deskriptif Orang Dengan
Obsesive Compulsive Disorder. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan FKIP, 2(1),
694-706.

Saiyidain. (1938). Igbal’s Educational Philosophy. Shaikh Mohammad Ashraf Kashmiri
Bazar Lahore.

Salamah, S. N. (2021). Pengendalian Diri pada Penderita OCD. Psikodinamika : Jurnal
Literasi Psikologi, 1(1), 41-57.

129

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



Al-Hikmah: Jurnal Agama dan IImu Pengetahuan P-ISSN 1412-5382
Vol. 22 No. 1, April 2025 E-ISSN 2598-2168

Sugiyono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Penerbit Alphabet
Bandung.

Suripto. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Filsafat Mohammad Igbal.
IMTIYAZ:Jurnal llmu Keislaman, 7(2), 257-281.

Wibawa, N. H. H. P. (2021). Kebebasan Manusia Khudi (Ego/Diri) Muhammad Igbal dalam
Perspektif Kebebasan Whitehead. Farabi, 18(2), 142-155.
https://doi.org/10.30603/jf.v18i2.3463

Yahya, I. (2023). Eksistensialisme Manusia Dalam Perspektif Muhammad Igbal. Program
Studi Agidah Dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif
Hidayatullah. https://www.ncbi.nlm.nih.gov/books/NBK558907/

Yanti, R. (2020). Peran Etika Terhadap Ego Materialisme Perspektif Muhammad Igbal.
Fakultas Ushuluddin dan Filsafat Universitas Islam Negeri Ar Raniry.

Yasintha, E. N. U. R. (2020). Obsesif kompulsif dalam perilaku wudhu. Program Studi
Psikologi Fakultas Psikologi Universitas Muhammadiyah Surakarta.

Zainuddin, M. Yunus Abu Bakar, & Ah. Zakki Fuad. (2023). Pendidikan Islam Integratif
Muhammad Igbal. Qolamuna :  Jurnal  Studi  Islam,  8(2), 1-15.
https://doi.org/10.55120/golamuna.v8i2.1027

Zarkasyi, H. F., Arroisi, J., Basa, A. H., & Maharani, D. (2019). Konsep Psikoterapi
Badiuzzaman Said Nursi dalam Risale-i  Nur. Tsagafah, 15(2), 215.
https://doi.org/10.21111/tsagafah.v15i2.3379

130

Jarman Arroisi, M. Ali Yasrif:
Teori Khudi Perspektif Muhammad Igbal: Analisa Terapi Holistik Mengatasi Obsessive Compulsive Disorder



