Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

TAFSIR, TAKWIL DAN HERMENEUTIK

Fitriyatul Hanifiyah
Dosen Tetap PGMI Universitas Islam Jember
Hp;081 336 723 979 Email:fitriyatulhanifiyah@yahoo.com

Abstrak: Al-Qur’an adalah sumber yang pertama dan utama bagi umat
Islam. Kebahagiaan mereka bergantung pada pemahaman maknanya,
pengetahuan rahasia-rahasianya dan pengamalan apa yang terkandung
di dalamnya. Kemampuan setiap orang dalam memahami lafadz dan
ungkapan Al-Qur’an tidak sama satu sama lainnya. Kalangan awam
hanya dapat memahami makna-makna dhahirnya dan pengertian ayat-
ayatnya secara global. Sedangkan kalangan cendikiawan atau terpelajar
akan dapat memahami dan menginterpretasikan makna-makna lebih
detail dan mendalam serta juga mampu memahami dan mengungkap
makna yang tersembunyi di balik teks-teks Al-Qur’an. Di samping itu
juga, perbedaan terjadi di kalangan intelektual muslim dalam
mengungkap, memahami dan menafsirkan teks-teks Al-Qur’an yang
tidak jarang menimbulkan claim kebenaran (truth claim) terhadap
masing-masing kelompok. Sebagian kelompok mengclaim bahwa
penafsiran kelompoknya yang paling benar, begitu pula pada
kelompok lainnya sehingga persoalan ini menyebabkan konflik antara
beberapa kelompok yang memiliki penafsiran berbeda-beda terhadap
makna yang terkandung dalam teks-teks Al-Qur'an. Perbedaan
penafsiran tersebut merupakan salah satu faktor kemunculan beberapa
metodologi atau disiplin keilmuan mengenai cara menafsirkan dan
menakwilkan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih memiliki makna global.
Keywod: Tafsir, Takwil dan Hermeneutik

Pendahuluan

Al-qur'an merupakan kalam Tuhan yang bersifat global dalam
menyampaikan pesan-pesannya sehingga dalam memahami makna
yang tersirat dalam al-qur’an tersebut membutuhkan pemahaman dan
penafsiran yang holistik. Terjadi perbedaan dalam menfsirkan Al-
qur'an tersebut. Perbedaan penafsiran merupakan salah satu faktor
kemunculan beberapa metodologi atau disiplin keilmuan mengenai
cara menafsirkan dan menakwilkan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih
memiliki makna global. Terdapat bermacam-macam cara atau metode
untuk mengungkap dan memahami makna dan kandungan Al-Qur’an,

142



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

baik dari metode tradisional atau klasik hingga muncul metode
modern. Metode penafsiran klasik tersebut, lebih dikenal dengan tafsir
Al-Qur'an dan takwil, sementara metode modern yang muncul
belakangan ini adalah metode penafisiran hermeneutik. Oleh karena
itu, tulisan disusun untuk menguraikan tentang segala hal yang terkait
dengan ketiga metode penafsiran tersebut. Hal ini untuk mendapatkan
pemahaman yang komprehensif dan holistik mengenai cara
menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan benar, sehingga mampu
meminimalisir persoalan perbedaan pendapat tentang kebenaran
penafsiran.

Di samping itu juga, perbedaan terjadi di kalangan intelektual
muslim dalam mengungkap, memahami dan menafsirkan teks-teks Al-
Qur’an yang tidak jarang menimbulkan claim kebenaran (truth claim)
terhadap masing-masing kelompok. Sebagian kelompok mengclaim
bahwa penafsiran kelompoknya yang paling benar, begitu pula pada
kelompok lainnya sehingga persoalan ini menyebabkan konflik antara
beberapa kelompok yang memiliki penafsiran berbeda-beda terhadap
makna yang terkandung dalam teks-teks Al-Qur’an.

Pengertian Tafsir dan Takwil
Pengertian Tafsir

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “tafil”, berasal dari akar
kata al-fasr yang berarti menjelaskan, menyingkap, menampakkan atau
menerangkan makna yang abstrak. Kata at-tafsir dan al-fasr mempunyai
arti menjelaskan dan menyingkap yang tertutup. Dalam Lisanul ‘Arab
dinyatakan; kata “al-fasr” berarti menyingkap sesuatu yang tertutup,
sedang kata ‘at-tafsir” berarti menyingkapkan maksud suatu lafadz
yang musykil dan pelik.! Sebagaimana dalam Al-Qur’an yang menjadi
rujukan dari pengertian istilah “at-tafsir” yaitu tercantum dalam surat
Al-Furgan ayat 33:

z ’///5£/w/eﬂ//a < <. //}Z/ //
S 4% 7 - o). Y o 3 Y
(2 Lt G 13 5oL ina Y] ey SL 5L Y5

=

! Manna’ Khalil Al-Khattan, Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an, (Riyadh: Mansyurat al-‘Asr
al-hadits, 1973), terj.Mudzakir (Bogor: Pustaka Litera AntarNusa, 2001), Hlm. 455

143



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

Artinya: “Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa)
sesuatu yang ganjil, melainkan kami datangkan kepadamu suatu yang benar
dan yang paling baik penjelasannya” (Q.S. Al-Furqan: 33)

Di antara kedua bentuk kata di atas (al-fasr dan at-tafsir), kata yang
paling banyak dipergunakan adalah kata at-tafsir. Ibnu Abbas
mengartikan: “wa ahsana tafsira” dalam ayat di atas sebagai lebih baik
perinciannya (tafshila). Sebagian ulama berpendapat, kata “tafsir”
adalah kata kerja yang terbalik, berasal dari kata “safara” yang juga
memiliki makna menyingkap (al-kasf), dikatakan: safarat al-mar’atu
sufura (perempuan itu menyingkap cadar dari wajahnya). Pembentukan
kata “al-fasr” menjadi bentuk “taf’il” (yakni, tafsir) untuk menunjukkan
arti taktsir (banyak, sering berbuat).2 Tafsir menurut istilah,
sebagaimana didefinisikan Abu Hayyan ialah: ilmu yang membahas
tentang cara pengucapan lafadz-lafadz Al-Qur’an tentang indikator-
indikatornya, hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri atau
independen maupun yang berkaitan dengan yang lain, serta tentang
makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur lafadz yang
melengkapinya.

Kemudian Abu Hayyan menjelaskan secara rinci unsur-unsur
definisi tersebut sebagai berikut:

“Ilmu” adalah kata jenis yang meliputi segala macam ilmu. “Yang
membahas cara mengucapkan lafadz-lafadz Al-Qur’an”, mengacu
kepada ilmu gqira’at. “Indikator-indikatornya” adalah pengertian-
pengertian yang ditunjukkan oleh lafadz-lafadz itu. Ini mengacu pada
ilmu bahasa yang diperlukan dalam ilmu tafsir ini. Kata-kata “hukum-
hukumnya baik ketika independen maupun berkaitan dengan lainnya”,
meliputi ilmu Sharaf, ilmu nahwu, ilmu Bayan dan ilmu Badi’. Kata-
kata “makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur lafadz
yang melengkapinya”, meliputi pengertiannya yang hakiki dan majazi.
Suatu struktur kalimat terkadang menurut lahirnya menghendaki suatu
makna tertentu tetapi terdapat penghalang sehingga susunan kalimat
tersebut harus dibawa ke makna yang bukan makna lahir, yaitu majaz.
Sedangkan kata-kata “hal-hal yang melengkapinya”, mencakup

> Manna’ Khalil Al-Khattan, Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an, terj. Aunur rafiq El-Mazni,
(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2008), Hlm. 408

144



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

pengetahuan tentang nasakh, asbab an-nuzul, kisah-kisah dan lain
sebagainya.’
Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir

Tafsir Al-Qur’an telah tumbuh di masa Nabi SAW., sendiri dan
beliau yang menjadi penafsir awal (Al-Mufassirul Awwal) terhadap kitab
Allah. Beliau menerangkan maksud-maksud wahyu yang diturunkan
kepadanya. Sahabat-sahabat Rasul tidak ada yang berani menafsirkan
Al-Qur'an pada masa beliau masih hidup karena hanya Rasul
Muhammad yang memikul tugas menafsirkan Al-Qur’an.

Setelah wafatnya Rasulullah SAW., beberapa sahabat Nabi mulai
menafsirkan maksud-maksud dari kandungan Al-Qur’an. Terdapat
beberapa sahabat yang ahli menafsirkan Al-Qur’an, di antara mereka
yang terkenal ada 10 orang yaitu Khalifah yang empat, Ibnu Mas"ud,
Ibnu Abbas, Ubay bin Ka’ab, Zaid Ibn Tsabit, Abu Musa Al-Asy’ari dan
Abdullah Ibn Zubair. Para khalifah yang banyak diterima tafsirnya dan
disampaikan kepada masyarakat adalah Ali ibn Abi Thalib. Hal ini
mungkin karena khalifah-khalifah sebelumnya lebih dahulu wafat.

Para sahabat dalam menafsirkan Al-Qur’an senantiasa berpegang
teguh pada: 1) Al-Qur’an 2) Nabi Muhammad SAW 3) Pemahaman dan
Jjtihad. Pada periode ini, tidak ada sedikitpun tafsir yang dibukukan
karena pembukuan baru dilakukan pada abad kedua. Di samping itu,
tafsir hanya merupakan cabang dari hadits dan belum mempunyai
bentuk yang teratur.

Sementara di kalangan tabi'in yang nota benenya menjadi murid
dari sahabat-sabahat Nabi, juga banyak para pakar dalam bidang tafsir.
Dalam menafsirkan, para tabi'in berpegang pada sumber-sumber yang
ada pada masa para pendahulunya di samping ijtihad dan
pertimbangan nalar mereka sendiri.

Menurut Adz-Dzahabi, dalam memahami Al-Qur'an, para
mufassir dari kalangan tabi'in berpegang pada Al-Qur’an, keterangan
yang mereka riwayatkan dari para sahabat yang berasal dari
Rasulullah, penafsiran para sahabat dan berijtihad atau menggunakan

? Ibid., Him. 457
* Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, llmu-Ilmu Al-Qur’an, (Semarang:
Pustaka Rizki Putra, 2002), Him. 200

145



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

pertimbangan nalar sebagaimana yang telah dianugerahkan Allah
kepada mereka.>

Tafsir yang dinukil dari Rasulullah dan para sahabat tidak
mencakup semua ayat Al-Qur’an. Mereka hanya menafsirkan bagian-
bagian yang sulit difahami bagi orang-orang yang semasa dengan
mereka. Kemudian kesulitan ini semakin meningkat secara bertahap di
saat manusia bertambah jauh dari masa Nabi dan sahabat. Oleh karena
itu, para tabi'in yang menekuni bidang tafsir merasa perlu untuk
menyempurnakan kekurangan ini. Setelah itu, muncul generasi
sesudah tabi’in, generasi ini juga berusaha menyempurnakan tafsir Al-
Qur’an secara terus menerus dengan berdasarkan pada pengetahuan
mereka atas bahasa Arab, peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa
turunya Al-Qur'an yang mereka pandang valid dan pada ala-alat
pemahaman serta sarana pengkajian lainnya.

Ketika penaklukan Islam semakin luas, tokoh-tokoh sahabat
terdorong berpindah ke daerah-daerah taklukan. Mereka membawa
ilmu masing-masing yang kemudian dari mereka tabi'in dan murid
mereka belajar dan menimba ilmu sehingga selanjutnya tumbuh
menjadi berbagai madzhab dan perguruan tafsir.

Pengertian Takwil

Takwil secara etimologi merupakan derivasi dari kata “aul”, yang
berarti kembali ke asal. Atas dasar ini, maka takwil al-kalam (penakwilan
terhadap suatu kalimat) dalam istilah mempunyai dua makna:

Pertama, takwil kalam dengan pengertian, sesuatu makna yang
kepadanya mutakallimin (pembicara) mengembalikan perkataannya,
atau suatu makna yang kepadanya suatu kalam dikembalikan. Kalam
tersebut kembali dan merujuk kepada makna hakikinya yang
merupakan esensi sebenarnya yang dimaksud. Kalam ada dua macam
yaitu insya’ dan ikhbar. Salah satu yang termasuk insya’ adalah amr
(kalimat perintah). Dengan begitu, takwilul amr ialah esensi perbuatan
yang diperintahkan. Misalnya hadits yang diriwayatkan dari Aisyah
ra. ia berkata: “Adalah Rasulullah membaca di dalam ruku’ dan
sujudnya subhanallah wa hamdika allahummagfir li. Beliau mentakwilkan

> Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Cit., Hlm. 426
6 .
Ibid..

146



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

(menjalankan perintah) Al-Qur’an. Perintah tersebut sebagaimana
tercantum dalam firman Allah: maka bertasbihlah dengan memuji
Tuhanmu dan mohonlah ampun kepadaNya. Sesungguhnya Dia Maha
Penerima tobat. (An-Nasr: 3).7

Sedangkan takwilul ikhbar adalah esensi dari apa yang diberitakan
itu sendiri yang benar-benar terjadi. Misalnya firman Allah SWT:

N LA S PP I PR R P IS

oSy . . A . o - A

(D) Oy 232] 455 LS-UUJ/ e o anlab sy > iz )
~ ~

2\

P

“ -8 ’£~//5 ":?/f /~/./{ /6 -7 w37 o A A 2 T Y
Sp ol W lsnaicd tlaad e W b 5L L) o) cile 8

z (a8 <.

Artinya: “Dan Sesungguhnya kami telah mendatangkan sebuah Kitab (Al-
Qur'an) kepada mereka yang kami telah menjelaskannya atas dasar
pengetahuan Kami menjadi petunjuk dan rahmat bagi orang-orang yang
beriman. Tiadalah mereka menunggu-nunggu kecuali “takwil"nya. pada hari
“takwil "nya itu datang, berkatalah orang-orang yang melupakannya sebelum
itu: "Sesungguhnya telah datang rasul-rasul Tuhan kami membawa yang hak,
maka adakah bagi kami pemberi syafa'at yang akan memberi syafa'at bagi
kami, atau dapatkah kami dikembalikan (ke dunia) sehingga kami dapat
beramal yang lain dari yang pernah kami amalkan?". Sungguh mereka Telah
merugikan diri mereka sendiri dan telah lenyaplah dari mereka tuhan-tuhan
yang mereka ada-adakan”. (Q.S. Al-A’raf: 52-53)

Dalam ayat ini, Allah menceritakan bahwa Dia telah menjelaskan
Al-Qur’an secara detail dan mereka tidak menunggu-nunggu kecuali
takwilnya yaitu datangnya apa yang diberitakan Al-Qur’an, bahwa hal
itu akan terjadi seperti hari Kiamat dan tanda-tandanya serta segala apa
yang ada di akhirat berupa buku catatan amal (suhuf), neraca amal
(mizan), surga, neraga dan lain sebagainya. Maka pada saat itu, mereka

" Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Ciz, Him. 458
147



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

mengatakan, “sungguh telah datang rasul-rasul Tuhan kami membawa
yang hak, maka adakah bagi kami pemberi syafaat yang akan
memberikan syafaat kepada kami, atau dapatkah kami dikembalikan
(ke dunia) sehingga kami dapat beramal yang lain dari yang pernah
kami amalkan?” .8

Kedua, takwil kalam dengan pengertian, menafsirkan dan
menjelaskan maknanya. Pengertian ini yang dimaksudkan Ibnu Jarir
Ath-Thabari dalam tafsir-nya. Dengan begitu, yang dimaksud denga
kata “takwil” di sini adalah tafsir.

Adapun takwil dalam tradisi muta’akhirin adalah mengalihkan
makna suatu kata dari makna lahiriahnya kepada makna yang lebih
tepat yang mungkin dikandungnya, karena terdapat suatu dalil yang
menyertainya. Pengalihan makna itu harus kepada makna yang
memungkinkannya terkandung oleh kata yang ditakwilkan, walaupun
kemungkinan itu bersifat tidak kuat (marjuh). Di samping itu, juga
harus terdapat dalil yang kuat (rajih) yang mendasari pengalihan
makna tersebut, karena meninggalkan suatu kemungkinan yang kuat
kepada kemungkinan yang kurang kuat tidak dapat dilakukan kecuali
dengan dalil. Selain itu, dalil yang dipergunakan untuk melakukan
pengalihan makna lahiriah tersebut harus kuat (rajil), dan bila dalilnya
marjuh, maka penakwilan tersebut tidak dapat diterima.?

Pengertian Hermeneutika

Asal Usul Hermeneutika. Hermeneutika berasal dari kata Yunani
hermeneuine dan hermenia yang masing-masing berarti “menafsirkan”
dan “penafsiran”.10 Istilah tersebut dalam berbagai bentuknya dapat
dibaca dalam sejumlah literatur peninggalan masa Yunani Kuno,
seperti Organon karya Aristoteles yang di dalamnya terdapat risalah
terkenal Peri hermeneias (Tentang penafsiran). Istilah tersebut
diasosiasikan kepada Hermes (hermeios), seorang utusan dewa dalam
mitologi Yunani Kuno yang bertugas menyampaikan dan

S Ibid., Him. 411

® Yusuf Qardhawi, Al-Marja’iyyah al-‘Ulya fil Islam lil Qur’an was Sunnah:
dhawabith wa Mahadzir fil Fahmi wat Tafsir, terj. Bahruddin Fanani, (Jakarta: Rabbani
Press, 1997), HIm. 324

0E, Sumaryono, Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 1993),
hlm. 23

148



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

menerjemahkan pesan Dewata yang masih samar-samar ke dalam
bahasa yang bisa dipahami manusia.!

Menurut Gerhard Ebeling, proses penerjemahan yang dilakukan
Hermes tersebut mengandung tiga makna hermeneutis yang mendasar.
Pertama, mengungkapkan sesuatu yang sebelumnya masih terdapat
dalam pikiran melalui kata-kata (utterance, speaking) sebagai medium
penyampaian. Kedua, menjelaskan secara rasional (interpretation,
explanation) sesuatu yang sebelumnya masih samar-samar sehingga
maksud atau maknanya dapat dimengerti. Ketign, menerjemahkan
(translating) suatu bahasa yang asing ke dalam bahasa lain yang lebih
dkuasai dan mudah dipahami oleh pembaca.’2

Tiga pengertian mengenai hermeneutika di atas, kemudian
dirangkum dalam pengertian “menafsirkan” (interpreting, under-
standing). Hal ini karena segala hal yang masih membutuhkan
pengungkapan secara lisan, penjelasan yang masuk akal dan
penerjemahan bahasa, pada dasarnya mengandung proses “memberi
pemahaman” atau, dengan kata lain “menafsirkannya”.

Dengan kata lain, studi hermeneutik mencoba menganalisis dan
menjelaskan teori penafsiran teks (nazariyat ta'wil al-nusus) dengan
mengajukan pendekatan-pendekatan keilmuan yang lain yang dengan
sendirinya menguji proses pemahaman, mekanisme penafsiran dan
penjelasan teks.!3 Proses komunikasi sang pembawa pesan dan objek
yang diberi pesan, sebagaimana perilaku yang dilakukan Hermes di
atas, menggambarkan satu bentuk struktur yang satu sama lain saling
terkait dan tak terpisahkan (triadic structure) dari seni interpretasi:

1. Tanda (sign), pesan (message) atau teks (text) dari sumber yang
diinginkan

2. Perantara (a mediator) atau penafsir (interpreter) untuk;

3. Menyampaikan pesan kepada audien.

Asumsi yang paling mendasar dari hermeneutika ini sebenarnya
telah jelas yaitu adanya pluralitas dalam proses pemahaman manusia.

" Hilman Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, (Jogjakarta:
elSAQpress, 2003), Him. 71

2 Jlham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan, (Jakarta: Teraju, 2002), Him. 24

3 Lihat Nasr Hamid abu Zaid, Iskaliyat al-Qira’at wa ‘Alivat al-Ta’wil, (Beirut:
Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1992), Him. 7

149



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

Pluralitas yang dimaksud sifatnya niscaya, karena pluralitas tersebut

bersumber dari keragaman konteks hidup manusia.

Sebagai sebuah tawaran metodologi baru bagi pengkajian kitab
suci, keberadaan hermeneutika pun tidak dapat dielakkan dari dunia
kitab suci Al-Qur'an. Hasaan Hanafi dalam tulisannya Religious
Dialogue and Revolution menyatakan bahwa hermeneutik tidak sekedar
ilmu interpretasi atau teori pemahaman, tetapi juga berarti ilmu yang
menjelaskan penerimaan wahyu sejak dari tingkat perkataan sampai ke
tingkat dunia. Ilmu tentang proses wahyu dari huruf sampai
kenyataan, dari logos sampai praksis dan juga transformasi wahyu dari
pikiran Tuhan kepada kehidupan manusia.4

Pada dasarnya, term khusus yang digunakan untuk menunjuk
kegiatan interpretasi dalam wacana keilmuan Islam adalah tafsir.
Sementara istilah hermeneutik sendiri dalam sejarah perkembangan
hermeneutika modern mulai populer beberapa dekade terakhir,
khususnya dengan perkembangan pesat teknologi informasi dan juga
the rise of education yang melahirkan banyak muslim kontemporer.
Meski demikian, menurut Farid Esack dalam bukunya Qur'an:
Pruralism and Liberation, praktik hermeneutik sebenarnya telah
dilakukan oleh umat Islam sejak lama, khususnya ketika menghadapi
Al-Qur’an.’5 Bukti dari hal tersebut adalah:

1. Problematika hermeneutik senantiasa dialami dan dikaji, meski
tidak ditampilkan secara definitif. Hal ini terbukti dari kajian-kajian
mengenai asbabun nuzul dan nasakh mansukh.

2. DPerbedaan antara komentar-komentar yang aktual terhadap Al-
Qur’an (tafsir) dengan aturan, teori atau metode penafsiran telah
ada sejak mulai munculnya literatur-literatur tafsir yang disusun
dalam bentuk ilmu tafsir.

3. Tafsir tradisional selalu dimasukkan dalam kategori-kategori,
misalnya tafsir syi'ah, tafsir hukum, tafsir filsafat dan lain-lain. Hal
tersebut menunjukkan kesadaran tentang kelompok-kelompok

' Hassan Hanafi, Dialog Agama dan Revolusi, terj. Pustaka Firdaus, (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1994), Hlm. 1

' Fahruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an Tema-Tema Kontroversial, (Yogyakarta:
elSAQ Press, 2005), HIm. 12-13

150



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

tertentu, ideologi-ideologi tertentu, periode-periode tertentu

maupun horizon-horizon tertentu dari tafsir.16

Ketiga hal tersebut menunjukkan adanya kesadaran akan
historisitas pemahaman yang berimplikasi kepada pluralitas
penafsiran. Oleh karena itu, meskipun tidak disebut secara definitif,
dapat dikatakan corak hermeneutik yang berasumsi dasar pluralitas
pemahaman ini sebenarnya telah memiliki bibit-bibitnya dalam Ulumul
Qur’an klasik.

Terdapat sebagian golongan yang menolak konsep hermeneutik
diterapkan dalam menafsirkan atau memahami teks-teks kitab suci Al-
Qur’an karena mereka berpendapat bahwa pendekatan hermeneutik
terhadap sebuah teks suci termasuk Al-Qur’an, sering dipandang akan
melenyapkan sakralitas teks yang dimaksud sebab dengan pendekatan
hermeneutik maka segala pemahaman dan pemaknaan terhadap teks
yang semula juga dipandang sama-sakralnya dengan teks itu sendiri,
kini dianggap sekedar hasil karya manusia biasa yang meruang-waktu
serta tidak bersih dari kesalahan.

Perbedaan dan Persamaan Tafsir, Takwil dan Hermeneutik

Perbedaan Tafsir dan Takwil
Para ulama berbeda pendapat tentang perbedaan antara kedua

kata tersebut. Berdasarkan uraian di atas mengenai pengertian tafsir

dan takwil, maka dapat disimpulkan pendapat para ulama adalah
sebagai berikut:

1) Apabila berpendapat, takwil adalah menafsirkan perkataan dan
menjelaskan maknanya, maka takwil dan tafsir adalah dua kata
yang berdekatan atau sama maknanya.

2) Apabila berpendapat, takwil adalah esensi yang dimaksud dari
suatu perkataan, maka takwil dari thalab (tuntutan) adalah esensi
perbuatan yang dituntut itu sendiri, dan takwil dari khabar adalah
esensi sesuatu yang diberitakan. Atas dasar ini, maka perbedaan
antara tafsir dan takwil cukup besar, sebab tafsir merupakan
syarah dan penjelasan bagi suatu perkataan dan penjelasan ini
berada dalam pikiran dengan cara memahaminya dan dalam lisan
dengan ungkapan yang menunjukkannya. Sedangkan takwil

18 Ibid., Him. 13
151



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

adalah esensi sesuatu yang berada dalam realita (bukan dalam
pikiran).

3) Tafsir adalah apa yang berhubungan dengan riwayah sedangkan
takwil apa yang berhubungan dengan dirayah.

4) Dikatakan pula, tafsir lebih banyak dipergunakan dalam
menerangkan lafadz dan mufradat (kosa kata), sedang takwil lebih
banyak dipakai dalam menjelaskan makna dan susunan kalimat.?”
Tafsir dan takwil secara umum, dimengerti sebagai penafsiran atau

penjelasan. Akan tetapi, takwil lebih merupakan interpretasi dalaman

(esoteric exegese) yang berkaitan dengan makna batin teks dan

penafsiran metaforis terhadap Al-Qur’an. Sementara tafsir berkaitan

dengan interpretasi eksternal (exoteric exegese).!8

Menurut pendapat Nasr Hamid Abu Zaid, terdapat perbedaan
penting di antara kedua istilah tafsir dan takwil; tampak bahwa
kegiatan al-tafsir selalu membutuhkan mediator yang menjadi perhatian
mufassir sehingga dapat sampai pada pengungkapan apa yang
diinginkan. Sementara al-takwil adalah kegiatan (memahami) yang
tidak selalu membutuhkan mediator, tetapi terkadang pada gerak nalar
dalam menyingkap “hakikat” fenomena. Dengan kata lain, takwil dapat
didasarkan pada salah satu bentuk hubungan langsung antara “subjek”
dengan “objek”, sementara hubungan seperti itu dalam tafsir tidak
berupa hubungan langsung, tetapi melalui mediator baik bahasa teks
maupun melalui suatu indikator. Dalam dua prasyarat (bahasa dan
indikator) tersebut harus terdapat mediator berupa “penanda” yang
dengannya subjek dapat memahami objek secara sempurna.’®

Persamaan Tafsir dan Hermeneutik
Berdasarkan tugas Hermes tersebut, maka hermeneutik

mengandung pengertian: “proses mengubah sesuatu atau  situasi

ketidaktahuan menjadi mengerti”. Berangkat dari pemahaman tersebut,
maka dapat diketahui bahwa hermeneutik merupakan pembahasan
tentang kaidah (teori) atau metode yang digunakan untuk memaknai

"7 Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Cit., Him. 412-413

18 Farid Esack, Qur’an: Pluralism and Liberation, (Oxford: One World, 1997), Him.
61

** Jlham B. Saenong, Op.Cit., Him. 60

152



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

atau menafsirkan suatu teks (pesan) agar didapatkan pemahaman yang
benar, kemudian berusaha menyampaikannya kepada audien sesuai
tingkat dan daya serap mereka. Jika demikian, hermeneutik secara
substansial tidak jauh berbeda dengan ilmu tafsir sebagaimana telah
diuraikan di atas. Namun, secara konseptual antara kedua istilah
terdapat perbedaan yang mendasar.

Tampak dengan jelas bahwa hermenutik mempunyai tujuan yang
luhur yaitu ingin menjelaskan kepada umat suatu ajaran sejelas-
jelasnya dan sejujur-jujurnya dalam bahasa yang dimengerti oleh umat
itu sendiri. Dari itu, seorang hermeneut harus memahami secara
mendalam dan utuh tentang teks yang akan disampaikannya kepada
umat. Artinya, dia harus memahami secara baik tentang segala hal
yang bersangkut paut dengan teks tersebut. Tidak hanya kondisi,
bentuk dan susunan teks itu saja yang harus dipahaminya, tetapi lebih
dari itu, dia harus mendalami watak dan kepribadian si penulis teks, di
samping juga harus memahami situasi dan kondisi yang
melatarbelakangi lahirnya sebuah teks. Dengan kata lain, semua elemen
yang berkaitan dengan suatu teks harus dipahami secara komprehensif.
Prinsip-prinsip pokok tersebut yang disebut dalam teori hermeneutik
dengan “triadic structure” yakni satu struktur yang terdiri atas tiga
unsur yang berkaitan dalam proses penafsiran. Ketiga unsur yang
dimaksud adalah teks, interpreter dan audien. Ketiga aspek tersebut
secara implisit berisi tiga konsep pokok, yakni: 1) membicarakan
hakikat sebuah teks. 2) apakah interpreternya memahami teks dengan
baik. 3) bagaimana suatu penafsiran dapat dibatasi oleh asumsi-asumsi
dasar serta kepercayaan atau wawasan para audien.2

Ketiga unsur pokok yang menjadi pilar utama dalam teori
hermeneutik ini tidak jauh berbeda dari yang dipakai ulama tafsir
dalam menafsirkan Al-Qur’an. Ibnu taimiyah, misalnya, menyatakan
bahwa setiap proses penafsiran harus diperhatikan tiga hal: 1) Siapa
yang menyabdakannya. 2) Kepada siapa ia diturunkan. 3) Ditujukan
kepada siapa.2!

0 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005), Hlm. 75
*! Ibid..

153



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,

Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

Perbedaan Tafsir dan Hermeneutik

Adapun beberapa perbedaan tafsir dan hermeneutik adalah

sebagai berikut:

D)

Dalam hermeneutik, Hermes memiliki kewenangan penuh untuk
menginterpretasikan dan menyadur risalah yang akan
disampaikan. Di samping itu, juga tidak ada kontrol dari dewa
tentang risalah yang disampaikan apakah telah sesuai dengan
maksud sang dewa atau belum. Sedangkan dalam ilmu tafsir, Nabi
Muhammad tidak berwenang mengubah sedikitpun risalah yang
akan disampaikan kecuali hanya sebatas menyampaikan apa
adanya dan sekedar memperjelas pesan yang masih samar dan
belum jelas. Di samping itu, juga selalu di bawah kontrol Allah
SWT sehingga Muhammad tidak dapat berbuat sesukanya.

Dalam teori hermeneutik terkesan bahwa seorang hermeneut dapat
menafsirkan semua teks tanpa kecuali selama dia dapat menguasai
ketiga unsur utama tersebut secara baik bahkan digambarkan
penguasaanya terhadap diri si pengarang teks (author) jauh
melebihi pengarang mengenal dirinya sendiri. Sementara dalam
ilmu tafsir, tidak semua teks (ayat) Al-Qur’an dapat dipahami
maknanya secara jelas.

Dalam teori hermeneutik seorang interpreter memahami diri si
penulis (pengarang) lebih baik dari pada penulis mengenal dirinya
sendiri. Teori ini dari sudut pandang hermeneutik sah dan
memang harus seperti itu agar supaya didapatkan suatu penafsiran
yang benar dan objektif dari sebuah teks. Akan tetapi, teori ini
tidak dapat diterapkan dalam kajian tafsir Al-Qur’an sebab Al-
Qur'an tidak dibuat oleh manusia (Muhammad), melainkan
diturunkan langsung dari Allah dan tidak pernah ada rekayasa
atau modifikasi darinya (Muhammad). Oleh karena itu, tidak
masuk akal manusia yang mempunyai banyak sekali keterbatasan
akan dapat memahami sebuah wujud totalitas yang tidak terbatas,
terlebih lagi memiliki pengetahuan tentang Allah melebihi dari apa
yang diketahui Allah tentang diriNya sendiri.22

2 Ibid., hlm. 77-90

154



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

Catatan Akhir
Berdasarkan uraian-uraian di atas dapat disimpulkan sebagai

berikut: Tafsir sebagaimana didefinisikan Abu Hayyan ialah: ilmu yang
membahas tentang cara pengucapan lafadz-lafadz Al-Qur’an tentang
indikator-indikatornya, hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri
atau independen maupun yang berkaitan dengan yang lain, serta
tentang makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur
lafadz yang melengkapinya. Sedangkan takwil dalam tradisi
muta’akhirin adalah mengalihkan makna suatu kata dari makna
lahiriahnya kepada makna yang lebih tepat yang mungkin
dikandungnya, karena terdapat suatu dalil yang menyertainya.
Sedangkan wuntuk istilah hermeneutik berasal dari kata Yunani
hermeneuine dan hermenia yang masing-masing berarti “menafsirkan”
dan “penafsiran”. Dengan kata lain, studi hermeneutik mencoba
menganalisis dan menjelaskan teori penafsiran teks (nazariyat ta’wil al-
nusus) dengan mengajukan pendekatan-pendekatan keilmuan yang lain
yang dengan sendirinya menguji proses pemahaman, mekanisme
penafsiran dan penjelasan teks. Tafsir dan takwil secara umum,
dimengerti sebagai penafsiran atau penjelasan. Akan tetapi, takwil lebih
merupakan interpretasi dalaman (esoferic exegese) yang berkaitan
dengan makna batin teks dan penafsiran metaforis terhadap Al-Qur’an.
Sementara tafsir berkaitan dengan interpretasi eksternal (exoteric
exegese). Sementara perbedaan tafsir dan hermeneutik adalah jika dalam
teori hermeneutik terkesan bahwa seorang hermeneut dapat
menafsirkan semua teks tanpa kecuali sedangkan dalam ilmu tafsir,
tidak semua teks (ayat) Al-Qur’an dapat dipahami maknanya secara
jelas
Daftar Rujukan
Ahmad Al-Syirbashi. 1994. Sejarah Tafsir Al-Qur’an, terj. Tim Pustaka

Firdaus. T. T. P.: Pustaka Firdaus
E. Sumaryono. 1993. Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat. Yogyakarta:

Kanisius
Fahruddin Faiz. 2005. Hermeneutika Al-Qur’an Tema-Tema Kontroversial,

Yogyakarta: elSAQ Press

155



Vol. 1 No.1 (Maret 2016) AL-ASHR:
ISSN: 2502-8383 Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar,
Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember

Farid Esack. 1997. Qur’an: Pluralism and Liberation. Oxford: One World

Hassan Hanafi. 1994. Dialog Agama dan Revolusi, terj. Pustaka Firdaus.
Jakarta: Pustaka Firdaus

Hilman Latief. 2003. Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan.
Jogjakarta: elSAQpress

Ilham B. Saenong. 2002. Hermeneutika Pembebasan. Jakarta: Teraju

Manna” Khalil Al-Khattan. 1973. Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an. Riyadh:
Mansyurat al-"Asr al-hadits. terj. Mudzakir. 2001. Bogor: Pustaka
Litera AntarNusa

2008. Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an. terj. Aunur Rafiq El-
Mazni. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar

M. Quraish Shihab. 1995. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan

Nasr Hamid abu Zaid. 1992. Iskaliyat al-Qira’at wa ‘Aliyat al-Ta wil.
Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-" Arabi

Nashruddin Baidan. 2005. Wawasan Baru Ilmu Tafsir. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar

Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy. 2002. Ilmu-Ilmu Al-Qur’an.
Semarang: Pustaka Rizki Putra

Yusuf Qardhawi. 1997. Al-Marja’iyyah al-"Ulya fil Islam lil Qur’an was
Sunnah: dhawabith wa Mahadzir fil Fahmi wat Tafsir, terj. Bahruddin
Fanani. Jakarta: Rabbani Press

156



