
 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

142 
 

TAFSIR, TAKWIL DAN HERMENEUTIK 
 

Fitriyatul Hanifiyah 
Dosen Tetap PGMI Universitas Islam Jember 

Hp;081 336 723 979 Email:fitriyatulhanifiyah@yahoo.com 
 
Abstrak: Al-Qur‟an adalah sumber yang pertama dan utama bagi umat 
Islam. Kebahagiaan mereka bergantung pada pemahaman maknanya, 
pengetahuan rahasia-rahasianya dan pengamalan apa yang terkandung 
di dalamnya. Kemampuan setiap orang dalam memahami lafadz dan 
ungkapan Al-Qur‟an tidak sama satu sama lainnya. Kalangan awam 
hanya dapat memahami makna-makna dhahirnya dan pengertian ayat-
ayatnya secara global. Sedangkan kalangan cendikiawan atau terpelajar 
akan dapat memahami dan menginterpretasikan makna-makna lebih 
detail dan mendalam serta juga mampu memahami dan mengungkap 
makna yang tersembunyi di balik teks-teks Al-Qur‟an. Di samping itu 
juga, perbedaan terjadi di kalangan intelektual muslim dalam 
mengungkap, memahami dan menafsirkan teks-teks Al-Qur‟an yang 
tidak jarang menimbulkan claim kebenaran (truth claim) terhadap 
masing-masing kelompok. Sebagian kelompok mengclaim bahwa 
penafsiran kelompoknya yang paling benar, begitu pula pada 
kelompok lainnya sehingga persoalan ini menyebabkan konflik antara 
beberapa kelompok yang memiliki penafsiran berbeda-beda terhadap 
makna yang terkandung dalam teks-teks Al-Qur‟an. Perbedaan 
penafsiran tersebut merupakan salah satu faktor kemunculan beberapa 
metodologi atau disiplin keilmuan mengenai cara menafsirkan dan 
menakwilkan ayat-ayat Al-Qur‟an yang masih memiliki makna global.  
Keywod: Tafsir, Takwil dan Hermeneutik  

 

Pendahuluan 

Al-qur‟an merupakan kalam Tuhan yang bersifat global dalam 
menyampaikan pesan-pesannya sehingga dalam memahami makna 

yang tersirat dalam al-qur‟an tersebut membutuhkan pemahaman dan 
penafsiran yang holistik. Terjadi perbedaan dalam menfsirkan Al-

qur‟an tersebut. Perbedaan penafsiran merupakan salah satu faktor 

kemunculan beberapa metodologi atau disiplin keilmuan mengenai 

cara menafsirkan dan menakwilkan ayat-ayat Al-Qur‟an yang masih 
memiliki makna global. Terdapat bermacam-macam cara atau metode 

untuk mengungkap dan memahami makna dan kandungan Al-Qur‟an, 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

143 
 

baik dari metode tradisional atau klasik hingga muncul metode 

modern. Metode penafsiran klasik tersebut, lebih dikenal dengan tafsir 

Al-Qur‟an dan takwil, sementara metode modern yang muncul 
belakangan ini adalah metode penafisiran hermeneutik. Oleh karena 

itu, tulisan disusun untuk menguraikan tentang segala hal yang terkait 

dengan ketiga metode penafsiran tersebut. Hal ini untuk mendapatkan 

pemahaman yang komprehensif dan holistik mengenai cara 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‟an dengan benar, sehingga mampu 
meminimalisir persoalan perbedaan pendapat tentang kebenaran 

penafsiran. 

Di samping itu juga, perbedaan terjadi di kalangan intelektual 

muslim dalam mengungkap, memahami dan menafsirkan teks-teks Al-

Qur‟an yang tidak jarang menimbulkan claim kebenaran (truth claim) 

terhadap masing-masing kelompok. Sebagian kelompok mengclaim 

bahwa penafsiran kelompoknya yang paling benar, begitu pula pada 

kelompok lainnya sehingga persoalan ini menyebabkan konflik antara 

beberapa kelompok yang memiliki penafsiran berbeda-beda terhadap 

makna yang terkandung dalam teks-teks Al-Qur‟an. 

Pengertian Tafsir dan Takwil 

Pengertian Tafsir 

Tafsir secara bahasa mengikuti wazan “taf‟il”, berasal dari akar 

kata al-fasr yang berarti menjelaskan, menyingkap, menampakkan atau 

menerangkan makna yang abstrak. Kata at-tafsir dan al-fasr mempunyai 

arti menjelaskan dan menyingkap yang tertutup. Dalam Lisanul „Arab 

dinyatakan; kata “al-fasr” berarti menyingkap sesuatu yang tertutup, 

sedang kata „at-tafsir” berarti menyingkapkan maksud suatu lafadz 
yang musykil dan pelik.1 Sebagaimana dalam Al-Qur‟an yang menjadi 
rujukan dari pengertian istilah “at-tafsir” yaitu tercantum dalam surat 
Al-Furqan ayat 33: 

                   

                                                           
1
 Manna’ Khalil Al-Khattan, Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an, (Riyadh: Mansyurat al-‘Asr 

al-hadits, 1973), terj.Mudzakir (Bogor: Pustaka Litera AntarNusa, 2001), Hlm. 455 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

144 
 

Artinya: “Tidaklah orang-orang kafir itu datang kepadamu (membawa) 

sesuatu yang ganjil, melainkan kami datangkan kepadamu suatu yang benar 

dan yang paling baik penjelasannya” (Q.S. Al-Furqan: 33) 

Di antara kedua bentuk kata di atas (al-fasr dan at-tafsir), kata yang 

paling banyak dipergunakan adalah kata at-tafsir. Ibnu Abbas 

mengartikan: ”wa ahsana tafsira” dalam ayat di atas sebagai lebih baik 
perinciannya (tafshila). Sebagian ulama berpendapat, kata “tafsir” 
adalah kata kerja yang terbalik, berasal dari kata “safara” yang juga 
memiliki makna menyingkap (al-kasf), dikatakan: safarat al-mar‟atu 
sufura (perempuan itu menyingkap cadar dari wajahnya). Pembentukan 

kata “al-fasr” menjadi bentuk “taf‟il” (yakni, tafsir) untuk menunjukkan 

arti taktsir (banyak, sering berbuat).2 Tafsir menurut istilah, 

sebagaimana didefinisikan Abu Hayyan ialah: ilmu yang membahas 

tentang cara pengucapan lafadz-lafadz Al-Qur‟an tentang indikator-

indikatornya, hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri atau 

independen maupun yang berkaitan dengan yang lain, serta tentang 

makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur lafadz yang 

melengkapinya. 

Kemudian Abu Hayyan menjelaskan secara rinci unsur-unsur 

definisi tersebut sebagai berikut:  

“Ilmu” adalah kata jenis yang meliputi segala macam ilmu. “Yang 
membahas cara mengucapkan lafadz-lafadz Al-Qur‟an”, mengacu 
kepada ilmu qira‟at. “Indikator-indikatornya” adalah pengertian-

pengertian yang ditunjukkan oleh lafadz-lafadz itu. Ini mengacu pada 

ilmu bahasa yang diperlukan dalam ilmu tafsir ini. Kata-kata “hukum-

hukumnya baik ketika independen maupun berkaitan dengan lainnya”, 
meliputi ilmu Sharaf, ilmu nahwu, ilmu Bayan dan ilmu Badi‟. Kata-

kata “makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur lafadz 

yang melengkapinya”, meliputi pengertiannya yang hakiki dan majazi. 

Suatu struktur kalimat terkadang menurut lahirnya menghendaki suatu 

makna tertentu tetapi terdapat penghalang sehingga susunan kalimat 

tersebut harus dibawa ke makna yang bukan makna lahir, yaitu majaz. 

Sedangkan kata-kata “hal-hal yang melengkapinya”, mencakup 
                                                           
2
 Manna’ Khalil Al-Khattan, Mabahis fi ‘Ulumil Qur’an, terj. Aunur rafiq El-Mazni, 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2008), Hlm. 408 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

145 
 

pengetahuan tentang nasakh, asbab an-nuzul, kisah-kisah dan lain 

sebagainya.3  

Sejarah Perkembangan Ilmu Tafsir 

Tafsir Al-Qur‟an telah tumbuh di masa Nabi SAW., sendiri dan 

beliau yang menjadi penafsir awal (Al-Mufassirul Awwal) terhadap kitab 

Allah. Beliau menerangkan maksud-maksud wahyu yang diturunkan 

kepadanya. Sahabat-sahabat Rasul tidak ada yang berani menafsirkan 

Al-Qur‟an pada masa beliau masih hidup karena hanya Rasul 

Muhammad yang memikul tugas menafsirkan Al-Qur‟an. 
Setelah wafatnya Rasulullah SAW., beberapa sahabat Nabi mulai 

menafsirkan maksud-maksud dari kandungan Al-Qur‟an. Terdapat 

beberapa sahabat yang ahli menafsirkan Al-Qur‟an, di antara mereka 

yang terkenal ada 10 orang yaitu Khalifah yang empat, Ibnu Mas‟ud, 
Ibnu Abbas, Ubay bin Ka‟ab, Zaid Ibn Tsabit, Abu Musa Al-Asy‟ari dan 
Abdullah Ibn Zubair. Para khalifah yang banyak diterima tafsirnya dan 

disampaikan kepada masyarakat adalah Ali ibn Abi Thalib. Hal ini 

mungkin karena khalifah-khalifah sebelumnya lebih dahulu wafat.4 

Para sahabat dalam menafsirkan Al-Qur‟an senantiasa berpegang 
teguh pada: 1) Al-Qur‟an 2) Nabi Muhammad SAW 3) Pemahaman dan 
Ijtihad. Pada periode ini, tidak ada sedikitpun tafsir yang dibukukan 

karena pembukuan baru dilakukan pada abad kedua. Di samping itu, 

tafsir hanya merupakan cabang dari hadits dan belum mempunyai 

bentuk yang teratur.  

Sementara di kalangan tabi‟in yang nota benenya menjadi murid 

dari sahabat-sabahat Nabi, juga banyak para pakar dalam bidang tafsir. 

Dalam menafsirkan, para tabi‟in berpegang pada sumber-sumber yang 

ada pada masa para pendahulunya di samping ijtihad dan 

pertimbangan nalar mereka sendiri. 

Menurut Adz-Dzahabi, dalam memahami Al-Qur‟an, para 

mufassir dari kalangan tabi‟in berpegang pada Al-Qur‟an, keterangan 
yang mereka riwayatkan dari para sahabat yang berasal dari 

Rasulullah, penafsiran para sahabat dan berijtihad atau menggunakan 

                                                           
3
 Ibid., Hlm. 457 

4
 Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, (Semarang: 

Pustaka Rizki Putra, 2002), Hlm. 200 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

146 
 

pertimbangan nalar sebagaimana yang telah dianugerahkan Allah 

kepada mereka.5 

Tafsir yang dinukil dari Rasulullah dan para sahabat tidak 

mencakup semua ayat Al-Qur‟an. Mereka hanya menafsirkan bagian-

bagian yang sulit difahami bagi orang-orang yang semasa dengan 

mereka. Kemudian kesulitan ini semakin meningkat secara bertahap di 

saat manusia bertambah jauh dari masa Nabi dan sahabat. Oleh karena 

itu, para tabi‟in yang menekuni bidang tafsir merasa perlu untuk 
menyempurnakan kekurangan ini. Setelah itu, muncul generasi 

sesudah tabi‟in, generasi ini juga berusaha menyempurnakan tafsir Al-

Qur‟an secara terus menerus dengan berdasarkan pada pengetahuan 
mereka atas bahasa Arab, peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa 

turunya Al-Qur‟an yang mereka pandang valid dan pada ala-alat 

pemahaman serta sarana pengkajian lainnya.6 

Ketika penaklukan Islam semakin luas, tokoh-tokoh sahabat 

terdorong berpindah ke daerah-daerah taklukan. Mereka membawa 

ilmu masing-masing yang kemudian dari mereka tabi‟in dan murid 
mereka belajar dan menimba ilmu sehingga selanjutnya tumbuh 

menjadi berbagai madzhab dan perguruan tafsir.  

Pengertian Takwil 

Takwil secara etimologi merupakan derivasi dari kata “aul”, yang 
berarti kembali ke asal. Atas dasar ini, maka takwil al-kalam (penakwilan 

terhadap suatu kalimat) dalam istilah mempunyai dua makna: 

Pertama, takwil kalam dengan pengertian, sesuatu makna yang 

kepadanya mutakallimin (pembicara) mengembalikan perkataannya, 

atau suatu makna yang kepadanya suatu kalam dikembalikan. Kalam 

tersebut kembali dan merujuk kepada makna hakikinya yang 

merupakan esensi sebenarnya yang dimaksud. Kalam ada dua macam 

yaitu insya‟ dan ikhbar. Salah satu yang termasuk insya‟ adalah amr 

(kalimat perintah). Dengan begitu, takwilul amr ialah esensi perbuatan 

yang diperintahkan. Misalnya hadits yang diriwayatkan dari Aisyah 

r.a., ia berkata: “Adalah Rasulullah membaca di dalam ruku‟ dan 
sujudnya subhanallah wa hamdika allahummagfir li. Beliau mentakwilkan 

                                                           
5
 Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Cit., Hlm. 426 

6
 Ibid.. 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

147 
 

(menjalankan perintah) Al-Qur‟an. Perintah tersebut sebagaimana 
tercantum dalam firman Allah: maka bertasbihlah dengan memuji 

Tuhanmu dan mohonlah ampun kepadaNya. Sesungguhnya Dia Maha 

Penerima tobat. (An-Nasr: 3).7 

Sedangkan takwilul ikhbar adalah esensi dari apa yang diberitakan 

itu sendiri yang benar-benar terjadi. Misalnya firman Allah SWT: 

                      

                            

                        

                   

   

Artinya: “Dan Sesungguhnya kami telah mendatangkan sebuah Kitab (Al-

Qur‟an) kepada mereka yang kami telah menjelaskannya atas dasar 

pengetahuan Kami menjadi petunjuk dan rahmat bagi orang-orang yang 

beriman. Tiadalah mereka menunggu-nunggu kecuali “takwil”nya. pada hari 

“takwil”nya itu datang, berkatalah orang-orang yang melupakannya sebelum 

itu: "Sesungguhnya telah datang rasul-rasul Tuhan kami membawa yang hak, 

maka adakah bagi kami pemberi syafa'at yang akan memberi syafa'at bagi 

kami, atau dapatkah kami dikembalikan (ke dunia) sehingga kami dapat 

beramal yang lain dari yang pernah kami amalkan?". Sungguh mereka Telah 

merugikan diri mereka sendiri dan telah lenyaplah dari mereka tuhan-tuhan 

yang mereka ada-adakan”. (Q.S. Al-A‟raf: 52-53) 

Dalam ayat ini, Allah menceritakan bahwa Dia telah menjelaskan 

Al-Qur‟an secara detail dan mereka tidak menunggu-nunggu kecuali 

takwilnya yaitu datangnya apa yang diberitakan Al-Qur‟an, bahwa hal 
itu akan terjadi seperti hari Kiamat dan tanda-tandanya serta segala apa 

yang ada di akhirat berupa buku catatan amal (suhuf), neraca amal 

(mizan), surga, neraga dan lain sebagainya. Maka pada saat itu, mereka 

                                                           
7
 Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Cit, Hlm. 458 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

148 
 

mengatakan, “sungguh telah datang rasul-rasul Tuhan kami membawa 

yang hak, maka adakah bagi kami pemberi syafaat yang akan 

memberikan syafaat kepada kami, atau dapatkah kami dikembalikan 

(ke dunia) sehingga kami dapat beramal yang lain dari yang pernah 

kami amalkan?”.8 
Kedua, takwil kalam dengan pengertian, menafsirkan dan 

menjelaskan maknanya. Pengertian ini yang dimaksudkan Ibnu Jarir 

Ath-Thabari dalam tafsir-nya. Dengan begitu, yang dimaksud denga 

kata “takwil” di sini adalah tafsir. 
Adapun takwil dalam tradisi muta‟akhirin adalah mengalihkan 

makna suatu kata dari makna lahiriahnya kepada makna yang lebih 

tepat yang mungkin dikandungnya, karena terdapat suatu dalil yang 

menyertainya. Pengalihan makna itu harus kepada makna yang 

memungkinkannya terkandung oleh kata yang ditakwilkan, walaupun 

kemungkinan itu bersifat tidak kuat (marjuh). Di samping itu, juga 

harus terdapat dalil yang kuat (rajih) yang mendasari pengalihan 

makna tersebut, karena meninggalkan suatu kemungkinan yang kuat 

kepada kemungkinan yang kurang kuat tidak dapat dilakukan kecuali 

dengan dalil. Selain itu, dalil yang dipergunakan untuk melakukan 

pengalihan makna lahiriah tersebut harus kuat (rajih), dan bila dalilnya 

marjuh, maka penakwilan tersebut tidak dapat diterima.9  

Pengertian Hermeneutika 

Asal Usul Hermeneutika. Hermeneutika berasal dari kata Yunani 

hermeneuine dan hermenia yang masing-masing berarti “menafsirkan” 
dan “penafsiran”.10 Istilah tersebut dalam berbagai bentuknya dapat 

dibaca dalam sejumlah literatur peninggalan masa Yunani Kuno, 

seperti Organon karya Aristoteles yang di dalamnya terdapat risalah 

terkenal Peri hermeneias (Tentang penafsiran). Istilah tersebut 

diasosiasikan kepada Hermes (hermeios), seorang utusan dewa dalam 

mitologi Yunani Kuno yang bertugas menyampaikan dan 

                                                           
8
 Ibid., Hlm. 411 

9
 Yusuf Qardhawi, Al-Marja’iyyah al-‘Ulya fil Islam lil Qur’an was Sunnah: 

dhawabith wa Mahadzir fil Fahmi wat Tafsir, terj. Bahruddin Fanani, (Jakarta: Rabbani 

Press, 1997), Hlm. 324 
10

 E. Sumaryono, Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat, (Yogyakarta: Kanisius, 1993), 

hlm. 23 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

149 
 

menerjemahkan pesan Dewata yang masih samar-samar ke dalam 

bahasa yang bisa dipahami manusia.11 

Menurut Gerhard Ebeling, proses penerjemahan yang dilakukan 

Hermes tersebut mengandung tiga makna hermeneutis yang mendasar. 

Pertama, mengungkapkan sesuatu yang sebelumnya masih terdapat 

dalam pikiran melalui kata-kata (utterance, speaking) sebagai medium 

penyampaian. Kedua, menjelaskan secara rasional (interpretation, 

explanation) sesuatu yang sebelumnya masih samar-samar sehingga 

maksud atau maknanya dapat dimengerti. Ketiga, menerjemahkan 

(translating) suatu bahasa yang asing ke dalam bahasa lain yang lebih 

dkuasai dan mudah dipahami oleh pembaca.12 

Tiga pengertian mengenai hermeneutika di atas, kemudian 

dirangkum dalam pengertian “menafsirkan” (interpreting, under-

standing). Hal ini karena segala hal yang masih membutuhkan 

pengungkapan secara lisan, penjelasan yang masuk akal dan 

penerjemahan bahasa, pada dasarnya mengandung proses “memberi 
pemahaman” atau, dengan kata lain ”menafsirkannya”. 

Dengan kata lain, studi hermeneutik mencoba menganalisis dan 

menjelaskan teori penafsiran teks (nazariyat ta‟wil al-nusus) dengan 

mengajukan pendekatan-pendekatan keilmuan yang lain yang dengan 

sendirinya menguji proses pemahaman, mekanisme penafsiran dan 

penjelasan teks.13 Proses komunikasi sang pembawa pesan dan objek 

yang diberi pesan, sebagaimana perilaku yang dilakukan Hermes di 

atas, menggambarkan satu bentuk struktur yang satu sama lain saling 

terkait dan tak terpisahkan (triadic structure) dari seni interpretasi: 

1. Tanda (sign), pesan (message) atau teks (text) dari sumber yang 

diinginkan 

2. Perantara (a mediator) atau penafsir (interpreter) untuk; 

3. Menyampaikan pesan kepada audien. 

Asumsi yang paling mendasar dari hermeneutika ini sebenarnya 

telah jelas yaitu adanya pluralitas dalam proses pemahaman manusia. 

                                                           
11

 Hilman Latief, Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan, (Jogjakarta: 

elSAQpress, 2003), Hlm. 71  
12

 Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan, (Jakarta: Teraju, 2002), Hlm. 24 
13

 Lihat Nasr Hamid abu Zaid, Iskaliyat al-Qira’at wa ‘Aliyat al-Ta’wil, (Beirut: 

Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1992), Hlm. 7 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

150 
 

Pluralitas yang dimaksud sifatnya niscaya, karena pluralitas tersebut 

bersumber dari keragaman konteks hidup manusia. 

Sebagai  sebuah tawaran metodologi baru bagi pengkajian kitab 

suci, keberadaan hermeneutika pun tidak dapat dielakkan dari dunia 

kitab suci Al-Qur‟an. Hasaan Hanafi dalam tulisannya Religious 

Dialogue and Revolution menyatakan bahwa hermeneutik tidak sekedar 

ilmu interpretasi atau teori pemahaman, tetapi juga berarti ilmu yang 

menjelaskan penerimaan wahyu sejak dari tingkat perkataan sampai ke 

tingkat dunia. Ilmu tentang proses wahyu dari huruf sampai 

kenyataan, dari logos sampai praksis dan juga transformasi wahyu dari 

pikiran Tuhan kepada kehidupan manusia.14 

Pada dasarnya, term khusus yang digunakan untuk menunjuk 

kegiatan interpretasi dalam wacana keilmuan Islam adalah tafsir. 

Sementara istilah hermeneutik sendiri dalam sejarah perkembangan 

hermeneutika modern mulai populer beberapa dekade terakhir, 

khususnya dengan perkembangan pesat teknologi informasi dan juga 

the rise of education yang melahirkan banyak muslim kontemporer. 

Meski demikian, menurut Farid Esack dalam bukunya Qur‟an: 
Pruralism and Liberation, praktik hermeneutik sebenarnya telah 

dilakukan oleh umat Islam sejak lama, khususnya ketika menghadapi 

Al-Qur‟an.15 Bukti dari hal tersebut adalah: 

1. Problematika hermeneutik senantiasa dialami dan dikaji, meski 

tidak ditampilkan secara definitif. Hal ini terbukti dari kajian-kajian 

mengenai asbabun nuzul dan nasakh mansukh. 

2. Perbedaan antara komentar-komentar yang aktual terhadap Al-

Qur‟an (tafsir) dengan aturan, teori atau metode penafsiran telah 
ada sejak mulai munculnya literatur-literatur tafsir yang disusun 

dalam bentuk ilmu tafsir. 

3. Tafsir tradisional selalu dimasukkan dalam kategori-kategori, 

misalnya tafsir syi‟ah, tafsir hukum, tafsir filsafat dan lain-lain. Hal 

tersebut menunjukkan kesadaran tentang kelompok-kelompok 

                                                           
14

 Hassan Hanafi, Dialog Agama dan Revolusi, terj. Pustaka Firdaus, (Jakarta: Pustaka 

Firdaus, 1994), Hlm. 1 
15

 Fahruddin Faiz, Hermeneutika Al-Qur’an Tema-Tema Kontroversial, (Yogyakarta: 

elSAQ Press, 2005), Hlm. 12-13  



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

151 
 

tertentu, ideologi-ideologi tertentu, periode-periode tertentu 

maupun horizon-horizon tertentu dari tafsir.16  

Ketiga hal tersebut menunjukkan adanya kesadaran akan 

historisitas pemahaman yang berimplikasi kepada pluralitas 

penafsiran. Oleh karena itu, meskipun tidak disebut secara definitif, 

dapat dikatakan corak hermeneutik yang berasumsi dasar pluralitas 

pemahaman ini sebenarnya telah memiliki bibit-bibitnya dalam Ulumul 

Qur‟an klasik. 
Terdapat sebagian golongan yang menolak konsep hermeneutik 

diterapkan dalam menafsirkan atau memahami teks-teks kitab suci Al-

Qur‟an karena mereka berpendapat bahwa pendekatan hermeneutik 

terhadap sebuah teks suci termasuk Al-Qur‟an, sering dipandang akan 
melenyapkan sakralitas teks yang dimaksud sebab dengan pendekatan 

hermeneutik maka segala pemahaman dan pemaknaan terhadap teks 

yang semula juga dipandang sama-sakralnya dengan teks itu sendiri, 

kini dianggap sekedar hasil karya manusia biasa yang meruang-waktu 

serta tidak bersih dari kesalahan.     

Perbedaan dan Persamaan Tafsir, Takwil dan Hermeneutik 

Perbedaan Tafsir dan Takwil 

Para ulama berbeda pendapat tentang perbedaan antara kedua 

kata tersebut. Berdasarkan uraian di atas mengenai pengertian tafsir 

dan takwil, maka dapat disimpulkan pendapat para ulama adalah 

sebagai berikut: 

1) Apabila berpendapat, takwil adalah menafsirkan perkataan dan 

menjelaskan maknanya, maka takwil dan tafsir adalah dua kata 

yang berdekatan atau sama maknanya.  

2) Apabila berpendapat, takwil adalah esensi yang dimaksud dari 

suatu perkataan, maka takwil dari thalab (tuntutan) adalah esensi 

perbuatan yang dituntut itu sendiri, dan takwil dari khabar adalah 

esensi sesuatu yang diberitakan. Atas dasar ini, maka perbedaan 

antara tafsir dan takwil cukup besar, sebab tafsir merupakan 

syarah dan penjelasan bagi suatu perkataan dan penjelasan ini 

berada dalam pikiran dengan cara memahaminya dan dalam lisan 

dengan ungkapan yang menunjukkannya. Sedangkan takwil 

                                                           
16

 Ibid., Hlm. 13 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

152 
 

adalah esensi sesuatu yang berada dalam realita (bukan dalam 

pikiran). 

3) Tafsir adalah apa yang berhubungan dengan riwayah sedangkan 

takwil apa yang berhubungan dengan dirayah. 

4) Dikatakan pula, tafsir lebih banyak dipergunakan dalam 

menerangkan lafadz dan mufradat (kosa kata), sedang takwil lebih 

banyak dipakai dalam menjelaskan makna dan susunan kalimat.17 

Tafsir dan takwil secara umum, dimengerti sebagai penafsiran atau 

penjelasan. Akan tetapi, takwil lebih merupakan interpretasi dalaman 

(esoteric exegese) yang berkaitan dengan makna batin teks dan 

penafsiran metaforis terhadap Al-Qur‟an. Sementara tafsir berkaitan 
dengan interpretasi eksternal (exoteric exegese).18 

Menurut pendapat Nasr Hamid Abu Zaid, terdapat perbedaan 

penting di antara kedua istilah tafsir dan takwil; tampak bahwa 

kegiatan al-tafsir selalu membutuhkan mediator yang menjadi perhatian 

mufassir sehingga dapat sampai pada pengungkapan apa yang 

diinginkan. Sementara al-takwil adalah kegiatan (memahami) yang 

tidak selalu membutuhkan mediator, tetapi terkadang pada gerak nalar 

dalam menyingkap “hakikat” fenomena. Dengan kata lain, takwil dapat 
didasarkan pada salah satu bentuk hubungan langsung antara “subjek” 
dengan “objek”, sementara hubungan seperti itu dalam tafsir tidak 

berupa hubungan langsung, tetapi melalui mediator baik bahasa teks 

maupun melalui suatu indikator. Dalam dua prasyarat (bahasa dan 

indikator) tersebut harus terdapat mediator berupa “penanda” yang 
dengannya subjek dapat memahami objek secara sempurna.19 

Persamaan Tafsir dan Hermeneutik 

Berdasarkan tugas Hermes tersebut, maka hermeneutik 

mengandung pengertian: “proses mengubah sesuatu atau situasi 

ketidaktahuan menjadi mengerti”. Berangkat dari pemahaman tersebut, 
maka dapat diketahui bahwa hermeneutik merupakan pembahasan 

tentang kaidah (teori) atau metode yang digunakan untuk memaknai 

                                                           
17

 Manna’ Khalil Al-Qattan, Op.Cit., Hlm. 412-413 
18

 Farid Esack, Qur’an: Pluralism and Liberation, (Oxford: One World, 1997), Hlm. 

61 
19

 Ilham B. Saenong, Op.Cit., Hlm. 60 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

153 
 

atau menafsirkan suatu teks (pesan) agar didapatkan pemahaman yang 

benar, kemudian berusaha menyampaikannya kepada audien sesuai 

tingkat dan daya serap mereka. Jika demikian, hermeneutik secara 

substansial tidak jauh berbeda dengan ilmu tafsir sebagaimana telah 

diuraikan di atas. Namun, secara konseptual antara kedua istilah 

terdapat perbedaan yang mendasar. 

Tampak dengan jelas bahwa hermenutik mempunyai tujuan yang 

luhur yaitu ingin menjelaskan kepada umat suatu ajaran sejelas-

jelasnya dan sejujur-jujurnya dalam bahasa yang dimengerti oleh umat 

itu sendiri. Dari itu, seorang hermeneut harus memahami secara 

mendalam dan utuh tentang teks yang akan disampaikannya kepada 

umat. Artinya, dia harus memahami secara baik tentang segala hal 

yang bersangkut paut dengan teks tersebut. Tidak hanya kondisi, 

bentuk dan susunan teks itu saja yang harus dipahaminya, tetapi lebih 

dari itu, dia harus mendalami watak dan kepribadian si penulis teks, di 

samping juga harus memahami situasi dan kondisi yang 

melatarbelakangi lahirnya sebuah teks. Dengan kata lain, semua elemen 

yang berkaitan dengan suatu teks harus dipahami secara komprehensif. 

Prinsip-prinsip pokok tersebut yang disebut dalam teori hermeneutik 

dengan “triadic structure” yakni satu struktur yang terdiri atas tiga 
unsur yang berkaitan dalam proses penafsiran. Ketiga unsur yang 

dimaksud adalah teks, interpreter dan audien. Ketiga aspek tersebut 

secara implisit berisi tiga konsep pokok, yakni: 1) membicarakan 

hakikat sebuah teks. 2) apakah interpreternya memahami teks dengan 

baik. 3) bagaimana suatu penafsiran dapat dibatasi oleh asumsi-asumsi 

dasar serta kepercayaan atau wawasan para audien.20   

Ketiga unsur pokok yang menjadi pilar utama dalam teori 

hermeneutik ini tidak jauh berbeda dari yang dipakai ulama tafsir 

dalam menafsirkan Al-Qur‟an. Ibnu taimiyah, misalnya, menyatakan 
bahwa setiap proses penafsiran harus diperhatikan tiga hal: 1) Siapa 

yang menyabdakannya. 2) Kepada siapa ia diturunkan. 3) Ditujukan 

kepada siapa.21 

                                                           
20

 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005), Hlm. 75 
21

 Ibid.. 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

154 
 

Perbedaan Tafsir dan Hermeneutik 

Adapun beberapa perbedaan tafsir dan hermeneutik adalah 

sebagai berikut: 

1) Dalam hermeneutik, Hermes memiliki kewenangan penuh untuk 

menginterpretasikan dan menyadur risalah yang akan 

disampaikan. Di samping itu, juga tidak ada kontrol dari dewa 

tentang risalah yang disampaikan apakah telah sesuai dengan 

maksud sang dewa atau belum. Sedangkan dalam ilmu tafsir, Nabi 

Muhammad tidak berwenang mengubah sedikitpun risalah yang 

akan disampaikan kecuali hanya sebatas menyampaikan apa 

adanya dan sekedar memperjelas pesan yang masih samar dan 

belum jelas. Di samping itu, juga selalu di bawah kontrol Allah 

SWT sehingga Muhammad tidak dapat berbuat sesukanya. 

2) Dalam teori hermeneutik terkesan bahwa seorang hermeneut dapat 

menafsirkan semua teks tanpa kecuali selama dia dapat menguasai 

ketiga unsur utama tersebut secara baik bahkan digambarkan 

penguasaanya terhadap diri si pengarang teks (author) jauh 

melebihi pengarang mengenal dirinya sendiri. Sementara dalam 

ilmu tafsir, tidak semua teks (ayat) Al-Qur‟an dapat dipahami 
maknanya secara jelas. 

3) Dalam teori hermeneutik seorang interpreter memahami diri si 

penulis (pengarang) lebih baik dari pada penulis mengenal dirinya 

sendiri. Teori ini dari sudut pandang hermeneutik sah dan 

memang harus seperti itu agar supaya didapatkan suatu penafsiran 

yang benar dan objektif dari sebuah teks. Akan tetapi, teori ini 

tidak dapat diterapkan dalam kajian tafsir Al-Qur‟an sebab Al-
Qur‟an tidak dibuat oleh manusia (Muhammad), melainkan 
diturunkan langsung dari Allah dan tidak pernah ada rekayasa 

atau modifikasi darinya (Muhammad). Oleh karena itu, tidak 

masuk akal manusia yang mempunyai banyak sekali keterbatasan 

akan dapat memahami sebuah wujud totalitas yang tidak terbatas, 

terlebih lagi memiliki pengetahuan tentang Allah melebihi dari apa 

yang diketahui Allah tentang diriNya sendiri.22   

 

                                                           
22

 Ibid., hlm. 77-90 



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

155 
 

 

Catatan Akhir 

Berdasarkan uraian-uraian di atas dapat disimpulkan sebagai 

berikut: Tafsir sebagaimana didefinisikan Abu Hayyan ialah: ilmu yang 

membahas tentang cara pengucapan lafadz-lafadz Al-Qur‟an tentang 
indikator-indikatornya, hukum-hukumnya baik ketika berdiri sendiri 

atau independen maupun yang berkaitan dengan yang lain, serta 

tentang makna-maknanya yang berkaitan dengan kondisi struktur 

lafadz yang melengkapinya. Sedangkan takwil dalam tradisi 

muta‟akhirin adalah mengalihkan makna suatu kata dari makna 
lahiriahnya kepada makna yang lebih tepat yang mungkin 

dikandungnya, karena terdapat suatu dalil yang menyertainya. 

Sedangkan untuk istilah hermeneutik berasal dari kata Yunani 

hermeneuine dan hermenia yang masing-masing berarti “menafsirkan” 
dan “penafsiran”. Dengan kata lain, studi hermeneutik mencoba 

menganalisis dan menjelaskan teori penafsiran teks (nazariyat ta‟wil al-
nusus) dengan mengajukan pendekatan-pendekatan keilmuan yang lain 

yang dengan sendirinya menguji proses pemahaman, mekanisme 

penafsiran dan penjelasan teks. Tafsir dan takwil secara umum, 

dimengerti sebagai penafsiran atau penjelasan. Akan tetapi, takwil lebih 

merupakan interpretasi dalaman (esoteric exegese) yang berkaitan 

dengan makna batin teks dan penafsiran metaforis terhadap Al-Qur‟an. 
Sementara tafsir berkaitan dengan interpretasi eksternal (exoteric 

exegese). Sementara perbedaan tafsir dan hermeneutik adalah jika dalam 

teori hermeneutik terkesan bahwa seorang hermeneut dapat 

menafsirkan semua teks tanpa kecuali sedangkan dalam ilmu tafsir, 

tidak semua teks (ayat) Al-Qur‟an dapat dipahami maknanya secara 

jelas 

Daftar Rujukan 

Ahmad Al-Syirbashi. 1994. Sejarah Tafsir Al-Qur‟an, terj. Tim Pustaka 

Firdaus. T. T. P.: Pustaka Firdaus 

E. Sumaryono. 1993.  Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat. Yogyakarta: 

Kanisius 

Fahruddin Faiz. 2005. Hermeneutika Al-Qur‟an Tema-Tema Kontroversial, 

Yogyakarta: elSAQ Press  



 
 
 
 
 
 
Vol. 1 No.1 (Maret 2016)                                                 AL-ASHR:              
ISSN: 2502-8383                                                                Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 

              Prodi PGMI-FAI-Universitas Islam Jember 

 

156 
 

Farid Esack. 1997.  Qur‟an: Pluralism and Liberation. Oxford: One World 

Hassan Hanafi. 1994.  Dialog Agama dan Revolusi, terj. Pustaka Firdaus.  

Jakarta: Pustaka Firdaus 

Hilman Latief. 2003.  Nasr Hamid Abu Zaid Kritik Teks Keagamaan.   

Jogjakarta: elSAQpress 

Ilham B. Saenong. 2002.  Hermeneutika Pembebasan.  Jakarta: Teraju 

Manna‟ Khalil Al-Khattan. 1973.  Mabahis fi „Ulumil Qur‟an.  Riyadh: 

Mansyurat al-„Asr al-hadits. terj. Mudzakir. 2001. Bogor: Pustaka 

Litera AntarNusa  

------------------------- 2008. Mabahis fi „Ulumil Qur‟an. terj. Aunur Rafiq El-

Mazni.  Jakarta: Pustaka Al-Kautsar 

M. Quraish Shihab.  1995.  Membumikan Al-Qur‟an.  Bandung: Mizan 

Nasr Hamid abu Zaid. 1992. Iskaliyat al-Qira‟at wa „Aliyat al-Ta‟wil.  
Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-„Arabi 

Nashruddin Baidan. 2005.  Wawasan Baru Ilmu Tafsir.  Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar 

Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy. 2002. Ilmu-Ilmu Al-Qur‟an. 

Semarang: Pustaka Rizki Putra 

Yusuf Qardhawi. 1997.  Al-Marja‟iyyah al-„Ulya fil Islam lil Qur‟an was 
Sunnah: dhawabith wa Mahadzir fil Fahmi wat Tafsir, terj. Bahruddin 

Fanani. Jakarta: Rabbani Press 

 

 

 

 

 


