
 

 

 

 

 

 

 

 

61 

SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 61-84 

Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi 

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079 

DOI: 10.46495/sdjt.v15i1.351 

Submitted: 19 July 2025 / Accepted: 3 December 2025   

Non-Resepsi atas Doktrin Kristologi dalam Mormonisme, Gereja Kristus 

Ilmuwan, dan Saksi Yehuwa: Analisis Kritis dan Tanggapan Newmanian

 

 
Frederick Ray Popo 

Magister Filsafat Keilahian, Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta, 

Indonesia 

poporayf@gmail.com 

 

 

Abstract 

This research, using systematic-historical literature analysis method, examines the non-

reception of Conciliar Christology within three modern religious movements that claim roots 

in Christianity: Mormonism, Church of Christ Scientist, and Jehovah’s Witnesses. All three 

reject the traditional Christian confession of Jesus Christ as fully God and fully human. 

Mormonism views Jesus as the literal offspring of God the Father, possessing a physical body 

and progressing toward divinity. Jehovah’s Witnesses deny the divinity of Christ, equating Him 

with the archangel Michael and rejecting the doctrine of the Trinity. Meanwhile, the Church 

of Christ Scientist teaches that Jesus was merely a man who manifested the “Christ” principle, 

denying the reality of suffering, sin, and bodily resurrection. This non-reception is rooted in 

the socio-religious contexts of the founders of these respective sects. This research also uses 

John Henry Newman's theory of illative sense and grammar of assent. This study concludes 

that Newman's framework offers a productive hermeneutical pathway for understanding the 

epistemic roots of doctrinal divisions, while also offering a model for community- and 

tradition-centered faith re-education, thereby contributing to contemporary discourse on 

doctrinal development and ecumenical dialogue. 

  

Keywords: Doctrinal Reception; Mormonism; Jehovah Witnesses; Christian Science; Newman 

 

Abstrak 

Penelitian teologi dengan metode studi pustaka sistematis-historis ini membahas non-resepsi 

atas Kristologi Konsilier dalam tiga aliran keagamaan modern yang mengklaim berakar pada 

Kekristenan: Mormonisme, Gereja Kristus Ilmuwan (Church of Christ, Scientist), dan Saksi-

Saksi Yehuwa. Ketiganya menolak pengakuan iman kristiani tradisional tentang Yesus Kristus 

yang sungguh Allah dan sungguh manusia. Mormonisme memandang Yesus sebagai anak 

jasmani dari Allah Bapa yang memiliki tubuh dan berkembang menjadi ilahi. Saksi-Saksi 

Yehuwa menyangkal keilahian Kristus, menyamakan-Nya dengan malaikat Mikael, dan 

menolak doktrin Tritunggal. Sementara itu, Gereja Kristus Ilmuwan mengajarkan bahwa Yesus 

hanyalah manusia yang menunjukkan prinsip “Kristus”, dan menolak kenyataan penderitaan, 

dosa, serta kebangkitan tubuh. Non-resepsi itu berakar dari konteks hidup para pendiri ketiga 

aliran tersebut. Penelitian ini juga menggunakan teori illative sense dan grammar of assent dari 

John Henry Newman. Kajian ini menyimpulkan bahwa kerangka Newman menawarkan 

sebuah jalur hermeneutis yang produktif untuk memahami akar epistemik dari perpecahan 



62 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

doktrinal, sekaligus menawarkan sebuah model untuk re-edukasi iman yang berpusat pada 

geliat komunitas dan tradisi, sehingga berkontribusi pada wacana kontemporer tentang 

perkembangan doktrin dan dialog ekumenis.  

 

Kata Kunci: Resepsi Doktrin; Mormonisme; Saksi Yehuwa; Christian Science; Newman 

 

PENDAHULUAN 

 

Apa jadinya jika Yesus Kristus 

dianggap sebagai makhluk ciptaan? Inilah 

yang terjadi dalam beberapa aliran atau 

gerakan religius modern yang berkembang 

di Amerika Serikat (AS), khususnya Gereja 

Yesus Kristus dari Orang-Orang Suci 

Zaman Akhir (Mormon), Saksi-Saksi 

Yehuwa (Jehovah Witnesses), dan Gereja 

Kristus Ilmuwan (Church of Christ, 

Scientist atau kelompok Christian Science).  

Uniknya, mereka tetap menyebut 

diri mereka “Kristen”. Padahal, mereka 

menolak atau mengabaikan doktrin 

Kristologi yang selama berabad-abad telah 

menjadi fondasi iman Gereja, yakni bahwa 

Yesus Kristus adalah sungguh Allah dan 

sungguh manusia, satu pribadi dalam dua 

kodrat yang tak terpisahkan. Formulasi 

pernyataan iman ini mencapai puncaknya 

dalam Konsili Kalsedon (451)1 yang 

rumusan akhirnya diterima oleh Gereja 

Katolik Roma dan Gereja-Gereja Protestan 

 
1 Ringkasan hasil Konsili Kalsedon dapat 

dibaca pada Adrianus Sunarko, Kristologi: Tinjauan 
Historis-Sistematik (Jakarta: OBOR, 2017), 88-89. 

2 A. Keith Thompson, “The Christology of 

Joseph Smith,” in Interfaith Afterlives of Jesus: 

Jesus in Global Perspective 2, ed. Gregory C. Jenks 

(Eugene, OR: Cascade Books, 2023), 140-157. 
3 Exon Pane, “Study of the Pre-existence of 

Christ According to the Jehovah’s Witnesses,” 

arus utama (Lutheran dan Calvinis) 

sehingga menjadi tolok ukur ortodoksi 

Kristiani. 

 Telah ada banyak studi yang 

mengkaji Kristologi masing-masing aliran 

ini. Beberapa yang terbaru, antara lain 

tulisan A. Keith Thompson2 tentang 

Kristologi Joseph Smith pendiri Mormon 

(2023), kajian tentang pra-eksistensi Yesus 

dalam pandangan Saksi Yehuwa oleh 

Exson Pane3 (2021). Sementara itu, 

publikasi yang membicarakan Kristologi 

Gereja Kristus Ilmuwan cukup terbatas. 

Artikel paling mutakhir4 tentang gerakan 

tersebut hanya mengulas sejarah dan 

kiprahnya di abad XXI (2020). Sudah ada 

monograf penting karya Steven Tsoukalas 

yang secara komprehensif mengurasi 

Kristologi dari beragam aliran Kristen non-

arus utama berikut landasan-landasan biblis 

yang mereka gunakan (2022).5 Namun, 

masih sangat sedikit literatur yang 

menganalisis penolakan mereka secara 

Jurnal Koinonia: Fakultas Filsafat Universitas 

Advent Indonesia, 13/2 (2021): 88-105. 
4 E.Wolff, “The Christian Science Church 

in the twenty-first century,” Journal of 

Contemporary Religion, 35/3 (2020): 565–573. 
5 Steven Tsoukalas, Knowing Christ in the 

Challenge of Heresy: A Christology of the Cults, A 

Christology of the Bible (Lanham: University Press 

of America, 1999). 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 63 

 

kolektif melalui lensa teologis “resepsi” 

doktrin.  

Secara klasik, menurut Rausch, 

“resepsi” dimaknai sebagai penerimaan 

keputusan-keputusan konsili oleh segenap 

Gereja lokal.6 Misalnya, ketika hasil 

Konsili Nikea (325) diterima oleh keempat 

Patriarkat waktu itu. Menurut Yves Congar, 

sebagaimana dikutip Rausch, resepsi tidak 

memberi validitas atas suatu ajaran, tetapi 

“mengafirmasi, mengakui, dan 

membuktikan bahwa perkara yang 

diputuskan merupakan hal yang baik bagi 

seluruh Gereja.”7 Namun, dalam konteks 

Gereja pasca-Skisma dan Reformasi, 

dengan menjamurnya aneka denominasi 

dan aliran, makna resepsi pun makin luas.  

Dalam terang dokumen Unitatis 

Redintegratio (1964), resepsi kini dipahami 

bukan hanya sebagai kesepakatan internal 

dalam tubuh satu Gereja tertentu, 

melainkan juga sebagai penerimaan lintas 

tradisi. Resepsi berarti pengakuan atas 

konsensus teologis antara satu Gereja 

dengan denominasi atau komunitas 

Gerejawi lainnya. Contohnya, Joint 

Declaration on the Doctrine of Justification 

(1999) antara Gereja Katolik dan Federasi 

Lutheran Sedunia, yang bukan hanya 

menandai kesepahaman doktrinal, tetapi 

 
6 Thomas P. Rausch, “Reception Past and 

Present,” Theological Studies, 47 (1986): 499. 
7 Rausch, “Reception Past and Present,” 

juga merupakan bentuk resepsi iman 

bersama yang dibangun atas dasar dialog, 

kepercayaan, dan pengakuan atas 

pengalaman iman masing-masing Gereja.  

Resepsi tidak hanya berbicara soal 

akurasi doktrinal, tetapi juga menyentuh 

bagaimana suatu rumusan teologis 

menemukan gema dan makna dalam 

kehidupan konkret umat dari berbagai 

tradisi. Dengan kata lain, resepsi dalam 

konteks kontemporer menelaah bagaimana 

suatu “konsensus teologis” dapat 

berkembang menjadi “konsensus eklesial”, 

yakni pengakuan bersama bahwa suatu 

ajaran tidak hanya benar, tetapi juga 

membangun kesatuan di tengah keragaman 

bentuk dan tradisi Gerejawi.8  

Pada kenyataannya, mengingat 

banyaknya aliran, titik pijak, dan 

pandangan, tidak semua doktrin bisa 

diterima secara luas dan serempak. Oleh 

karena itu, dalam rangka studi resepsi, 

penting juga untuk ditinjau dinamika 

penolakan (non-reception) suatu doktrin. 

Itulah yang akan diulas dalam artikel ini. 

Penolakan tidak selalu berarti 

penghakiman teologis terhadap doktrin 

tertentu. Seperti dikemukakan Himes, 

doktrin-doktrin yang tidak diterima berarti 

“diabaikan” (ignored) karena “tidak 

502. 
8 Rausch, “Reception Past and Present,” 

498. 



64 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

memunculkan kekuatan hidup dan pada 

kenyataannya tidak memberikan pengaruh 

apa pun dalam komunitas.”9 Artinya, suatu 

doktrin yang ditolak belum tentu salah 

secara substansial. Penolakan lebih 

menunjukkan bahwa doktrin itu tidak 

memiliki resonansi (tidak relevan) dalam 

kehidupan iman komunitas yang 

bersangkutan. Sebaliknya, ajaran yang 

diterima adalah ajaran yang beresonansi 

dalam kehidupan konkret umat, 

membangun “tubuh Kristus”, dan 

memperkuat ortopraksis.10  

Patut diingat bahwa doktrin 

bukanlah semata-mata hasil abstraksi 

teologis, melainkan buah dari pergumulan 

iman komunitas yang menemukan 

rumusannya dalam kehidupan liturgis, 

praksis pastoral, dan refleksi kolektif yang 

melibatkan seluruh Gereja. Misalnya, 

doktrin Tritunggal bukan pertama-tama 

muncul dari spekulasi filsafat Yunani, 

melainkan dari pengalaman nyata umat 

Kristen perdana yang berdoa kepada Allah 

Bapa, mengenal Yesus sebagai Tuhan yang 

bangkit, hidup dalam kuasa Roh Kudus, 

dan merefleksikan Kitab Suci. Dalam 

 
9 Michael J. Himes, “The Ecclesiological 

Significance of the Reception of Doctrine,” The 

Heythrop Journal, XMIII (1992), 155. 
10 Himes, “The Ecclesiological 

Significance,” 156. 
11 Miguel P. L. A. Teixeira e Melo, 

Doctrine and discernment: an approach on the 

changeable and unchangeable 

aspects of Christian doctrine, Licentiate 

Thesis (Boston, MA: Boston College, 2019), 40. 

bahasa pastoral, doktrin adalah sarana 

untuk menyampaikan kasih Allah kepada 

dunia.11 Logika yang sama juga berlaku 

bagi non-reception.  

Tokoh besar dalam studi resepsi, 

Kardinal John Henry Newman, Santo dan 

pujangga Gereja, juga pernah 

mengungkapkan hal senada. Dalam An 

Essay on the Development of Christian 

Doctrine (1845), Newman berargumen 

bahwa iman Kristen bersifat “organik”, 

berkembang, sama seperti tanaman tumbuh 

dari benih menjadi pohon berbuah masak. 

Kristianitas tidak bermula sebagai sistem 

teologis yang sepenuhnya siap pakai. Yang 

diberikan adalah benih kebenaran (seed of 

truth) dalam wahyu, yang kemudian 

dipahami, dijelaskan, dan dirumuskan lebih 

jelas oleh Gereja melalui sejarah (1.1.5.).12 

Newman juga mengungkapkan tujuh 

“notes” (tanda) untuk membedakan 

“perkembangan” dari “perubahan” doktrin 

atau yang disebutnya “korupsi”.13 Dalam 

artikel ini, gagasan Newman menjadi 

lakmus uji terhadap Kristologi Mormon, 

Saksi Yehuwa, dan Gereja Kristus 

Ilmuwan.  

12 John Henry Newman, An Essay on the 

Development of Christian Doctrine, 1.1.5., accessed 

23 November 2025, 
https://www.newmanreader.org/works/developmen

t/chapter1.html  
13 Stuart Squires, “Newman’s Concept of 

Doctrinal Development,” Daily Theology, accessed 

23 November 2025, 

https://dailytheology.org/2016/09/15/theology-101-

newmans-concept-of-doctrinal-development/.  



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 65 

 

Jika dirumuskan dalam bentuk 

pertanyaan, kajian ini hendak menjawab 

tiga hal. Pertama, apa saja poin-poin 

spesifik dari Kristologi Kalsedonian yang 

ditolak oleh masing-masing aliran? Kedua, 

bagaimana konteks sosio-historis para 

pendirinya membentuk penolakan ini? Dan 

ketiga, bagaimana teori Newman tentang 

illative sense dan grammar of assent dapat 

memberikan solusi konstruktif terhadap 

problem non-resepsi ini?  

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian kualitatif ini memakai 

metode studi pustaka dalam bentuk analisis 

aneka artikel dan sumber tertulis sekunder 

(daring maupun luring) yang membahas 

tiga denominasi atau aliran yang muncul 

dalam konteks Kekristenan modern, yaitu: 

Mormonisme, Gereja Kristus Ilmuwan, dan 

Saksi-Saksi Yehuwa. Ketiga kelompok ini 

dipilih karena memiliki kesamaan geografis 

(semuanya berasal dari AS), serta konteks 

historis yang relatif berdekatan (semua 

berdiri di abad XIX). Sumber-sumber 

sekunder yang dipilih adalah tulisan-tulisan 

ilmiah lepas yang banyak mereferensi teks-

teks fondasional ketiga kelompok tersebut, 

seperti The Book of Mormon dan Science 

and Health (1875). Sebagai batasan, 

penelitian ini berfokus pada doktrin resmi 

dan pendiri, bukan pada praktik atau 

kepercayaan aktual anggota biasa (lived 

religion). 

Kerangka teoretis utama yang 

digunakan sebagai landasan adalah teori 

resepsi doktrin (Himes, Rausch, dan 

Newman) dan epistemologi iman Newman 

(Grammar of Assent). Pembahasan terbagi 

ke dalam tiga tahap. Pertama, Penulis akan 

memaparkan Kristologi masing-masing 

aliran untuk memperjelas pada aspek 

doktrin mana terjadi penyimpangan atau 

pengabaian (istilah Himes). Sebagai 

pelengkap, disajikan pula reaksi dari 

denominasi Kristen lain terhadap aliran 

tersebut. 

Kedua, sebagai solusi awal, kajian ini 

berfokus menguraikan sedikit biografi para 

pendiri dari masing-masing kelompok 

tersebut. Penulis berasumsi bahwa latar 

belakang pribadi, pengalaman religius, dan 

konteks sosial-budaya para pendiri dapat 

memberikan kontribusi penting terhadap 

pemahaman mengapa terjadi non-reception 

(non-resepsi) terhadap Syahadat Iman 

Kristiani, khususnya hasil Konsili Nikea 

(325), Konstantinopel (381), Efesus (431), 

dan Kalsedon (451). Dengan demikian, 

makalah ini bukan sekadar menelusuri 

penolakan ajaran, melainkan juga ingin 

memperlihatkan bahwa di balik penolakan 

suatu doktrin terdapat dinamika iman, 

sejarah, komunitas, dan penghayatan akan 

Kristus yang hidup. 



66 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Ketiga, Penulis akan menerapkan teori 

resepsi dan epistemologi iman Newman 

untuk menawarkan solusi teologis atas 

problem resepsi. Penulis menyatakan 

bahwa kritik tidak akan pernah ada 

habisnya. Lantas, solusi yang tepat atas 

non-resepsi doktrin-doktrin Kristologi 

adalah sebuah reedukasi, sehingga pihak-

pihak yang menolak doktrin tertentu bisa 

punya cita rasa kesatuan historis dan 

menyadari diri sebagai bagian dari gereja 

yang menyejarah.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Non-Resepsi pada Gereja Mormon, 

Saksis Yehuwa, dan Gereja Kristus 

Ilmuwan 

 

Kristologi dalam Mormonisme, 

Gereja Kristus Ilmuwan, dan Saksi Yehuwa 

menunjukkan penyimpangan mendasar dari 

Kristologi klasik yang dipatenkan empat 

Konsili Ekumenis (Nikea, Konstantinopel, 

Efesus, dan Kalsedon). Ketiganya 

mengakui keberadaan historis Yesus 

(kelahiran, ajaran, mukjizat, wafat, dan 

 
14 Travis Kerns, “Who Is This Jesus? An 

Examination of the Christology of the Latter-day 

Saints,” The Southern Baptist Journal of Theology, 

16/2 (2012), 74-75. 
15 Dokumen ini bisa diakses secara daring 

pada 

https://www.churchofjesuschrist.org/study/ensign/2

002/04/the-father-and-the-son?lang=eng.  
16 Gelar-gelar ini dijelaskan di bawah 

empat subjudul, (1) Allah sebagai “Bapa” atau orang 

tua (parent) literal/harfiah dari Yesus, (2) Allah dan 

kebangkitan-Nya). Namun, ketiganya 

berbeda tajam dalam memahami kodrat dan 

keilahian-Nya. 

Gereja Mormon menerima tiga 

kitab suci lain yang disetarakan dengan 

Alkitab, yakni Kitab Mormon (Book of 

Mormon), Doctrine and Covenants 

(pewahyuan yang diterima Joseph Smith), 

dan The Pearl of Great Price (kompilasi 

tulisan-tulisan Joseph Smith). Dari keempat 

sumber inilah doktrin Kristologi mereka 

terbentuk dan dikembangkan lebih lanjut 

oleh kepemimpinan Gereja melalui 

pernyataan-pernyataan resmi para 

pemimpin Gereja ini sejak berdiri Gereja 

ini berdiri tahun 1830.14  

Misalnya, pernyataan resmi “The 

Father and the Son: A Doctrinal 

Exposition” (1916)15 menegaskan bahwa 

Yesus disebut “Bapa” bukan karena identik 

dengan Allah Bapa, melainkan karena 

peran-Nya sebagai pencipta, penebus, dan 

sumber kelahiran rohani bagi umat yang 

percaya.16 Khas dalam teologi Mormon, 

sebagai pencipta, Yesus juga dikenal 

dengan nama “Jehovah”.17 Dengan 

demikian, kesatuan Kristus dan Bapa hanya 

Yesus sebagai pencipta, (3) Yesus sebagai Bapa 

rohani dari orang-orang yang mengikuti Injil-Nya, 

dan (4) Yesus sebagai wakil ilahi dari Allah Bapa. 
17 Hal ini ditegaskan dalam pernyataan 

tahun 2000, “The Living Christ”. Yesus adalah 

Jehovah dalam Perjanjian Lama dan Mesias dalam 

Perjanjian Baru, yang menciptakan dunia di bawah 

arahan Bapa. Pemahaman ini memang khas untuk 

Mormonisme. Dalam pandangan yang umum atau 

lumrah, Jehovah secara eksklusif adalah Yahweh 

atau Allah Bapa. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 67 

 

bersifat kesatuan kehendak dan tujuan 

(unity in purpose), bukan kesatuan 

esensi/hakikat (homoousios) sebagaimana 

dalam doktrin Trinitas klasik.18 

Dalam Gereja Kristus Ilmuwan 

yang diprakarsai oleh Mary Baker Eddy, 

Yesus bukanlah sinonim dari “Kristus.”19 

Pernyataan itu ditulis Eddy dalam Science 

and Health with Key to the Scriptures 

333:3-15). Baginya, “Yesus” hanyalah 

manusia yang mewujudkan “Kristus” 

sebagai Ide Ilahi atau kesadaran metafisik 

tentang kesempurnaan spiritual manusia.20  

Eddy menolak inkarnasi21, 

penderitaan, dosa, dan wafat fisik Yesus 

sebagai realitas sejati, karena dianggap ilusi 

materi.22 Kebangkitan pun ditafsirkan 

sebagai pencapaian pemahaman spiritual 

akan keabadian, bukan kebangkitan tubuh. 

Tujuan kedatangan Yesus bukan untuk 

menebus dosa, melainkan menunjukkan 

supremasi roh atas materi melalui 

penyembuhan dan kesadaran akan 

kebenaran ilahi.23 

 
18 Kerns, “Who Is This Jesus?”, 76-77. 
19 Kutipan diambil dari James Rochford, 

“A Theological Critique of Christian Science,” 

Evidence Unseen, accessed 18 June 2025, 

https://evidenceunseen.com/world-

religions/christian-science/a-theological-critique-

of-christian-science/.  
20 Shirley Paulson, “A Self-Understanding 

of Christian Science” (Boston, MA: Ecumenical 

Affairs the First Church of Christ, Scientist, 2013), 

3. 
21 “Sebagian dari Allah tidak dapat masuk 

ke dalam manusia; kepenuhan Allah juga tidak dapat 

tercermin melalui satu orang saja. Jika tercermin 

Sementara Saksi Yehuwa 

memandang Yesus sebagai makhluk 

ciptaan pertama Allah (Yehuwa), identik 

dengan Malaikat Mikael dalam 

praeksistensi-Nya. Ia hanyalah alat 

penciptaan, bukan Allah yang kekal. Yesus 

dianggap manusia sempurna yang menjadi 

Mesias saat dibaptis dan mati sebagai 

tebusan bagi dosa Adam, namun bukan 

sebagai Allah yang berinkarnasi. Mereka 

menolak salib, kebangkitan tubuh, dan 

keilahian Kristus. Mereka mengajarkan 

bahwa Yesus bangkit hanya secara roh dan 

menampakkan diri dalam bentuk tubuh 

seolah-olah jasmani/fisik. Dengan 

demikian, bagi Saksi Yehuwa, Yesus 

adalah makhluk ciptaan yang mengalami 

tiga tahap keberadaan—roh (Mikael), 

manusia (Yesus), dan roh kembali—tanpa 

keilahian sejati.24 

Penolakan Saksi Yehuwa terhadap 

keilahian Yesus didasarkan pada penafsiran 

dan terjemahan ulang sejumlah teks Alkitab 

secara selektif. Misalnya, untuk perikop 

dalam satu orang, Allah akan menjadi sangat 

terbatas, kehilangan karakter ilahi.” (Science and 

Health with Key to the Scriptures 336:19-22). 
22 N.N., “7 Christian Science,” accessed 17 

June 2025, https://www.cs.uni-

potsdam.de/ti/kreitz/Christian/Cults/7.christianscie

nce.pdf  
23 N.N., “7 Christian Science.”  
24 Tal Davis, “Jehovah’s Witnesses View of 

Christ,” North American Mission Board, accessed 

17 June 2025, 

https://www.namb.net/apologetics/resource/jehova

h-s-witnesses-view-of-christ/.  



68 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Kolose 1:15-20, Saksi Yehuwa 

menafsirkan istilah “sulung” (prototokos) 

sebagai “yang diciptakan pertama,” serta 

menambahkan kata “lainnya” (others), 

yang aslinya tidak ada dalam teks Alkitab 

berbahasa Yunani. Hal ini dibuat untuk 

memperkuat tafsir bahwa segala sesuatu 

diciptakan bukan oleh Yesus sebagai 

Pencipta, tetapi melalui Dia sebagai alat. 

Saksi Yehuwa juga menafsirkan Wahyu 

3:14 (Inilah firman dari Amin, Saksi yang 

setia dan benar, permulaan dari ciptaan 

Allah) sebagai bukti bahwa Yesus adalah 

makhluk pertama yang diciptakan. Dengan 

begitu, Saksi Yehuwa menundukkan 

Kristus ke dalam kategori makhluk ciptaan. 

Padahal, kata Yunani arche (permulaan) 

dalam konteks tersebut lebih tepat 

diterjemahkan sebagai “sumber” atau 

“penguasa,” bukan “yang pertama 

diciptakan.”  

Ketiga kelompok ini sama-sama 

menolak dasar Kristologi klasik, (1) 

keilahian kekal Kristus, (2) kesatuan esensi 

dengan Bapa, dan (3) realitas inkarnasi 

serta kebangkitan tubuh. Dalam 

Mormonisme, Kristus adalah Putra Allah 

yang progresif secara spiritual. Dalam 

Gereja Kristus Ilmuwan, Ia adalah simbol 

kesadaran Ilahi. Dalam Saksi Yehuwa, Ia 

adalah ciptaan pertama Allah. Semua 

 
25 Ini adalah masa religiusitas yang 

intens—tumbuhnya semangat penginjilan, 

kebangkitan rohani, pengkhotbah keliling, dan 

Gereja-Gereja yang bersaing untuk mendapatkan 

pandangan ini menegaskan subordinasi 

atau non-kekekalan Kristus, sehingga 

secara ontologis menempatkan-Nya di 

bawah Allah Bapa dan menolak inti ajaran 

Trinitas ortodoks. 

Latar Belakang Teologis Pendiri Gereja 

Mormon, Saksis Yehuwa, dan Gereja 

Kristus Ilmuwan 

 

Salah satu langkah awal untuk 

memahami mengapa terjadi non-resepsi 

terhadap doktrin Kristologi klasik adalah 

dengan menelusuri latar belakang teologis 

para pendiri aliran-aliran keagamaan yang 

menolaknya. Dalam hal ini, Joseph Smith 

Jr. (Mormonisme), Mary Baker Eddy 

(Gereja Kristus Ilmuwan), dan Charles 

Taze Russell (Saksi Yehuwa) muncul 

dalam konteks sosial dan religius yang 

serupa. Mereka hidup di tengah 

kebangkitan religius Amerika abad ke-19 

(Second Great Awakening25), ketika 

otoritas Gereja tradisional dipertanyakan 

dan pengalaman langsung dengan Allah, 

interpretasi pribadi atas Kitab Suci, serta 

semangat “restorasi iman sejati” menjadi 

arus dominan. Masing-masing tokoh 

mengklaim menerima pencerahan atau 

wahyu khusus yang menuntun mereka 

membentuk sistem kepercayaan baru yang 

secara radikal menafsirkan ulang sosok dan 

anggota baru. Donald Westbrook, “Catholic-

Mormon Relations,” Religious Educator 13, no. 1 

(2012), 39. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 69 

 

kodrat Yesus Kristus. 

Joseph Smith Jr. (1805–1844), 

pendiri dan “nabi” 26 Gereja Mormon, 

mengaku menerima penglihatan langsung 

dari Allah Bapa dan Yesus Kristus (First 

Vision, 1820), yang menyatakan bahwa 

semua Gereja telah menyimpang dan 

bahwa ia dipanggil untuk “memulihkan 

Gereja sejati.” Dari sinilah muncul gagasan 

restorasi dan wahyu berkelanjutan.  

Konsep “restorasi” Smith tidak 

sama dengan gagasan puritanisme yang 

ingin membawa Kekristenan ke dalam 

gerak mundur menuju masa keemasan di 

masa lalu. Restorasi bagi Smith berarti 

kebaruan menuju masa keemasan yang 

akan datang. Salah satu bentuknya adalah 

dengan menafsir Alkitab secara autodidak 

dan orisinil, menciptakan doktrin-doktrin 

baru sebagai koreksi atas doktrin-doktrin 

yang sudah ada.27 Misalnya, pada tahun 

1823, Smith mengaku menerima kunjungan 

malaikat Moroni yang mengarahkannya 

kepada lempengan emas yang berisi catatan 

bangsa kuno di Amerika. Di usianya yang 

ke-24, ia kemudian menerjemahkan 

lempengan tersebut menjadi Kitab 

Mormon, sebuah koreksi atas Alkitab.28  

Smith memandang Allah bukan 

sebagai Roh transenden, tetapi sebagai 

 
26 Richard Lyman Bushman, “Mormonism: 

A Very Short Introduction” (Oxford: Oxford 

University Press, 2008), 8. 
27 Bushman, “Mormonism: A Very,” 6. 

makhluk jasmani yang imanen dan dapat 

dikenali, sementara manusia dianggap 

sebagai anak-anak roh Allah yang dapat 

menempuh jalan menuju keilahian melalui 

kesetiaan pada Injil. Konsep eternal 

progression menjadi pusat teologinya. 

Dengan konsep ini, Yesus sendiri dipahami 

bukan sebagai Allah sejak kekekalan, 

melainkan roh yang mencapai keilahian 

melalui ketaatan. Yesuslah teladan 

paripurna. Kristologi Smith berakar pada 

upayanya menghapus pengaruh filsafat 

Yunani dari doktrin Gereja, 

menggantikannya dengan teologi yang 

menekankan progresi spiritual dan potensi 

manusia menjadi ilahi.29  

Karena ajaran dan praktiknya yang 

kontroversial, Smith dan para pengikutnya 

menghadapi penganiayaan berat hingga 

akhirnya ia dibunuh pada tahun 1844. 

Setelah itu, kepemimpinan LDS diteruskan 

oleh Brigham Young yang membawa 

komunitas Mormon ke Utah (Salt Lake 

City), sementara sebagian kecil pengikut 

membentuk Gereja Reorganisasi di 

Midwest di bawah pimpinan putra Smith.30 

Mary Baker Eddy (1821–1910), 

pendiri Gereja Kristus Ilmuwan, juga 

muncul dari semangat pemulihan iman 

klasik. Lahir dalam keluarga Calvinis, ia 

28 Bushman, “Mormonism: A Very,” 8. 
29 Bushman, “Mormonism: A Very,” 7. 
30 Westbrook, “Catholic-Mormon 

Relations,” 41. 



70 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

hidup di era penuh krisis iman akibat 

Darwinisme dan rasionalisme modern. 

Setelah mengalami berbagai penyakit dan 

krisis batin, ia terinspirasi oleh ajaran 

Phineas Quimby tentang penyembuhan 

mental, yang mengajarkan bahwa penyakit 

dan penderitaan bersumber dari pikiran 

yang keliru, bukan dari tubuh.31  

Dari pengalaman itu, Eddy 

mengembangkan pandangan metafisik 

bahwa realitas sejati bersifat spiritual, 

sementara dunia material merupakan ilusi. 

Dengan demikian, ia menolak penderitaan, 

dosa, dan kematian sebagai kenyataan 

objektif, dan menafsirkan karya Yesus, 

termasuk salib dan kebangkitan-Nya, 

sebagai simbol penyembuhan rohani dan 

kesadaran akan keilahian universal. Lantas, 

boleh dikata, Kristologi Eddy lahir dari 

sintesis antara idealisme filosofis, 

pengalaman pribadi yang menolak 

inkarnasi literal dan memandang Kristus 

sebagai prinsip kesempurnaan spiritual, 

bukan pribadi ilahi yang berinkarnasi.32 

Charles Taze Russell (1852–1916), 

pendiri aliran Saksi Yehuwa, juga bergerak 

dalam semangat restorasionisme abad ke-

19. Berasal dari latar belakang Calvinis, ia 

kecewa terhadap Gereja Protestan yang 

 
31 J.G. Melton, “Christian Science,” 

Encyclopedia Britannica, last updated 6 June 2025, 

https://www.britannica.com/topic/Christian-

Science.  
32 Melton, “Christian Science.” 
33 Jolene Chu, Jehovah’s Witnesses 

(Cambridge: Cambridge University Press, 2025), 

menurutnya telah menyimpang dari 

kebenaran Alkitab. Pengalaman pribadi 

Russell, seperti kematian ibunya dan 

saudara-saudaranya saat masih kecil, serta 

penderitaan akibat Perang Saudara AS, 

membuatnya menolak doktrin predestinasi 

dan neraka kekal yang dianggap tidak adil. 

Ia pun menafsirkan ulang istilah sheol dan 

hades hanya sebagai “kubur”, bukan tempat 

siksaan.33  

Russell mengklaim bahwa Allah 

telah menolak semua Gereja pada tahun 

1878 dan menjadikan kelompoknya satu-

satunya suara kebenaran. Ia menekankan 

penafsiran literal atas Kitab Suci dan 

menerapkan pendekatan kronologis serta 

apokaliptik untuk menafsir sejarah 

keselamatan. Dalam kerangka itu, ia 

membentuk sistem teologi yang menolak 

Tritunggal, menganggap Yesus sebagai 

ciptaan pertama Allah (identik dengan 

Malaikat Mikael), dan menafsir karya 

penebusan hanya sebagai pembayaran 

tebusan bagi dosa Adam. 34 

Ketiga tokoh ini sama-sama muncul 

dari semangat anti-tradisi dan anti-

otoritarianisme yang kuat. Mereka 

menolak warisan teologis Gereja kuno 

karena dianggap telah tercemar oleh filsafat 

12-13. 
34 Disarikan dari L. Rumble, “Incredible 

Creed of the Jehovah's Witnesses,” EWTN, accessed 

18 June 2025, 

https://www.ewtn.com/catholicism/library/incredibl

e-creed-of-the-jehovahs-witnesses-1042 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 71 

 

dan dogmatisme, lalu menggantinya 

dengan sistem yang lebih sesuai dengan 

konteks dan pengalaman pribadi mereka. 

Namun, dalam proses tersebut, mereka juga 

menggeser hakikat Kristologi dari misteri 

ilahi yang diturunkan dan diimani menjadi 

hasil penafsiran individual yang 

mengutamakan rasionalisasi, moralitas, 

atau pengalaman spiritual. Dari sinilah akar 

teologis non-resepsi terhadap doktrin 

Kristologi klasik dapat dipahami: bukan 

semata karena perbedaan tafsir atas 

Alkitab, tetapi karena perubahan paradigma 

tentang bagaimana wahyu, keilahian, dan 

keselamatan dimengerti dalam dunia 

modern. 

 

Kritik Kekristenan Arus Utama atas 

Non-Resepsi Ketiga Aliran 

 

Bagi Gereja Katolik maupun 

komunitas Protestan dan Ortodoks, ketiga 

aliran Kristen di Amerika itu telah 

melampaui batas iman kristiani. Dalam 

pandangan ortodoksi, ajaran Mormon 

tentang keberadaan Allah Bapa, Yesus 

 
35 Ralph Allan Smith, “Tritheism and 

Christian Faith,” accessed 18 June 2025, 

https://www.berith.org/essays/tritheism_and_christi
an_faith.html.  

36 Urbano Navarrete, “Response of the 

congregation for the doctrine of the faith about the 

validity of baptism conferred in the church of Jesus 

Christ of Latter-Day Saints,” L'Osservatore 

Romano, Weekly Edition in English, 1 August 2001, 

accessed 17 June 2025, 

Kristus, dan Roh Kudus sebagai tiga entitas 

jasmani yang terpisah dinilai sebagai 

bentuk triteisme bahkan politeisme.35 

Klaim bahwa Yesus adalah “putra jasmani” 

Allah dan “saudara rohani” Lucifer 

memperlemah keunikan-Nya sebagai Anak 

Tunggal Allah, sementara doktrin bahwa 

manusia dapat “menjadi Allah” seperti 

Yesus dipandang mengaburkan garis tegas 

antara Khalik dan ciptaan. Gereja Katolik 

menolak keabsahan baptisan Mormon 

karena konsep Allah Tritunggal yang 

berbeda secara ontologis dari pengakuan 

iman Kalsedon. 36 Kritik Protestan, seperti 

yang dikemukakan Walter Martin dalam 

The Kingdom of the Cults (1965), bahkan 

menggolongkan Mormonisme sebagai 

kultus karena penyimpangan Kristologinya 

yang mendasar.37 

Demikian pula, Kristologi Mary 

Baker Eddy dalam Gereja Kristus Ilmuwan 

dinilai menolak inti inkarnasi dan 

penderitaan Kristus. Ajarannya bahwa 

realitas fisik adalah ilusi, dan bahwa 

penderitaan serta kematian Yesus hanyalah 

kesalahpahaman manusiawi, dinilai sebagai 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/

cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20010605_ba

ttesimo_mormoni-navarrete_en.html.  
37 Daniel C. Peterson, “Notes on 

Mormonism and the Trinity,” Interpreter: A Journal 

of Latter-day Saint Faith and Scholarship 41 (2020): 

87-130. Bisa diakses pada 

https://journal.interpreterfoundation.org/notes-on-

mormonism-and-the-trinity/ 



72 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

bentuk modern dari doketisme atau 

gnostisisme. Dengan mengidentikkan 

“Kristus” sebagai prinsip spiritual universal 

yang terwujud dalam diri manusia Yesus, 

Eddy menghapus kesatuan pribadi antara 

Logos dan daging yang ditegaskan Konsili 

Efesus (431) dan Kalsedon (451). Gereja 

Katolik dan Ortodoks melihat pandangan 

ini sebagai pengingkaran terhadap misteri 

penebusan, sebab jika penderitaan dan 

kematian Kristus hanya simbolik, maka 

penebusan manusia kehilangan dasar 

ontologisnya.38 Kritik juga datang dari 

teolog Protestan yang menilai sistem 

metafisika Eddy terlalu bergantung pada 

pengalaman subjektif dan menafsir Kitab 

Suci secara alegoris, lepas dari konteks 

historis dan iman para rasul.39 

Sementara itu, ajaran Saksi Yehuwa 

menuai kecaman paling keras karena secara 

eksplisit menolak keilahian Kristus dan 

doktrin Tritunggal. Dengan menafsirkan 

Yesus sebagai makhluk ciptaan pertama—

identik dengan Malaikat Mikael—dan 

bukan sebagai Allah yang sejati, Saksi 

Yehuwa dianggap menghidupkan kembali 

Arianisme kuno.40 Penafsiran mereka atas 

teks Alkitab, seperti Yohanes 1:1 dan 

 
38 L. Rumble, “What is the Christian 

Science Religion?” E-Catholic 2000, accessed 18 

June 2025, 

https://www.ecatholic2000.com/cts/untitled-

698.shtml. 
39 Rochford, “A Theological Critique.” 
40 Shane Schaetzel, “On Jehovah’s 

Witnesses,” Real Clear Catholic, last updated 9 

Kolose 1:15, yang mengubah makna 

menjadi “Firman itu adalah allah” dan 

“yang pertama diciptakan,” dinilai cacat 

secara gramatikal dan teologis. Bagi para 

teolog Kristen, reduksi Yesus menjadi 

makhluk roh yang tidak bangkit secara fisik 

menghancurkan dasar keselamatan. Jika 

Kristus bukan Allah yang benar, kematian-

Nya tidak memiliki kekuatan penebusan 

universal. Gereja Ortodoks, melalui Paus 

Shenouda III, menegaskan bahwa 

pandangan ini menolak inti theosis—

penyatuan manusia dengan Allah dalam 

Kristus—dan dengan demikian menolak 

jantung iman Kristen.41 

 

Kacamata Newmanian untuk Membaca 

Ketiga Aliran 

 

Newman, melalui Essay in Aid of a 

Grammar of Assent (1870), berupaya 

menjelaskan dinamika batin manusia dalam 

proses menerima iman (assent). Karya ini 

tidak hanya bersifat epistemologis, tetapi 

juga pastoral dan teologis, karena 

menyelidiki bagaimana seseorang dapat 

mencapai kepastian iman tanpa melalui 

bukti-bukti rasional yang lengkap. Dalam 

February 2020, 
https://realclearcatholic.com/2020/02/09/on-

jehovahs-witnesses/.  
41 Pope Shenouda III, The Heresy of 

Jehovah’s Witnesses: A collection of articles 

published in ‘El-Keraza’ English magazine 

(Alexandria: Baramous Monastery Press, 1993), 15-

21. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 73 

 

konteks non-resepsi terhadap dogma klasik 

Gereja, teori Newman membantu 

menjelaskan bagaimana penolakan atau 

penyimpangan doktrin dapat terjadi bukan 

semata karena kesalahan logika, tetapi 

karena proses internal penalaran dan 

disposisi iman yang berbeda. 

Newman membedakan antara dua 

bentuk persetujuan (assent). Pertama, 

notional assent, yang bersifat konseptual 

dan abstrak, serta real assent, yang bersifat 

konkret dan eksistensial. Orang yang hanya 

menerima dogma secara intelektual belum 

tentu menerimanya secara eksistensial 

dalam hati dan hidupnya. Di sinilah muncul 

gap reseptif (doktrin Gereja diterima oleh 

dunia Kristen secara umum, tetapi tidak 

diresepsi secara real oleh kelompok seperti 

Mormonisme, Gereja Kristus Ilmuwan, dan 

Saksi-Saksi Yehuwa). Dengan demikian, 

non-resepsi tidak selalu berarti penolakan 

total terhadap wahyu, melainkan bentuk 

penyesuaian “assent” terhadap pengalaman 

religius mereka sendiri.42 

Konsep sentral dalam epistemologi 

Newman adalah illative sense—suatu 

“indra penyimpul” yang memungkinkan 

seseorang menarik kesimpulan dari 

pengalaman tanpa melalui deduksi formal. 

 
42 Philip Irving Mitchell, “The Thought of 

John Henry Newman: An Overview,” diakses 20 

September 2025, 

https://www.dbu.edu/mitchell/early-modern-

resources/newmanoverview.html.  
43 Martin X. Moleski, “Illative Sense and 

Dalam apa yang disebutnya sebagai “logika 

hati” ini, manusia mencapai keyakinan 

bukan karena pembuktian rasional yang 

lengkap, melainkan karena intuisi, 

pengalaman, dan komitmen pribadi 

terhadap kebenaran yang dirasakan.43 

Mekanisme inilah yang dapat menjelaskan 

kemunculan tiga aliran modern tersebut. 

Para pendirinya, seperti Smith, Eddy, dan 

Russell, membangun sistem kepercayaan 

baru melalui proses penyimpulan informal 

dan intuitif berdasarkan pengalaman 

religius mereka. Bagi Newman, proses ini 

sah sebagai fenomena psikologis, tetapi 

menjadi problematik secara teologis jika 

tidak diimbangi oleh elemen moral dan 

komunitas iman Gereja yang menjaga 

ortodoksi. Dengan kata lain, pengalaman 

pribadi mereka (Smith dengan visinya, 

Eddy dengan penyakitnya, Russell dengan 

kekecewaannya) membentuk illative sense 

personal mereka yang kemudian 

berbenturan dengan illative sense kolektif 

Gereja yang diwujudkan dalam tradisi dan 

konsili. 

Newman juga memandang 

imajinasi sebagai daya rasional yang 

menuntun seseorang melampaui bukti 

menuju kepastian iman. Proses “konversi” 

Tacit Knowledge: A Comparison of the 

Epistemologies of John Hemy Newman and Michael 

Polanyi,” in John Henry Newman: Theology and 

Reform, ed. Michael E. Allsopp and Ronald R. 

Burke (New York, NY: Routledge, 1992), 189-191. 



74 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

dalam iman terjadi ketika seseorang 

melewati ambang kritis—transisi kualitatif 

dari keraguan menuju kepastian. Dalam 

kasus tiga aliran tersebut, ambang kritis ini 

terjadi secara individualistis, bukan dalam 

horizon Gereja universal. Karena itu, 

kepastian iman mereka bersifat subjektif 

dan tidak mengalami penyatuan dalam “tata 

bahasa iman” (grammar of faith) yang 

dihidupi Gereja Katolik maupun Protestan 

arus utama. Dengan kata lain, non-resepsi 

yang terjadi adalah hasil dari konversi 

imajinatif yang tidak terikat pada 

communitas fidei.44 

Newman menegaskan bahwa iman 

dan akal tidak terpisah, melainkan dua 

bentuk pengetahuan yang saling bertumpu. 

Semua pengetahuan—termasuk iman—

adalah personal dan mengandung unsur 

prasangka serta kepercayaan awal. Karena 

itu, baik iman maupun keraguan sama-sama 

bertolak dari suatu bentuk assent. Dalam 

konteks ini, non-resepsi dapat dipahami 

sebagai bentuk “assent alternatif”, yakni 

keyakinan yang dibangun atas dasar habit 

of mind45 yang berbeda dari tradisi Gereja. 

Keyakinan tersebut sering kali diperkuat 

oleh kebiasaan religius, bacaan spiritual, 

dan komunitas sosial yang membentuk 

“kebiasaan beriman” tersendiri. 

Pendekatan Newman membantu 

 
44 Terrence Merrigan, “The Imagination in 

the Life and Thought of John Henry Newman,” 

Cahiers victoriens et édouardiens [En ligne], 70 

menjelaskan bahwa non-resepsi terhadap 

dogma klasik bukan hanya akibat 

perbedaan intelektual, melainkan juga 

karena perbedaan epistemik dan afektif 

dalam struktur penalaran iman. Dalam 

konteks aliran-aliran modern, illative sense 

yang tidak dikendalikan oleh prinsip moral 

dan otoritas Gereja menghasilkan bentuk 

iman yang subjektif, eksentrik, atau bahkan 

takhayul. Sebaliknya, penerimaan sejati 

terhadap dogma menuntut integrasi antara 

nalar, imajinasi, dan disposisi moral yang 

terarah pada kebenaran objektif 

sebagaimana diimani oleh Gereja semesta. 

Dengan demikian, teori resepsi iman 

Newman memberikan kerangka 

hermeneutik untuk menilai sejauh mana 

penyimpangan Kristologi dalam 

Mormonisme, Gereja Kristus Ilmuwan, dan 

Saksi-Saksi Yehuwa merupakan akibat dari 

dinamika assent yang tidak utuh, bukan 

semata karena kebodohan atau penolakan 

eksplisit terhadap ortodoksi. 

 

Tawaran Solusi Newmanian atas Non-

Resepsi 

 

Sebelumnya, telah dibahas bahwa 

kepastian iman bagi Newman bukanlah 

hasil bukti formal, melainkan buah dari 

habit of mind—kebiasaan berpikir dan 

(Autumn, 2009), diakses 20 September 2025. 

http://journals.openedition.org/cve/4829.  
45 Moleski, “Illative Sense and Tacit,” 193. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 75 

 

beriman yang terbentuk melalui disiplin, 

doa, dan refleksi. Aliran-aliran modern 

sering kali lahir dari dorongan spontan 

untuk mencari kepastian mutlak tanpa 

disiplin spiritual yang memadai.  

Dalam ranah resepsi, gagasan 

epistemologi iman Newman dipertebal 

lewat tujuh “notes” (tanda) untuk 

membedakan perkembangan doktrin sejati 

dari korupsi doktrinal (perubahan 

seenaknya, tanpa dasar eklesial). Pertama, 

Preservation of Type, yang berarti 

perkembangan sejati mempertahankan 

identitas dasar doktrin. Contoh, 

peningkatan pemahaman tentang Trinitas 

tetap mempertahankan monoteisme. 

Kedua, Continuity of Principles, yang 

berarti prinsip dasarnya tidak berubah. 

Misalnya, penghormatan kepada para 

martir berkembang menjadi devosi kepada 

para santo, tetapi prinsip dasar “communio 

sanctorum” tetap sama.46 

Ketiga, Power of Assimilation, 

yakni iman yang mampu menyerap unsur 

budaya atau filsafat tanpa kehilangan 

identitas. Keempat, Logical Sequence, 

doktrin baru muncul sebagai konsekuensi 

logis dari doktrin sebelumnya. Misalnya, 

dari Kristologi Nicea berkembang dari 

definisi Kalsedon.47 

 
46 Newman, An Essay on the Development, 

Chapter 5, online version. 
47 Newman, An Essay on the Development, 

Kelima, Anticipation of Its Future, 

yang berarti benih atau embrio doktrin 

biasanya sudah terlihat dalam Gereja awal. 

Keenam, Conservative Action upon the 

Past, yang berarti perkembangan sejati 

tidak menghancurkan ajaran sebelumnya, 

tetapi melestarikan dan memperdalamnya. 

Ketujuh, Chronic Vigour, yang berarti 

perkembangan sejati menunjukkan hidup 

yang terus berlanjut, bukan hanya 

fenomena sementara.48 

Illative sense Joseph Smith 

dibentuk oleh penglihatan sehingga ia 

menjadikan pengalaman pribadinya itu 

sebagai sumber normatif iman. Akibatnya, 

berdasarkan tujuh notes Newman, 

Kristologi Smith kehilangan tipe dasar. 

Illative sense Russell dibentuk oleh 

hermeneutika literalistis. Dia juga 

menganggap perkembangan doktrin pasca-

abad kedua dikorupsi filsafat Yunani. 

Akibatnya, berdasarkan tujuh notes 

Newman, Kristologi Russell mengalami 

diskontinuitas prinsip—khususnya prinsip 

keselamatan ilahi dan prinsip 

penyembahan.  

Illative sense Eddy dibentuk oleh 

pengalaman kesembuhan pribadi yang 

memicu keyakinan bahwa realitas spiritual 

lebih “nyata” daripada dunia materi. 

Chapter 5, online version. 
48 Newman, An Essay on the Development, 

Chapter 5, online version. 



76 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Akibatnya, berdasarkan tujuh notes 

Newman, Kristologi Eddy mengalami 

pergeseran tipe. “Kristus” tidak lagi 

merujuk pada pribadi Yesus dari Nazaret, 

tetapi sekadar “Idea” ilahi. 

Sebagai solusi untuk menanggapi 

Kristologi Mormonisme, Saksi Yehuwa, 

dan Gereja Kristus Ilmuwan, Newman 

mungkin akan menekankan perlunya 

pendidikan patristik dan historis yang 

menanamkan kesadaran kontinuitas iman 

dari para Bapa Gereja hingga Konsili 

ekumenis. Dengan demikian, iman pribadi 

tidak menjadi ahistoris dan sektarian, 

melainkan berakar pada ingatan kolektif 

Gereja. Bagi Newman, pengenalan 

terhadap sejarah dogma mungkin adalah 

salah satu obat paling efektif terhadap 

penyimpangan teologis. Resepsi yang sejati 

atas Kristologi klasik hanya mungkin 

terjadi bila iman dipahami sebagai 

perjumpaan eksistensial dengan Kristus 

yang diimani bersama Gereja, bukan 

sekadar kesimpulan intelektual yang 

diambil secara individual. 

Dalam taksonomi doktrin Lindbeck, 

ajaran Kristologi dan Trinitas Gereja 

Perdana—terutama sebagaimana 

dirumuskan dalam Konsili Nikea (325) dan 

Konsili Kalsedon (451)—ditempatkan 

sebagai doktrin yang berlaku tanpa syarat 

 
49 George A. Lindbeck, The Nature of 

Doctrine: Religion and Theology in a Postliberal 

Age (Louisville, KY: Westminster John Knox Press, 

2009), 127, 136-137 (PDF version). 

(universal), niscaya demi iman, dan 

permanen (tak lekang waktu).49 Putusan-

putusan Konsili bukan sekadar produk 

spekulasi abstrak, melainkan hasil dari 

pergumulan panjang Gereja dalam 

melindungi iman akan Yesus Kristus dari 

berbagai ancaman bidah. Sejak awal, Bapa-

Bapa Gereja tidak hanya bertindak sebagai 

teolog, tetapi juga sebagai gembala yang 

menjaga kemurnian iman komunitas.50  

Dalam tubuh Gereja awal sendiri, 

ada dua mazhab besar dalam pemikiran 

teologis Gereja Perdana, yakni Antiokhia 

dan Aleksandria, yang menunjukkan 

ketegangan kreatif dalam memahami 

pribadi Kristus. Mazhab Antiokhia 

menekankan kemanusiaan Yesus dan 

perbedaan antara keilahian dan 

kemanusiaan-Nya, sedang Aleksandria 

menekankan kesatuan dan keilahian 

Yesus.51 Dalam upaya menyeimbangkan 

dua kodrat Kristus, Gereja harus bergulat 

dengan berbagai ajaran yang cenderung 

hanya memihak salah satu kutub kodrat. 

Beberapa di antaranya adalah kaum Ebionit 

yang melihat Yesus hanya sebagai manusia 

luhur yang taat pada Taurat Allah, 

Doketisme yang menyangkal kemanusiaan 

Yesus, hingga Gnostisisme yang menolak 

inkarnasi sejati. Ada pula 

Monarkhianisme—baik dalam bentuk 

50 Lindbeck, The Nature of Doctrine, 134-

135 (PDF version). 
51 Sunarko, Kristologi: Tinjauan Historis, 

81-84. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 77 

 

dinamis (adopsianisme) maupun modalistis 

(Sabellianisme) yang berusaha menjaga 

monoteisme ketat dengan mengorbankan 

trinitas personal dalam diri Allah. Dalam 

adopsianisme, Yesus hanya menjadi Anak 

Allah melalui Roh pada saat pembaptisan. 

Dalam modalisme, Allah dipercayai bisa 

tampil dalam tiga modus yang berbeda 

sebagai Bapa, Putra, dan Roh Kudus.52 

Konsili Nikea I menjadi tonggak 

penting dalam menegaskan bahwa Yesus 

Kristus “sehakikat” (homoousios, con-

substantialis) dengan Bapa—dilahirkan, 

bukan dijadikan. Penekanan pada keilahian 

Yesus ini bukanlah semata-mata spekulatif, 

tetapi berakar pada kepentingan 

soteriologis bahwa hanya Allah yang dapat 

menyelamatkan, maka Yesus adalah 

sungguh Allah. Nikea I diadakan untuk 

membendung (bukan mengakhiri) ajaran 

Arius yang mengklaim bahwa Firman 

adalah ciptaan tertinggi, bukan ilahi. Butuh 

macam-macam sinode sampai akhirnya 

pandangan yang ditetapkan Konsili Nikea 

menjadi pandangan umum.53 

Athanasius dari Aleksandria 

menjadi tokoh pembela ortodoksi Nikea 

dengan mengembangkan konsep 

“pertukaran ajaib” (admirabile 

 
52 Sunarko, Kristologi: Tinjauan Historis, 

67-75. 
53 M. Purwatma, Firman menjadi Manusia: 

Refleksi Historis-Sistematis Mengenai Yesus Kristus 

dan Allah Tritunggal (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 

commercium), Allah menjadi manusia 

supaya manusia menjadi ilahi. Ia 

menegaskan bahwa hanya jika Yesus 

adalah sungguh Allah dan sungguh 

manusia, keselamatan manusia menjadi 

nyata. Athanasius juga menggunakan 

istilah perikhoresis untuk menjelaskan 

bahwa Bapa dan Putra berbeda, tetapi 

saling meresapi.54 

Ajaran Nikea I mendapat landasan 

lebih kuat dalam Konsili Konstantinopel I, 

yang bukan hanya lagi-lagi menolak 

Arianisme, tetapi juga mengafirmasi 

keilahian Roh Kudus melawan ajaran 

Pneumatomakhi dan menolak pengurangan 

kemanusiaan Yesus yang diajarkan 

Apollinaris. Dalam Syahadat Nikea-

Konstantinopel, Roh Kudus dinyatakan 

sebagai “Tuhan yang menghidupkan” dan 

“yang keluar dari Bapa.”55 

Konsili Efesus (431) melanjutkan 

perjuangan menegaskan kesatuan pribadi 

Yesus Kristus. Konsili ini menanggapi 

ajaran Nestorius dari Antiokhia yang 

menolak gelar Maria sebagai Theotokos 

(Bunda Allah), karena baginya yang 

dilahirkan Maria adalah manusia Yesus, 

bukan Firman. Nestorius menekankan dua 

pribadi dalam Kristus, ilahi dan manusia. 

42. 
54 Purwatma, Firman menjadi Manusia, 

44-43. 
55 Purwatma, Firman menjadi Manusia, 52. 



78 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Sebaliknya, Cyrillus dari Aleksandria 

menegaskan bahwa Firman pra-eksisten 

yang menjadi manusia adalah satu pribadi 

dengan dua kodrat. Yesus adalah satu 

subjek (hypostasis), bukan dua. Oleh 

karena itu, Maria dapat disebut Theotokos 

karena yang ia lahirkan adalah Firman yang 

menjadi manusia. Konsili Efesus menerima 

ajaran Cyrillus dan menyatakan bahwa 

Maria sungguh adalah Bunda Allah. 

Meskipun demikian, perpecahan Gerejawi 

tetap terjadi, dan usaha penyatuan teologis 

baru muncul dalam Formula Unionis (433) 

yang menegaskan dua kodrat dalam satu 

pribadi Kristus, serta mengafirmasi 

“communicatio idiomatum”—

kemungkinan pertukaran atribut antara dua 

kodrat dalam satu pribadi.56 

Namun, tidak semua pihak puas. 

Dari kelompok pendukung Cyrillus, 

muncul ajaran ekstrem Eutykhes yang 

menyatakan bahwa setelah inkarnasi, 

kodrat manusiawi Yesus diserap oleh 

kodrat ilahi-Nya sehingga Ia hanya 

memiliki satu kodrat (monofisitisme). 

Reaksi terhadap ajaran ini memuncak 

dalam Konsili Kalsedon (451). Paus Leo 

Agung dengan “Tome of Leo” menegaskan 

bahwa Yesus adalah sungguh Allah dan 

sungguh manusia, dua kodrat yang bersatu 

dalam satu pribadi tanpa tercampur, tanpa 

berubah, tanpa terbagi, dan tanpa terpisah. 

 
56 Purwatma, Firman menjadi Manusia, 

54-65. 

Ini adalah rumusan Kredo Kalsedon yang 

menjadi tonggak ortodoksi Kristologis 

Gereja sehingga perbedaan kodrat Yesus 

tidak menghapus kesatuan pribadi-Nya. 

Maka, Kristus adalah satu pribadi dalam 

dua kodrat. 

Dengan demikian, melalui 

pergulatan panjang yang mencakup konflik, 

konsili, bidah, dan klarifikasi doktrinal, 

Gereja Perdana sampai pada pengakuan 

iman yang terstruktur dalam Kredo-Kredo 

Konsili. Rumusan-rumusan ini 

meneguhkan inti iman Kristen: bahwa 

Allah sungguh-sungguh telah menjadi 

manusia dalam diri Yesus Kristus, dan 

bahwa keselamatan adalah hasil dari 

kesatuan misterius ini. Hanya jika Yesus 

sungguh Allah dan sungguh manusia, 

keselamatan menjadi mungkin. Dalam 

kerangka Lindbeck, rumusan Kristologi 

Konsilier ini bukan saja refleksi teologis, 

tetapi kerangka performatif yang 

membentuk hidup, aturan, dan iman Gereja 

lintas zaman. Dengan begitu, doktrin 

Konsili mendapatkan “otoritas”-nya.57 

Itulah sebabnya, resepsi atas doktrin ini—

baik secara personal maupun komunitas—

menjadi kriteria penting kesatuan Gerejawi, 

terlebih dalam konteks ekumenis masa kini.  

Dalam terminologi Newman, 

konsili-konsili itu sendiri adalah produk 

dari illative sense kolektif Gereja yang 

57 Lindbeck, The Nature of Doctrine, 136. 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 79 

 

berjuang untuk mempertahankan 

“grammar” iman yang benar dalam 

menghadapi tantangan baru. Berbeda dari 

keliaran illative sense pendiri ketiga aliran 

yang telah dibahas di sini, illative sense 

yang sehat beroperasi dalam dan dikoreksi 

oleh komunitas iman yang lebih luas 

(Gereja). 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

Gereja Mormon, Gereja Kristus 

Ilmuwan, dan Saksi-Saksi Yehuwa 

menampilkan pola divergensi Kristologis 

yang signifikan. Ketiganya sama-sama 

menolak aspek-aspek fundamental 

Kristologi Konsili Ekumenis seperti 

kesatuan kodrat ilahi dan manusia dalam 

satu pribadi Kristus, keabadian dan 

keilahian-Nya yang setara dengan Bapa, 

serta makna keselamatan dalam kematian 

dan kebangkitan historis Kristus. Non-

resepsi ini umumnya muncul dari dua 

sumber. Pertama, konteks historis dan 

kultural di mana iman Kristen dipahami 

ulang—misalnya, Mormonisme yang lahir 

dari semangat restorasionisme Amerika 

abad ke-19 yang cenderung anti-

institusional dan anti-tradisi. Kedua, 

paradigma epistemologis dan hermeneutis 

yang menolak otoritas Gereja serta 

mengandalkan interpretasi pribadi terhadap 

Kitab Suci. Dalam konteks ini, dogma tidak 

lagi dilihat sebagai anugerah Roh Kudus 

melalui Gereja, melainkan sebagai beban 

historis yang perlu dibongkar. Menghadapi 

situasi semacam ini, dari kacamata 

Newman, diperlukan pembinaan illative 

sense dalam bingkai komunitas Gereja, 

agar penalaran iman tidak tercerabut dari 

tradisi hidup. Solusinya tak lain adalah 

pendidikan historis yang menanamkan 

habit of mind patristik untuk menjaga 

kontinuitas iman; serta pendampingan 

rohani yang memadukan imajinasi religius 

dan otoritas Gereja agar proses konversi 

menuju kebenaran ilahi terjadi secara 

reseptif, bukan reaktif. Untuk penelitian 

lebih lanjut, relevansi pemikiran Newman 

mungkin bisa dipakai untuk menganalisis 

perkembangan refleksi Gereja-Gereja di 

Asia atas doktrin Kristologi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Bushman, Richard Lyman. Mormonism: A 

Very Short Introduction. Oxford: 

Oxford University Press, 2008. 

Chu, Jolene. Jehovah’s Witnesses. 

Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Davis, Tal. “Jehovah’s Witnesses View of 

Christ.” North American Mission 

Board. Accessed 17 June 2025, 

https://www.namb.net/apologetics/res

ource/jehovah-s-witnesses-view-of-

christ/.  

Himes, Michael J. “The Ecclesiological 

Significance of the Reception of 



80 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Doctrine.” The Heythrop Journal, 

XMIII (1992): 146-160. 

Kerns, Travis. “Who Is This Jesus? An 

Examination of the Christology of the 

Latter-day Saints,” The Southern 

Baptist Journal of Theology, 16/2 

(2012): 72-83. 

Lindbeck, George A. The Nature of 

Doctrine: Religion and Theology in a 

Postliberal Age. Louisville, KY: 

Westminster John Knox Press, 2009. 

Melo, Miguel P. L. A. Teixeira e. Doctrine 

and discernment: an approach on the 

changeable and unchangeable aspects 

of Christian doctrine. Licentiate 

Thesis. Boston, MA: Boston College, 

2019. 

Melton, J.G. “Christian Science.” 

Encyclopaedia Britannica. Last 

updated 6 June 2025, 

https://www.britannica.com/topic/Chr

istian-Science.  

Merrigan,   Terrence. “The Imagination in 

the Life and Thought of John Henry 

Newman.” Cahiers victoriens et 

édouardiens [En ligne], 70 (Autumn, 

2009). Diakses 20 September 2025. 

http://journals.openedition.org/cve/48

29.  

Mitchell, Philip Irving. “The Thought of 

John Henry Newman: An Overview.” 

Diakses 20 September 2025, 

https://www.dbu.edu/mitchell/early-

modern-

resources/newmanoverview.html.   

Moleski,   Martin X. “Illative Sense and 

Tacit Knowledge: A Comparison of 

the Epistemologies of John Hemy 

Newman and Michael Polanyi.” In 

John Henry Newman: Theology and 

Reform, edited by Michael E. Allsopp 

and Ronald R. Burke. New York, NY: 

Routledge, 1992. 

N.N. “7 Christian Science.” Accessed 17 

June 2025, https://www.cs.uni-

potsdam.de/ti/kreitz/Christian/Cults/7

.christianscience.pdf  

Navarrete, Urbano. “Response of the 

congregation for the doctrine of the 

faith about the validity of baptism 

conferred in the church of Jesus Christ 

of Latter-Day Saints.” L'Osservatore 

Romano, Weekly Edition in English, 1 

August 2001. Accessed 17 June 2025, 

https://www.vatican.va/roman_curia/c

ongregations/cfaith/documents/rc_con

_cfaith_doc_20010605_battesimo_m

ormoni-navarrete_en.html.  

Pane, Exon. “Study of the Pre-existence of 

Christ According to the Jehovah’s 

Witnesses.” Jurnal Koinonia: 

Fakultas Filsafat Universitas Advent 

Indonesia, 13/2 (2021): 88-105. 

Paulson, Shirley. “A Self-Understanding of 

Christian Science.” Boston, MA: 

Ecumenical Affairs the First Church of 

Christ, Scientist, 2013. 

Peterson, Daniel C. “Notes on Mormonism 

and the Trinity.” Interpreter: A 

Journal of Latter-day Saint Faith and 

Scholarship, 41 (2020): 87-130. 

Pope Shenouda III. The Heresy of 

Jehovah’s Witnesses: A collection of 

articles published in ‘El-Keraza’ 

English magazine. Alexandria: 

Baramous Monastery Press, 1993. 

Purwatma, M. Firman menjadi Manusia: 

Refleksi Historis-Sistematis Mengenai 

Yesus Kristus dan Allah Tritunggal. 

Yogyakarta: Kanisius, 2015. 

Rausch, Thomas P. “Reception Past and 

Present.” Theological Studies, 47 

(1986): 497-508. 

Rochford, James. “A Theological Critique 

of Christian Science.” Evidence 

Unseen. Accessed 18 June 2025, 

https://evidenceunseen.com/world-

religions/christian-science/a-

theological-critique-of-christian-

science/.  

Rumble, L. “Incredible Creed of the 



R e s e p s i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  a t a s  D o k t r i n  K r i s t o l o g i  d a l a m  

M o r m o n i s m e ,  G e r e j a  K r i s t u s  I l m u w a n ,  d a n  S a k s i  Y e h u w a h :  

A n a l i s i s  K r i s t i s  d a n  T a n g g a p a n  N e w m a n  | 81 

 

Jehovah's Witnesses.” EWTN. 

Accessed 18 June 2025, 

https://www.ewtn.com/catholicism/li

brary/incredible-creed-of-the-

jehovahs-witnesses-1042 

Rumble, L. “What is the Christian Science 

Religion?” E-Catholic 2000. Accessed 

18 June 2025, 

https://www.ecatholic2000.com/cts/u

ntitled-698.shtml. 

Schaetzel, Shane. “On Jehovah’s 

Witnesses.” Real Clear Catholic, last 

updated 9 February 2020, 

https://realclearcatholic.com/2020/02/

09/on-jehovahs-witnesses/.  

Smith, Ralph Allan. “Tritheism and 

Christian Faith.” Accessed 18 June 

2025, 

https://www.berith.org/essays/tritheis

m_and_christian_faith.html.  

Sunarko, Adrianus. Kristologi: Tinjauan 

Historis-Sistematik. Jakarta: OBOR, 

2017. 

Thompson, A. Keith. “The Christology of 

Joseph Smith.” In Interfaith Afterlives 

of Jesus: Jesus in Global Perspective 

2, edited by Gregory C. Jenks. Eugene, 

OR: Cascade Books, 2023: 140-157. 

Tsoukalas, Steven. Knowing Christ in the 

Challenge of Heresy: A Christology of 

the Cults, A Christology of the Bible. 

Lanham: University Press of America, 

1999. 

Westbrook, Donald. “Catholic-Mormon 

Relations.” Religious Educator 13, 

no. 1 (2012). 

Newman, John Henry. An Essay on the 

Development of Christian Doctrine. 

Accessed 23 November 2025, 

https://www.newmanreader.org/work

s/development/chapter1.html  

Squires, Stuart. “Newman’s Concept of 

Doctrinal Development.” Daily 

Theology. Accessed 23 November 

2025, 

https://dailytheology.org/2016/09/15/t

heology-101-newmans-concept-of-

doctrinal-development/.  

Wolff, E. “The Christian Science Church in 

the twenty-first century.” Journal of 

Contemporary Religion, 35/3 (2020): 

565–573. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



82 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

 

 

 

 

 


