SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 61-84
Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079

DOLI: 10.46495/sdjt.v15i1.351

Submitted: 19 July 2025 / Accepted: 3 December 2025

Non-Resepsi atas Doktrin Kristologi dalam Mormonisme, Gereja Kristus
Ilmuwan, dan Saksi Yehuwa: Analisis Kritis dan Tanggapan Newmanian

Frederick Ray Popo
Magister Filsafat Keilahian, Fakultas Teologi, Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta,
Indonesia
poporayfl@gmail.com

Abstract

This research, using systematic-historical literature analysis method, examines the non-
reception of Conciliar Christology within three modern religious movements that claim roots
in Christianity: Mormonism, Church of Christ Scientist, and Jehovah’s Witnesses. All three
reject the traditional Christian confession of Jesus Christ as fully God and fully human.
Mormonism views Jesus as the literal offspring of God the Father, possessing a physical body
and progressing toward divinity. Jehovah’s Witnesses deny the divinity of Christ, equating Him
with the archangel Michael and rejecting the doctrine of the Trinity. Meanwhile, the Church
of Christ Scientist teaches that Jesus was merely a man who manifested the “Christ” principle,
denying the reality of suffering, sin, and bodily resurrection. This non-reception is rooted in
the socio-religious contexts of the founders of these respective sects. This research also uses
John Henry Newman's theory of illative sense and grammar of assent. This study concludes
that Newman's framework offers a productive hermeneutical pathway for understanding the
epistemic roots of doctrinal divisions, while also offering a model for community- and
tradition-centered faith re-education, thereby contributing to contemporary discourse on
doctrinal development and ecumenical dialogue.

Keywords: Doctrinal Reception;, Mormonism,; Jehovah Witnesses; Christian Science; Newman

Abstrak
Penelitian teologi dengan metode studi pustaka sistematis-historis ini membahas non-resepsi
atas Kristologi Konsilier dalam tiga aliran keagamaan modern yang mengklaim berakar pada
Kekristenan: Mormonisme, Gereja Kristus [lmuwan (Church of Christ, Scientist), dan Saksi-
Saksi Yehuwa. Ketiganya menolak pengakuan iman kristiani tradisional tentang Yesus Kristus
yang sungguh Allah dan sungguh manusia. Mormonisme memandang Yesus sebagai anak
jasmani dari Allah Bapa yang memiliki tubuh dan berkembang menjadi ilahi. Saksi-Saksi
Yehuwa menyangkal keilahian Kristus, menyamakan-Nya dengan malaikat Mikael, dan
menolak doktrin Tritunggal. Sementara itu, Gereja Kristus [Imuwan mengajarkan bahwa Yesus
hanyalah manusia yang menunjukkan prinsip “Kristus”, dan menolak kenyataan penderitaan,
dosa, serta kebangkitan tubuh. Non-resepsi itu berakar dari konteks hidup para pendiri ketiga
aliran tersebut. Penelitian ini juga menggunakan teori illative sense dan grammar of assent dari
John Henry Newman. Kajian ini menyimpulkan bahwa kerangka Newman menawarkan
sebuah jalur hermeneutis yang produktif untuk memahami akar epistemik dari perpecahan

61



62 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

doktrinal, sekaligus menawarkan sebuah model untuk re-edukasi iman yang berpusat pada
geliat komunitas dan tradisi, sehingga berkontribusi pada wacana kontemporer tentang

perkembangan doktrin dan dialog ekumenis.

Kata Kunci: Resepsi Doktrin; Mormonisme; Saksi Yehuwa; Christian Science; Newman

PENDAHULUAN

Apa jadinya jika Yesus Kristus
dianggap sebagai makhluk ciptaan? Inilah
yang terjadi dalam beberapa aliran atau
gerakan religius modern yang berkembang
di Amerika Serikat (AS), khususnya Gereja
Yesus Kristus dari Orang-Orang Suci
Zaman Akhir (Mormon), Saksi-Saksi
Yehuwa (Jehovah Witnesses), dan Gereja
Kristus Ilmuwan (Church of Christ,
Scientist atau kelompok Christian Science).

Uniknya, mereka tetap menyebut
diri mereka “Kristen”. Padahal, mereka
menolak atau  mengabaikan  doktrin
Kristologi yang selama berabad-abad telah
menjadi fondasi iman Gereja, yakni bahwa
Yesus Kristus adalah sungguh Allah dan
sungguh manusia, satu pribadi dalam dua
kodrat yang tak terpisahkan. Formulasi
pernyataan iman ini mencapai puncaknya
dalam Konsili Kalsedon (451)' yang
rumusan akhirnya diterima oleh Gereja

Katolik Roma dan Gereja-Gereja Protestan

! Ringkasan hasil Konsili Kalsedon dapat
dibaca pada Adrianus Sunarko, Kristologi: Tinjauan
Historis-Sistematik (Jakarta: OBOR, 2017), 88-89.

2 A. Keith Thompson, “The Christology of
Joseph Smith,” in Interfaith Afterlives of Jesus:
Jesus in Global Perspective 2, ed. Gregory C. Jenks
(Eugene, OR: Cascade Books, 2023), 140-157.

3 Exon Pane, “Study of the Pre-existence of
Christ According to the Jehovah’s Witnesses,”

arus utama (Lutheran dan Calvinis)
sehingga menjadi tolok ukur ortodoksi
Kristiani.

Telah ada banyak studi yang
mengkaji Kristologi masing-masing aliran
ini. Beberapa yang terbaru, antara lain
tulisan A. Keith Thompson? tentang
Kristologi Joseph Smith pendiri Mormon
(2023), kajian tentang pra-eksistensi Yesus
dalam pandangan Saksi Yehuwa oleh
Exson Pane® (2021). Sementara itu,
publikasi yang membicarakan Kristologi
Gereja Kristus Ilmuwan cukup terbatas.
Artikel paling mutakhir* tentang gerakan
tersebut hanya mengulas sejarah dan
kiprahnya di abad XXI (2020). Sudah ada
monograf penting karya Steven Tsoukalas
yang secara komprehensif mengurasi
Kristologi dari beragam aliran Kristen non-
arus utama berikut landasan-landasan biblis
yang mereka gunakan (2022).° Namun,
masih sangat sedikit literatur yang

menganalisis penolakan mereka secara

Jurnal Koinonia: Fakultas Filsafat Universitas
Advent Indonesia, 13/2 (2021): 88-105.

4 E.Wolff, “The Christian Science Church
in the twenty-first century,” Journal of
Contemporary Religion, 35/3 (2020): 565-573.

> Steven Tsoukalas, Knowing Christ in the
Challenge of Heresy: A Christology of the Cults, A
Christology of the Bible (Lanham: University Press
of America, 1999).



Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |63

kolektif melalui lensa teologis “resepsi”
doktrin.

Secara klasik, menurut Rausch,
“resepsi” dimaknai sebagai penerimaan
keputusan-keputusan konsili oleh segenap
Gereja lokal.® Misalnya, ketika hasil
Konsili Nikea (325) diterima oleh keempat
Patriarkat waktu itu. Menurut Yves Congar,
sebagaimana dikutip Rausch, resepsi tidak
memberi validitas atas suatu ajaran, tetapi
“mengafirmasi, mengakui, dan
membuktikan  bahwa  perkara yang
diputuskan merupakan hal yang baik bagi
seluruh Gereja.”” Namun, dalam konteks
Gereja pasca-Skisma dan Reformasi,
dengan menjamurnya aneka denominasi
dan aliran, makna resepsi pun makin luas.

Dalam terang dokumen Unitatis
Redintegratio (1964), resepsi kini dipahami
bukan hanya sebagai kesepakatan internal
dalam tubuh satu Gereja tertentu,
melainkan juga sebagai penerimaan lintas
tradisi. Resepsi berarti pengakuan atas
konsensus teologis antara satu Gereja
dengan denominasi atau komunitas
Gerejawi  lainnya. Contohnya, Joint
Declaration on the Doctrine of Justification
(1999) antara Gereja Katolik dan Federasi
Lutheran Sedunia, yang bukan hanya

menandai kesepahaman doktrinal, tetapi

® Thomas P. Rausch, “Reception Past and
Present,” Theological Studies, 47 (1986): 499.
7 Rausch, “Reception Past and Present,”

juga merupakan bentuk resepsi iman
bersama yang dibangun atas dasar dialog,
kepercayaan, dan  pengakuan  atas
pengalaman iman masing-masing Gereja.

Resepsi tidak hanya berbicara soal
akurasi doktrinal, tetapi juga menyentuh
bagaimana suatu rumusan teologis
menemukan gema dan makna dalam
kehidupan konkret umat dari berbagai
tradisi. Dengan kata lain, resepsi dalam
konteks kontemporer menelaah bagaimana
suatu  “konsensus  teologis”  dapat
berkembang menjadi “konsensus eklesial”,
yakni pengakuan bersama bahwa suatu
ajaran tidak hanya benar, tetapi juga
membangun kesatuan di tengah keragaman
bentuk dan tradisi Gerejawi.?

Pada kenyataannya, mengingat
banyaknya aliran, titik pijak, dan
pandangan, tidak semua doktrin bisa
diterima secara luas dan serempak. Oleh
karena itu, dalam rangka studi resepsi,
penting juga untuk ditinjau dinamika
penolakan (non-reception) suatu doktrin.
[tulah yang akan diulas dalam artikel ini.

Penolakan tidak selalu berarti
penghakiman teologis terhadap doktrin
tertentu. Seperti dikemukakan Himes,

doktrin-doktrin yang tidak diterima berarti
“diabaikan”  (ignored) karena “tidak

502.
8 Rausch, “Reception Past and Present,”
498.



64 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

memunculkan kekuatan hidup dan pada
kenyataannya tidak memberikan pengaruh
apa pun dalam komunitas.” Artinya, suatu
doktrin yang ditolak belum tentu salah
secara  substansial. Penolakan lebih
menunjukkan bahwa doktrin itu tidak
memiliki resonansi (tidak relevan) dalam
kehidupan  iman  komunitas  yang
bersangkutan. Sebaliknya, ajaran yang
diterima adalah ajaran yang beresonansi
dalam  kehidupan  konkret  umat,
membangun  “tubuh  Kristus”, dan
memperkuat ortopraksis.'?

Patut  diingat bahwa doktrin
bukanlah semata-mata hasil abstraksi
teologis, melainkan buah dari pergumulan
iman  komunitas yang menemukan
rumusannya dalam kehidupan liturgis,
praksis pastoral, dan refleksi kolektif yang
melibatkan seluruh Gereja. Misalnya,
doktrin Tritunggal bukan pertama-tama
muncul dari spekulasi filsafat Yunani,
melainkan dari pengalaman nyata umat
Kristen perdana yang berdoa kepada Allah
Bapa, mengenal Yesus sebagai Tuhan yang
bangkit, hidup dalam kuasa Roh Kudus,

dan merefleksikan Kitab Suci. Dalam

° Michael J. Himes, “The Ecclesiological
Significance of the Reception of Doctrine,” The
Heythrop Journal, XMIII (1992), 155.

10 Himes, “The  Ecclesiological
Significance,” 156.

I Miguel P. L. A. Teixeira ¢ Melo,
Doctrine and discernment: an approach on the
changeable and unchangeable

aspects of Christian doctrine, Licentiate
Thesis (Boston, MA: Boston College, 2019), 40.

bahasa pastoral, doktrin adalah sarana
untuk menyampaikan kasih Allah kepada
dunia.!' Logika yang sama juga berlaku
bagi non-reception.

Tokoh besar dalam studi resepsi,
Kardinal John Henry Newman, Santo dan
pujangga Gereja, juga pernah
mengungkapkan hal senada. Dalam A4n
Essay on the Development of Christian
Doctrine (1845), Newman berargumen
bahwa iman Kristen bersifat “organik”,
berkembang, sama seperti tanaman tumbuh
dari benih menjadi pohon berbuah masak.
Kristianitas tidak bermula sebagai sistem
teologis yang sepenuhnya siap pakai. Yang
diberikan adalah benih kebenaran (seed of
truth) dalam wahyu, yang kemudian
dipahami, dijelaskan, dan dirumuskan lebih
jelas oleh Gereja melalui sejarah (1.1.5.).2
Newman juga mengungkapkan tujuh
“notes” (tanda) untuk membedakan
“perkembangan” dari “perubahan” doktrin
atau yang disebutnya “korupsi”.'* Dalam
artikel ini, gagasan Newman menjadi
lakmus uji terhadap Kristologi Mormon,
Saksi Yehuwa, dan Gereja Kristus

IImuwan.

12 John Henry Newman, An Essay on the
Development of Christian Doctrine, 1.1.5., accessed
23 November 2025,
https://www.newmanreader.org/works/developmen
t/chapter].html

13 Stuart Squires, “Newman’s Concept of
Doctrinal Development,” Daily Theology, accessed
23 November 2025,
https://dailytheology.org/2016/09/15/theology-101-
newmans-concept-of-doctrinal-development/.




Resepsi atas Doktrin Kristologi atas Doktrin Kristologi dalam

Mormonisme, Gereja Kristus

[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman | 65
5 5

Jika dirumuskan dalam bentuk
pertanyaan, kajian ini hendak menjawab
tiga hal. Pertama, apa saja poin-poin
spesifik dari Kristologi Kalsedonian yang
ditolak oleh masing-masing aliran? Kedua,
bagaimana konteks sosio-historis para
pendirinya membentuk penolakan ini? Dan
ketiga, bagaimana teori Newman tentang
illative sense dan grammar of assent dapat
memberikan solusi konstruktif terhadap

problem non-resepsi ini?

METODE PENELITIAN

Penelitian  kualitatif ini  memakai
metode studi pustaka dalam bentuk analisis
aneka artikel dan sumber tertulis sekunder
(daring maupun luring) yang membahas
tiga denominasi atau aliran yang muncul
dalam konteks Kekristenan modern, yaitu:
Mormonisme, Gereja Kristus [lmuwan, dan
Saksi-Saksi Yehuwa. Ketiga kelompok ini
dipilih karena memiliki kesamaan geografis
(semuanya berasal dari AS), serta konteks
historis yang relatif berdekatan (semua
berdiri di abad XIX). Sumber-sumber
sekunder yang dipilih adalah tulisan-tulisan
ilmiah lepas yang banyak mereferensi teks-
teks fondasional ketiga kelompok tersebut,
seperti The Book of Mormon dan Science
and Health (1875). Sebagai batasan,
penelitian ini berfokus pada doktrin resmi

dan pendiri, bukan pada praktik atau

kepercayaan aktual anggota biasa (lived
religion).

Kerangka teoretis utama  yang
digunakan sebagai landasan adalah teori
resepsi  doktrin (Himes, Rausch, dan
Newman) dan epistemologi iman Newman
(Grammar of Assent). Pembahasan terbagi
ke dalam tiga tahap. Pertama, Penulis akan
memaparkan Kristologi masing-masing
aliran untuk memperjelas pada aspek
doktrin mana terjadi penyimpangan atau
pengabaian (istilah Himes). Sebagai
pelengkap, disajikan pula reaksi dari
denominasi Kristen lain terhadap aliran
tersebut.

Kedua, sebagai solusi awal, kajian ini
berfokus menguraikan sedikit biografi para
pendiri dari masing-masing kelompok
tersebut. Penulis berasumsi bahwa latar
belakang pribadi, pengalaman religius, dan
konteks sosial-budaya para pendiri dapat
memberikan kontribusi penting terhadap
pemahaman mengapa terjadi non-reception
(non-resepsi) terhadap Syahadat Iman
Kristiani, khususnya hasil Konsili Nikea
(325), Konstantinopel (381), Efesus (431),
dan Kalsedon (451). Dengan demikian,
makalah ini bukan sekadar menelusuri
penolakan ajaran, melainkan juga ingin
memperlihatkan bahwa di balik penolakan
suatu doktrin terdapat dinamika iman,
sejarah, komunitas, dan penghayatan akan

Kristus yang hidup.



66 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Ketiga, Penulis akan menerapkan teori
resepsi dan epistemologi iman Newman
untuk menawarkan solusi teologis atas
problem resepsi. Penulis menyatakan
bahwa kritik tidak akan pernah ada
habisnya. Lantas, solusi yang tepat atas
non-resepsi  doktrin-doktrin  Kristologi
adalah sebuah reedukasi, sehingga pihak-
pithak yang menolak doktrin tertentu bisa
punya cita rasa kesatuan historis dan
menyadari diri sebagai bagian dari gereja

yang menyejarah.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Non-Resepsi pada Gereja Mormon,
Saksis Yehuwa, dan Gereja Kristus

IImuwan

Kristologi dalam Mormonisme,
Gereja Kristus [lmuwan, dan Saksi Yehuwa
menunjukkan penyimpangan mendasar dari
Kristologi klasik yang dipatenkan empat
Konsili Ekumenis (Nikea, Konstantinopel,
Efesus, dan Kalsedon). Ketiganya
mengakui keberadaan historis  Yesus

(kelahiran, ajaran, mukjizat, wafat, dan

14 Travis Kerns, “Who Is This Jesus? An
Examination of the Christology of the Latter-day
Saints,” The Southern Baptist Journal of Theology,
16/2 (2012), 74-75.

15 Dokumen ini bisa diakses secara daring
pada
https://www.churchofjesuschrist.org/study/ensign/2
002/04/the-father-and-the-son?lang=eng.

16 Gelar-gelar ini dijelaskan di bawah
empat subjudul, (1) Allah sebagai “Bapa” atau orang
tua (parent) literal/harfiah dari Yesus, (2) Allah dan

kebangkitan-Nya). =~ Namun, ketiganya
berbeda tajam dalam memahami kodrat dan
keilahian-Nya.

Gereja Mormon menerima tiga
kitab suci lain yang disetarakan dengan
Alkitab, yakni Kitab Mormon (Book of
Mormon), Doctrine and  Covenants
(pewahyuan yang diterima Joseph Smith),
dan The Pear! of Great Price (kompilasi
tulisan-tulisan Joseph Smith). Dari keempat
sumber inilah doktrin Kristologi mereka
terbentuk dan dikembangkan lebih lanjut
oleh kepemimpinan Gereja melalui
pernyataan-pernyataan resmi para
pemimpin Gereja ini sejak berdiri Gereja
ini berdiri tahun 1830.'4

Misalnya, pernyataan resmi “The
Father and the Son: A Doctrinal
Exposition” (1916)'> menegaskan bahwa
Yesus disebut “Bapa” bukan karena identik
dengan Allah Bapa, melainkan karena
peran-Nya sebagai pencipta, penebus, dan
sumber kelahiran rohani bagi umat yang
percaya.'s Khas dalam teologi Mormon,
sebagai pencipta, Yesus juga dikenal
dengan nama “Jehovah”.!”  Dengan

demikian, kesatuan Kristus dan Bapa hanya

Yesus sebagai pencipta, (3) Yesus sebagai Bapa
rohani dari orang-orang yang mengikuti Injil-Nya,
dan (4) Yesus sebagai wakil ilahi dari Allah Bapa.

17 Hal ini ditegaskan dalam pernyataan
tahun 2000, “The Living Christ”. Yesus adalah
Jehovah dalam Perjanjian Lama dan Mesias dalam
Perjanjian Baru, yang menciptakan dunia di bawah
arahan Bapa. Pemahaman ini memang khas untuk
Mormonisme. Dalam pandangan yang umum atau
lumrah, Jehovah secara eksklusif adalah Yahweh
atau Allah Bapa.



Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |67

bersifat kesatuan kehendak dan tujuan
(unity in purpose), bukan kesatuan
esensi/hakikat (homoousios) sebagaimana
dalam doktrin Trinitas klasik.'®

Dalam Gereja Kristus Ilmuwan
yang diprakarsai oleh Mary Baker Eddy,
Yesus bukanlah sinonim dari “Kristus.”!”
Pernyataan itu ditulis Eddy dalam Science
and Health with Key to the Scriptures
333:3-15). Baginya, “Yesus” hanyalah
manusia yang mewujudkan “Kristus”
sebagai Ide Ilahi atau kesadaran metafisik
tentang kesempurnaan spiritual manusia.?’

Eddy menolak inkarnasi?!,
penderitaan, dosa, dan wafat fisik Yesus
sebagai realitas sejati, karena dianggap ilusi
materi.’> Kebangkitan pun ditafsirkan
sebagai pencapaian pemahaman spiritual
akan keabadian, bukan kebangkitan tubuh.
Tujuan kedatangan Yesus bukan untuk
menebus dosa, melainkan menunjukkan
supremasi roh atas materi melalui
kesadaran  akan

penyembuhan  dan

kebenaran ilahi.??

18 Kerns, “Who Is This Jesus?”, 76-77.

19 Kutipan diambil dari James Rochford,
“A Theological Critique of Christian Science,”
Evidence Unseen, accessed 18 June 2025,
https://evidenceunseen.com/world-
religions/christian-science/a-theological-critique-
of-christian-science/.

20 Shirley Paulson, “A Self-Understanding
of Christian Science” (Boston, MA: Ecumenical
Affairs the First Church of Christ, Scientist, 2013),
3.

21 “Sebagian dari Allah tidak dapat masuk
ke dalam manusia; kepenuhan Allah juga tidak dapat
tercermin melalui satu orang saja. Jika tercermin

Sementara Saksi Yehuwa
memandang Yesus sebagai makhluk
ciptaan pertama Allah (Yehuwa), identik
dengan Malaikat Mikael dalam
praeksistensi-Nya. Ia  hanyalah alat
penciptaan, bukan Allah yang kekal. Yesus
dianggap manusia sempurna yang menjadi
Mesias saat dibaptis dan mati sebagai
tebusan bagi dosa Adam, namun bukan
sebagai Allah yang berinkarnasi. Mereka
menolak salib, kebangkitan tubuh, dan
keilahian Kristus. Mereka mengajarkan
bahwa Yesus bangkit hanya secara roh dan
menampakkan diri dalam bentuk tubuh
seolah-olah jasmani/fisik. Dengan
demikian, bagi Saksi Yehuwa, Yesus
adalah makhluk ciptaan yang mengalami
tiga tahap keberadaan—roh (Mikael),
manusia (Yesus), dan roh kembali—tanpa
keilahian sejati.?*

Penolakan Saksi Yehuwa terhadap
keilahian Yesus didasarkan pada penafsiran

dan terjemahan ulang sejumlah teks Alkitab

secara selektif. Misalnya, untuk perikop

dalam satu orang, Allah akan menjadi sangat

terbatas, kehilangan karakter ilahi.” (Science and

Health with Key to the Scriptures 336:19-22).
22N.N., “7 Christian Science,” accessed 17

June 2025, https://www.cs.uni-
potsdam.de/ti/kreitz/Christian/Cults/7.christianscie
nce.pdf

23 N.N., “7 Christian Science.”

24 Tal Davis, “Jehovah’s Witnesses View of
Christ,” North American Mission Board, accessed
17 June 2025,
https://www.namb.net/apologetics/resource/jehova
h-s-witnesses-view-of-christ/.




68 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Kolose 1:15-20, Saksi Yehuwa
menafsirkan istilah “sulung” (prototokos)
sebagai “yang diciptakan pertama,” serta
menambahkan kata “lainnya” (others),
yang aslinya tidak ada dalam teks Alkitab
berbahasa Yunani. Hal ini dibuat untuk
memperkuat tafsir bahwa segala sesuatu
diciptakan bukan oleh Yesus sebagai
Pencipta, tetapi melalui Dia sebagai alat.
Saksi Yehuwa juga menafsirkan Wahyu
3:14 (Inilah firman dari Amin, Saksi yang
setia dan benar, permulaan dari ciptaan
Allah) sebagai bukti bahwa Yesus adalah
makhluk pertama yang diciptakan. Dengan
begitu, Saksi Yehuwa menundukkan
Kristus ke dalam kategori makhluk ciptaan.
Padahal, kata Yunani arche (permulaan)
dalam konteks tersebut lebih tepat
diterjemahkan sebagai “sumber” atau
“penguasa,” bukan “yang  pertama
diciptakan.”

Ketiga kelompok ini sama-sama
menolak dasar Kristologi klasik, (1)
keilahian kekal Kristus, (2) kesatuan esensi
dengan Bapa, dan (3) realitas inkarnasi
serta kebangkitan  tubuh. Dalam
Mormonisme, Kristus adalah Putra Allah
yang progresif secara spiritual. Dalam
Gereja Kristus [lmuwan, Ia adalah simbol
kesadaran Ilahi. Dalam Saksi Yehuwa, Ia

adalah ciptaan pertama Allah. Semua

% Ini adalah masa religiusitas yang

intens—tumbuhnya semangat penginjilan,
kebangkitan rohani, pengkhotbah keliling, dan
Gereja-Gereja yang bersaing untuk mendapatkan

pandangan ini menegaskan subordinasi

atau non-kekekalan Kristus, sehingga

secara ontologis menempatkan-Nya di

bawah Allah Bapa dan menolak inti ajaran

Trinitas ortodoks.

Latar Belakang Teologis Pendiri Gereja
Mormon, Saksis Yehuwa, dan Gereja

Kristus [lmuwan

Salah satu langkah awal untuk
memahami mengapa terjadi non-resepsi
terhadap doktrin Kristologi klasik adalah
dengan menelusuri latar belakang teologis
para pendiri aliran-aliran keagamaan yang
menolaknya. Dalam hal ini, Joseph Smith
Jr. (Mormonisme), Mary Baker Eddy
(Gereja Kristus Ilmuwan), dan Charles
Taze Russell (Saksi Yehuwa) muncul
dalam konteks sosial dan religius yang
serupa. Mereka hidup di tengah
kebangkitan religius Amerika abad ke-19
(Second Great Awakening®), ketika
otoritas Gereja tradisional dipertanyakan
dan pengalaman langsung dengan Allah,
interpretasi pribadi atas Kitab Suci, serta
semangat “restorasi iman sejati” menjadi
arus dominan. Masing-masing tokoh
mengklaim menerima pencerahan atau
wahyu khusus yang menuntun mereka
membentuk sistem kepercayaan baru yang

secara radikal menafsirkan ulang sosok dan

anggota baru. Donald Westbrook, “Catholic-
Mormon Relations,” Religious Educator 13, no. 1
(2012), 39.



Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |69

kodrat Yesus Kristus.

Joseph Smith Jr. (1805-1844),
pendiri dan “nabi” 2¢ Gereja Mormon,
mengaku menerima penglihatan langsung
dari Allah Bapa dan Yesus Kristus (First
Vision, 1820), yang menyatakan bahwa
semua Gereja telah menyimpang dan
bahwa ia dipanggil untuk “memulihkan
Gereja sejati.” Dari sinilah muncul gagasan
restorasi dan wahyu berkelanjutan.

Konsep “restorasi” Smith tidak
sama dengan gagasan puritanisme yang
ingin membawa Kekristenan ke dalam
gerak mundur menuju masa keemasan di
masa lalu. Restorasi bagi Smith berarti
kebaruan menuju masa keemasan yang
akan datang. Salah satu bentuknya adalah
dengan menafsir Alkitab secara autodidak
dan orisinil, menciptakan doktrin-doktrin
baru sebagai koreksi atas doktrin-doktrin
yang sudah ada.?’” Misalnya, pada tahun
1823, Smith mengaku menerima kunjungan
malaikat Moroni yang mengarahkannya
kepada lempengan emas yang berisi catatan
bangsa kuno di Amerika. Di usianya yang
ke-24, 1a kemudian menerjemahkan
lempengan  tersebut menjadi  Kitab
Mormon, sebuah koreksi atas Alkitab.?®

Smith memandang Allah bukan

sebagai Roh transenden, tetapi sebagai

26 Richard Lyman Bushman, “Mormonism:
A Very Short Introduction” (Oxford: Oxford
University Press, 2008), 8.

7 Bushman, “Mormonism: A Very,” 6.

makhluk jasmani yang imanen dan dapat
dikenali, sementara manusia dianggap
sebagai anak-anak roh Allah yang dapat
menempuh jalan menuju keilahian melalui
kesetiaan pada Injil. Konsep eternal
progression menjadi pusat teologinya.
Dengan konsep ini, Yesus sendiri dipahami
bukan sebagai Allah sejak kekekalan,
melainkan roh yang mencapai keilahian
melalui  ketaatan.  Yesuslah teladan
paripurna. Kristologi Smith berakar pada
upayanya menghapus pengaruh filsafat
Yunani dari doktrin Gereja,
menggantikannya dengan teologi yang
menekankan progresi spiritual dan potensi
manusia menjadi ilahi.?’

Karena ajaran dan praktiknya yang
kontroversial, Smith dan para pengikutnya
menghadapi penganiayaan berat hingga
akhirnya ia dibunuh pada tahun 1844.
Setelah itu, kepemimpinan LDS diteruskan
oleh Brigham Young yang membawa
komunitas Mormon ke Utah (Salt Lake
City), sementara sebagian kecil pengikut
membentuk  Gereja  Reorganisasi  di
Midwest di bawah pimpinan putra Smith.3°

Mary Baker Eddy (1821-1910),
pendiri Gereja Kristus Ilmuwan, juga

muncul dari semangat pemulihan iman

klasik. Lahir dalam keluarga Calvinis, ia

28 Bushman, “Mormonism: A Very,” 8.

29 Bushman, “Mormonism: A Very,” 7.

30 Westbrook, “Catholic-Mormon
Relations,” 41.



70 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

hidup di era penuh krisis iman akibat
Darwinisme dan rasionalisme modern.
Setelah mengalami berbagai penyakit dan
krisis batin, ia terinspirasi oleh ajaran
Phineas Quimby tentang penyembuhan
mental, yang mengajarkan bahwa penyakit
dan penderitaan bersumber dari pikiran
yang keliru, bukan dari tubuh.?!

Dari  pengalaman itu, Eddy
mengembangkan pandangan metafisik
bahwa realitas sejati bersifat spiritual,
sementara dunia material merupakan ilusi.
Dengan demikian, ia menolak penderitaan,
dosa, dan kematian sebagai kenyataan
objektif, dan menafsirkan karya Yesus,
termasuk salib dan kebangkitan-Nya,
sebagai simbol penyembuhan rohani dan
kesadaran akan keilahian universal. Lantas,
boleh dikata, Kristologi Eddy lahir dari
idealisme

sintesis  antara filosofis,

pengalaman  pribadi yang menolak
inkarnasi literal dan memandang Kristus
sebagai prinsip kesempurnaan spiritual,
bukan pribadi ilahi yang berinkarnasi.*?
Charles Taze Russell (1852-1916),
pendiri aliran Saksi Yehuwa, juga bergerak
dalam semangat restorasionisme abad ke-
19. Berasal dari latar belakang Calvinis, ia

kecewa terhadap Gereja Protestan yang

31 J.G. Melton, “Christian Science,”
Encyclopedia Britannica, last updated 6 June 2025,
https://www.britannica.com/topic/Christian-
Science.

32 Melton, “Christian Science.”

3 Jolene Chu, Jehovah’s Witnesses
(Cambridge: Cambridge University Press, 2025),

menurutnya telah menyimpang dari
kebenaran Alkitab. Pengalaman pribadi
Russell, seperti kematian ibunya dan
saudara-saudaranya saat masih kecil, serta
penderitaan akibat Perang Saudara AS,
membuatnya menolak doktrin predestinasi
dan neraka kekal yang dianggap tidak adil.
[a pun menafsirkan ulang istilah sheol dan
hades hanya sebagai “kubur”, bukan tempat
siksaan.

Russell mengklaim bahwa Allah
telah menolak semua Gereja pada tahun
1878 dan menjadikan kelompoknya satu-
satunya suara kebenaran. Ia menekankan
penafsiran literal atas Kitab Suci dan
menerapkan pendekatan kronologis serta
apokaliptik  untuk  menafsir  sejarah
keselamatan. Dalam kerangka itu, ia
membentuk sistem teologi yang menolak
Tritunggal, menganggap Yesus sebagai
ciptaan pertama Allah (identik dengan
Malaikat Mikael), dan menafsir karya
penebusan hanya sebagai pembayaran
tebusan bagi dosa Adam. 3*

Ketiga tokoh ini sama-sama muncul
dari semangat anti-tradisi dan anti-
otoritarianisme  yang kuat. Mereka
menolak warisan teologis Gereja kuno

karena dianggap telah tercemar oleh filsafat

12-13.

34 Disarikan dari L. Rumble, “Incredible
Creed of the Jehovah's Witnesses,” EWTN, accessed
18 June 2025,
https://www.ewtn.com/catholicism/library/incredibl
e-creed-of-the-jehovahs-witnesses-1042




Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |71

dan dogmatisme, lalu menggantinya
dengan sistem yang lebih sesuai dengan
konteks dan pengalaman pribadi mereka.
Namun, dalam proses tersebut, mereka juga
menggeser hakikat Kristologi dari misteri
ilahi yang diturunkan dan diimani menjadi
hasil penafsiran individual yang
mengutamakan rasionalisasi, moralitas,
atau pengalaman spiritual. Dari sinilah akar
teologis non-resepsi terhadap doktrin
Kristologi klasik dapat dipahami: bukan
semata karena perbedaan tafsir atas
Alkitab, tetapi karena perubahan paradigma
tentang bagaimana wahyu, keilahian, dan

keselamatan dimengerti dalam dunia

modern.

Kritik Kekristenan Arus Utama atas

Non-Resepsi Ketiga Aliran

Bagi Gereja Katolik maupun
komunitas Protestan dan Ortodoks, ketiga
aliran Kristen di Amerika itu telah
melampaui batas iman kristiani. Dalam
pandangan ortodoksi, ajaran Mormon

tentang keberadaan Allah Bapa, Yesus

35 Ralph Allan Smith, “Tritheism and
Christian Faith,” accessed 18 June 2025,
https://www.berith.org/essays/tritheism_and_christi
an_faith.html.

36 Urbano Navarrete, “Response of the
congregation for the doctrine of the faith about the
validity of baptism conferred in the church of Jesus
Christ of Latter-Day Saints,” L'Osservatore
Romano, Weekly Edition in English, 1 August 2001,
accessed 17 June 2025,

Kristus, dan Roh Kudus sebagai tiga entitas
jasmani yang terpisah dinilai sebagai
bentuk triteisme bahkan politeisme.?’
Klaim bahwa Yesus adalah “putra jasmani”
Allah dan ‘“saudara rohani” Lucifer
memperlemah keunikan-Nya sebagai Anak
Tunggal Allah, sementara doktrin bahwa
manusia dapat “menjadi Allah” seperti
Yesus dipandang mengaburkan garis tegas
antara Khalik dan ciptaan. Gereja Katolik
menolak keabsahan baptisan Mormon
karena konsep Allah Tritunggal yang
berbeda secara ontologis dari pengakuan
iman Kalsedon. ¢ Kritik Protestan, seperti
yang dikemukakan Walter Martin dalam
The Kingdom of the Cults (1965), bahkan
menggolongkan Mormonisme  sebagai
kultus karena penyimpangan Kristologinya
yang mendasar.’’

Demikian pula, Kristologi Mary
Baker Eddy dalam Gereja Kristus [lmuwan
dinilai menolak inti inkarnasi dan
penderitaan Kristus. Ajarannya bahwa
realitas fisik adalah ilusi, dan bahwa
penderitaan serta kematian Yesus hanyalah

kesalahpahaman manusiawi, dinilai sebagai

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20010605_ba
ttesimo_mormoni-navarrete _en.html.

37 Daniel C. Peterson, “Notes on
Mormonism and the Trinity,” Interpreter: A Journal
of Latter-day Saint Faith and Scholarship 41 (2020):
87-130. Bisa diakses pada
https://journal.interpreterfoundation.org/notes-on-
mormonism-and-the-trinity/




72 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

bentuk modern dari doketisme atau
gnostisisme.  Dengan  mengidentikkan
“Kristus” sebagai prinsip spiritual universal
yang terwujud dalam diri manusia Yesus,
Eddy menghapus kesatuan pribadi antara
Logos dan daging yang ditegaskan Konsili
Efesus (431) dan Kalsedon (451). Gereja
Katolik dan Ortodoks melihat pandangan
ini sebagai pengingkaran terhadap misteri
penebusan, sebab jika penderitaan dan
kematian Kristus hanya simbolik, maka
penebusan manusia kehilangan dasar
ontologisnya.®® Kritik juga datang dari
teolog Protestan yang menilai sistem
metafisika Eddy terlalu bergantung pada
pengalaman subjektif dan menafsir Kitab
Suci secara alegoris, lepas dari konteks
historis dan iman para rasul.*®

Sementara itu, ajaran Saksi Yehuwa
menuai kecaman paling keras karena secara
eksplisit menolak keilahian Kristus dan
doktrin Tritunggal. Dengan menafsirkan
Yesus sebagai makhluk ciptaan pertama—
identik dengan Malaikat Mikael—dan
bukan sebagai Allah yang sejati, Saksi
Yehuwa dianggap menghidupkan kembali

Arianisme kuno.*® Penafsiran mereka atas

teks Alkitab, seperti Yohanes 1:1 dan

3% L. Rumble, “What is the Christian
Science Religion?” E-Catholic 2000, accessed 18
June 2025,
https://www.ecatholic2000.com/cts/untitled-
698.shtml.

39 Rochford, “A Theological Critique.”

40 Shane Schaetzel, “On Jehovah’s
Witnesses,” Real Clear Catholic, last updated 9

Kolose 1:15, yang mengubah makna
menjadi “Firman itu adalah allah” dan
“yang pertama diciptakan,” dinilai cacat
secara gramatikal dan teologis. Bagi para
teolog Kristen, reduksi Yesus menjadi
makhluk roh yang tidak bangkit secara fisik
menghancurkan dasar keselamatan. Jika
Kristus bukan Allah yang benar, kematian-
Nya tidak memiliki kekuatan penebusan
universal. Gereja Ortodoks, melalui Paus
Shenouda  III, menegaskan  bahwa
pandangan ini menolak inti theosis—
penyatuan manusia dengan Allah dalam
Kristus—dan dengan demikian menolak

jantung iman Kristen.*!

Kacamata Newmanian untuk Membaca

Ketiga Aliran

Newman, melalui Essay in Aid of a
Grammar of Assent (1870), berupaya
menjelaskan dinamika batin manusia dalam
proses menerima iman (assent). Karya ini
tidak hanya bersifat epistemologis, tetapi
juga pastoral dan teologis, karena
menyelidiki bagaimana seseorang dapat
mencapai kepastian iman tanpa melalui

bukti-bukti rasional yang lengkap. Dalam

February 2020,
https://realclearcatholic.com/2020/02/09/on-
jehovahs-witnesses/.

41 Pope Shenouda III, The Heresy of
Jehovah’s Witnesses: A collection of articles
published in ‘El-Keraza’ English magazine
(Alexandria: Baramous Monastery Press, 1993), 15-
21.




Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |73

konteks non-resepsi terhadap dogma klasik
Gereja, teori Newman  membantu
menjelaskan bagaimana penolakan atau
penyimpangan doktrin dapat terjadi bukan
semata karena kesalahan logika, tetapi
karena proses internal penalaran dan
disposisi iman yang berbeda.

Newman membedakan antara dua
bentuk persetujuan (assent). Pertama,
notional assent, yang bersifat konseptual
dan abstrak, serta real assent, yang bersifat
konkret dan eksistensial. Orang yang hanya
menerima dogma secara intelektual belum
tentu menerimanya secara eksistensial
dalam hati dan hidupnya. Di sinilah muncul
gap reseptif (doktrin Gereja diterima oleh
dunia Kristen secara umum, tetapi tidak
diresepsi secara real oleh kelompok seperti
Mormonisme, Gereja Kristus [lmuwan, dan
Saksi-Saksi Yehuwa). Dengan demikian,
non-resepsi tidak selalu berarti penolakan
total terhadap wahyu, melainkan bentuk
penyesuaian “assent” terhadap pengalaman
religius mereka sendiri.*?

Konsep sentral dalam epistemologi
Newman adalah illative sense—suatu
“indra penyimpul” yang memungkinkan
seseorang menarik  kesimpulan  dari

pengalaman tanpa melalui deduksi formal.

42 Philip Irving Mitchell, “The Thought of
John Henry Newman: An Overview,” diakses 20
September 2025,
https://www.dbu.edu/mitchell/early-modern-
resources/newmanoverview.html.

43 Martin X. Moleski, “Illative Sense and

Dalam apa yang disebutnya sebagai “logika
hati” ini, manusia mencapai keyakinan
bukan karena pembuktian rasional yang
lengkap, melainkan  karena intuisi,
pengalaman, dan komitmen pribadi
terhadap kebenaran yang dirasakan.*3
Mekanisme inilah yang dapat menjelaskan
kemunculan tiga aliran modern tersebut.
Para pendirinya, seperti Smith, Eddy, dan
Russell, membangun sistem kepercayaan
baru melalui proses penyimpulan informal
dan intuitif berdasarkan pengalaman
religius mereka. Bagi Newman, proses ini
sah sebagai fenomena psikologis, tetapi
menjadi problematik secara teologis jika
tidak diimbangi oleh elemen moral dan
komunitas iman Gereja yang menjaga
ortodoksi. Dengan kata lain, pengalaman
pribadi mereka (Smith dengan visinya,
Eddy dengan penyakitnya, Russell dengan
kekecewaannya) membentuk illative sense
personal  mereka  yang  kemudian
berbenturan dengan illative sense kolektif
Gereja yang diwujudkan dalam tradisi dan
konsili.

Newman juga memandang
imajinasi sebagai daya rasional yang
menuntun seseorang melampaui  bukti

menuju kepastian iman. Proses “konversi”

Tacit Knowledge: A Comparison of the
Epistemologies of John Hemy Newman and Michael
Polanyi,” in John Henry Newman: Theology and
Reform, ed. Michael E. Allsopp and Ronald R.
Burke (New York, NY: Routledge, 1992), 189-191.



74 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

dalam 1iman terjadi ketika seseorang
melewati ambang kritis—transisi kualitatif
dari keraguan menuju kepastian. Dalam
kasus tiga aliran tersebut, ambang kritis ini
terjadi secara individualistis, bukan dalam
horizon Gereja universal. Karena itu,
kepastian iman mereka bersifat subjektif
dan tidak mengalami penyatuan dalam “tata
bahasa iman” (grammar of faith) yang
dihidupi Gereja Katolik maupun Protestan
arus utama. Dengan kata lain, non-resepsi
yang terjadi adalah hasil dari konversi
imajinatif yang tidak terikat pada
communitas fidei.**

Newman menegaskan bahwa iman
dan akal tidak terpisah, melainkan dua
bentuk pengetahuan yang saling bertumpu.
Semua pengetahuan—termasuk iman—
adalah personal dan mengandung unsur
prasangka serta kepercayaan awal. Karena
itu, baik iman maupun keraguan sama-sama
bertolak dari suatu bentuk assent. Dalam
konteks 1ini, non-resepsi dapat dipahami
sebagai bentuk “assent alternatif”, yakni
keyakinan yang dibangun atas dasar habit
of mind® yang berbeda dari tradisi Gereja.
Keyakinan tersebut sering kali diperkuat
oleh kebiasaan religius, bacaan spiritual,
dan komunitas sosial yang membentuk
“kebiasaan beriman” tersendiri.

Pendekatan Newman membantu

# Terrence Merrigan, “The Imagination in
the Life and Thought of John Henry Newman,”
Cabhiers victoriens et édouardiens [En ligne], 70

menjelaskan bahwa non-resepsi terhadap
dogma klasik bukan hanya akibat
perbedaan intelektual, melainkan juga
karena perbedaan epistemik dan afektif
dalam struktur penalaran iman. Dalam
konteks aliran-aliran modern, illative sense
yang tidak dikendalikan oleh prinsip moral
dan otoritas Gereja menghasilkan bentuk
iman yang subjektif, eksentrik, atau bahkan
takhayul. Sebaliknya, penerimaan sejati
terhadap dogma menuntut integrasi antara
nalar, imajinasi, dan disposisi moral yang
terarah  pada  kebenaran objektif
sebagaimana diimani oleh Gereja semesta.
Dengan demikian, teori resepsi iman
Newman memberikan kerangka
hermeneutik untuk menilai sejauh mana
penyimpangan Kristologi dalam
Mormonisme, Gereja Kristus [lmuwan, dan
Saksi-Saksi Yehuwa merupakan akibat dari
dinamika assent yang tidak utuh, bukan
semata karena kebodohan atau penolakan

eksplisit terhadap ortodoksi.

Tawaran Solusi Newmanian atas Non-

Resepsi

Sebelumnya, telah dibahas bahwa
kepastian iman bagi Newman bukanlah
hasil bukti formal, melainkan buah dari

habit of mind—Xkebiasaan berpikir dan

(Autumn, 2009), diakses 20 September 2025.
http://journals.openedition.org/cve/4829.
4 Moleski, “Illative Sense and Tacit,” 193.




Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |75
5 5

beriman yang terbentuk melalui disiplin,
doa, dan refleksi. Aliran-aliran modern
sering kali lahir dari dorongan spontan
untuk mencari kepastian mutlak tanpa
disiplin spiritual yang memadai.

Dalam ranah resepsi, gagasan
epistemologi iman Newman dipertebal
lewat tujuh “notes” (tanda) untuk
membedakan perkembangan doktrin sejati
dari  korupsi  doktrinal  (perubahan
seenaknya, tanpa dasar eklesial). Pertama,
Preservation of Type, yang Dberarti
perkembangan sejati mempertahankan
identitas dasar doktrin. Contoh,
peningkatan pemahaman tentang Trinitas
tetap  mempertahankan ~ monoteisme.
Kedua, Continuity of Principles, yang
berarti prinsip dasarnya tidak berubah.
Misalnya, penghormatan kepada para
martir berkembang menjadi devosi kepada
para santo, tetapi prinsip dasar “communio
sanctorum” tetap sama.*¢

Ketiga, Power of Assimilation,
yakni iman yang mampu menyerap unsur
budaya atau filsafat tanpa kehilangan
identitas. Keempat, Logical Sequence,
doktrin baru muncul sebagai konsekuensi
logis dari doktrin sebelumnya. Misalnya,
dari Kristologi Nicea berkembang dari

definisi Kalsedon.*’

46 Newman, An Essay on the Development,
Chapter 5, online version.
47 Newman, An Essay on the Development,

Kelima, Anticipation of Its Future,
yang berarti benih atau embrio doktrin
biasanya sudah terlihat dalam Gereja awal.
Keenam, Conservative Action upon the
Past, yang berarti perkembangan sejati
tidak menghancurkan ajaran sebelumnya,
tetapi melestarikan dan memperdalamnya.
Ketujuh, Chronic Vigour, yang berarti
perkembangan sejati menunjukkan hidup
yang terus berlanjut, bukan hanya
fenomena sementara.*®

lllative  sense  Joseph  Smith
dibentuk oleh penglihatan sehingga ia
menjadikan pengalaman pribadinya itu
sebagai sumber normatif iman. Akibatnya,
berdasarkan  tujuh  notes  Newman,
Kristologi Smith kehilangan tipe dasar.

lllative sense Russell dibentuk oleh
hermeneutika  literalistis. Dia  juga
menganggap perkembangan doktrin pasca-
abad kedua dikorupsi filsafat Yunani.
Akibatnya, berdasarkan tujuh notes
Newman, Kristologi Russell mengalami
diskontinuitas prinsip—khususnya prinsip
keselamatan ilahi dan prinsip
penyembahan.

lllative sense Eddy dibentuk oleh
pengalaman kesembuhan pribadi yang
memicu keyakinan bahwa realitas spiritual

lebih “nyata” daripada dunia materi.

Chapter 5, online version.
“8 Newman, An Essay on the Development,
Chapter 5, online version.



76 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Akibatnya, berdasarkan tujuh notes
Newman, Kristologi Eddy mengalami
pergeseran tipe. “Kristus” tidak lagi
merujuk pada pribadi Yesus dari Nazaret,
tetapi sekadar “Idea” ilahi.

Sebagai solusi untuk menanggapi
Kristologi Mormonisme, Saksi Yehuwa,
dan Gereja Kristus Ilmuwan, Newman
mungkin akan menekankan perlunya
pendidikan patristik dan historis yang
menanamkan kesadaran kontinuitas iman
dari para Bapa Gereja hingga Konsili
ekumenis. Dengan demikian, iman pribadi
tidak menjadi ahistoris dan sektarian,
melainkan berakar pada ingatan kolektif
Gereja. Bagi Newman, pengenalan
terhadap sejarah dogma mungkin adalah
salah satu obat paling efektif terhadap
penyimpangan teologis. Resepsi yang sejati
atas Kristologi klasik hanya mungkin
terjadi  bila 1iman dipahami sebagai
perjumpaan eksistensial dengan Kristus
yang diimani bersama Gereja, bukan
sekadar kesimpulan intelektual yang
diambil secara individual.

Dalam taksonomi doktrin Lindbeck,
ajaran Kristologi dan Trinitas Gereja
Perdana—terutama
dirumuskan dalam Konsili Nikea (325) dan
Konsili  Kalsedon (451)—ditempatkan

sebagaimana

sebagai doktrin yang berlaku tanpa syarat

4 George A. Lindbeck, The Nature of
Doctrine: Religion and Theology in a Postliberal
Age (Louisville, KY: Westminster John Knox Press,
2009), 127, 136-137 (PDF version).

(universal), niscaya demi iman, dan
permanen (tak lekang waktu).*’ Putusan-
putusan Konsili bukan sekadar produk
spekulasi abstrak, melainkan hasil dari
pergumulan  panjang Gereja  dalam
melindungi iman akan Yesus Kristus dari
berbagai ancaman bidah. Sejak awal, Bapa-
Bapa Gereja tidak hanya bertindak sebagai
teolog, tetapi juga sebagai gembala yang
menjaga kemurnian iman komunitas.>°
Dalam tubuh Gereja awal sendiri,
ada dua mazhab besar dalam pemikiran
teologis Gereja Perdana, yakni Antiokhia
dan Aleksandria, yang menunjukkan
ketegangan kreatif dalam memahami
pribadi  Kristus. Mazhab  Antiokhia
menekankan kemanusiaan Yesus dan
perbedaan antara keilahian dan
kemanusiaan-Nya, sedang Aleksandria
menekankan kesatuan dan keilahian
Yesus.’! Dalam upaya menyeimbangkan
dua kodrat Kristus, Gereja harus bergulat
dengan berbagai ajaran yang cenderung
hanya memihak salah satu kutub kodrat.
Beberapa di antaranya adalah kaum Ebionit
yang melihat Yesus hanya sebagai manusia
luhur yang taat pada Taurat Allah,
Doketisme yang menyangkal kemanusiaan
Yesus, hingga Gnostisisme yang menolak

inkarnasi sejati. Ada pula

Monarkhianisme—baik dalam  bentuk

30 Lindbeck, The Nature of Doctrine, 134-
135 (PDF version).

3! Sunarko, Kristologi: Tinjauan Historis,
81-84.



Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |77

dinamis (adopsianisme) maupun modalistis
(Sabellianisme) yang berusaha menjaga
monoteisme ketat dengan mengorbankan
trinitas personal dalam diri Allah. Dalam
adopsianisme, Yesus hanya menjadi Anak
Allah melalui Roh pada saat pembaptisan.
Dalam modalisme, Allah dipercayai bisa
tampil dalam tiga modus yang berbeda
sebagai Bapa, Putra, dan Roh Kudus.*?
Konsili Nikea I menjadi tonggak
penting dalam menegaskan bahwa Yesus
Kristus “sehakikat” (homoousios, con-
substantialis) dengan Bapa—dilahirkan,
bukan dijadikan. Penekanan pada keilahian
Yesus ini bukanlah semata-mata spekulatif,
tetapi  berakar  pada  kepentingan
soteriologis bahwa hanya Allah yang dapat
menyelamatkan, maka Yesus adalah
sungguh Allah. Nikea 1 diadakan untuk
membendung (bukan mengakhiri) ajaran
Arius yang mengklaim bahwa Firman
adalah ciptaan tertinggi, bukan ilahi. Butuh
macam-macam sinode sampai akhirnya
pandangan yang ditetapkan Konsili Nikea
menjadi pandangan umum.>?
Athanasius  dari  Aleksandria
menjadi tokoh pembela ortodoksi Nikea
dengan mengembangkan konsep

“pertukaran ajaib” (admirabile

52 Sunarko, Kristologi: Tinjauan Historis,
67-75.

53 M. Purwatma, Firman menjadi Manusia:
Refleksi Historis-Sistematis Mengenai Yesus Kristus
dan Allah Tritunggal (Yogyakarta: Kanisius, 2015),

commercium), Allah menjadi manusia
supaya manusia menjadi ilahi. la
menegaskan bahwa hanya jika Yesus
adalah sungguh Allah dan sungguh
manusia, keselamatan manusia menjadi
nyata. Athanasius juga menggunakan
istilah  perikhoresis untuk menjelaskan
bahwa Bapa dan Putra berbeda, tetapi
saling meresapi.>*

Ajaran Nikea | mendapat landasan
lebih kuat dalam Konsili Konstantinopel I,
yang bukan hanya lagi-lagi menolak
Arianisme, tetapi juga mengafirmasi
keilahian Roh Kudus melawan ajaran
Pneumatomakhi dan menolak pengurangan
kemanusiaan  Yesus yang diajarkan
Apollinaris. Dalam Syahadat Nikea-
Konstantinopel, Roh Kudus dinyatakan
sebagai “Tuhan yang menghidupkan” dan
“yang keluar dari Bapa.”>

Konsili Efesus (431) melanjutkan
perjuangan menegaskan kesatuan pribadi
Yesus Kristus. Konsili ini menanggapi
ajaran Nestorius dari Antiokhia yang
menolak gelar Maria sebagai Theotokos
(Bunda Allah), karena baginya yang
dilahirkan Maria adalah manusia Yesus,
bukan Firman. Nestorius menekankan dua

pribadi dalam Kiristus, ilahi dan manusia.

42.

>4 Purwatma, Firman menjadi Manusia,
44-43.

55 Purwatma, Firman menjadi Manusia, 52.



78 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Sebaliknya, Cyrillus dari Aleksandria
menegaskan bahwa Firman pra-eksisten
yang menjadi manusia adalah satu pribadi
dengan dua kodrat. Yesus adalah satu
subjek (hypostasis), bukan dua. Oleh
karena itu, Maria dapat disebut Theotokos
karena yang ia lahirkan adalah Firman yang
menjadi manusia. Konsili Efesus menerima
ajaran Cyrillus dan menyatakan bahwa
Maria sungguh adalah Bunda Allah.
Meskipun demikian, perpecahan Gerejawi
tetap terjadi, dan usaha penyatuan teologis
baru muncul dalam Formula Unionis (433)
yang menegaskan dua kodrat dalam satu
pribadi  Kristus, serta mengafirmasi
“communicatio idiomatum”—
kemungkinan pertukaran atribut antara dua
kodrat dalam satu pribadi.’¢

Namun, tidak semua pihak puas.
Dari  kelompok pendukung Cyrillus,
muncul ajaran ekstrem Eutykhes yang
menyatakan bahwa setelah inkarnasi,
kodrat manusiawi Yesus diserap oleh
kodrat ilahi-Nya sehingga Ia hanya
memiliki satu kodrat (monofisitisme).
Reaksi terhadap ajaran ini memuncak
dalam Konsili Kalsedon (451). Paus Leo
Agung dengan “Tome of Leo” menegaskan
bahwa Yesus adalah sungguh Allah dan
sungguh manusia, dua kodrat yang bersatu
dalam satu pribadi tanpa tercampur, tanpa

berubah, tanpa terbagi, dan tanpa terpisah.

¢ Purwatma, Firman menjadi Manusia,
54-65.

Ini adalah rumusan Kredo Kalsedon yang
menjadi tonggak ortodoksi Kristologis
Gereja sehingga perbedaan kodrat Yesus
tidak menghapus kesatuan pribadi-Nya.
Maka, Kristus adalah satu pribadi dalam
dua kodrat.
Dengan demikian, melalui
pergulatan panjang yang mencakup konflik,
konsili, bidah, dan klarifikasi doktrinal,
Gereja Perdana sampai pada pengakuan
iman yang terstruktur dalam Kredo-Kredo
Konsili. Rumusan-rumusan ni
meneguhkan inti iman Kristen: bahwa
Allah sungguh-sungguh telah menjadi
manusia dalam diri Yesus Kristus, dan
bahwa keselamatan adalah hasil dari
kesatuan misterius ini. Hanya jika Yesus
sungguh Allah dan sungguh manusia,
keselamatan menjadi mungkin. Dalam
kerangka Lindbeck, rumusan Kristologi
Konsilier ini bukan saja refleksi teologis,
tetapi  kerangka  performatif  yang
membentuk hidup, aturan, dan iman Gereja
lintas zaman. Dengan begitu, doktrin
Konsili mendapatkan “otoritas”-nya.”’
[tulah sebabnya, resepsi atas doktrin ini—
baik secara personal maupun komunitas—
menjadi kriteria penting kesatuan Gerejawi,
terlebih dalam konteks ekumenis masa kini.
Dalam  terminologi  Newman,

konsili-konsili itu sendiri adalah produk

dari illative sense kolektif Gereja yang

37 Lindbeck, The Nature of Doctrine, 136.



Resepsi atas Doktrin Kristologi
Mormonisme, Gereja Kristus

atas Doktrin Kristologi dalam
[ lmuwan, dan Saksi Yehuwah:

Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |79

berjuang untuk mempertahankan
“grammar” 1man yang benar dalam
menghadapi tantangan baru. Berbeda dari
keliaran illative sense pendiri ketiga aliran
yang telah dibahas di sini, illative sense
yang sehat beroperasi dalam dan dikoreksi
oleh komunitas iman yang lebih luas

(Gereja).

KESIMPULAN DAN SARAN

Gereja Mormon, Gereja Kristus
Ilmuwan, dan Saksi-Saksi Yehuwa
menampilkan pola divergensi Kristologis
yang signifikan. Ketiganya sama-sama
menolak aspek-aspek fundamental
Kristologi Konsili  Ekumenis seperti
kesatuan kodrat ilahi dan manusia dalam
satu pribadi Kristus, keabadian dan
keilahian-Nya yang setara dengan Bapa,
serta makna keselamatan dalam kematian
dan kebangkitan historis Kristus. Non-
resepsi ini umumnya muncul dari dua
sumber. Pertama, konteks historis dan
kultural di mana iman Kristen dipahami
ulang—misalnya, Mormonisme yang lahir
dari semangat restorasionisme Amerika
abad ke-19 yang cenderung anti-
institusional dan anti-tradisi. Kedua,
paradigma epistemologis dan hermeneutis
yang menolak otoritas Gereja serta

mengandalkan interpretasi pribadi terhadap

Kitab Suci. Dalam konteks ini, dogma tidak

lagi dilihat sebagai anugerah Roh Kudus
melalui Gereja, melainkan sebagai beban
historis yang perlu dibongkar. Menghadapi
situasi semacam ini, dari kacamata
Newman, diperlukan pembinaan illative
sense dalam bingkai komunitas Gereja,
agar penalaran iman tidak tercerabut dari
tradisi hidup. Solusinya tak lain adalah
pendidikan historis yang menanamkan
habit of mind patristik untuk menjaga
kontinuitas iman; serta pendampingan
rohani yang memadukan imajinasi religius
dan otoritas Gereja agar proses konversi
menuju kebenaran ilahi terjadi secara
reseptif, bukan reaktif. Untuk penelitian
lebih lanjut, relevansi pemikiran Newman
mungkin bisa dipakai untuk menganalisis
perkembangan refleksi Gereja-Gereja di

Asia atas doktrin Kristologi.

DAFTAR PUSTAKA

Bushman, Richard Lyman. Mormonism: A
Very Short Introduction. Oxford:
Oxford University Press, 2008.

Chu, Jolene. Jehovah’s  Witnesses.
Cambridge: Cambridge University
Press.

Davis, Tal. “Jehovah’s Witnesses View of
Christ.” North American Mission
Board. Accessed 17 June 2025,
https://www.namb.net/apologetics/res
ource/jehovah-s-witnesses-view-of-
christ/.

Himes, Michael J. “The Ecclesiological
Significance of the Reception of



80 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Doctrine.” The Heythrop Journal,
XMIII (1992): 146-160.

Kerns, Travis. “Who Is This Jesus? An
Examination of the Christology of the
Latter-day Saints,” The Southern
Baptist Journal of Theology, 16/2
(2012): 72-83.

Lindbeck, George A. The Nature of
Doctrine: Religion and Theology in a
Postliberal Age. Louisville, KY:
Westminster John Knox Press, 2009.

Melo, Miguel P. L. A. Teixeira e. Doctrine
and discernment: an approach on the
changeable and unchangeable aspects
of Christian doctrine. Licentiate
Thesis. Boston, MA: Boston College,
2019.

Melton, J.G.  “Christian  Science.”
Encyclopaedia  Britannica.  Last
updated 6 June 2025,
https://www.britannica.com/topic/Chr
istian-Science.

Merrigan, Terrence. “The Imagination in
the Life and Thought of John Henry
Newman.” Cahiers victoriens et
édouardiens [En ligne], 70 (Autumn,
2009). Diakses 20 September 2025.
http://journals.openedition.org/cve/48
29.

Mitchell, Philip Irving. “The Thought of
John Henry Newman: An Overview.”
Diakses 20  September 2025,
https://www.dbu.edu/mitchell/early-
modern-
resources/newmanoverview.html.

Moleski, Martin X. “Illative Sense and
Tacit Knowledge: A Comparison of
the Epistemologies of John Hemy
Newman and Michael Polanyi.” In
John Henry Newman: Theology and
Reform, edited by Michael E. Allsopp
and Ronald R. Burke. New York, NY:
Routledge, 1992.

N.N. “7 Christian Science.” Accessed 17
June 2025, https://www.cs.uni-
potsdam.de/ti/kreitz/Christian/Cults/7

.christianscience.pdf

Navarrete, Urbano. “Response of the
congregation for the doctrine of the
faith about the wvalidity of baptism
conferred in the church of Jesus Christ
of Latter-Day Saints.” L'Osservatore
Romano, Weekly Edition in English, 1
August 2001. Accessed 17 June 2025,
https://www.vatican.va/roman_curia/c
ongregations/cfaith/documents/rc_con
_cfaith_doc 20010605 battesimo_m
ormoni-navarrete_en.html.

Pane, Exon. “Study of the Pre-existence of
Christ According to the Jehovah’s
Witnesses.” Jurnal Koinonia:
Fakultas Filsafat Universitas Advent
Indonesia, 13/2 (2021): 88-105.

Paulson, Shirley. “A Self-Understanding of
Christian Science.” Boston, MA:
Ecumenical Affairs the First Church of
Christ, Scientist, 2013.

Peterson, Daniel C. “Notes on Mormonism
and the Trinity.” Interpreter: A
Journal of Latter-day Saint Faith and
Scholarship, 41 (2020): 87-130.

Pope Shenouda III. The Heresy of
Jehovah’s Witnesses: A collection of
articles published in ‘El-Keraza’
English ~ magazine. Alexandria:
Baramous Monastery Press, 1993.

Purwatma, M. Firman menjadi Manusia:
Refleksi Historis-Sistematis Mengenai
Yesus Kristus dan Allah Tritunggal.
Yogyakarta: Kanisius, 2015.

Rausch, Thomas P. “Reception Past and
Present.” Theological Studies, 47
(1986): 497-508.

Rochford, James. “A Theological Critique
of Christian Science.” Evidence
Unseen. Accessed 18 June 2025,
https://evidenceunseen.com/world-
religions/christian-science/a-
theological-critique-of-christian-
science/.

Rumble, L. “Incredible Creed of the




Resepsi atas Doktrin Kristologi atas Doktrin Kristologi dalam
Mormonisme, Gereja Kristus I[Ilmuwan, dan Saksi Yehuwah:
Analisis Kristis dan Tanggapan Newman |81

Jehovah's Witnesses.” EWTN.
Accessed 18 June 2025,
https://www.ewtn.com/catholicism/li
brary/incredible-creed-of-the-
jehovahs-witnesses-1042

Rumble, L. “What is the Christian Science
Religion?” E-Catholic 2000. Accessed
18 June 2025,
https://www.ecatholic2000.com/cts/u
ntitled-698.shtml.

Schaetzel, Shane. “On  Jehovah’s
Witnesses.” Real Clear Catholic, last
updated 9 February 2020,
https://realclearcatholic.com/2020/02/
09/on-jehovahs-witnesses/.

Smith, Ralph Allan. “Tritheism and
Christian Faith.” Accessed 18 June
2025,
https://www.berith.org/essays/tritheis
m_and_christian_faith.html.

Sunarko, Adrianus. Kristologi: Tinjauan
Historis-Sistematik. Jakarta: OBOR,
2017.

Thompson, A. Keith. “The Christology of
Joseph Smith.” In Interfaith Afterlives
of Jesus: Jesus in Global Perspective
2, edited by Gregory C. Jenks. Eugene,
OR: Cascade Books, 2023: 140-157.

Tsoukalas, Steven. Knowing Christ in the
Challenge of Heresy: A Christology of
the Cults, A Christology of the Bible.
Lanham: University Press of America,
1999.

Westbrook, Donald. “Catholic-Mormon
Relations.” Religious ~ Educator 13,
no. 1 (2012).

Newman, John Henry. An Essay on the
Development of Christian Doctrine.
Accessed 23 November 2025,
https://www.newmanreader.org/work
s/development/chapter1.html

Squires, Stuart. “Newman’s Concept of
Doctrinal ~ Development.”  Daily
Theology. Accessed 23 November

2025,
https://dailytheology.org/2016/09/15/t
heology-101-newmans-concept-of-
doctrinal-development/.

Wolff, E. “The Christian Science Church in
the twenty-first century.” Journal of
Contemporary Religion, 35/3 (2020):
565-573.



82 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)



