
Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 29 

 

Volume 1 Issue 1 (2020) Pages 29-44 

Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran 
ISSN:  2721-1169 (Online), 2721-1150 (Print) 

 

INTEGRASI NILAI-NILAI ISLAM WASATHIYYAH DAN NASIONALISME  

DI MADRASAH IBTIDAIYAH NEGERI (MIN) 15 MAGETAN  

 
Imam Muddin 

Marasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan 

email: Sejatiningurip97@gmail.com 

 

Abstract: The mainstreaming of Islam that is specifically in the context of Islamic education 

in Indonesia lately can be seen from the efforts of the Ministry of Religion through the 

Directorate of Curriculum, facilities, institutions, and students (KSKK) Madrasas in 

formulating 12 mainstay programs. With this follow-up program it is hoped that an 

understanding of the concept of Islamic wasathiyah will be created in accordance with the 

Islamic character of the archipelago. The world of education is a place in shaping the 

character of the generations of this nation. Moreover, this nation is faced with the threat of 

radical religious understanding carried out by a group of persons and the disintegration of 

the nation. Because the process of integrating values in the concept of Islamic wasathiyyah 

and nationalism with character education in madrasas is very necessary. The process can be 

done from three sides, namely: through classroom learning, madrasa culture, and 

extracurricular activities. Similarly, what has been done in MIN 15 Magetan. The integration 

process is carried out with these three activities. 

Abstrak: Pengarusutamaan Islam yang wasathan khususnya dalam konteks pendidikan Islam 

di Indonesia akhir-akhir ini bisa dilihat dari upaya Kemenag melalui Direktorat Kurikulum, 

sarana, kelembagaan, dan kesiswaan (KSKK) Madrasah dalam merumuskan 12 program 

andalan. Dengan adanya program tindak lanjut tersebut diharapkan terciptanya pemahaman 

konsep Islam wasathiyah yang sesuai dengan watak keislaman Nusantara. Dunia pendidikan 

merupakan wadah dalam membentuk karakter generasi-generasi bangsa ini. Terlebih bangsa 

ini dihadapkan dengan ancaman pemahaman agama yang radikal yang dilakukan oleh 

sekelompok oknum dan dis integrasi bangsa. Oleh karena proses integrasi nilai-nilai di dalam 

konsep Islam wasathiyyah dan nasionalisme dengan pendidikan karakter di madrasah 

sangatlah diperlukan. Proses tersebut bisa dilakukan dari tiga sisi yaitu: melalui 

pembelajaran di kelas, budaya madrasah, dan kegiatan ekstrakurikuler. Begitu pula yang 

telah dilakukan di MIN 15 Magetan. Proses integrasinya dilakukan dengan tiga kegiatan 

tersebut.  

Keywords: Islam wasathiyyah, nasionalisme, pendidikan karakter. 

 
Copyright (c) 2020  Imam Muddin 

 

Received 10  Nopember 2019,  Accepted 5 Februari 2020, Published 1 Maret 2020 

mailto:Sejatiningurip97@gmail.com


Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

30 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

PENDAHULUAN 

 Islam sebagai agama samawi yang ditturunkan Tuhan kepada umat manusia dalam 

prinsipnya mengandung perintah positif. Sehingga dalam perkembangannya, Islam dikenal 

sebagai agama yang rahmatan lil ‘alamin (pembawa kedamaian). Akan tetapi dalam beberapa 

tahun belakangan ini kehidupan beragama, khususnya di Indonesia mulai mendapat banyak 

sorotan dari berbagai pihak, baik dari dalam maupun luar negri. Hal ini disebabkan banyaknya 

konflik kegamaan, mulai dari penistaan agama, pengrusakan sarana ibadah, ujaran kebencian 

di berbagai media sosial sampai pada ranah radikalisasi keberagamaan yang ditunggangi oleh 

sekelompok golongan yang mengatasnamakan Islam. Tentunya hal itu telah mencoreng sisi 

“perdamaian” Islam sendiri.  

Fenomena-fenoma di atas pada akhirnya telah banyak memunculkan sentimen 

keagamaan yang tidak bisa dibiarkan begitu saja, karena hal ini menyangkut nasionalisme dan 

keutuhan NKRI. Belum lagi dengan maraknya kelompok-kelompok Islam garis keras yang 

tidak mau mentolerir dan sulit berkompromi dengan pemahaman agama lain yang berbeda 

dengan keyakinan mereka. Kalau ditelusuri lebih mendalam, konflik yang terjadi di negara ini 

bersumber dari gagalnya mendialogkan pemahaman agama dengan realita sosial yang ada di 

Indonesia. Hal tersebut terjadi karena beberapa faktor, yaitu: Pertama, pembelajaran agama 

yang setengah-setengah melalui doktrinisasi. Kedua, literal pemahaman agama yang hanya 

memahami kulitnya saja, dan ketiga adanya kecenderungan mengharamkan semua hal yang 

“katanya” tidak sesuai sunnah Nabi. Hal ini menjadikan umat Islam merasa berat untuk 

menerimanya.  

Oleh karenanya, untuk mengatasi situasi mendesak tersebut, dan karena yang paling 

rentan adalah sentimen keagamaan, maka konsep Islam wasathiyah menjadi sebuah solusi 

yang secara masif ditawarkan. Proyek Islam wasathiyah sebagai kebutuhan mendesak di satu 

sisi,dan geliat ekstremisme yang tidak kalah masif disisi lainnya merupakan fenomena yang 

paradoksal. Hal ini dapat dipahami sebagai menguatnya fundamentalisme islam di Indonesia, 

tetapi justru dengan itu kita dapat mengetahui tantangan negri plural ini lalu melestarikan 

persatuan dalam perbedaan, mengamalkan keberagamaan di tengah keragaman. Seperti yang 

lazim diketahui, jika kita menilik sejarah, akan ditemukan kenyataan bahwa Islam datang ke 

nusantara utamanya di Jawa, pada saat tradisi Hindu dan Budha.
1
 

                                                             

1Ahmad Khoiri, “Moderasi Islam Dan Akulturasi Budaya; Revitalisasi Kemajuan Peradaban Islam 

Nusantara Islamadina”, Islamadina  Jurnal Pemikiran Islam Vol. 20 No.1 (Maret, 2019), 2. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 31 

 

Disamping tawaran di atas tadi, bangsa ini memang harus waspada karena kuat dan 

derasnya informasi yang diterima masyarakat dari media sosial  ataupun media lain yang 

kadang merusak integrasi bangsa.  Terkadang adanya ketidakseragaman informasi yang 

diterima. Hal tersebut mengingatkan pada ajaran Ki Hajar Dewantara dalam konsep Tri Pusat 

Pendidikan yang integratif. Pusat Pendidikan ada 3, yaitu: Sekolah/Lembaga Pendidikan, 

Keluarga, dan Masyarakat (media, masyarakat secara konvensional maupun masyarakat 

kontemporer: WA Group dan yang sejenis). Dimana ketiga pusat pendidikan ini harus 

konsisten mengajarkan hal-hal yang baik.  

Ketika ditarik ke dalam dunia pendidikan, maka model pemahaman pendidikan 

agama yang kaffah yang menekankan konsep Islam wasathiyyah dan menekankan pentingnya 

dialog dan proses kompromi menjadi sebuah kebutuhan utama bagi bangsa ini. Hal ini 

sebagai langkah untuk menciptakan harmonisasi dalam keberagamaan bagi seluruh generasi 

bangsa ini. Penekanan tentang konsep Islam wasathiyah sudah seharusnya ditanamkan kepada 

anak-anak sejak dini. Terlebih apabila materi kurikulum di Madrasah Ibtidaiyah dikaji lebih 

mendalam, maka akan ditemukan integrasi dari delapan belas nilai-nilai karakter yang tertulis 

di dalam Peraturan Presiden Republik Indonesia Nomor 87 tahun 2017. Di mana delapan 

belas nilai karakter tersebut, beberapa nilai merupakan integrasi antara nilai Islam 

wasathiyyah dan nasionalisme yang terbingkai rapi dalam materi-materi pembelajaran di 

Madrasah Ibtidaiyah.2 Integrasi nilai-nilai Islam wasathiyah dan nasionalisme sangat penting 

ditanamkan sejak usia sekolah dasar agar peserta didik menjadi pribadi yang mampu 

menghargai setiap perbedaan dari orang lain, toleran dan cinta terhadap Negara Kesatuan 

Republik Indonesia (NKRI). 

Kegelisahan penulis dalam hal ini, berangkat dari dari alasan jika anak-anak usia dini 

tidak dikenalkan dengan nilai-nilai wasathiyyah (moderat) maka dikhawatirkkan ketika 

tumbuh dewasa kelak akan mudah terpengaruh dan bahkan dipengaruhi paham liberal dan 

ekstrim yang nantinya dapat mengancam dis-integrasi bangsa Indonesia. Melihat akan bahaya 

dis-integrasi yang terus mengancam bangsa Indonesia dan pentingnya pengintegrasian nilai-

nilai wasathiyyah dan nasionalisme di dalam proses pendidikan, tentunya menjadi sebuah 

keharusan. 

Berdasarkan latar belakang di atas, peneliti mencoba ingin meneliti lebih lanjut 

tentang penerapan konsep Islam Wasathiyah di MIN 15 Magetan. Oleh karena itu, penelitian 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

32 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

ini mencoba memfokuskan pada kajian menganalisis konsep Islam wasathiyyah, menganalisis 

ide dan program konsep Islam wasathiyyah dalam pendidikan Islam khususnya. 

KONSEP ISLAM WASATHIYAH 

Ibnu Faris menjelaskan dalam dalam kitab “Maqayisul Lughah” bahwa rangkaian 

huruf wawu, sin, tho;,menunjukkan makna adil dan pertengahan. Al-Asfahaniy 

mendefinisikan “wasathan” dengan “sawa’un” yaitu tengah-tengah diantara dua batas, atan 

dengan keadilan, yang tengah-tengah atau yang standar atau yang biasa-biasa saja, wasathan 

juga bermakna menjaga dari bersikap ifrath dan tafrith.3 Makna wasathan diartikan sebagai 

sebuah kondisi terpuji yang menjaga seseorang dari kecenderungan menuju dua sisi/sikap 

yang ekstrem, sikap berlebih-lebihan dan melalaikan. Al-wasathiyah juga bisa diartikan 

dengan kondisi seimbang dan setara antara dua sisi; di mana satu sisi/ aspek tidak melampaui 

aspek yang lain. sehingga tidak ada yang berlebihan dan tidak pula melalaikan, tidak melampaui 

batas dan mengurangi. Namun, makna al-wasathiyah adalah sikap mengikuti yang lebih 

utama, lebih pertengahan, lebih baik dan lebih sempurna.4 

Pemahaman dan praktik amaliah keagamaan seorang muslim wasathiyyah memiliki 

ciri-ciri sebagai berikut: Tawassuth (mengambil jalan tengah), yaitu pemahaman dan 

pengamalan yang tidak ifrâth (berlebih-lebihan dalam beragama) dan tafrîth (mengurangi 

ajaran agama); Tawâzun (berkeseimbangan), yaitu pemahaman dan pengamalan agama secara 

seimbang yang meliputi semua aspek kehidupan, baik duniawi maupun ukhrawi, tegas dalam 

menyatakan prinsip yang dapat membedakan antara inhiraf (penyimpangan) dan ikhtilaf 

(perbedaan); I’tidâl (lurus dan tegas), yaitu menempatkan sesuatu pada tempatnya dan 

melaksanakan hak dan memenuhi kewajiban secara proporsional; Tasâmuh (toleransi), yaitu 

sikap toleran terhadap perbedaan yang masuk dalam wilayah perbedaan/masalah ikhtilaf, 

bukan berarti mengakui atau membenarkan keyakinan yang berbeda. Tasammuh dimaknai 

juga sebagai sikap toleran terhadap perbedaan, baik dalam masalah keagamaan, terutama 

dalam hal-hal yang bersifat furu‟ atau menjadi masalah khilafiyah, serta dalam masalah 

kemasyarakatan dan kebudayaan;.
5
  

Terlepas dari berbagai definisi di atas, mengutip perkataan Hilmy yang 

                                                                                                                                                                                               

2Alasan Peneliti memilih Madrasah Ibtidaiyah sebagai objek penelitian, dikarenakan pada usia sekolah 

dasar inilah, sangat  penting ditanamkan pendidikan karakter. 
3 Afrizal Nur, Mukhlis Lubis, “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran; (Studi Komparatif Antara Tafsir 

Al-Tahrîr Wa At-Tanwîr Dan Aisar At-Tafâsîr)”, Jurnal: An-Nur Vol.4 No. 2, 2015), 207. 
4Agus Zaenul Fitri, Pendidikan Islam Wasathiyah: Melawan Arus Pemikiran Takfiri di Nusantara 

(Jurnal Kuriositas Edisi 7, Vol. 1, 2015), 47. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 33 

 

mengidentifikasi beberapa karakteristik penggunaan konsep wasathiyyah (moderat) dalam 

konteks Islam Indonesia, antara lain: 1) ideologi tanpa kekerasan dalam menyebarkan Islam; 

2) mengadopsi cara hidup modern dengan semua turunannya, termasuk sains dan teknologi, 

demokrasi, hak asasi manusia dan sejenisnya; 3) penggunaan cara berfikir rasional; 4) 

pendekatan kontekstual dalam memahami Islam, dan; 5) penggunaan ijtihad (kerja intelektual 

untuk membuat opini hukum jika tidak ada justifikasi eksplisit dari Al Qur'an dan Hadist). 

Lima karakteristik bisa diperluas menjadi beberapa karakteristik yang lain seperti toleransi, 

harmoni dan kerjasama antar kelompok agama.
6
 

Nilai-nilai yang terkandung di dalam konsep Islam wasathiyyah mencakup antara 

lain:
7
 

1. Kemampuan menghayati prinsip keseimbangan antara berbagai potensi yang dimiliki 

manusia baik potensi fisik, jiwa dan rohani harus sama-sama berkembang. 

2. Menyadari bahwa manusia adalah makhluk individual yang harus menghargai 

kehidupan sosial dan kehidupan orang lain, karena saling membutuhkan. 

3. Kesediaan menerima keragaman dalam berbagai hal baik keragaman fisik, warna kulit, 

suku bangsa, keyakinan, pemikiran, pandangan dan sebagainya. 

4. Memiliki kemampuan dalam interaksi sosial, berdialog, komunikasi dan terbuka dengan 

semua pihak yang mempunyai latar belakang agama, budaya dan peradaban yang 

berbeda 

5. Berkemampuan untuk tidak hanyut dalam kehidupan materialisme dengan tidak 

menghiraukan sama sekali kehidupan spiritualisme, tidak hanya memperhatikan 

kehidupan rohani dengan mengabaikan kehidupan jasmani. 

6. Kemampuan bersikap menengah yakni tidak ekstrim kanan dan kiri, tidak merasa paling 

benar, tetapi bersikap menengah, dan adil. 

Beberapa pemaknaan wasathiyyah di atas menunjukkan bahwa terminologi ini sangat 

dinamis dan kontekstual. Terminologi ini tidak hanya berdiri pada satu aspek, tetapi juga 

melibatkan keseimbangan antara pikiran dan wahyu, materi dan spirit, hak dan kewajiban, 

individualisme dan kolektivisme, teks (al-Qur’an dan Sunnah) dan interpretasi pribadi 

                                                                                                                                                                                               

5Afrizal Nur, Mukhlis Lubis, Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran;............, 207. 
6Masdar Hilmy, “Whither Indonesia’s Islamic Moderatism? A Reexamination on the Moderate Vision 

of Muhammadiyah and NU”, dalam Journal of Indonesian Islam, Vol. 07, Number 01, June (Surabaya: the 

Institute for the Study of Religion and Society (LSAS) and the Postgraduate Program (PPs), IAIN Sunan Ampel, 

2013), 28. 
7Kamrani Buseri, Islam Wasathiyah Dalam Perspektif Pendidikan (Banjarmasin: Disampaikan 

pada:Rakerda/Sarasehan Ulama se Kalimantan Selatan, 28 Desember 2015), 4. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

34 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

(ijtihad), ide dan realita, yang permanen dan sementara yang kesemuanya terjalin secara 

terpadu. 

Itulah mengapa Hanapi menyebut wasathiyyah merupakan pendekatan yang 

komprehensif dan terpadu. Konsep ini sebenarnya meminta umat Islam untuk mempraktikkan 

Islam secara seimbang dan komprehensif dalam semua spek kehidupan bermasyarakat dengan 

memusatkan perhatian pada peningkatan kualitas kehidupan masyarakat dengan memusatkan 

perhatian pada peningkatan kualitas kehidupan manusia  yang terkait dengan pengembangan 

pengetahuan, pembangunan manusia, sistem ekonomi, dan keuangan, sistem politik, sistem 

pendidikan, kebangsaan, pertahanan, persatuan, persamaan antar ras dan lainnya.
8
  

 

PENDIDIKAN KARAKTER 

Pendidikan karakter adalah segala upaya yang dilakukan guru dalam mempengaruhi 

karakter peserta didik. Guru membantu membentuk karakter peserta didik dengan cara 

memberikan keteladanan kepada peserta didik. Keteladanan tersebut antara lain adalah 

bagaimana perilaku guru, cara guru berbicara atau menyampaikan materi, bagaimana guru 

bertoleransi dan berbagi hal terkait lainnya. Proses pendidikan karakter dipandang sebagai 

usaha sadar dan terencana, bukan terjadi secara kebetulan. Atas dasar pemikiran inilah 

pendidikan karakter diartikan sebagai usaha yang sungguh-sungguh dalam memahami, 

membentuk, memupuk nilai-nilai etika, baik untuk diri sendiri maupun untuk semua warga 

masyarakat atau warga Negara secara keseluruhan.
9
 

Dalam terminologi Islam, pengertian karakter memiliki kedekatan pengertian dengan 

pengertian akhlak. Kata akhlak berasal dari kata bahasa Arab “khalaqa” yang artinya tabiat, 

perangai, adat istiadat. Sedangkan secara makna etimologi, pendekatan akhlak berasal dari 

bahasa Arab jamak dari bentuk mufradnya “khuluqun” yang menurut logat mempunyai arti 

perangai, budi pekerti, tabiat atau tingkah laku. Dalam sudut pandang kebahasaan, dalam 

pengertian sehari-hari, definisi akhlak disamakan dengan sopan santun, tata karma atau budi 

pekerti.10 

Akhlak juga dikatakan sebagai keadaan batin seseorang yang menjadi sumber 

                                                             

8Mohd Shukri Hanapi, “The Wasatiyyah (Moderation) Concept in Islamic Epistemology: A Case Study 

of its Implementation in Malaysia,” International Journal of Humanities and Social Science, Vol. 4, No. 9 (1); 

July 2014), 55.   
9Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan 

(Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2013), 19. 
10 Ibid., 65-66. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 35 

 

lahirnya perbuatan tanpa memikirkan untung dan rugi. Orang yang berkahlak baik akan 

melakukan kebaikan secara spontan tanpa adanya pamrih. Sehingga gemar melakukan 

kebaikan kepada siapa saja tanpa melanggar aturan dan tatanan yang telah ditentukan oleh 

sang Khaliq. Oleh karenanya, pendidikan akhlak dikatakan juga sebagai pendidikan moral 

dalam diskursus pendidikan Islam. Ibnu Miskawaih, al-Qabisi, dan Imam Ghazali 

menunjukkan bahwa tujuan puncak pendidikan akhlak adalah terbentuknya karakter anak 

didik dengan berakhlak mulia.11 

Pendidikan karakter akan menjadikan peserta didik memiliki ciri khas pribadi sesuai 

dengan nilai-nilai yang ditanamkan dalam sistem pendidikan di sekolah ataupun di 

lingkungannya. Nilai-nilai yang ditanamkan, diajarkan dan dibentuk akan berpengaruh 

terhadap karakter yang akan dicapai. Bila dalam proses pendidikan peserta didik diajarkan 

tentang nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme, maka akan melekat pada diri peserta 

didik nilai tersebut. Sebaliknya apabila ia dididik dengan sikap anti wasathiyyah (moderat) 

dan tidak cinta tanah air sejak kecil, maka akan mengakar pada diri anak tersebut dan sulit 

mengubahnya. Hasil dari proses yang dilakukan terhadap peserta didik itulah yang akan 

menjadi sebuah karakter pribadi yang akan dimilikinya kapan dan dimanapun ia berada.12 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Islam Wasathiyyah Sebagai Arus Utama Pendidikan Islam 

Sebagai sebuah pendekatan komprehensif dan terpadu, konsep Islam wasathiyyah 

juga harus menjadi identitas, visi, corak, dan karakteristik utama pendidikan Islam, bukan 

hanya sekedar nilai partikular. Disini lah perlu adanya langkah yang lebih konstruktif dengan 

menempatkan konsep Islam wasathiyyah sebagai arus utama dalam pendidikan Islam. 

Pengarusutamaan Islam yang wasathan dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia akhir-

akhir ini bisa dilihat dari upaya Kemenag melalui Direktorat Kurikulum, sarana, 

kelembagaan, dan kesiswaan (KSKK) Madrasah dalam merumuskan 12 program andalan, 

yaitu: 1) penyusunan modul pendidikan multikulturalisme untuk siswa MI, Mts, dan MA, 2) 

menggelar perkemahan pramuka madrasah nasional, 3) penguatan siswa menuju madrasah 

BERSINAR (Bersih, Sehat, Inklusif, Aman, dan Ramah Anak), 4) menyelenggarakan ajang 

minat dan bakat madrasah di berbagai bidang baik akademik maupu seni, 5) sosialisasi 

                                                             

11 Syahrial Zulkapadri, “Pendidikan Karakter dan Pendidikan Akhlak (Studi Perbandingan)”, Jurnal at-

Ta’dib, Vol. 9 No. 1, 2014), 115. 
12 Ibid. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

36 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

pendidikan multikultural kepada kepala madrasah, 6) menggelar seminar internasional tentang 

penanggulangan radikalisme melalui pendidikan dasar dan menengah, 7) penyusun panduan 

penilaian pembinaan sikap dan perilaku keseharian peserta didik, 8) penyusunan indikasi 

kegiatan ekstrakurikuler berbasis nilai moderasi, 9) penyusunan panduan layanan dalam 

penanaman nilai rahmatan lil alamin, 10) penyunan panduan layanan BK bagi guru BK, 11)  

penyunan panduan pendeteksian ajaran ekstrim di lingkungan madrasah, 12) sosialisasi 

kebijakan pengarusutamaan deradikalisasi melalui inovasi kurikulum.
13

 

Beberapa program pengarusutamaan ini memancing diskusi lebih lanjut sejauh mana 

Islam wasathiyyah menjadi identitas pendidikan Islam. Namun melihat wacana dan program 

yang dilakukan, setidaknya bisa dianalisis dari tiga hal. Pertama, adanya kekhawatiran 

menguatnya gerakan ekstrimisme, intoleran, dan radikalisme-terorisme dalam pendidikan 

Islam. Dalam rangka mengahadang gerakan ini, konsep Islam wasathiyyah dianggap perlu 

menjadi arus utama mengingat coraknya yang inklusif dan toleran. Kedua, pengarusutamaan 

ini bisa dibaca sebagai tindak lanjut dan penguatan Islam Nusantara, dimana karakter 

uatamanya adalah moderat. Terlebih pendidikan Islam Nusantara memiliki akar historis 

sebagai bagian dari institusi sosial-keagamaan yang bercorak moderat. Ketiga, adanya 

kebutuhan untuk melakukan reformasi pendidikan Islam di tengah kompleksitas masalah 

global, yang diantaranta adalah tidak adanya keseimbangan antara intelektualitas, dengan 

moralitas, modernitas dengan spiritualitas, dan ketidakseimbangan lainnya dalam semua 

aspek kehidupan. 

Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme Dengan Pendidikan Karakter 

Pendidikan secara umum dapat diartikan bagaimana memproses manusia muda (anak 

manusia) menjadi manusia dewasa baik dalam arti individual, sosial dan susila, sehingga 

betul-betul menjadi manusia yang mandiri secara individu, mampu menjalankan tugasnya 

sebagai makhluk sosial dalam arti mampu menjalan hubungan yang baik dalam konteks sosial 

pada berbagai kesempatan serta memiliki kepribadian yang mantap, stabil dan berakhlak 

mulia. 

Tujuan pendidikan sebagaimana tercantum dalam Undang-Undang Sistem 

Pendidikan Nasional Nomor 20 tahun 2003, pada pasal 3,  berbunyi “ Pendidikan nasional 

berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang 

                                                             

13Tim Redaksi Majalah Pendis, “Laporan Utama: Pengarusutamaan Islam Moderat di Lembaga 
Pendidikan Islam,” Majalah Pendis Kementerian Agama, Edisi No. 8/tahun V (Jakarta: Dirjen Pendis Kemenag, 

2017), 8-9.   



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 37 

 

bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya 

potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang 

Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara 

yang demokratis serta bertanggung jawab. Watak dan peradaban bangsa yang bermartabat 

dengan ciri utama beriman dan bertakwa, berakhlak mulia dan menjadi warganegara yang 

demokratis serta bertanggung jawab, itu erat kaitannya dengan nilai-nilai wasathiyah di atas. 

Nilai-nilai Islam wasathiyyah dalam hal ini adalah nilai-nilai Islam wasathiyyah yang 

terintegrasi dalam proses belajar mengajar dan materi pembelajaran dalam pada pendidikan 

karakter. Integrasi berarti percampuran, perpaduan dan pengombinasian. Integrasi biasanya 

dilakukan dalam dua hal atau lebih yang mana masing-masing dapat saling mengisi. Islam 

merupakan agama yang mempunyai semangat toleransi yang tinggi. Islam bersifat moderat 

yakni adil dan mengambil jalan tengah. Kata moderat ini bila dihubungkan pada delapan belas 

nilai pendidikan karakter, maka nilai karakter yang tepat untuk menggambarkan nilai Islam 

moderat adalah religius, toleransi, peduli sosial, demokratis dan cinta damai. 

Religius merupakan sikap dan perilaku yang patuh dalam menjalankan ajaran agama 

yang dianutnya, toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama lain dan hidup rukun dengan 

pemeluk agama lain. Toleransi merupakan sikap dan tindakan yang menghargai perbedaan 

agama, suku, etnis, pendapat, sikap dan tindakan orang lain yang berbeda dari dirinya. 

Sedangkan peduli sosial merupakan sikap dan tindakan yang selalu ingin memberi bantuan 

pada orang lain dan masyarakat yang membutuhkan.14 

Demokratis adalah cara bersikap, cara berpikir dan bertindak yang menilai secara 

sama antara hak dan kewajiban diri sendiri dengan orang lain.
15

 Sedangkan cinta damai 

merupakan sikap, perkataan dan tindakan yang menyebabkan orang lain merasa senang dan 

aman atas kehadiran dirinya.16 Nilai-nilai tersebut melebur pada semua mata pelajaran di 

Madrasah Ibtidaiyah yang menggunakan kurikulum 2013. Berikut ini indikator dari nilai-nilai 

Islam moderat: 

NO Karakter Indikator 

1 Religius  

 

a. Mengucapkan salam. 

b. Berdoa sebelum dan sesudah belajar. 

c. Melaksanakan sholat lima waktu. 

                                                             

14Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan,... 73-

76. 
15Syamsul Kurniawan, Pendidikan Karakter: Konsepsi & Implementasi Secara Terpadu di Lingkungan 

Keluarga, Sekolah, Perguruan Tinggi dan Masyarakat (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2013), 145 
16Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan.., 76. 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

38 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

d. Mengikuti semua kegiatan keagamaan 

di sekolah. 

e. Bersyukur atas segala nikmat yang 

telah diberikan oleh Allah SWT. 

f. Merayakan hari raya Islam. 

2 Toleransi a. Menghargai pendapat orang lain. 

b. Tidak memotong pembicaraan orang 

lain. 

c. Menghormati orang lain yang berbeda 

agama maupun suku. 

d. Menghormati keputusan orang lain. 

e. Menghormati kekurangan dan 

kelebihan orang lain. 

3 Demokratis a. Tidak memaksakan kehendak kepada 

orang lain. 

b. Pemilihan ketua kelas dan pengurus 

kelas secara demokrasi. 

c. Mendasarkan setiap keputusan pada 

musyawarah mufakat. 

d. Menyelesaikan persoalan secara damai. 

e. Selalu bersikap adil kepada semua 

orang. 

4 Cinta damai a. Menciptakan suasana kelas yang 

tentram dan nyaman. 

b. Tidak menoleransi segala bentuk tindak 

kekerasan. 

c. Selalu rukun dan tidak menciptakan 

keributan di kelas dan sekolah. 

d. Mendorong terciptanya keharmonisan 

kelas dan sekolah. 

5 Peduli sosial a. Memberikan bantuan kepada orang 

yang membutuhkan. 

b. Melakukan kegiatan bakti sosial. 

c. Memberikan bantuan kepada 

lingkungan masyarakat yang kurang 

mampu. 

d. Menyediakan kotak amal atau 

sumbangan. 

 

INTEGRASI NILAI WASATHIYYAH DAN NASIONALISME DI MIN 15 MAGETAN. 

Nilai-nilai yang terkandung di dalam konsep Islam wasathiyyah dan nasionalisme 

merupakan hal yang sudah menjadi suatu keharusan dan keniscayaan di tengah-tengah arus 

radikalisasi keberagamaan dan wajib menjadi ruh dalam proses pelaksanaan pendidikan di 

suatu madrasah. Menurut pengamatan penulis di MIN 15 Magetan terdapat tiga bentuk 

integrasi nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme yang diterapkan di MIN 15 Magetan, 

yakni melalui pembelajaran di kelas, melalui budaya madrasah dan melalui kegiatan 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 39 

 

ekstrakurikuler.  

Bentuk proses pengintegrasian nilai-nilai Islam wasathiyah dan nasionalisme 

tergambar dalam beberapa kegiatan yang ada, antara lain: kegiatan upacara bendera, 

menyanyikan lagu Indonesia raya, pembelajaran yang dimulai dengan berdo’a bersama, 

menghafal juz ‘Amma, kegiatan baca tulis al Qur’an melalui metode UMMI, kegiatan sholat 

dhuha dan dhuhur berjamaah, dan kegiatan ekstrakurikuler seperti pramuka, drumband, seni 

tari, hadrah dan lainnya. 

Integrasi Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di MIN 15 Magetan. 

Proses integrasi nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme di MIN 15 Magetan 

dapat dilihat dari tiga bentuk, yaitu: melalui proses pembelajaran, budaya yang dikembangkan 

di madrasah, dan kegiatan ekstrakurikuler. Pada penelitian ini, terdapat lima karakter yang 

merupakan bagian dari nilai-nilai Islam wasathiyyah, yaitu karakter religius, toleransi, 

demokratis, cinta damai, dan kepedulian  sosial. Sedangkan yang termasuk di dalam nilai-nilai 

nasionalisme adalah semangat kebangsaan dan cinta tanah air. 

Pembelajaran di Kelas 

 Proses integrasi nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme melalui pembelajaran 

di kelas ini, melalui interaksi dan antara peserta didik dan guru dalam proses pembelajaran. 

Nilai-nilai Islam wasathiyyah dalam penelitian ini tergambar dalam 5 karakter yakni religius, 

toleransi, demokratis, cinta damai, dan peduli sosial. Proses integrasinya dengan karakter 

religius dibuktikan melalui berdoa bersama sebelum dan sesudah pembelajaran, membaca 

asmaul husna setelah shalat dhuha, dan hafalan surat-surat pendek. 

 Selain melalui doa, proses integrasi nilai Islam wasathiyyah dengan karakter religius 

juga melalui pembelajaran pada mata pelajaran keagamaan, seperti Qur’an Hadist, Fiqih, SKI, 

dan Akidah Akhlak. Tidak hanya itu, proses integrasi juga terjadi ketika peserta didik 

mengucapkan ataupun menjawab salam serta mendoakan temannya yang sedang sakit. 

 Adapun proses integrasi nilai Islam wasathiyyah dengan karakter toleransi dibuktikan 

melalui metode pembelajaran yang bervariasi, materi pelajaran, dan nasihat guru kepada 

peserta didik. Misalnya proses pembelajaran dengan memakai metode diskusi. Dengan 

diskusi peserta didik dilatih untuk bersikap toleransi antar teman diskusinya ketika 

menyampaikan pendapatnya. Selain membentuk karakter toleransi, juga untuk melatih 

karakter demokratis. Dengan metode diskusi dalam pembelajaran akan terjadi pembelajaran 

yang kooperatif, hal tersebut pada akhirnya melatih peserta didik untuk bersikap demokrasi. 

Penanaman karakter demokrasi juga dilakukan melalui kegiatan pembuatan jadwal piket 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

40 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

kelas, pemlihan ketua kelas, dan membuat peraturan kelas. Dalam kegiatan diskusi kelompok 

juga akan menimbulkan rasa cinta damai antar peserta didik. Karakter cinta damai ini juga 

termasuk nilai yang terkandung di dalam konsep Islam wasathiyyah. 

Cara lain yang dilakukan dalam proses pembelajaran untuk menumbuhkan rasa cinta 

damai adalah penyelesaian masalah yang timbul selama proses pembelajaran  diantara peserta 

didik dengan menasehati serta menyelesaikan dengan cara damai.  

Kemudian untuk melatih karakter peduli sosial dilakukan melalui kegiatan amal 

Jum’at, pengumpulan dana untuk peserta didik yang terkena musibah, menjenguk peserta 

didik yang sakit, dan lain-lainnya. Sedangkan proses integrasi karakter nasionalisme, dapat 

dilakukan melalui pembelajaran tematik yang di dalamnya juga dijelaskan mengenai sejarah 

bangsa Indonesia, mengenalkan tokoh-tokoh pahlawan Indonesia, dan mengenalkan lagu-lagu 

nasional. Dengan mengetahui sejarah bangsa, peserta didik akan mengetahui bagaimana 

perjuangan para pahlawan dan hal ini akan memicu semangat kebangsaan dalam diri peserta 

didik. 

Budaya Madrasah 

Setiap madrasah pasti memiliki budaya sendiri-sendiri. Budaya tersebut merupakan 

hal-hal yang telah menjadi suatu kebiasaan yang dilakukan oleh semua warga madrasah. 

Termasuk yang ada di MIN 15 Magetan yang juga mempunyai budaya sendiri dalam 

mengembangkan sisi keagamaan dalam rangka mengembangkan karakter religius. 

Budaya tersebut antara lain adalah pembiasaan shalat dhuha pagi hari secara jama’ah 

yang diikuti oleh seluruh peserta didik dan bapak ibu guru, pembacaan asma’ul husna, hafalan 

surat-surat juz 30, program BTQ dengan menggunakan metode UMMI, shalat jama’ah dhuhur 

dan shalat sunnah qabliyah serta ba’diyahnya, dan peringatan-peringatan hari besar Islam. 

Selain itu juga dilakukan pengajaran tata krama, dan doa-doa sehari-hari. Budaya-budaya 

tersebut secara tidak langsung telah mengintegrasikan nilai-nilai Islam wasathiyyah dengan 

pendidikan karakter melalui peran budaya madrasah yang ada di MIN 15 Magetan. 

Sedangkan proses integrasi karakter nasionalisme, dilakukan melalui pengenalan 

terhadap pahlawan-pahlawan bangsa, kegiatan upacara, dan peringatan-peringatan hari besar 

Nasional. Dengan kegiatan tersebut peserta didik diharapkan memiliki semangan kebangsaan 

dan cinta tanah air. 

Kegiatan Ekstrakurikuler 

Kegiatan ekstrakurikuler merupakan kegiatan di luar mata pelajaran yang menduung 

bakat dan minat peserta didik agar lebih berkembang lagi. Kegiatan ekstrakurikuler juga 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 41 

 

mempunyai andil yang sangat besar dalam pembentukan karakter peserta didik. Proses 

integrasi nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme pada pendidikan karakter juga dapat 

dilakukan melalui kegiatan ekstrakurikuler yang telah berjalan di MIN 15 Magetan. Bila 

ditelaah lebih mendalam lagi, setiap kegiatan ekstrakurikuler sebenarnya telah 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme di dalamnya. 

Beberapa kegiatan ekstrakurikuler antara lain adalah pramuka, yang di dalamnya 

secara implisit telah mengintegrasikan nilai-nilai Islam wasathiyyah dan nasionalisme dalam 

pembentukan karakter peserta didik. 

Selain itu juga terdapat beberapa kegiatan ekstrakurikuler yang lain, diantaranya: 

1. MTQ (Musabaqah Tilawatil Qur’an) yang dapat menumbuhkan semangat kecintaan 

terhadap al-Qur’an. Selain itu juga dapat membentuk karakter religius peserta didik. Hal 

ini sesuai dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Islam wasathiyyah. 

2. Seni hadrah al- Banjari dan Samroh, yang dapat menumbuhkan kecintaan terhadap nabi 

Muhammad. Selain itu kegiatan ini dapat membentuk karakter peserta didik yang religius, 

toleransi, demokratis, dan cinta damai antar sesama anggota yang ikut. 

3. Drumband untuk melatih kemampuan peserta didik memainkan alat musik dan membentuk 

karakter peserta didik yang religius, toleransi, demokratis, dan cinta damai. 

4. Ekstra olahraga untuk melatih psikomotorik siswa, dan membentuk nilai toleransi yaitu 

menghargai orang lain ketika kalah dalam suatu pertandingan. 

 

PENUTUP 
Dari paparan penjelasan di atas, dapat ditarik sebuah kesimpulan bahwa pendidikan 

Islam merupakan elemen strategis dalam mencetak generasi yang moderat. Untuk melahirkan 

generasi moderat ini diperlukan pengembangan pendidikan Islam dengan menggunakan 

konsep Islam wasathiyyah sebagai paradigma dan arus utama. Hal ini merupakan konsekuensi 

logis dari penggunaan Islam sebagai arus utama dalam penyelenggaraan pendidikan. Dimana 

Islam wasathiyyah merupakan identitas dan watak dasarnya. Dalam prakteknya di dunia 

pendidikan, khususnya pendidikan dasar perlu didukung adanya suatu proses integrasi nilai-

nilai Islam wasathiyyah dan nilai nasionalisme dengan penerapan pendidikan karakter dalam 

upaya mengembangkan Islam wasathiyyah sebagai dasar dalam penyelenggaraan pendidikan. 

Jika dikatakan dalam rangka membangun karakter bangsa bangunlah karakter 

generasi bangsa nya sejak dini, sebab merekalah yang kelak menjadi tumpuan harapan bangsa 

ini. Oleh karena itu konsep Islam wasathiyyah menjadi sebuah keharusan dan kebutuhan 

generasi bangsa ini dalam rangka mencegah radikalisasi keberagamaan sekaligus menjadi 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

 

42 Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 

 

benteng dalam menghadapi ancaman disintegrasi bangsa. Dalam rangka menerapkan 

pendidikan karakter yang berdasarkan nilai-nilai Islam wasathiyyah ini, MIN 15 Magetan 

berupaya terus menerus untuk terus mengembangkan dan menginternalisasikan nilai-nilai 

tersebut melalui tiga kegiatan, yaitu kegiatan pembelajaran di kelas, budaya madrasah, dan 

kegiatan ekstrakurikuler. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Buseri, Kamrani. Islam Wasathiyah Dalam Perspektif Pendidikan. Banjarmasin: Disampaikan 

pada:Rakerda/Sarasehan Ulama se Kalimantan Selatan. 28 Desember 2015. 

Danim, Sudarwan,  Menjadi Peneliti Kualitatif. Bandung: CV PUSTAKA SETIA. 2002. 

Emzir. Metodologi Penelitian Kualitatif Analisis Data. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 

2010. 

Fitri, Agus Zaenul. “Pendidikan Islam Wasathiyah: Melawan Arus Pemikiran Takfiri Di 

Nusantara”. Jurnal Kuriositas Edisi 7, Vol. 1. 2015. 

Hanapi, Mohd Shukri. “The Wasatiyyah (Moderation) Concept in Islamic Epistemology: A 

Case Study of its Implementation in Malaysia,”. International Journal of Humanities and 

Social Science: Vol. 4, No. 9 (1); July 2014. 

Juliardi, Budi. Pendidikan Kewarganegaraan untuk Perguruan Tinggi: Disesuaikan dengan 

Kepdirjen Dikti No. 43 tahun 2006 tentang Kelompok Mata Kuliah Pengembangan 

Kepribadian dan UU No. 12 Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi, Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada. 2017. 

Khoiri, Ahmad. “Moderasi Islam Dan Akulturasi Budaya; Revitalisasi Kemajuan Peradaban 

Islam Nusantara Islamadina”,Islamadina  Jurnal Pemikiran Islam Vol. 20 No.1. Maret. 

2019. 

Kurniawan, Syamsul. Pendidikan Karakter: Konsepsi & Implementasi Secara Terpadu di 

Lingkungan Keluarga, Sekolah, Perguruan Tinggi dan Masyarakat. Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2013. 

Mahdi, Ali dkk. Merevitalisasi Pendidikan Pancasila: Sebagai Pemandu Reformasi. 

Surabaya: UIN Sunan AMpel Press. 2013. 

Masdar, Hilmy. “Whither Indonesia’s Islamic Moderatism? A Reexamination on the 
Moderate Vision of Muhammadiyah and NU”, dalam Journal of Indonesian Islam, Vol. 

07, Number 01, June (Surabaya: the Institute for the Study of Religion and Society 

(LSAS) and the Postgraduate Program (PPs), IAIN Sunan Ampel. 2013. 

Nur, Afrizal Mukhlis Lubis. “Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran; Studi Komparatif Antara 

Tafsir Al-Tahrîr Wa At-Tanwîr Dan Aisar At-Tafâsîr”. Jurnal: An-Nur Vol.4 No. 2, 

2015. 

Suharsaputra, Uhar. Metodologi penelitian Kuantitaif, Kualitatif, dan Tindakan. Bandung: 

Refika Aditama. 2012. 

Tim Redaksi Majalah Pendis. “Laporan Utama: Pengarusutamaan Islam Moderat di Lembaga 
Pendidikan Islam,” Majalah Pendis Kementerian Agama, Edisi No. 8/tahun V. Jakarta: 

Dirjen Pendis Kemenag. 2017, 

Zubaedi. Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya Dalam Lembaga 

Pendidikan. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 2013. 

Zulkapadri, Syahrial. “Pendidikan Karakter dan Pendidikan Akhlak (Studi Perbandingan)” 

Jurnal at-Ta’dib, Vol. 9 No. 1. 2014. 

 



Integrasi Nilai-Nilai Islam Wasathiyyah dan Nasionalisme di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 15 Magetan  

Edukasia: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 1 (1), 2020 43 

 

 

 


