
 
 
 

Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat: DimaSTIKa  
e-ISSN: 3109-1148 

Vol. 4, No. 2, Tahun 2025, Hal. 176–184 

This is an open access article under the CC–BY-SA license http://creativecommons.org/licenses/by-

sa/4.0/ 

 

 

Komparasi Karakter Keagamaan Siswa Reguler dan Siswa Ma’had pada 
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di MAN Kendal 

Ahmad Munadirin1*, Putry Mardiana2, Faraqna Algadavi Aulia Ahmad3, Anis ‘Ullalah4, Soni’ Zakiyah Darojah5, Muhammad Arfi Husni6 

1,2,3,4,5,6Sekolah Tinggi Islam Kendal 

Email Corespondensi:  Ahmadmunadirin@stikkendal.ac.id    

*Corespondensi Author 

 

Abstrak 

MAN Kendal memiliki ciri khas tersendiri karena di samping pembelajaran reguler, juga terdapat ma’had sebagai wadah pembinaan keagamaan siswa. Hal ini menimbulkan adanya dua kelompok siswa, yaitu reguler dan ma’had, dengan 
karakter keagamaan yang berbeda. Penelitian ini bertujuan untuk membandingkan 

bagaimana karakter keagamaan terbentuk melalui pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam (PAI) pada kedua kelompok tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif dengan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa siswa reguler cenderung hanya mengandalkan pembelajaran formal di kelas, sementara siswa ma’had mendapatkan tambahan 
penguatan berupa pembiasaan ibadah dan kontrol akhlak di asrama. Perbedaan 

terlihat jelas pada pemahaman agama, sikap religius, praktik ibadah, dan akhlak 

keseharian. Temuan ini menegaskan bahwa integrasi antara PAI formal dan pendidikan ma’hadiyyah memberikan kontribusi lebih besar dalam membentuk 
karakter keagamaan siswa. 

Kata kunci: Pendidikan Agama Islam, karakter keagamaan, siswa reguler, siswa ma’had. 

Abstract 

MAN Kendal has a unique characteristic because, in addition to regular learning, it 

also provides a ma’had (Islamic boarding system) as a place for religious development. 
This creates two groups of students, namely regular and ma’had, with different 
religious characters. This study aims to compare how religious character is shaped 

through Islamic Religious Education (PAI) learning in both groups. This research used 

a descriptive qualitative approach with observation, interview, and documentation 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:%20Ahmadmunadirin@stikkendal.ac.id


Komparasi Karakter Keagamaan Siswa Reguler dan Siswa Ma’had…. 

177 

 

techniques. The results show that regular students rely only on formal classroom 

learning, while ma’had students receive additional reinforcement through religious 
habituation and moral control in the dormitory. Differences are clearly seen in 

religious understanding, attitudes, worship practices, and daily morals. These findings 

emphasize that the integration of formal PAI and ma’hadiyyah education contributes 
more significantly to shaping students’ religious character. 

Keywords: Islamic Religious Education, religious character, regular students, ma’had 
students. 

PENDAHULUAN 

Madrasah Aliyah Negeri (MAN) Kendal merupakan salah satu madrasah 

negeri yang memiliki keunikan dan kekhasan tersendiri dibandingkan dengan 

madrasah lainnya. Keunikan ini terletak pada adanya sistem pendidikan ganda, 

yakni pendidikan reguler sebagaimana madrasah pada umumnya, dan pendidikan berbasis asrama melalui ma’had. Ma’had hadir sebagai lembaga pembinaan 

keagamaan yang menekankan pada penguatan ibadah, pembinaan akhlak, serta 

pendalaman ilmu agama melalui kegiatan-kegiatan keislaman. Dengan adanya 

sistem ini, siswa MAN Kendal terbagi menjadi dua kelompok, yaitu siswa reguler dan siswa ma’had. Kedua kelompok ini mendapatkan kurikulum yang sama dalam 

mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), namun memiliki pengalaman, pola 

pembinaan, dan pembiasaan keagamaan yang berbeda. 

Fenomena inilah yang menarik untuk diteliti. Pada satu sisi, siswa reguler 

mendapatkan pembelajaran PAI yang cukup melalui kelas formal, lengkap dengan 

kurikulum yang terstruktur dan guru yang kompeten. Namun, aktivitas keagamaan 

mereka di luar kelas lebih bergantung pada lingkungan keluarga dan masyarakat. Sementara itu, siswa ma’had bukan hanya mendapatkan pembelajaran formal di 

kelas, tetapi juga merasakan kehidupan berasrama yang membiasakan ibadah 

berjamaah, kajian kitab, pembinaan disiplin, serta pengawasan akhlak sehari-hari. Hal ini menjadikan siswa ma’had lebih intens dalam menjalani pendidikan agama 

yang bersifat menyeluruh, baik aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik.1 

 
1 Anshori, F. “Pembelajaran PAI dan Implikasinya terhadap Religiusitas Siswa.” Jurnal 

Pendidikan Islam, vol. 9, no. 2 (2021): 145–160. 



Ahmad Munadirin, dkk 

178 

 

Jika menengok penelitian sebelumnya, banyak kajian yang membahas peran 

PAI dalam meningkatkan religiusitas siswa di sekolah dan madrasah.2 Sebagian 

besar penelitian tersebut menekankan pada strategi pembelajaran, peran guru, atau 

model kurikulum yang digunakan. Namun, masih jarang penelitian yang secara khusus mengkaji perbedaan antara siswa reguler dan siswa ma’had dalam satu 
lembaga pendidikan negeri. Di sinilah letak research gap penelitian ini. Integrasi pendidikan formal madrasah dengan sistem ma’had memang sudah lama menjadi 
praktik di pesantren atau madrasah swasta, tetapi di madrasah negeri seperti MAN 

Kendal, hal ini masih relatif baru dan jarang diteliti secara komparatif. 

Kebaruan (novelty) penelitian ini adalah penekanan pada perbandingan karakter keagamaan antara siswa reguler dan siswa ma’had dalam lingkup 
pembelajaran PAI di madrasah negeri. Dengan kata lain, penelitian ini tidak hanya 

mengkaji efektivitas pembelajaran PAI secara umum, tetapi juga melihat bagaimana sistem ma’had mampu memberikan penguatan karakter keagamaan yang berbeda 
dibandingkan dengan siswa reguler. Penelitian ini diharapkan mampu menjelaskan kontribusi unik ma’had dalam mendukung keberhasilan pembelajaran PAI dan 

membentuk generasi yang religius serta berakhlak mulia.3 

Urgensi penelitian ini terlihat dari dua sisi. Pertama, dari sisi akademik, 

penelitian ini memberikan sumbangan pemikiran bagi pengembangan ilmu 

pendidikan agama Islam, khususnya terkait model integrasi madrasah dan ma’had. 
Kedua, dari sisi praktis, hasil penelitian ini dapat dijadikan acuan oleh guru PAI, pengelola ma’had, maupun kepala madrasah dalam merancang program pembinaan 
yang lebih tepat sasaran. Mengingat pentingnya pembentukan karakter keagamaan 

siswa dalam menghadapi tantangan zaman, hasil penelitian ini juga relevan sebagai 

bahan evaluasi kebijakan pendidikan Islam di madrasah negeri yang memiliki 

sistem asrama. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memberikan gambaran 

empiris, tetapi juga rekomendasi praktis untuk memperkuat peran PAI dalam 

membina generasi muslim yang berilmu, beriman, dan berakhlak karimah. 

 
2 Kurniawan, A. “Efektivitas Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter Religius.” Jurnal Tarbiyah, vol. 27, no. 1 (2020): 77–92. 
3 Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010. 



Komparasi Karakter Keagamaan Siswa Reguler dan Siswa Ma’had…. 

179 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Lokasi 

penelitian adalah Madrasah Aliyah Negeri (MAN) Kendal. Subjek penelitian terdiri dari siswa reguler dan siswa ma’had. Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama, 
yaitu: (1) observasi terhadap kegiatan pembelajaran PAI dan aktivitas keagamaan 

siswa, (2) wawancara dengan guru PAI, pengelola ma’had, serta beberapa siswa, 
dan (3) dokumentasi berupa jadwal kegiatan, tata tertib, serta catatan pembinaan 

siswa. 

Analisis data dilakukan dengan model Miles dan Huberman yang meliputi 

tiga tahapan: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data 

dilakukan dengan memilah informasi penting yang relevan dengan fokus penelitian. 

Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi deskriptif untuk memudahkan 

penafsiran. Sedangkan penarikan kesimpulan dilakukan dengan menghubungkan 

temuan-temuan di lapangan dengan teori yang telah dikaji sebelumnya. 

Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi, baik triangulasi sumber maupun triangulasi metode. Dengan demikian, 

data yang diperoleh dapat dipertanggungjawabkan validitas dan reliabilitasnya. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan usaha sadar untuk membentuk 

peserta didik agar menjadi pribadi yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia.4 

Dalam konteks pendidikan formal di madrasah, PAI mencakup pembelajaran Al-Qur’an Hadis, Akidah Akhlak, Fikih, serta Sejarah Kebudayaan Islam. Semua 

komponen ini berperan dalam menanamkan nilai-nilai Islam secara menyeluruh 

baik aspek kognitif, afektif, maupun psikomotorik. 

Konsep karakter keagamaan dalam kajian pendidikan Islam dapat dipahami 

sebagai seperangkat sikap, keyakinan, dan perilaku yang sesuai dengan ajaran 

Islam. Indikator karakter keagamaan antara lain pemahaman agama, sikap religius, 

 
4 Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010. 



Ahmad Munadirin, dkk 

180 

 

praktik ibadah, serta akhlak sehari-hari.5 Al-Ghazali menekankan bahwa inti dari 

pendidikan akhlak adalah tazkiyatun nafs atau penyucian jiwa, sehingga pendidikan 

tidak hanya menekankan aspek intelektual tetapi juga dimensi spiritual.6 Sementara 

itu, Ibnu Miskawaih berpendapat bahwa akhlak dapat dibentuk melalui pembiasaan, 

yakni latihan terus-menerus dalam berperilaku baik hingga menjadi karakter 

permanen.7 Ma’had sebagai lembaga berbasis asrama berfungsi untuk memperkuat 

pembinaan agama Islam melalui berbagai kegiatan seperti shalat berjamaah, kajian 

kitab kuning, halaqah, dzikir bersama, hingga pembiasaan bahasa Arab. Sistem pendidikan ma’hadiyyah telah lama dikenal dalam tradisi pesantren, namun 

keberadaannya di madrasah negeri seperti MAN Kendal menjadi hal yang relatif baru dan unik. Dengan adanya ma’had, siswa tidak hanya belajar agama di kelas, 
tetapi juga mendapatkan pengalaman religius yang lebih intens melalui pembiasaan 

sehari-hari. Hal ini sejalan dengan penelitian Suryadi yang menegaskan bahwa ma’had berperan penting dalam membentuk disiplin ibadah dan mengontrol akhlak 
siswa.8 

Teori-teori diatas menekankan bahwa pembentukan karakter keagamaan 

siswa dipengaruhi oleh proses pembelajaran PAI di kelas sekaligus lingkungan pendidikan nonformal seperti ma’had. Integrasi keduanya diharapkan dapat 
melahirkan generasi yang tidak hanya memahami ajaran Islam secara teoritis, tetapi 

juga mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Penelitian di MAN Kendal memperlihatkan adanya perbedaan yang signifikan antara siswa reguler dan siswa ma’had dalam hal karakter keagamaan. Perbedaan 
ini muncul meskipun kedua kelompok siswa sama-sama mengikuti kurikulum 

Pendidikan Agama Islam (PAI) yang seragam. Dengan kata lain, konteks 

pendidikan—reguler yang berbasis keluarga dan sekolah, serta ma’had yang 
 

5 Kurniawan, A. “Efektivitas Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter Religius.” Jurnal Tarbiyah, vol. 27, no. 1 (2020): 77–92. 
6 Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 2005 
7 Ibnu Miskawaih. Tahdzib al-Akhlak wa Tathhir al-A‘raq. Kairo: Dar al-Ma’arif, 2011. 
8 Suryadi, A. “Peran Ma’had dalam Pembentukan Disiplin Religius Siswa Madrasah Aliyah.” 

Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, vol. 4, no. 2 (2022): 89–104. 



Komparasi Karakter Keagamaan Siswa Reguler dan Siswa Ma’had…. 

181 

 

berbasis asrama dan pembiasaan intensif—membentuk pengalaman religius yang 

berbeda. 

Pemahaman Keagamaan (Kognitif) 

Siswa reguler menguasai konsep PAI sesuai kurikulum kelas, seperti akidah, 

fikih dasar, dan akhlak, namun terbatas pada aspek teoritis. Sebaliknya, siswa ma’had memiliki pemahaman lebih dalam melalui kegiatan tambahan: kajian kitab Ta’lim al-Muta’allim setelah Maghrib, halaqah rutin, dan penggunaan bahasa Arab dalam percakapan. Observasi selama PPL menunjukkan siswa ma’had aktif bertanya 
dalam kajian kitab, sementara siswa reguler pulang ke rumah setelah jam sekolah. 

Hal ini sejalan dengan penelitian Zain9 dan Fahmi10 yang menekankan pentingnya kurikulum ma’had sebagai sarana tafaqquh fi al-din yang lebih intensif. 

Sikap Religius dan Disiplin (Afektif) 

Siswa reguler menunjukkan religiusitas yang baik, namun lebih bergantung 

pada kebiasaan keluarga dan pengaruh lingkungan luar sekolah. Sebaliknya, siswa ma’had terlatih disiplin lewat pembiasaan shalat berjamaah, pengawasan ketat, dan rutinitas asrama. Selama PPL, peneliti mengamati bahwa siswa ma’had terbiasa 
berjamaah Subuh di mushala, sedangkan sebagian siswa reguler sering terlambat 

mengikuti dhuha di sekolah. Temuan ini konsisten dengan studi Suryadi yang menyatakan ma’had efektif menumbuhkan disiplin religius11. Penelitian lain tentang 

manajemen pendidikan Islam terbaru juga menegaskan bahwa tata kelola asrama 

berperan besar dalam pembentukan sikap religious. 

Praktik Ibadah (Psikomotor) 

Praktik ibadah siswa reguler lebih terbatas pada shalat wajib, tadarus Al-Qur’an, dan kegiatan sekolah. Sementara itu, siswa ma’had terbiasa dengan ibadah 
tambahan: tahajud, dhuha, dzikir malam, dan latihan khutbah. Selama observasi, siswa ma’had dibangunkan untuk tahajud dan dilatih membaca doa bersama 

 
9 Zain, M. “Perbandingan Karakter Religius antara Siswa Reguler dan Santri Ma’had.” Jurnal 

Pendidikan Islam Modern, vol. 6, no. 2 (2021): 210–225. 
10 Fahmi, Z. “Konsep dan Proses Pengembangan Kurikulum Ma'had Aly.” Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, vol. 5, no. 2 (2022): 101–118. 
11 Suryadi, A. “Peran Ma’had dalam Pembentukan Disiplin Religius Siswa Madrasah Aliyah.” 

Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, vol. 4, no. 2 (2022): 89–104. 



Ahmad Munadirin, dkk 

182 

 

sebelum tidur. Hasil ini sesuai dengan penelitian Sobari dkk, bahwa kegiatan ma’had 
dapat menumbuhkan konsistensi ibadah melalui pembiasaan berkesinambungan12. 

Akhlak Islami (Perilaku Sosial) 

Dari sisi akhlak, siswa reguler umumnya sopan dan taat aturan, tetapi pengaruh lingkungan luar sering lebih kuat. Sebaliknya, siswa ma’had menunjukkan 

adab khas pesantren: menghormati guru, hidup sederhana, menjaga etika berbicara, dan disiplin antre. Contoh nyata yang diamati saat PPL adalah siswa ma’had 
menundukkan pandangan ketika berbicara dengan guru, lebih tertib saat antre 

makan, dan jarang melanggar aturan asrama. Hal ini memperkuat teori Ibnu 

Miskawaih tentang pembentukan akhlak melalui pembiasaan13, serta didukung 

studi Tambak yang menekankan pentingnya program pembinaan karakter berbasis 

praktik nyata.14 

Bekal Keagamaan dan Kaderisasi 

Siswa reguler memiliki bekal cukup untuk praktik ibadah harian, sedangkan siswa ma’had lebih siap tampil sebagai kader dakwah, imam, maupun guru ngaji. Misalnya, setiap Jumat malam siswa ma’had diminta latihan khutbah dan membaca 
Al-Qur’an di depan jamaah. Hal ini memberikan kepercayaan diri yang lebih tinggi 

dalam berperan di masyarakat. Penelitian Aspiyah menegaskan bahwa integrasi 

kurikulum pesantren di madrasah berfungsi sebagai laboratorium kaderisasi 

keagamaan yang efektif.15 

Analisis dan Korelasi Temuan 

Integrasi pendidikan formal dan ma’hadiyyah terbukti memberi dampak 
signifikan. Siswa reguler memperoleh bekal akademik yang memadai, tetapi kurang dalam konsistensi ibadah dan penguatan akhlak. Siswa ma’had mendapat nilai 
tambah dari pembiasaan intensif sehingga membentuk religiusitas lebih kuat. Hal 

 
12 Sobari, R. T., Malisi, M. A. S., and Y. Khalfiah. “Penanaman Karakter Religius Mahasiswa 

Baru Melalui Kegiatan Keagamaan di Ma'had al-Jami’ah.” Jurnal Manajemen Pendidikan Islam 
(JUMIN), vol. 3, no. 1 (2025): 1–12. 

13 Ibnu Miskawaih. Tahdzib al-Akhlak wa Tathhir al-A‘raq. Kairo: Dar al-Ma’arif, 2011. 
14 Tambak, S. “Pengembangan Program Pembinaan Karakter Religius di Madrasah.” Journal 

of Islamic Education Studies, vol. 12, no. 1 (2024): 55–72. 
15 Aspiyah, A. “Integrasi Kurikulum Pesantren di Madrasah: Analisis Implementasi di Madrasah Aliyah.” Al-Madrasah: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, vol. 8, no. 1 (2024): 45–60. 



Komparasi Karakter Keagamaan Siswa Reguler dan Siswa Ma’had…. 

183 

 

ini sejalan dengan Al-Ghazali yang menekankan pentingnya dimensi spiritual dalam 

pendidikan16, dan Nata yang menegaskan bahwa pendidikan Islam bertujuan 

membentuk pribadi utuh: berilmu, beriman, dan berakhlak mulia.17 

SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa keberadaan ma’had di MAN Kendal 
memberikan nilai tambah penting dalam pembentukan karakter keagamaan siswa. Siswa reguler dan siswa ma’had sama-sama mengikuti kurikulum Pendidikan 

Agama Islam, namun pengalaman keagamaan yang mereka peroleh berbeda. 

Siswa reguler cenderung memperoleh bekal keagamaan pada aspek kognitif melalui pembelajaran formal, sementara siswa ma’had mendapatkan penguatan 
lebih menyeluruh melalui pembiasaan ibadah, disiplin, dan pengawasan akhlak di lingkungan asrama. Integrasi pendidikan formal dengan sistem ma’hadiyyah 
terbukti melahirkan peserta didik yang lebih utuh dalam aspek pemahaman agama, 

sikap religius, praktik ibadah, dan akhlak Islami. 

Temuan ini memperlihatkan bahwa pengembangan model pendidikan madrasah berbasis ma’had dapat menjadi strategi efektif dalam memperkuat 
pendidikan agama Islam di lembaga pendidikan negeri. Ke depan, gagasan 

penelitian ini membuka peluang bagi kajian lanjutan dengan pendekatan kuantitatif 

atau komparatif di madrasah lain yang memiliki sistem serupa. 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 2005. Anshori, F. “Pembelajaran PAI dan Implikasinya terhadap Religiusitas Siswa.” Jurnal 
Pendidikan Islam, vol. 9, no. 2 (2021): 145–160. Aspiyah, A. “Integrasi Kurikulum Pesantren di Madrasah: Analisis Implementasi di Madrasah Aliyah.” Al-Madrasah: Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, vol. 

8, no. 1 (2024): 45–60. Fahmi, Z. “Konsep dan Proses Pengembangan Kurikulum Ma'had Aly.” Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, vol. 5, no. 2 (2022): 101–118. 

Ibnu Miskawaih. Tahdzib al-Akhlak wa Tathhir al-A‘raq. Kairo: Dar al-Ma’arif, 2011. Kurniawan, A. “Efektivitas Pembelajaran Pendidikan Agama Islam dalam 
Membentuk Karakter Religius.” Jurnal Tarbiyah, vol. 27, no. 1 (2020): 77–92. 

Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010. 

 
16 Al-Ghazali. Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 2005. 
17 Nata, Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010. 



Ahmad Munadirin, dkk 

184 

 

Sobari, R. T., Malisi, M. A. S., and Y. Khalfiah. “Penanaman Karakter Religius 
Mahasiswa Baru Melalui Kegiatan Keagamaan di Ma'had al-Jami’ah.” Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam (JUMIN), vol. 3, no. 1 (2025): 1–12. Suryadi, A. “Peran Ma’had dalam Pembentukan Disiplin Religius Siswa Madrasah Aliyah.” Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, vol. 4, no. 2 (2022): 89–104. Tambak, S. “Pengembangan Program Pembinaan Karakter Religius di Madrasah.” 
Journal of Islamic Education Studies, vol. 12, no. 1 (2024): 55–72. Zain, M. “Perbandingan Karakter Religius antara Siswa Reguler dan Santri Ma’had.” 
Jurnal Pendidikan Islam Modern, vol. 6, no. 2 (2021): 210–225. 

 


