
SYAHADAH: JURNAL ILMU AL-QUR’AN DAN KEISLAMAN 
Vol. 13, No. 2 2025 hal. 50-64 

https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/syahadah/about 
Riwayat Artikel: Dikirim: 08-10-2025| Diterima: 08-10-2025| Diterbitkan: 28-10-2025|  

 

50 
 

RESEPSI AYAT AL-BAQARAH 168 DALAM FATWA HALAL 
MAJLIS ULAMA INDONESIA 

 

Muhammad Taufiq1, Ahmad Mustofa2, Muhammad Abu Nadlir3 
 

1,2,3 Sekolah Tinggi Islam Syubbanul Wathon (STIS) 
Magelang 

 E-mail: taufiq20610090@gmail.com, ahmadmustofa@staia-sw.or.id, nadlir@staia-
sw.or.id 

History Article: Received: 08-09-2025 | Revised: 08-10-2025 | Accepted: 28-10-2025. 

 

Abstrak:Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) memegang peran penting dalam 

memberikan arahan kepada umat Islam terkait konsumsi produk yang halal dan thayyib 

sesuai dengan tuntunan syariat. Dasar pijakannya terdapat dalam Surat Al-Baqarah ayat 168 

yang menegaskan kewajiban mengonsumsi makanan halal dan baik serta melarang 

mengikuti tradisi yang tidak bersumber dari wahyu. Penelitian ini memakai metode 

kualitatif dengan studi pustaka, mengkaji berbagai literatur mengenai konsep halal-thayyib, 

perkembangan teknologi pangan, serta fatwa MUI. Temuan penelitian menegaskan bahwa 

halal-thayyib mencakup nilai keberkahan, kebersihan, dan kesehatan. Akan tetapi, 

kemajuan teknologi pangan modern sering menimbulkan keraguan dalam memastikan 

status kehalalan suatu produk, sehingga peran otoritas fatwa menjadi sangat dibutuhkan. 

Fatwa MUI hadir sebagai pedoman keagamaan sekaligus perlindungan bagi kesehatan 

jasmani dan spiritual masyarakat. Relevansinya semakin kuat di tengah dinamika globalisasi 

pangan, sehingga penguatan pemahaman dan implementasi fatwa menjadi penting guna 

meningkatkan kesadaran serta kepatuhan masyarakat. 

Kata Kunci: MUI Fatwa, Halal, Thayyib, Al-Baqarah 168 

 

Abstract:The Indonesian Ulema Council (MUI) fatwas hold a vital position in guiding 

Muslims to consume halal and thayyib products in line with Islamic law. Their foundation 

lies in Surah Al-Baqarah verse 168, which underscores the command to eat what is lawful 

and wholesome while rejecting practices that lack divine authority. This study adopts a 

qualitative approach through library research, examining literature related to the halal-

thayyib concept, food technology developments, and MUI fatwas. The findings highlight 

that halal-thayyib embodies values of blessing, purity, and health. Nonetheless, rapid 

progress in modern food technology often creates uncertainty about a product’s halal 
assurance, underscoring the importance of fatwa institutions. MUI fatwas function not 

only as religious directives but also as safeguards for the community’s physical and spiritual 
well-being. Their significance grows even stronger in the context of globalized food 

systems, making it essential to reinforce public understanding and application of these 

fatwas to enhance awareness and compliance. 

Keywords: MUI Fatwa, Halal, Thayyib, Al-Baqarah 168 

Pendahuluan  
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang produk halal berperan sebagai 

pedoman bagi umat Islam dalam memilih makanan, minuman, obat-obatan, dan produk 
konsumsi lainnya yang sesuai dengan syariat Islam. (Amin, 2020) Fatwa MUI tidak hanya 

https://ejournal.unisi.ac.id/index.php/syahadah/about
mailto:taufiq20610090@gmail.com
mailto:ahmadmustofa@staia-sw.or.id
mailto:nadlir@staia-sw.or.id
mailto:nadlir@staia-sw.or.id


Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
51 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

menegaskan kehalalan produk, tetapi juga memperhatikan aspek kesehatan, kebersihan, dan 
keamanan. Penetapannya berpedoman pada sumber hukum Islam, yakni Al-Qur’an, Hadis, 
Ijma’, dan Qiyas sesuai Pedoman Penetapan Fatwa MUI. (MUI, 2021). Selain itu, MUI juga 
mempertimbangkan dalil-dalil lain yang mu'tabar (diakui keabsahannya) dalam menetapkan 
fatwa (Mundzir, 2021).  Sebagaimana diterangkan dalam Surat Al-Baqarah ayat 168 : 
 

 اِن͉هٗ لَكمُْ عَدوُ͇ م͊بِيْن   ياايَ͊هَا الن͉اسُ كلُُوْا مِم͉ا فىِ اϻْرَْضِ حَلϼٰا طَي ِبااۖ وϻَ͉ تتَبِ͉عُوْا خُطُوٰتِ الش͉يْطٰنِ   

Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan janganlah 

mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan musuh yang nyata. 

(Kemenag RI, 2019) 

Ayat ini mengandung perintah Allah SWT kepada seluruh manusia untuk 

mengonsumsi makanan yang halal dan baik, serta larangan mengikuti langkah-langkah 

setan. Perintah ini menekankan pentingnya selektivitas dalam memilih makanan, tidak 

hanya dari segi kehalalan, tetapi juga kualitas dan manfaatnya bagi kesehatan (Shihab, 2002). 

Fatwa MUI yang merujuk pada QS. Al-Baqarah 186 menegaskan bahwa perintah 

mengonsumsi makanan dan minuman halal serta baik mencerminkan prinsip dasar Islam: 

keseimbangan aspek spiritual dan material. Halal tidak hanya berarti sah secara syariat, 

tetapi juga harus  bermanfaat, sehat, dan aman. Dengan demikian, menjaga konsumsi halal 

dan baik  menjadi kewajiban moral sekaligus religius, yang tidak hanya menunjukkan 

ketaatan kepada Allah SWT, tetapi juga melindungi kesehatan dan kesejahteraan individu 

maupun masyarakat. Penerapan hukum halal bersifat menyeluruh karena menyatukan nilai 

ibadah dan tanggung jawab sosial. 

 Keterlibatan lembaga sertifikasi halal, otoritas keagamaan, dan komunitas ilmiah 
menjadi penting dalam menjaga relevansi ajaran Islam dalam menjawab tantangan zaman, 
sembari memastikan bahwa prinsip halal dan baik tetap menjadi fondasi etika konsumsi 
umat Islam. Dalam menguraikan resepsi Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang produk 
halal yang berpedoman pada Al-Qur'an melibatkan kombinasi antara pemahaman teks suci, 
ijtihad ulama, dan penerapan hukum positif untuk memastikan bahwa produk yang 
dikonsumsi umat Islam memenuhi standar kehalalan dan kebaikan sesuai syariat. Dan 
penelitian ini bertujuan untuk memperkaya khasanah keilmuan, khususnya dalam kajian 
terkait produk halal. Melalui kajian ini, diharapkan dapat memberikan sumbangsih 
akademis dalam memperdalam pemahaman mengenai peran strategis fatwa Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) dalam menjamin konsumsi produk halal yang sesuai dengan prinsip-
prinsip ajaran Islam. Selain itu, penelitian ini juga bertujuan merumuskan rekomendasi 
guna meningkatkan efektivitas penerapan fatwa tersebut dalam praktik kehidupan sehari-
hari umat Muslim. 
Metode Penelitia 

 Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan penelitian 
kepustakaan (library research). Data diperoleh dari berbagai literatur inklusi baik dari kitab 
tafsir baik klasik ataupun kotempoter, jurnal ilmiah , buku-buku akademik, dan dokumen 
resmi yang relevan dengan topik pembahasan seperti fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) 
dan peraturan perundang-undangan nasional. Setelah literatur diseleksi sesuai dengan 
kriteria yang telah ditetapkan, analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis. 
Pada tahap deskriptif, peneliti menyajikan serta merangkum pokok-pokok temuan dari 
setiap sumber terpilih, antara lain: menguraikan penafsiran Surah Al-Baqarah ayat 168 dari 
berbagai kitab tafsir, menampilkan pokok-pokok penting serta landasan istinbath al-hukum 
dari fatwa-fatwa MUI terkait produk halal, dan mengidentifikasi pasal-pasal dalam 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


52 
 

 

 

peraturan perundang-undangan yang mengatur tentang jaminan produk halal. Selanjutnya, 
pada tahap analitis, penulis mulai menelaah keterkaitan serta mencari titik temu antara 
penafsiran normatif Surah Al-Baqarah ayat 168 dengan substansi fatwa MUI, sekaligus 
membandingkan perspektif tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan kajian akademik modern 
untuk melihat dinamika makna dan penekanan interpretasi dari masa ke masa. 
 
Hasil dan Diskusi  
Resepsi Eksegesis Al-Baqarah 168 Dalam Fatwa Halal MUI 

Ketika al Quran diturunkan, maka Rasulullah adalah sosok yang paling 

“bertanggung jawab” untuk menyampaikan pesan-pesan moral yang tersurat dan tersirat 

di dalamnya. Karena itu, sebagai pembawa risalah, Rasulullah diberi otoritas penuh oleh 

Tuhan untuk menjelaskan pesan wahyu kepada umatnya ketika mereka mendapatkan 

kesulitan dalam memahami teks wahyu. Berangkat dari basis data tersebut, maka Rasulullah 

adalah orang pertama yang meresepsi al Quran secara eksegesis-interpretatif, karena beliau 

merupakan sosok yang paling otoritatif dalam menginterpretasikan pesan-pesan al Quran. 

Sekalipun demikian, betapa pun Rasulullah sangat aktif terlibat dalam penafsiran al Quran, 

namun tidak semua ayat al Quran ditafsirkan beliau (Adzhabi, 2016) 

Dalam konteks fatwa MUI yang merujuk pada Al-Baqarah ayat 168 mengenai 

produk halal, pendekatan yang dominan adalah resepsi eksegesis, karena melibatkan 

penafsiran tekstual yang mendalam untuk merumuskan ketentuan hukum yang relevan 

secara kontemporer (Najah, 2019). Secara lebih luas, resepsi diartikan sebagai pengolahan 

teks, cara-cara memberi makna pada teks, sehingga dapat merespons teks tersebut. Respons 

yang dimaksud bukan dilakukan antara karya dengan pembaca sesungguhnya, melainkan 

pembaca sebagai proses historis, pembaca dalam kurun waktu tertentu yang dikenal sebagai 

model sinkronis dan diakronis dari pendekatan historis (Mustofa, 2020). 

TABEL RINGKAS RESEPSI 

Aspek Resepsi Eksegis Resepsi Estetis Resepsi Fungsional 

 

Definisi 

Penafsiran Ilmiah untuk 

menggali makna. 

 

Apresiasi terhadap nilai 

keindahan (audio visual) 

Penggunaan praktis untuk 

kebutuhan hidup 

 

Fokus 

 

Pemahaman 

(understanding) 

 

Pengalaman 

(experience) 

 

Pemanfaatan 

(utilization) 

 

Peran Al-

Qur'an 

Sumber ilmu dan hukum 

 

Karya seni agung dan 

sumber inspirasi 

 

Sumber berkah, 

penyembuhan dan solusi 

Contoh 

Kajian MUI tentang Al-

Baqoroh ayat 168 pada 

produk produk masyarakat 

Seni kaligrafi dan tilawah 

(seni baca) 

 

Tradisi yasinan dan praktik 

ruqyah 



Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
53 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

Aspek Resepsi Eksegis Resepsi Estetis Resepsi Fungsional 

 

Fatwa dalam Syariah Islam 

Secara umum, fatwa adalah respons atau jawaban dari para ahli agama untuk 

menyelesaikan persoalan dalam hukum Islam baik secara individu maupun kolektif 

(Husain, 2004). Fatwa dapat dimaknai sebagai penjelasan terhadap hukum syariah dalam 

suatu permasalahan tertentu, Jelasnya bahwa cara terbaik untuk mengetahui hukum syariah 

dari suatu hipotesis hukum syariah adalah melalui ijtihad, dan tidak ada cara lain selain itu. 

Pemberian fatwa oleh para intelektual Muslim bukanlah keputusan yang mudah dan sering 

kali tidak memiliki dasar hukum yang eksplisit. Namun demikian, fatwa tersebut dibuat 

dengan konstruksi keilmuan keagamaan yang jelas. Allah SWT berfirman dalam QS. An-

Nahl ayat 43: 

كْرِ إِن كُنتمُْ ϻَ تعَْلَمُو   نَ ومَآ أرَْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إϻِ͉ رِجَاϻا ن͊وحِىٓ إلَِيْهِمْ ۚ فَسْـൗلُوٓا۟ أهَْلَ ٱلذ ِ

Dan kami tidak mengutus sebelum kamu (Muhammad), melainkan orang-orang laki-laki 

yang Kami beri wahyu kepada mereka, maka bertanyalah kepada orang yang mempunyai 

pengetahuan jika kamu tidak mengetahui. 

Ayat di atas menjelaskan anjuran bagi siapa pun yang kurang memahami 

ilmu agama untuk bertanya dan meminta solusi atas permasalahan yang dihadapinya. 

Oleh karena itu, kedudukan hukum fatwa menjadi sangat penting. Hukum fatwa 

digunakan ketika muncul persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan 

ketentuannya secara eksplisit dalam Al-Qur’an, As-Sunnah, ijma’, atau pendapat 
para fuqaha terdahulu. Dengan demikian, fatwa menjadi rujukan masyarakat dalam 

memberikan arahan normatif terhadap gejala-gejala permasalahan hukum Islam. 

Karena kedudukannya yang begitu penting (urgent), sebagian kalangan Barat 

menyebut fatwa sebagai bentuk dari Islamic jurisprudence atau yurisprudensi Islam 

(Ansori and Ulumuddin, 2020).  

Fatwa memiliki peran yang sangat penting dalam proses meningkatkan 

produk yang dimilikinya. Fatwa sendiri memiliki posisi strategis dalam dunia 

peningkatan ekonomi. Karena fatwa memiliki kapasitas hukum yang lebih mengikat. 

Lebih lanjut, fatwa juga memegang otoritas dan kekuatan yang ilmiah bagi usaha 

perekonomian syariah. Fatwa sendiri menggambarkan lembaga hukum yang 

berfungsi sebagai jawaban serta solusi menurut persoalan yang dihadapi oleh 

masyarakat Islam saat ini. Salah satu kasus yang pernah terjadi adalah sertifikasi halal 

pada produk makanan cepat saji internasional (misalnya KFC, McDonald's, dan 

Pizza Hut). Awalnya, masyarakat meragukan status halal produk-produk tersebut 

karena berasal dari perusahaan multinasional dengan rantai pasok global. Sehingga 

dalam menentukan suatu hokum tidak semaunya, sebagaimana firman Allah SWT 

QS. An-Nahl ayat 116: 

ن͉ الذِ͉ينَ يَفْترَُونَ  وϻََ تقَُولُوا لِمَا تصَِفُ ألَْسِنَتكُمُُ الْكَذِبَ هَذاَ حϼََل  وَهَذاَ حَرَام  ل ِتفَْترَُوا عَلىَ ဃِ͉ الْكَذِبَۚ إِ 
 عَلىَ ဃِ͉ الْكَذِبَ ϻَ يُفْلِحُونَ 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


54 
 

 

 

Janganlah kamu mengatakan terhadap apa yang diucapkan oleh lidahmu secara bohong, 

“Ini halal dan ini haram,” untuk mengada-adakan kebohongan terhadap Allah. 

Sesungguhnya orang-orang yang mengada-adakan kebohongan terhadap Allah tidak akan 

beruntung. 

Atas dasar itu, penentuan halal haram suatu produk harus didasarkan pada 

al-Qur'an, as-Sunnah, dan kaidah-kaidah hukum yang dapat dipertanggungjawabkan 

secara syari'ah. Akan tetapi dapatkah setiap orang mengetahui mana pangan yang 

halal dan mana pangan yang haram dengan hanya mencukupkan diri merujuk pada 

al-Qur'an dan sunnah. Jika pada zaman dulu, jawabannya cukup mudah, dan 

kehalalan pangan bukan merupakan suatu persoalan rumit, karena jenis dan bahan 

pangan yang halal mudah dikenali, serta cara pemrosesannya pun tidak bermacam-

macam. Akan tetapi, kını tentu persoalannya tidak sesederhana itu. Kemajuan ilmu 
pengetahuan dan teknologi serta kemampuan rekayasa di bidang pangan dewasa ini, 

kiranya cukup memberikan alasan untuk mengatakan bahwa mengetahui kehalalan 

pangan bukanlah persoalan mudah. Produk-produk olahan, dapat dikategorikan ke 

dalam kelompok produk yang tidak mudah diyakını kehalalannya, apalagi jika 
produk tersebut berasal dari negeri yang penduduknya mayoritas non muslim, 

sekalipun bahan bakunya berupa barang suci dan halal. Sebab, tidak tertutup 

kemungkinan dalam proses pembuatannya tercampur, menggunakan, atau 

bersentuhan dengan bahan-bahan yang tidak suci atau tercampur dengan bahan 

yang haram. 

Halal dalam Syariah Islam 

Konsep halal dalam hukum Islam mencakup berbagai aspek, termasuk 
bahan baku, penamaan, pemasaran, dan proses perdagangan produk, khususnya 
makanan dan minuman. Makanan halal merujuk pada makanan yang diperbolehkan 
menurut hukum Islam dan memenuhi kriteria yang ketat. Menurut Hidayatullah 
(2020), terdapat beberapa syarat utama makanan halal dalam hukum Islam. Pertama, 
makanan halal tidak boleh mengandung babi atau turunannya. Selain itu, makanan 
halal juga harus bebas dari bahan memabukkan seperti khamr dan sejenisnya. Bahan 
yang berasal dari hewan harus berasal dari hewan yang halal dan disembelih sesuai 
dengan ketentuan syariat Islam. Makanan halal juga tidak boleh mengandung zat 
yang dikategorikan najis, seperti daging bangkai, darah, kotoran, dan kontaminan 
sejenis lainnya. Lebih lanjut, fasilitas yang digunakan untuk menangani, menyimpan, 
mengolah, mengelola, atau mengangkut produk halal tidak boleh terkontaminasi 
oleh babi atau benda tidak halal lainnya. Jika fasilitas tersebut sebelumnya digunakan 
untuk produk tidak halal, maka harus disucikan terlebih dahulu sesuai dengan 
metode pensucian yang ditetapkan dalam hukum Islam. Penggunaan fasilitas 
produksi secara bersamaan untuk produk halal dan non-halal sangat dilarang guna 
menjaga integritas standar kehalalan (Hidayatullah, 2020). 

Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003, khususnya pada paragraf keempat, 
membahas mengenai penggunaan nama dalam produk yang mengandung unsur 
terlarang. Fatwa tersebut menyatakan bahwa penamaan makanan dan minuman, 
atau penggunaan simbol yang menyesatkan dan mengandung unsur tipu daya, tidak 
diperbolehkan. Selain itu, penggunaan nama atau simbol yang merujuk pada barang 



Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
55 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

atau hewan yang diharamkan seperti makanan yang terbuat dari bahan bahan nabati 
tapi dibuat persis seperti daging yang lebih dikenal dengan nama meat vegan dengan 
rasa babi ini memang tidak melibatkan bahan-bahan yang diharamkan dalam proses 
pembuatannya namun produk tersebut tidak dapat disertifikasi halal, dan bagi umat 
Muslim disarankan untuk tidak mengonsumsinya. Namun demikian, pengecualian 
diberikan terhadap nama-nama tradisional (‘urf) yang telah dikenal secara kultural 
dan dijamin tidak mengandung unsur haram, seperti bakso, bakmi, bakwan, bakpia, 
dan bakpao. Sementara itu, nama-nama yang dikaitkan dengan makanan atau 
minuman yang diharamkan, seperti bourbon, cognac, atau bir, secara tegas dilarang 
guna menghindari asosiasi menyesatkan dengan produk haram. (Pasaribu, 2019). 
Proses pemasaran produk agar sesuai dengan ketentuan halal menurut Islam 
melibatkan beberapa tahapan penting untuk memastikan kehalalan produk. 
Pertama, pengawasan terhadap proses produksi harus dilakukan agar sesuai dengan 
hukum Islam, memastikan bahan yang digunakan dan metode pengolahan tidak 
melanggar aturan halal. Selain itu, pemantauan terhadap bahan baku juga harus 
dilakukan untuk memastikan tidak ada unsur haram di dalamnya. Proses pengolahan 
pun harus sesuai dengan syariat Islam, agar produk yang dihasilkan bebas dari bahan 
haram. Pengawasan terhadap sertifikasi halal oleh Badan Penyelenggara Jaminan 
Produk Halal (BPJPH) juga sangat penting untuk memastikan produk telah 
memenuhi standar halal dalam bentuk Sertifikat Halal. Terakhir, distribusi dan 
penjualan produk juga harus diawasi agar produk yang sampai ke konsumen tetap 
terjaga dari unsur haram. 

Fatwa MUI nomor 4 tahun 2003 Tentang Standarisasi Halal 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) menerbitkan fatwa ini sebagai panduan 
syariah untuk menetapkan standar kehalalan bagi produk-produk yang dikonsumsi 
masyarakat, termasuk makanan, minuman, dan bahan-bahan terkait lainnya. Fatwa 
ini menguraikan beberapa kaidah penting sebagai berikut: 

1) Tentang Khamr: Setiap substansi yang memiliki efek memabukkan, apa pun 
bentuknya, dikategorikan sebagai khamr dan hukumnya haram. Secara spesifik, 
minuman dengan kadar alkohol 1% atau lebih dianggap khamr dan najis. Adapun 
yang kadarnya di bawah 1%, hukumnya tetap haram sebagai bentuk kehati-hatian, 
meskipun tidak dianggap najis. Produk fermentasi tradisional seperti tape dianggap 
halal selama tidak menyebabkan mabuk. 

2) Tentang Etanol dan Turunannya: Penggunaan etanol murni dari sumber selain 
industri khamr diizinkan dalam proses produksi, asalkan residunya tidak dapat 
dideteksi pada produk jadi. Sebaliknya, etanol yang berasal dari industri khamr 
mutlak diharamkan. Hukum bahan lain seperti fusel oil, ragi, dan cuka ditentukan 
oleh sumber dan prosesnya; cuka dan ragi yang berasal dari khamr bisa menjadi 
halal dan suci setelah melalui proses perubahan atau pembersihan yang sempurna. 

3) Tentang Penyembelihan Hewan: Seekor hewan dianggap halal jika disembelih oleh 
seorang Muslim dengan menyebut nama Allah (membaca basmalah), 
menggunakan alat yang sangat tajam untuk memotong saluran pernapasan, 
pencernaan, dan pembuluh darah utama di leher. Proses pemingsanan (stunning) 
sebelum penyembelihan diperbolehkan, asalkan tidak menyiksa dan hewan masih 
dalam kondisi hidup saat disembelih. 

4) Tentang Penamaan dan Bahan Produk: Dilarang keras menggunakan nama, logo, 
atau perisa yang sengaja dibuat menyerupai produk haram (contoh: rasa babi atau 
nama minuman keras). Namun, larangan ini tidak berlaku untuk istilah-istilah yang 
sudah membudaya di masyarakat dan tidak lagi merujuk pada makna haram, seperti 
bakso atau bakpao. 

5) Tentang Media Pertumbuhan Mikroba: Status kehalalan mikroorganisme 
ditentukan oleh media tempatnya berkembang biak. Jika medianya halal, maka 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


56 
 

 

 

mikrobanya halal, dan sebaliknya. Oleh karena itu, asal-usul produk mikrobial harus 
dapat ditelusuri hingga ke akarnya. 

6) Tentang Kodok: Mengonsumsi kodok dihukumi haram, didasarkan pada adanya 
larangan dari Nabi Muhammad SAW untuk membunuh hewan tersebut. 

7) Tentang Aspek Teknis Lainnya: Fatwa ini juga mengatur hal-hal praktis seperti 
masa berlaku sertifikat halal (berkisar antara 6 bulan hingga 1 tahun), kewajiban 
akreditasi bagi lembaga halal dari luar negeri, dan prosedur penyucian (sertu) untuk 
alat yang terkena najis berat dari babi atau anjing. 

Inti Fatwa 

Pada dasarnya, fatwa ini menegaskan bahwa standar kehalalan mencakup 
seluruh rantai produksi—mulai dari bahan baku, proses, hingga penamaan produk. 
Tujuannya adalah untuk melindungi umat Islam agar hanya mengonsumsi yang halal 
dan baik (halalan thayyiban), sekaligus menjadi fondasi hukum bagi sistem sertifikasi 
halal di Indonesia. 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) dalam merumuskan fatwa halal yang 
bersandar pada Surah Al-Baqarah ayat 168, membutuhkan kajian mendalam agar 
menghasilkan fatwa yang tepat dan kontekstual. Kajian tersebut mencakup berbagai 
aspek penting, antara lain latar belakang turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), keterkaitan 
antar ayat (munāsabah al-āyāt), serta berbagai pendukung lainnya, Oleh karena itu, 
semua aspek ini harus dijabarkan dan dibahas dengan jelas dan terperinci. 

Asbabun Nuzul 

Asbabun nuzul secara bahasa   berarti sebab-sebab turunnya (wahyu), 
sedangkan secara istilah ulama ahli tafsir adalah Suatu peristiwa atau pertanyaan yang 
menyebabkan turunnya satu atau lebih ayat Al-Qur'an sebagai jawaban atau 
penjelasan terhadapnya, dengan kata lain, asbabun nuzul adalah peristiwa nyata yang 
mendorong turunnya wahyu tertentu. Pada surat al-Baqarah ayat 168 merupakan ayat 
tentang anjuran Allah bagi manusia untuk mengkonsumsi apa-apa yang halal juga baik 
yang tersedia di muka bumi. 

 م͊بِيْن  عَدوُ͇ اِن͉هٗ لَكمُْ   يٰٓايَ͊هَا الن͉اسُ كُلُوْا مِم͉ا فىِ اϻَْرْضِ حَلϼٰا طَي ِبااۖ وϻَ͉ تتَبِ͉عُوْا خُطُوٰتِ الش͉يْطٰنِ  

Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan janganlah 
mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan musuh yang nyata. 

Surah Al-Baqarah ayat 168 ini diturunkan sebagai bentuk teguran kepada beberapa 
suku Arab pada masa itu, yaitu Bani Tsaqif, Bani Mudlij, Khuza’ah, dan Bani Amir bin Sa’ah. 
Mereka membuat aturan sendiri dalam hal makanan dengan mengharamkan beberapa jenis 
hewan yang sebenarnya dihalalkan oleh Allah. Seperti yang telah dijelaskan dalam surat al-
maidah 103: 

ُ مِنّْ بَحِيْرَةٍ وϻَ͉ سَاۤى൜بَةٍ وϻَ͉ وَصِيْلَةٍ وϻَ͉ حَامٍو و͉لٰكِن͉ ال͉ذِيْنَ كَفَرُوْا يَفْتَ  ِ الْكَذِبَ  وَاكَْثرَُهُمْ ϻَ مَا جَعَلَ ဃه رُوْنَ عَلَى ဃه
 يَعْقِلُوْنَ 

Allah tidak pernah menetapkan sedikit pun (aturan) menyangkut baḥīrah, sāi’bah, waṣīlah, dan ḥām. 
Akan tetapi, orang-orang yang kafir membuat-buat kedustaan terhadap Allah dan kebanyakan mereka 
tidak mengerti. 

Dalam ayat tersebut hewan hewan yang mereka haramkan: Bahirah (unta betina 
yang telah melahirkan lima kali, dengan anak kelima berjenis kelamin jantan), Sabi’ah (unta 



Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
57 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

betina yang dilepas begitu saja tanpa dimanfaatkan), Washilah (domba betina yang 
melahirkan dua anak jantan secara berturut-turut), Kham (unta jantan yang menghamili unta 
betina sebanyak sepuluh kali) (Prof. Dr.Zuhaili, 2015). Allah menurunkan ayat ini untuk 
meluruskan kesalahan mereka dalam menetapkan hukum halal dan haram. Hanya Allah 
yang berhak menentukan hukum, bukan manusia berdasarkan tradisi atau hawa nafsu. Hal 
ini juga menjadi dasar bagi umat Islam untuk selalu merujuk pada syariat dalam menetapkan 
kehalalan makanan, bukan mengikuti kebiasaan atau aturan yang tidak sesuai dengan ajaran 
syariat Islam (Tarigan, 2012). 

Makna Mufradat 

Kata "mufradat" ( مُفْرَداَت) merupakan bentuk jamak dari "mufrad" ( مُفْرَد) yang dalam 
bahasa Arab berarti kata tunggal atau satuan. Secara terminologis (istilah ilmu bahasa) dalam 
ilmu bahasa Arab dan pengajaran bahasa asing, mufrodat berarti kumpulan kosakata atau 
daftar kata yang digunakan dalam suatu bahasa. dalam konteks pembelajaran bahasa, istilah 
ini sering digunakan untuk merujuk pada unit dasar bahasa berupa kata yang berdiri sendiri 
dan memiliki makna tertentu, Tanpa penguasaan mufrodat, seseorang tidak dapat memahami 
makna kalimat, teks, atau percakapan. 

Tabel Makna Mufrodat Al-Baqoroh Ayat 168 

No Lafadz Makna 

 Wahai manusia يٰٓايَ͊هَا الن͉اسُ  1

 Makanlah kamu sekalian كلُُوْا 2

 Dari sebagian sesuatu مِم͉ا  3

ضِ  4 رَا  Yang ada dibumi فىِ اϻا

ا  5  Dan kamu sekalian jangan mengikuti وϻَ͉ تتَبِ͉عُوا

 Langkah – langkah خُطُوٰتِ  6

 Setan الش͉ياطٰنِ   7

 Sesungguhnya setan اِن͉ه   8

 Bagi kamu لَكمُا  9

 Musuh عَدُو   10

 Yang nyata م͊بِيان   11

 
Maknā Ijmāli 

Makna ijmali adalah makna global, umum, atau ringkasan yang memberikan 
gambaran menyeluruh terhadap sesuatu tanpa membahas rincian detail. Dalam konteks ilmu 
tafsir, ijmali berarti memahami ayat Al-Qur’an secara garis besar. Pada Al-Baqoroh ayat 168 
ini diawali dengan 'Yā ayyuha al-nās' yang bermakna bahwa kalimat ini merupakan seruan 
bagi semua manusia, tidak hanya muslim. Selanjutnya, terdapat kalimat "kulū mimmaa fi al-
ardh halālan thayyiban" yang merupakan perintah untuk memakan sesuatu yang halal juga baik. 
Al-qur’an menyebut kata halal berulang 6 kali menurut Quraish Shihab (Shihab, 2002). Apa-
apa yang halal mengandung arti tidak terikat atau terbebas dari segala petaka dunia dan 
akhirat. Halal dapat pula bermakna boleh yang dalam bahasa hukum berarti agama 
memperbolehkan, dalam hal ini dapat bersifat sunnah, makruh atau boleh saja mubah. Ketika 
manusia memakan atau mengkonsumsi makana halal, berarti dia telah memakan makanan 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


58 
 

 

 

yang dibenarkan secara syara’ (Shihab, 2002). Al-qur’an mengulang kata thayyibat sebanyak 
18 kali. Disebutkan bahwa thayyibat berarti barang-barang yang baik sehingga apa yang 
dikonsumsi berkaitan erat dengan berbagai nilai Islam, nilai kesucian, nilai kebaikan serta nilai 
keindahan. Sedangkan apa yang tidak baik, tidak suci dan tidak memiliki nilai, tidak bisa 
dimanfaatkan dan dianggap tidak bisa digunakan sebagai barang yang bisa dikonsumsi. 
(Shihab, 2002). 

Tidak semua yang ada di dunia otomatis halal dimakan atau digunakan. Allah 
menciptakan ular berbisa, bukan untuk dimakan, tetapi antara lain untuk digunakan bisanya 
sebagai obat. Ada burung-burung yang diciptakan-Nya untuk memakan serangga yang 
merusak tanaman. Dengan demikian, tidak semua yang ada di bumi menjadi makanan yang 
halal, karena bukan semua yang diciptakannya untuk dimakan manusia, walau semua untuk 
kepentingan manusia. Karena itu, Allah memerintahkan untuk mikan makanan yang halal. 
Makanan halal, adalah makanan yang tidak haram, yaknı memakannya tidak dilarang oleh 
agamanya. Makanan haram ada dua macam yaitu yang haram karena zatnya seperti babi, 
bangkai, dan darah, dan yang haram karena sesuatu bukan dari zatnya, seperti makanan yang 
tidak diizinkan olch pemiliknya untuk dimakan atau digunakan. Makanan yang halal adalah 
yang bukan termasuk kedua macam ini (Kementrian Agama RI, 2016) 

Namun demikian, tidak semua makanan yang halal otomatis baik Karena yang 
dinamaı halal terdiri dari empat macam: wajib, sunnah, mabah dan makruh. Ada aktivitas 
yang walaupun halal, namun makruh atau sangat tidak disukai Allah, seperti misalnya 
pemutusan hubungan. Selanjutnya tidak semua yang halal sesuai dengan kondisi masing-
masing ada halal yang baik buat si A yang memilik kondisi kesehatan tertentu, dan ada juga 
yang kurang baik untuknya, walau baik buat yang lain. Ada makanan yang halal, tetapi tidak 
bergızı, dan ketika itu ia menjadi kurang baik. Yang diperintahkan oleh ayat di atas adalah 
yang halal lagi baik. Makanan atau aktivitas yang berkaitan dengan jasmani, seringkali 
digunakan setan untuk memperdaya manusia, karena itu lanjutan ayat ini mengingatkan 
(Satria, 2021). Dan janganlah kamu mengikuti langkah-langkah setan, Setan mempunyaı jejak 
langkah. la menjerumuskan manusia langkah demi langkah, tahap demi tahap. Langkah 
hanyalah jarak antara dua kaki sewaktu berjalan, tetapi bila tidak disadarı, langkah demi 
langkah dapat menjerumuskan ke dalam bahaya. Setan pada mulanya hanya mengajak 
manusia melangkah selangkah, tetapi langkah itu disusul dengan langkah lain, sampai 
akhirnya masuk sampai ke neraka (Shihab, 2002). 

Munāsabah Ayat 

Munāsabah ayat adalah keterkaitan antar ayat atau antar surat dalam Al-Qur’an yang 
menunjukkan bahwa Al-Qur’an diturunkan dengan susunan yang sangat teratur, saling 
melengkapi, dan penuh hikmah. Hal ini sangat membantu para mufassir (ahli tafsir) 
memahami Al-Qur’an secara holistik, kontekstual, dan tematik, bukan sekadar potongan-
potongan ayat. Pada Surat Al Baqarah ayat 167 yang berbunyi:  

لِكَ يرُِيهِمُ ٱ๡ُ͉ كَر͉ةا  لَنَا  أنَ͉ وَقَالَ ٱلذِ͉ينَ ٱتبَ͉عُوا۟ لَوْ  تٍ عَلَيْهِمْۖ وَمَا همُ   ۭ  فَنَتبَرَ͉أَ مِنْهُمْ كَمَا تبَرَ͉ءُوا۟ مِن͉ا  كَذَٰ لَهُمْ حَسَرَٰ أعَْمَٰ
رِجِينَ مِنَ ٱلن͉ار  بِخَٰ

Dan berkatalah orang-orang yang mengikuti (pemimpin-pemimpin mereka), " Sekiranya kami dapat 
kembali (ke dunia), pasti kami akan berlepas diri dari mereka sebagaimana mereka berlepas diri dari 
kami." Demikianlah Allah memperlihatkan kepada mereka amal perbuatannya menjadi penyesalan 
bagi mereka. Dan mereka tidak akan keluar dari neraka. 

Pada Surat Al Baqarah ayat 168 yang berbunyi: 



Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
59 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

 ۭۚ إِن͉هُ لَكمُْ عَدوُ͇ م͊بِين  الش͉يْطَانِ يَا أيَ͊هَا الن͉اسُ كلُُوا مِم͉ا فيِ اϷْرَْضِ حϻϼََا طَي بِااۖ وϻََ تتَبِ͉عُوا خُطُوَاتِ 
Wahai manusia! Makanlah dari (makanan) yang halal dan baik yang terdapat di bumi, dan janganlah 
kamu mengikuti langkah-langkah setan. Sungguh, setan itu musuh yang nyata bagimu. 

Pada Surat Al Baqarah ayat 169 yang berbunyi: 

ِ مَا ϻَ تعَْلَمُوْنَ  ان͉مَا ءِ وَالْفَحْشَاۤءِ وَانَْ تقَُوْلُوْا عَلىَ ဃه  يَأمُْرُكمُْ بِالس͊وْۤ
Sesungguhnya (setan) hanya menyuruh kamu untuk berbuat jahat dan keji serta mengatakan tentang 
Allah apa yang tidak kamu ketahui 

Rangkaian ayat-ayat ini menyusun sebuah pesan peringatan yang terstruktur dan 
saling melengkapi. Surah Al-Baqarah ayat 167 menggambarkan dampak tragis yang dialami 
oleh mereka yang terperdaya oleh rayuan dan ajakan setan. Menanggapi hal tersebut, ayat 168 
hadir sebagai peringatan sekaligus solusi, yakni dengan menyeru manusia untuk 
mengonsumsi yang halal dan baik serta menghindari jalan setan. Selanjutnya, ayat 169 
memperjelas bahaya nyata dari bisikan setan, yang selalu mendorong manusia pada perbuatan 
dosa dan penyimpangan. Secara keseluruhan, ketiga ayat ini menyampaikan ajakan yang kuat 
bagi umat manusia untuk tetap berada di jalan kebenaran, memperkuat pengetahuan, dan 
menjauhkan diri dari segala bentuk kesesatan. 

Tabel Ringkasan Munasabah Al-Baqarah Ayat 167 – 16 

Ayat Isi pokok kandungan 
Peran/Fungsi dalam Rangkaian 

Logis 

QS. 
2:167 

Penyesalan abadi para pengikut 
kesesatan di akhirat 

 

Pemaparan Akibat: 

Menunjukkan dampak akhir dari 
mengikuti jalan yang salah 

 

AS. 
2:168 

Perintah universal untuk makan 
yang halal dan baik, juga larangan 
mengikuti langkah setan 

 

Penyajian Solusi: 

Menawarkan jalan keluar preventif 
untuk menghindari akibat tersebut 

QS. 
2:169 

Penjelasan bahwa setan selalu 
menyuruh pada keburukan, 
kekejian, dan berkata tanpa ilmu 

Penegasan Bahaya: 

Merinci dan menguatkan larangan 
diayat sebelumnya dengan 
menjelaskan sifat asli musuh 

 

Dari paparan di atas kiranya tidak berlebihan jika dikatakan bahwa tidak setiap orang 
muslim akan dengan mudah dapat mengetahuinya secara pastı, karena untuk mengetahui hal 
tersebut, diperlukan pengetahuan cukup memadai tentang pedoman atau kaidah-kaidah 
syari'ah Islam. Itulah kıranya apa yang jauh-jauh harı telah dısınyalır oleh Nabi SAW dalam 
sebuah hadis yang cukup popular. 

فمن القى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه    إن الحϼل بين وإن الحرام بين وبينهما مشتبهات ϻ يعلمهن كثير من الناس
 ϻوإن لكل ملك حمى أ ϻومن وقع في الشبهات وقع  في الحرم  كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه أ

 وإن حمى ௌ محارمه )ورواه مسلم عن العماد بن بشير(

Yang halal itu sudah jelas dan yang haram pun sudah jelas, dan di antara keduanya ada hal-hal yang 
samar-samar tidak jelas halal haramnya (musytabihat), kebanyakan manusia tidak mengetahui 
hukumnya. Barang siapa hati-hatu dari perkara syubhat, sungguh ia telah berupaya menyelamatkan agama 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!


60 
 

 

 

dan harga dirinya, dan barang siapa terjerumus ke dalam syubhat, ia terjerumus ke dalam yang haram 
laksana penggembala yang menggembalakan (ternaknya) di sekitar kawasan terlarang, nyaris ia 
menggembala di kawasan terlarang tersebut. Ketahuilah bahwa setiap raja mempunyai kawasan terlarang, 
ketahuilah bahwa kawasan terlarang (milik) Allah adalah larangan-larangan (hal-hal vang diharamkan-
Nya)"(HR. Muslim darı Nu'man bin Basyır). 

Hadis ini menunjukkan bahwa segala sesuatu itu ada yang sudah jelas kehalalannya 
dan ada pula yang sudah jelas keharamannya, di samping itu, dalam hadis tersebut disebutkan 
juga cukup banyak hal yang samar-samar (syubhat), yang status hukumnya, apakah ia halal 
ataukah haram, tidak diketahui oleh banyak orang. Bagi umat Islam produk yang masuk 
kategori syubhat ını tidak dipandang sebagai persoalan sederhana, tetapi merupakan 
persoalan yang mendapat perhatian besar dan serius. Terlebih lagi jika mengingat lanjutan 
hadits diatas yang menyatakan bahwa barang siapa terjerumus ke dalam syubhat, ia 
terjerumus ke dalam yang haram, ditambah lagı adanya Hadits lain riwayat Imam Tirmizi 
yang menegaskan: 

 أوَْلَى بِهِ  فَالن͉ارُ كلُ͊ لَحْمِ نَبَتَ مِنْ حَرَامِ  

Setiap daging yang tumbuh dari sesuatu yang haram, api neraka lebih berhak terhadapnya. 

Karena tidak semua orang mampu dengan mudah menentukan apakah suatu produk 
halal atau haram, maka keberadaan Majelis Ulama Indonesia sebagai lembaga yang dianggap 
memiliki kapasitas dalam persoalan ini sangat penting untuk memberikan penjelasan dan 
fatwa kepada masyarakat terkait ketentuan hukum produk tersebut. 

Meskipun penelitian ini berupaya memberikan pemahaman yang komprehensif 
mengenai resepsi fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang produk halal berdasarkan 
Surah Al-Baqarah ayat 168, terdapat sejumlah keterbatasan yang perlu diakui secara jujur dan 
kritis, baik dari segi metodologis maupun konteks kajian. Secara metodologis, pendekatan 
kualitatif berbasis studi pustaka (library research) yang digunakan memang memiliki 
keunggulan dalam menganalisis teks-teks normatif seperti ayat-ayat Al-Qur’an, fatwa, serta 
dokumen keagamaan lainnya. Namun, pendekatan ini tidak melibatkan pengumpulan data 
primer dari lapangan, seperti wawancara, survei, atau observasi langsung, yang sebenarnya 
dapat memperkaya pemahaman terhadap bagaimana fatwa MUI diimplementasikan di 
tingkat masyarakat, pelaku usaha, maupun lembaga sertifikasi halal. Akibatnya, penelitian ini 
cenderung menghasilkan temuan yang bersifat konseptual dan normatif, belum menyentuh 
aspek praktis dan realitas empiris yang dihadapi di lapangan. 

Selain itu, fokus analisis yang terbatas pada perspektif normatif menyebabkan kajian 
ini belum mampu menjangkau keragaman pengalaman sosial dan kultural dalam penerimaan 
fatwa halal. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang pluralistik dan multikultural, persepsi 
dan sikap terhadap fatwa keagamaan sangat bervariasi tergantung pada latar belakang etnis, 
agama, ekonomi, dan tingkat literasi keagamaan. Dengan tidak mengkaji persepsi publik 
secara langsung, penelitian ini melewatkan peluang untuk menggambarkan bagaimana fatwa 
MUI dipahami, diterima, atau bahkan dipertanyakan oleh masyarakat luas dalam kehidupan 
sehari-hari, khususnya dalam konsumsi produk halal. 

Ruang lingkup produk yang dikaji dalam penelitian ini juga terbatas pada kategori 
konvensional seperti makanan, minuman, dan obat-obatan. Padahal, perkembangan 
teknologi dan inovasi industri telah melahirkan jenis-jenis produk baru yang menimbulkan 
persoalan fiqhiyah dan etis yang lebih kompleks, seperti kosmetik halal, vaksin berbasis 
rekayasa genetik, makanan hasil kultur sel (lab-grown food), serta produk turunan 



Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
61 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

bioteknologi dan transgenik. Produk-produk ini memerlukan pendekatan yang tidak hanya 
berbasis teks-teks agama, tetapi juga melibatkan ilmu-ilmu lain seperti biologi molekuler, 
farmasi, teknologi pangan, serta etika medis, yang belum tercakup secara mendalam dalam 
penelitian ini. Tanpa mempertimbangkan dimensi ilmiah dan teknis dari produk-produk 
tersebut, penelitian ini belum sepenuhnya responsif terhadap tantangan kontemporer dalam 
penentuan status kehalalan suatu produk. 

Lebih jauh, penelitian ini membatasi diri pada konteks sosial dan regulasi halal di 
Indonesia, dan belum membandingkan fatwa MUI dengan sistem atau standar halal dari 
lembaga-lembaga internasional seperti JAKIM (Malaysia), MUIS (Singapura), Halal 
Monitoring Commite (HMC) di Inggris, atau Gulf Accreditation Center (GAC) di Timur 
Tengah. Perbandingan antar lembaga ini dapat memberikan wawasan penting mengenai 
kesamaan dan perbedaan kriteria kehalalan, mekanisme sertifikasi, serta basis epistemologis 
yang digunakan, yang pada akhirnya dapat memperluas pemahaman terhadap dinamika 
globalisasi produk halal dan bagaimana Indonesia memposisikan diri dalam lanskap tersebut. 

Akhirnya, keterbatasan lain yang tidak kalah penting adalah belum tergalinya secara 
mendalam aspek historis perkembangan fatwa halal di Indonesia. Kajian ini belum 
menelusuri secara longitudinal bagaimana fatwa-fatwa MUI berkembang dari masa ke masa, 
serta bagaimana lembaga ini merespons berbagai perubahan sosial, politik, dan teknologi. 
Padahal, dimensi historis sangat penting untuk memahami proses ijtihad, adaptasi, dan 
pembaruan pemikiran keagamaan dalam menghadapi tantangan zaman. Tanpa melihat 
dinamika historis tersebut, kajian ini menjadi kurang lengkap dalam menggambarkan 
kontinuitas dan perubahan dalam kebijakan kehalalan di Indonesia. 

Kesimpulan 
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) tentang produk halal berfungsi sebagai 

panduan utama bagi umat Islam dalam memilih produk konsumsi (makanan, minuman, 
obat-obatan) yang tidak hanya halal tetapi juga thayyib (baik, sehat, bersih, dan aman). 
Penetapan fatwa ini didasarkan pada sumber hukum Islam: Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan 
Qiyas serta dalil-dalil lain yang diakui. Resepsi eksegesis Al-Baqarah ayat 168 dalam fatwa 
halal MUI berakar dari otoritas Rasulullah sebagai penafsir pertama Al-Qur’an, meskipun 
tidak semua ayat beliau tafsirkan. Dalam fatwa MUI, ayat ini ditafsirkan secara eksegesis 
untuk merumuskan hukum produk halal yang sesuai konteks kekinian. Resepsi dipahami 
sebagai proses pemberian makna terhadap teks, baik dalam kerangka sinkronis maupun 
diakronis, sehingga pesan ayat dapat direspons secara historis dan relevan dengan kebutuhan 
masyarakat. 

Fatwa MUI Nomor 4 Tahun 2003 menegaskan bahwa penggunaan nama, simbol, 
atau penamaan produk yang menyesatkan dan mengandung unsur haram tidak 
diperbolehkan. Produk nabati yang menyerupai daging haram (misalnya vegan meat rasa 
babi) meski tidak mengandung bahan haram tetap tidak dapat disertifikasi halal. Namun, 
istilah tradisional (‘urf) yang sudah mapan dalam budaya seperti bakso, bakwan, bakpia, atau 
bakpao tetap diperbolehkan. Sebaliknya, nama yang merujuk pada produk haram seperti bir, 
bourbon, atau cognac dilarang. Selain itu, proses pemasaran produk halal harus melalui 
pengawasan ketat: mulai dari pemilihan bahan baku, metode produksi, proses pengolahan, 
hingga distribusi dan penjualan. Semua tahapan ini wajib sesuai syariat Islam dan diawasi 
melalui sertifikasi halal oleh BPJPH. 
 
Daftar Pustaka  
Akbar, D.L. and Budiyanto, B. (2020) ‘Konsep Kesehatan Dalam Al-Qur’an Dan Hadis’, 

Al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadist, 3(2), pp. 157–173. Available at:  
https://doi.org/10.35132/albayan.v4i2.90. 

Amin, P.D.K.H.M. (2020) Himpunan Fatwa MUI. Terlengkap. Edited by S.T.  

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://doi.org/10.35132/albayan.v4i2.90


62 
 

 

 

Andriansyah Syihabuddin. Indonesia. 
Ansori, A.I. and Ulumuddin, M. (2020) ‘Kedudukan Fatwa Majelis Ulama Indonesia  

(MUI) Dalam Hukum Islam’, Jurnal Mahkamah : Kajian Ilmu Hukum Dan Hukum  
Islam, 5(1), pp. 37–56. Available at: https://doi.org/10.25217/jm.v5i1.755. 

MUI (2021) ‘Peraturan Organisasi Majelis Ulama Indonesia Tentang Anggaran Rumah  
Tanga Dewan Syariah Naional Majelis Ulama Indonesia’, (51), pp. 1–22. Available at:  
https://dsnmui.or.id/kami/ad-art-dsn-mui/. 

Mustofa, A. (2020) ‘DIALECTICS BETWEEN RELIGION AND CULTURE 
(SCULPTOR ’S RECEPTION TOWARDS THE HADITH ABOUT CARVING 
STATUE IN PRUMPUNG MAGELANG)’, Journal of Social Science and Religion, 05, 
p. 85. Available at: https://doi.org/https://doi.org/10.18784/analisa.v5i1.1011 

Dirjen Bimas Islam, 2008 (2019) Himpunan Fatwa Halal MUI, Sustainability  
(Switzerland). Available at :  
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf  
sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.0

05 
%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUN

G 
AN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Hidayatullah, M.S. (2020) ‘ Sertifikasi dan Labelisasi Halal Pada Makanan dalam Perspektif 
Hukum Islam (Perspektif Ayat Ahkam)’, YUDISIA : Jurnal Pemikiran Hukum dan 
Hukum Islam, 11(2), p. 251. Available at: 
https://doi.org/10.21043/yudisia.v11i2.8620. 

Husain, Y.A.-Q. (2004) ‘METODE IJTIHAD KONTEMPORER’, Weekly News: South 
Florida’s Gay Community Newspaper, 27(44), p. 6. Available at: 
http://proxy.lib.umich.edu/login?url=http://search.ebscohost.com/login.aspx?direc
t=true&db=qth&AN=13875427&site=ehost-live&scope=site. 

Kemenag RI, L.K. (2019) AlQuran Kemenag Edisi Penyempurnaan-2019, Badan Litbang 
dan Diklat Kemenag RI. 

Kementrian Agama RI (2016) Tafsir Al-Qur’an Tematik: AL-QUR’AN DAN 
KENEGARAAN. 

Mundzir, M. (2021) ‘Metode Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia’, The Indonesian 
Journal of Islamic Law and Civil Law, 2(1), pp. 1–18. Available at: 
https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i1.161. 

 
Pasaribu, I. (2019) ‘Analisis Tingkat Literasi Pemahaman Produk Halal’, -, 11(1), pp. 1–14. 

Available at: http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-
Eng://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN
_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI. 

Pelu, I.E.A.S. (2019) ‘Kedudukan Fatwa Dalam Konstruksi Hukum Islam’, El-Mashlahah, 
9(2), pp. 167–181. Available at: https://doi.org/10.23971/maslahah.v9i2.1692. 

Prof. Dr.Zuhaili, W. (2015) Tafsir Munir. tarjamah. Indonesia: GEMA INSANI. 
Satria, A.D. (2021) ‘Makanan Halal Perspektif Majlis Ulama Indonesia (Mui) Di Kota 

Palangka Raya’, Profetika: Jurnal Studi Islam, 22(2), pp. 308–313. Available at: 
https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16694. 

Shihab, Q.S. (2002) TAFSIR AL-MISBAH Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an.  
Tarjamah. Indonesia: Lentera hati. 

Tarigan, M.A. (2012) Tafsir Ayat Ayat Ekonomi. Edited by M.Y. Nasution. Indonesia:  

https://doi.org/10.25217/jm.v5i1.755
https://dsnmui.or.id/kami/ad-art-dsn-mui/
https://doi.org/https:/doi.org/10.18784/analisa.v5i1.1011
https://doi.org/10.21043/yudisia.v11i2.8620
http://proxy.lib.umich.edu/login?url=http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=qth&AN=13875427&site=ehost-live&scope=site
http://proxy.lib.umich.edu/login?url=http://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&db=qth&AN=13875427&site=ehost-live&scope=site
https://doi.org/10.51675/jaksya.v2i1.161
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng:/www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng:/www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng:/www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI
https://doi.org/10.23971/maslahah.v9i2.1692
https://doi.org/10.23917/profetika.v22i2.16694


Muhammad Taufiq, Ahmad Mustofa, Muhammad Abu Nadlir 
 

 
 

 
63 | Syahadah: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Keislaman  

P-ISSN: 23380349 ; E-ISSN: 23380349  
     Vol 13 Nomor 2, 2025 

Citapustaka Media Perintis. 
Najah, H. (2019) Resepsi Al- Qur ’ an Di Pesantren ( Studi Pembacaan Surat Al-Fath Dan  

Surat Yasin Untuk Pembangunan Pondok Pesantren Putri Roudloh Al-Thohiriyyah Di 
Kajen. 

Adzhabi, M.H. Al (2016) Tafsir al-Qur’an: Sebuah Pengantar, Baitul Hikmah Press. Available 
at:  

https://www.cairn.info/revue-etudes-2003-11-page-475.htm. 
 

 

https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!
https://garuda.kemdikbud.go.id/journal/view/10960#!

