
178

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari 

dari Memori Silek Pak Guru 

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi
 Program Studi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan

Institut Seni Indonesia (ISI) Padang Panjang, Sumatera Barat 
Jalan Bahder Johan, Guguk Malintang Padang Panjang Timur 27118 Sumatera Barat   

Email: sukridancetheatre@gmail.com 08116612636

ABSTRACT

Silat activities, apart from being a practice to increase physical endurance, are also a provision when facing 
how hard the world is, especially when they are overseas. This can be seen in the ancient Minangkabau 
people who thought that silat was like a dress or personal identity that must be carried wherever they go. 
The creation of this work leads to the approach of the traditional Minangkabau term, namely Kiek Kieh. 
The term Kiek Kieh consists of two words, namely kiek and kieh. Kiek is a ‘way’ or ‘method’, or it can also 
be called a ‘tip’, while Kieh can be interpreted as ‘kias’ or ‘eg. The deęnition of ęgurative language (ęgure 
of speech) is the choice of certain words in accordance with the intent of the author or speaker in order to 
obtain aspects of beauty. This work of binding sitaralak was born in order to see the development of silat 
learning in Minangkabau which at this time has begun to be abandoned by the younger generation. For 
that there needs to be a work of art that shows that silat is still an area that needs to be developed and 
preserved.

Keywords: Silek, dance, kiek-kieh, binding the sitaralak

ABSTRAK 

Aktifitas silat, selain sebagai praktik untuk meningkatkan ketahanan fisik, juga menjadi bekal 
ketika menghadapi betapa kerasnya dunia terutama ketika berada di rantau. Hal ini bisa 
dilihat pada masyarakat Minangkabau zaman dahulu yang menganggap bahwa silat ibarat 
sebuah pakaian atau identitas diri yang wajib dibawa ke manapun pergi. Penciptaan karya 
ini mengarah pada pendekatan istilah tradisional Minangkabau, yaitu Kiek Kieh. Istilah Kiek 
Kieh terdiri atas dua kata yaitu kiek dan kieh. Kiek adalah ‘cara’ atau ‘metode’, atau bisa juga 
disebut ‘kiat’, sedangkan Kieh bisa diartikan ‘kias’ atau ‘umpama’. Pengertian bahasa kias 
(ęgure of speech) adalah pilihan kata tertentu sesuai dengan maksud penulis atau pembicara 
dalam rangka memperoleh aspek keindahan. Karya menjilid sitaralak ini lahir dalam rangka 
melihat perkembangan pembelajaran silat di Minangkabau yang pada saat ini sudah mulai 
ditinggalkan oleh generasi muda. Untuk itu, perlu ada karya seni yang memperlihatkan bahwa 
silat masih menjadi wilayah yang perlu dikembangkan dan dilestarikan.

Kata kunci: Silek, tari, kiek-kieh, menjilid sitaralak 

PENDAHULUAN

Secara konsepsi, silek atau silat di 

Minangkabau sangat berkaitan erat dengan 

etnis, adat istiadat, nilai etika, nilai estetika, 

keseluruhan budi pekerti, serta norma–norma 

yang berasal dari budaya Minangkabau. 

Silat Minangkabau tidak hanya digunakan 

untuk berkelahi namun idealnya digunakan 

untuk membela diri, menjalin hubungan 

silaturrahmi, serta mempertahankan diri. 



179

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

Silek Minangkabau menjadi sumber gerak 

dalam proses penciptaan karya tari ini sebagai 

Tugas Akhir Program Doktor Penciptaan Tari 

di ISI Surakarta Eksplorasi bakat gerak yang 

dilakukan merupakan gerak corporal acrobatic 

yaitu gerakan hebat dan yang mengagumkan 

berkenaan dengan ketangkasan tubuh, 

corporal impulses yaitu gerakan atas desakan 

hati, virtuositas merupakan kematangan 

teknik gerak yang luar biasa, dan improvisatif 

kepekaan reĚektivitas, spontanitas yang 

terlatih mampu mengendalikan ruang dan 

waktu (Rustiyanti, Listiani, 2017, hlm. 221)

Salah satu jenis silek yang dikenal di 

daerah Minangkabau (Baca: Sumatera Barat) 

adalah Silek Sitalarak. Silek ini menurut asal-

usulnya berasal dari daerah Pasisie, sebuah 

kawasan sebelah barat Pulau Sumatera, 

kemudian dikembangkan oleh seorang tokoh 

bernama Haji Abdul Mu’in di Maninjau. 

Pengembangan silat jenis ini kemudian 

diteruskan oleh Afrizal Can Sutan Rajo Mudo 

yang hingga hari ini berhasil memunculkan 

lebih dari 100 orang guru silek yang 

mengajarkan silek  ke berbagai wilayah di 

Sumatera Barat. (Buya Zuari Abdullah, 2019, 

hlm. 208-209).

Dilihat dari jenisnya, masing-masing 

wilayah di Minangkabau memiliki gerak 

silat tersendiri yang masing-masing memiliki 

perbedaan mendasar. Silek Kumango berbeda 

dengan Silek Sitaralak Piaman, Silek Tuo, atau 

Silek Sunua. Perkembangan silek begitu cepat 

dan melahirkan banyak aliran. Menurut 

catatan Abdullah, terdapat 109 aliran silek 

yang tersebar di wilayah Pulau Sumatera 

Bagian Barat (Buya Zuari Abdullah, 2019, hlm. 

190-194).

Pengertian Pak Guru adalah seorang 

bapak yang mengabdikan dirinya di dunia 

silek. Nasihat Bapak agar mencari guru lain 

adalah untuk memperluas cakrawala, tak 

hanya ilmu, jurus, atau teknik silat tetapi 

bagaimana memahami nilai silat dalam 

kehidupan masyarakat di Minangkabau. 

Termasuk mempelajari tarian tradisional 

Minangkabau yang vokabuler geraknya  

mengandung unsur silek.

Sepanjang hidupnya, Bapak mengabdi 

sebagai seorang guru sekolah dan pernah 

menjadi Kepala Sekolah Dasar Negeri 24 

Kecamatan Sungai Limau, Kabupaten Padang 

Pariaman, sebelum pensiun pada bulan Mei 

tahun 1993. Maka tak heran, masyarakat 

sekitar tempat tinggal menyebutnya dengan 

sapaan Pak Guru.

Selain sebagai guru sekolah, Bapak 

juga menjadi guru silek (Silek Sitalarak) yang 

mengajarkan kepada para pemuda. Tujuan 

mengajarkan silat kepada para pemuda bukan 

untuk menjadikan mereka sebagai pendekar 

tetapi memberi bekal untuk menjaga diri 

apabila pemuda-pemuda itu merantau. 

Latihan silek ini juga menjadi ajang silaturahmi 

antar pemuda beda kampung dan sekaligus 

menjaga kampungnya agar aman.

Berpredikat sebagai guru silek, namun 

Bapak bukanlah pendekar karena profesi 

sebenarnya adalah guru sekolah. Bapak pernah 

belajar silek dengan tokoh silek bernama Sutan 

Doani di Jawi-Jawi Pilubang dan secara aktif, 

sejak tahun 1980-an, dipercaya masyarakat 

menjadi guru silat di kampungnya dan 

memiliki banyak murid, Bapak tidak dikenal 

sebagai pandeka (pendekar). Bapak melakoni 

sebagai guru silat dilakukan secara ikhlas dan 



180

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

sukarela di sela-sela kesibukan mengajar di 

sekolah dan bertani.

METODE

Secara umum bahasa kias atau 

pemajasan adalah bahasa yang tidak merujuk 

makna secara langsung, melainkan melalui 

pelukisan sesuatu atau pengkiasan (Ratna, 

2009, hlm. 164). Pengertian tersebut diadopsi 

untuk mengungkapkan bahasa tidak langsung 

dari tubuh manusia (bahasa nonverbal). 

Gerak tubuh adalah juga bahasa yang 

bersifat langsung dan tidak langsung. Bahasa 

langsung dalam gerak tubuh adalah ketika 

menggunakan simbol yang konvensional dari 

manusia, sedangkan bahasa tidak langsung 

dari tubuh manusia adalah narasi tubuh 

yang puitik (bersifat puisi). Bahasa tubuh 

adalah gestur yang mempunyai makna untuk 

mengungkapkan ekspresi dari seorang penari 

(Rustiyanti dkk, 2020, hlm. 453). Jadi Kiek Kieh 

dimaknai sebagai cara atau metode untuk 

mengungkapkan bahasa kiasan dalam tubuh 

manusia (non verbal) yang bersifat tidak 

langsung. Narasi tubuh yang puitik akan 

mengungkapkan makna secara budaya dan 

bersifat universal. Salah satu bahasa tubuh 

yang puitik secara budaya adalah gerak tubuh 

pesilat di Minangkabau.

Pendekatan kiek kieh ini diterapkan untuk 

membaca figur Pak Guru dalam lingkup 

sebagai manusia individual maupun sosial. 

Selain itu, tentu untuk membaca Silek Sitalarak 

masa lalu dan masa kini sekaligus fenomena 

silat secara general. Proses pembacaan ini 

akan menghasilkan sebuah narasi secara 

komprehensip yang sangat dibutuhkan 

pengkarya sebagai penguatan koreografi 

yang menempatkan tubuh-tubuh silek dalam 

kontek sosial maupun budaya masyarakat 

Minangkabau.

Narasi tubuh memberikan kontribusi 

dalam menciptakan peristiwa budaya yang 

bisa dikisahkan atau diceritakan. Tubuh bisa 

menjadi metafora yaitu sebagai majas yang 

mengandung perbandingan dengan realitas 

budaya yang tersirat, menyamakan hal yang 

satu dengan hal yang lain. 

Tubuh juga bisa menjadi personifikasi 

yaitu bahasa kiasan yang menggambarkan 

benda-benda mati atau barang-barang yang 

tidak bernyawa seolah-olah memiliki sifat-

sifat kemanusiaan. Pokok yang digambarkan 

itu seolah-olah berwujud manusia baik dalam 

tindak-tanduk, perasaan, dan perwatakan 

manusia. Tubuh Juga bersifat hiperbola, suatu 

penyataan yang berlebihan.

Metode penciptaan karya ini lebih 

menekankan pada pendekatan etik, emik, 

eksperimen, perenungan, dan pembentukan 

karya. Adapun uraian dalam metode 

penciptaan ini, pengkarya menyusun 

beberapa teknik yang dilakukan dengan cara 

sebagai berikut:

1.	  Pendekatan Etik

Pendekatan etik pada proses penciptaan 

karya ini dilakukan dengan cara menggali 

beberapa literatur yang berkaitan dengan 

Silek Sitaralak, membaca perjalanan bapak 

serta pengetahuan tentang langkah tigo, 

langkahampek, dan tangkok mati. Data tersebut 

dianalisis berdasarkan acuan yang dijelaskan 

oleh Buya Zuari Abdullah. Pada analisis 

etik ini pengkarya menafsirkan berdasarkan 

makna konotatif di setiap gerak maknawi 



181

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

dari sileksitaralak. Kemudian dilakukan 

proses perancangan karya, penyesuaian 

medium yang dipakai pengkarya, dan proses 

eksperimen.

2.	  Pendekatan Emik

Pendekatan emik pada proses penciptaan 

karya ini dilakukan dengan diskusi dengan 

Bapak, kita selalu bersama dari pengkarya 

kecil sampai dewasa. Pengkarya merupakan 

saksi hidup perjalanan bapak dari guru 

sekolah dasar sampai menjadi guru silat. 

Waktu senggang digunakan untuk bertani 

dan berladang, tidak itu aja bapak juga 

penjual kelapa. Mengenai informasi Silek 

Sitaralak  pengkarya dapatkan dengandiskusi 

dengan bapak. Dalam pendekatan ini 

melebihi dari pendekatan emik yang perkarya 

lakukan. Pengkarya dapat menggali sejumlah 

informasi terkait sejarah, gerak silat, filosofis, 

serta pengetahuan lokal genius masyarakat 

pelaku Silek Sitaralak di Minangkabau. Hal 

yang tidak kalah penting adalah pengkarya 

mengetahui dengan detail keseharian dan 

sekaligus kebiasaan bapak setiap harinya. 

Sehingga ini akan mempermudah pengkarya 

untuk menerjemahkan konsep dan gagasan 

dalam menunjang kekaryaan “Menjilid Sitarak: 

Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek 

Pak Guru”  yang disusun oleh pengkarya.

3.	  Tahap Pembentukan Karya

Tahap pembentukan karya adalah 

tahapan proses yang dimulai sejak pengkarya 

memiliki niat untuk menciptakan karya 

hingga karya tersebut layak dipresentasikan 

dihadapan publik, baik terbatas maupun 

secara luas. 

Tahapan yang penting dalam proses 

pembentukan karya ini dapat diuraikan 

secara terstruktur adalah ‘membaca’ Pak 

Guru, ‘membaca’ silek sitalarak, dan ‘membaca’ 

tubuh silat dalam konteks sosial dan budaya 

Minagkabau.

Membaca Pak Guru strategi pengkarya 

mengarah pada perjalanan Pak Guru masa 

kecil, tujuan belajar silat, pilihan hidup untuk 

tidak merantau dan bercita-cita menjadi 

guru, ditahbiskan menjadi guru silat oleh 

masyarakat, hingga kegelisahannya terhadap 

perkembangan silat di masa tuanya.

Membaca Silek Sitalarak ditempuh oleh 

pengkarya dengan cara melihat keberadaan 

silek masa lalu dan kini, belajar kembali silek 

secara langsung kepada Pak Guru, mengulik 

berbagai aliran silat yang ada di Minangkabau, 

wawancara kepada nara sumber, membaca 

buku dan artikel tentang silek hingga mampu 

menyimpulkan silek menjadi tafsir baru 

bagi pengkarya dan yang terakhir, menelaah 

kontribusi silek terhadap kehidupan sosial 

budaya masyarakat Minangkabau masa kini 

dan masa depan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Perkembangan teknologi dan 

telekomunikasi yang melanda kota Padang 

Pariaman dan kota-kota lain di Indonesia 

mulai mengikis semangat dan keinginan 

para pemuda untuk belajar silat. Masuknya 

listrik di kampung halaman dan kemudian 

susul menyusul, mulai dari televisi, telepon, 

dan media sosial semakin menjauhkan 

para pemuda dengan silek. Eksistensi silek, 

utamanya Silek Sitalarak semakin bergeser 

dan membuat pemuda Minangkabau 

menanggalkan jati dirinya.



182

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

Dalam sebuah kesempatan Bapak pernah 

menyatakan kegelisahannya, yaitu tentang 

silek akan sirna di kampung ini kalau tidak ada 

generasi penerusnya. Apalagi menurunnya 

minat belajar silek terjadi tak hanya pada 

pemuda di kampungnya saja tetapi juga pada 

masyarakat Minangkabau pada umumnya 

(Abuzanar, wawancara 14 Februari 2020).

Pada zaman sekarang, masyarakat 

Minangkabau cenderung menganggap bahwa 

pergi merantau tanpa bekal keterampilan 

bersilat adalah hal wajar, karena mereka tetap 

bisa bertahan hidup dengan keterampilan 

yang lain.

Hal yang sangat berbeda ketika Bapak 

di masa belia memutuskan untuk belajar silat. 

Seperti panggilan alam, bahwa anak yang 

terlahir sebagai laki-laki di Minangkabau 

harus menguasai bela diri atau sebuah 

keterampilan teknis untuk menjaga diri dari 

gangguan keamanan. Ajaran para orang tua 

ini kemudian dijalankan Bapak untuk belajar 

silek keluar dari kampung halamannya.

Bapak bersama teman-teman sebaya 

menempuh jarak 30 kilometer dengan berjalan 

kaki menuju tempat latihan silat, pada saat itu 

jarak antar-rumah dengan tetangga sekitar 4 

Km. Kegiatan Bapak ini didukung sepenuhnya 

oleh kedua orang tuanya, termasuk para 

orang tua teman-teman sebayanya karena 

selain belajar silat mereka juga sekaligus 

belajar mengaji. Bapak selama beberapa tahun 

menekuni silek untuk memenuhi kebutuhan 

rohani dan jasmani. Belajar silek sejatinya 

memiliki unsur rohani mendekatkan diri pada 

Tuhan, sekaligus menjaga diri dan fisiknya 

dari gangguan keamanan dan yang lebih 

penting adalah tumbuhnya rasa percaya diri.

Kini Bapak berusia 85 tahun, raga sudah 

tidak mampu untuk berkegiatan, bahkan 

untuk berdiri saja kadang-kadang harus 

dibantu. Namun demikian, semangat Bapak 

tiba-tiba muncul manakala berbicara tentang 

silek. 

Pada suatu kesempatan bertemu dengan 

Bapak, pengkarya merasa bahwa Bapak 

tidak mungkin lagi bisa memberikan contoh 

beberapa gerakan atau jurus-jurus tertentu. 

Dalam usia mendekati sembilan puluhan, 

secara fisik sudah mulai melemah. Kegiatan 

Bapak sehari-hari banyak dihabiskan ditempat 

duduk. Pengkarya tak menyangka, ketika 

membicangkan tentang “langkah tigo”, “langkah 

ampek”, dan “tangkok mati” (Jurus dalam silat 

Minangkabau dengan aliran Silek Sitaralak), 

seketika Bapak bangkit dari duduknya dan 

langsung memperagakan gerakan silek. 

Silek Minangkabau menurut Abdullah, 

mengandung semacam filosofi tentang 

keseimbangan dan ketenangan melahirkan 

gerak keteraturan yang menjadi prinsip dasar 

gerak langkah silat Minangkabau. Setiap 

gerak langkah berawal dan berakhir dengan 

keseimbangan sehingga melahirkan gerak 

keteraturan yang seirama dalam satu tubuh 

antara jiwa dan raga. Pergerakan yang terlepas 

dari keteraturan adalah pergerakan yang 

pincang sehingga mudah untuk dilumpuhkan 

(Buya Zuari Abdullah, 2019a, hlm. 49).

Maksud dari keteraturan adalah di 

mana segala sesuatu telah ditetapkan namun 

ditentukan oleh cara memahami sehingga 

dapat mengenali isyarat-isyarat alam. Inti silat 

menurut Abdullah adalah pada langkah tigo 

dan langkah ampek. Langkah tigo dan langkah 

ampek adalah sejenis jurus dalam ilmu bela 



183

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

diri silat di Minangkabau. Hal ini menjadi 

dasar untuk memahami silat Minangkabau 

(Buya Zuari Abdullah, 2020, hlm. 45). 

Adapun gerak langkah silek 

Minangkabau berdasarkan pada konsep 

pengetahuan sehingga memiliki keteraturan 

yang diatur dari titik keseimbangan. Kalau 

dikembangkan maka keteraturan adalah 

suatu rumus dan teori dalam mencari dan 

menetapkan suatu pergerakan. Seperti gerak 

“ula lalok” (ular tidur),  yang berarti bahwa 

gerak ular yang sedang tidur yang bisa saja 

tanpa terduga akan menyerang sasarannya. 

Begitu juga dengan gerak “tangkok salendang” 

(tangkap selendang) yang menitik beratkan 

pada cara tangkap yang mematikan.

“Ula lalok” dan “tangkok salendang” 

merupakan dua sifat yang kuat terkandung 

dalam konsep Silek Sitaralak. Sementara 

itu terdapat dua unsur gerak lain, seperti 

“pandang harimau” (pandangan harimau) 

dan pandang kabau jalang (pandangan kerbau 

genit) yang secara bentuk lebih terlihat 

seperti kehati-hatian dalam cara pertahanan. 

Perpaduan gerak tersebut memiliki arti bahwa 

keteraturan adalah rumus untuk memecahkan 

suatu persoalan yang harus diperhitungkan 

dengan tepat sehingga mendapat hasil yang 

benar.

Silek bagi masyarakat Minangkabau 

tidak hanya berbicara tentang ketangkasan 

dan kelincahan tubuh, tidak pula hanya 

sekedar berbicara soal jurus untuk pertahanan 

diri. Lebih dari itu, silek memberikan 

pelajaran tentang filosofi bagaimana 

memahami persoalan dan cara menyelesaikan 

permasalahan.

Gerakan silek memiliki kekhasanya 

itu berupa “langkah tigo”, “langkah ampek”, 

dan “tangkok mati” yang mencerminkan 

kereligiusan hidup masyarakat Minangkabau 

dengan persentuhan konsep berketuhanan 

menurut ajaran agama Islam.

Gerak-gerak Silek Sitalarak juga memiliki 

arti filosofi, misalnya pada gerak “langkah 

tigo” terbagi menjadi tiga bagian, yakni ibu 

yang dimaknai sebagai tanah, langit sebagai 

bapak, dan cahaya sebagai sinar atau “Nur 

Muhammad”. Sedangkan pada “langkah 

ampek” termanifestasikan dengan pengucapan 

kalimat syarah,  yakni laa illaaha illallah. Secara 

pelafalan, kalimat syarah terbagai menjadi 

empat suku kata bermakna laa kulit, laa daging, 

laa urat, laa tulang (Razali Chan, wawancara 

12 September 2020).

Sejalan dengan anasir tersebut, 

Abdullah menambahkan bahwa di dalam 

silek Minangkabau umumnya terdapat garak 

nan sabana garak (gerak kesempurnaan) yang 

merupakan kehendak Tuhan dan kehendak 

manusia. Hal itu pula yang dimaksud dengan 

silek sempurna atau silek tak bagarak (silat tak 

bergerak). Silek ini merupakan manifestasi 

sikap penyerahan diri kepada Tuhan. Orang 

Minangkabau meyakini bahwa sebuah 

kejadian yang terjadi merupakan kehendak 

Tuhan (Buya Zuari Abdullah 2019, hlm. 46). 

Menurut Bapak belajar silek dapat 

diibaratkan seperti halnya mempelajari 

tentang pohon. Akar, batang, daun, dan 

bunga adalah satu kesatuan. Masing-masing 

memiliki fungsi dan peran untuk menjadi 

pohon itu hidup, menghasilkan buah, serta 

berguna bagi lingkungannya (Abuzanar, 

wawancara 14 Februari 2020).

Bapak dan silek bagi pengkarya ibarat 



184

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

pohon yang sudah mulai menua. Tanpa ada 

yang berkunjung untuk sekedar mengetahui, 

memberikan sentuhan untuk merawatnya, 

dan menyuntik semangat untuk menjaganya, 

tentu sebentar lagi akan layu, mengering, dan 

akhirnya rapuh serta hilang ditelan zaman.

Pada kesempatan untuk menyelesaiakan 

studi pada jenjang tertinggi pada dunia 

akademik ini pengkarya akan mengangkat 

eksistensi Abuzanar atau Pak Guru sebagai 

satu di antara saksi hidup perjalanan silek 

sitalarak di Minangkabau menjadi sebuah 

karya koreografi perjalanan kehidupan Pak 

Guru dan tubuh-tubuh sosialnya berkaitan 

dengan silek sitalarak. 

Silat merupakan seni beladiri tertua 

di Minangkabau. Masing-masing wilayah 

di Minangkabau memiliki gerak silat 

tersendiri yang masing-masingnya memiliki 

perbedaan-perbedaan yang mendasar. Silek 

sitaralak yang berangkat dari Silek Tuo atau 

silat sunua adalah apa yang terdapat dalam 

Al-Qur’an dan Hadist yang diproyeksikan 

menjadi gerak yang dinamis. Dalam Al-

Qur’an dan Hadist terdapat empat perkara 

yaitu larangan, suruhan, sabar, dan perintah. 

Dari keempat perkara inilah terbentuk gerak 

beladiri, sehingga setiap gerak berisi larangan, 

suruhan, sabar atau perintah. 

Istilah untuk langkah dalam silat 

dimulai dari huruf alif, ba, ta, dan seterusnya, 

kata sampai kalimat. Biasanya guru mengaji 

harus bisa bersilat. Untuk itu perkembangan 

silat selalu dimulai dari surau, tempat orang 

mempelajari Al-Qur’an dan Hadist.

Menurut (Buya Zuari Abdullah 2019, 

hlm. 49) bahwa dalam silat Minangkabau, 

keseimbangan, ketenangan yang melahirkan 

gerak keteraturan merupakan prinsip dasar 

dalam gerak langkah silat Minangkabau. 

Setiap garak langkah berawal dan berakhir 

dengan keseimbangan sehingga melahirkan 

gerak keteraturan yang seirama dalam satu 

tubuh antara jiwa dan raga. Pergerakan yang 

terlepas dari keteraturan adalah pergerakan 

yang pincang sehingga mudah untuk 

dilumpuhkan.

Adapun gerak langkah silat 

Minangkabau didirikan dengan konsep 

pengetahuan sehingga memiliki keteraturan 

yang diatur dari titik keseimbangan. Kalau 

dikembangkan maka keteraturan adalah 

suatu rumus dan teori dalam mencari dan 

menetapkan suatu pergerakan. Seperti gerak 

ula lalok yang berarti bahwa gerak ular yang 

sedang tidur yang bisa saja tanpa terduga 

akan menyerang sasarannya, gerak tangkok 

salendang yang menitik beratkan pada tangkap 

yang mematikan (kuncian).

Maksud dari keteraturan adalah dimana 

segala sesuatu telah ditetapkan namun 

ditentukan oleh cara memahami sehingga 

dapat mengenali isyarat-isyarat alam. Inti silat 

menurut (Buya Zuari Abdullah 2020, hlm. 45) 

adalah pada langkah tigo dan langkah ampek. 

Hal ini menjadi dasar untuk memahami silat 

Minangkabau.

Sifat yang kuat dalam silek sitaralak 

adalah menyerang seperti gerak ula lalok 

dan gerak tangkok salendang yang membuat 

lawan tidak berkutik. Sementara dalam gerak 

pandang harimau dan pandang kabau jalang lebih 

terlihat seperti kehati-hatian dalam bertahan. 

Perpaduan gerak tersebut memiliki arti bahwa 

keteraturan adalah rumus untuk memecahkan 

suatu persoalan yang harus diperhitungkan 



185

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

dengan tepat sehingga mendapat hasil yang 

benar.

Menurut Shapie (2016, hlm. 69) silat 

adalah karya seni masa lalu yang menjadi 

pijakan bagi generasi sekarang. Silat 

merupakan jiwa kepahlawanan yang dimiliki 

seseorang dalam menata kehidupan untuk 

kebertahanan. Manusia memiliki sifat sebagai 

penyerang dan bertahan, untuk itu perlu ada 

pengetahuan dan keterampilan bersilat.

Silat menurut pengkarya adalah garak 

garik pandang kutiko (gerak gerik dan pandang 

ada saatnya) dalam bayangan kepribadian 

Minangkabau artinya silat merupakan 

jiwa dari peradaban, roh dari kebudayaan. 

Silat juga membicarakan seluruh aspek 

kehidupan masyarakat warisan leluhur yang 

menggunakan teknik pernafasan, ketahanan, 

keseimbangan, dan  kelenturan sehingga 

memberikan kelancaran dalam aliran darah 

keseluruh tubuh. Dalam ranah praktik 

penciptaan kekaryaan (seni) berbagai teknik 

di atas dalam dikonstruksi ulang dengan cara 

stylisasi dan atau gerak-gerak simbolik.

Gerak simbolik dihadirkan dengan 

mengolah gerak silat tradisi menjadi gerak 

yang lebih modern dan kontemporer untuk 

kepentingan tontonan yang bersifat universal. 

Gerak tangkok salendang menjadi kunci 

utama dalam membangun gerak simbolik 

yang dihadirkan di panggung pertunjukan.

Karya visual yang imajinatif akan 

dihadirkan yang memanfaatkan silat dengan 

gerak ampek dan gerak tigo dengan konsep 

reinterpretasi. Dalam metodologi penciptaan 

idiom silat dihadirkan dalam bentuk yang lebih 

kekinian. Menurut Kartika (2016, hlm. 106) 

bahwa karya interpretasi dibangun dengan 

konsep yang mencerminkan konsep pribadi, 

yang memandang kehidupan lewat perilaku 

manusia. Perilaku itu banyak dicerminkan 

oleh penari. Ini memberikan asumsi bahwa 

karya “Pak Guru: Silek Sitaralak” punya 

dimensi yang sangat dalam dari sikap dan 

perilaku kehidupan.

Bagian struktur pertama adalah tema, 

Soemanto (2001, hlm. 22) menyebutnya premis. 

Premis adalah rumusan intisari karya sebagai 

landasan ideal dalam menentukan arah tujuan 

cerita. Dalam bahasa Indonesia, premis dapat 

diartikan sebagai ide pemikiran karya. Tema 

sangat erat hubungannya dengan nilai-nilai 

dance theatre yang lain, agar bisa ditemukan 

makna yang lengkap dalam karya. Peneliti 

dapat menginterpretasikannya implikasi-

implikasi daya tariknya dan nuansa-nuansa 

yang terbangun dalam dance theatre. Tema 

dapat ditemukan dalam dialog dan diperjelas 

dalam pementasan (Kernodle, 1978, hlm. 270). 

Tiap adegan memiliki kesatuan erat yang 

saling berhubungan untuk melengkapi dan 

menyempurnakan tema.

Tema utama karya ini adalah eksistensi 

pak guru dalam mengajarkan silat kepada 

generasi muda sehingga persoalan menjadi 

komplek menuju perkembangan silat secara 

global. Persoalan-persoalan tersebut menyatu 

dalam ruang yang sangat rapi. Karya ini 

berusaha mengaktualisasikan nilai-nilai 

lama (peraturan adat) dengan kekinian 

(pembangunan). Berbicara tentang budaya, 

di Minangkabau tidak akan bisa lepas dari 

membicarakan adat, syarak dan seni. Pada 

kata adat mengandung kearifan, terkait 

habbluminannas. Adat merupakan strata 

yang menata hidup dan kehidupan suatu 



186

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

masyarakat dalam bingkai humanisasi atau 

kemanusiaan. Adat menjadikan masyarakat 

yang memiliki landasan dan pijakan dalam 

mengeksisitensikan diri di tengah kehidupan 

bersosial. Hal ini tergambar dalam karya 

menjilid sitaralak yang mempersoalkan adat 

yang dikaitkan dengan eksistensi guru dalam 

pembelajaran silat.

Action atau plot bercerita tentang 

peristiwa yang terjadi, sedangkan karakter 

bercerita tentang alasan peristiwa terjadi 

(Kernodle, 1978, hlm. 265-266). Menggerakkan 

peristiwa adalah karakter. Karakter melakukan 

tindakan berdasarkan motivasi yang ada 

dalam dirinya dan dari motivasi tersebut, 

dapat diketahui dimensi psikologis karakter. 

Plot adalah ringkasan kisah atau lakon. 

Plot berbeda dengan cerita, karena caranya 

menyajikan hubungan urutan cerita dan 

peristiwa. Plot merupakan urutan peristiwa 

yang berhubungan secara kausalitas. 

Plot bagi tari terutama memperhatikan 

tentang kejadian yang terjadi. Segala sesuatu 

yang terjadi di dalam tari dibahas di dalam 

plot. Sebuah tari terdiri dari sebuah rangkaian 

peristiwa atau episode yang mengikuti 

satu sama lain menurut rencana pencipta; 

setiap kejadian dihubungkan—selalu dalam 

sebuah jalur yang tidak terlihat—kepada 

kejadian-kejadian yang mengikuti. Struktur 

plot menunjuk pada seluruh organisasi tari. 

Analisis plot lebih menyeluruh daripada 

struktur plot. Analisis plot lebih tertuju pada 

segala sesuatu yang terjadi di tari. Analisis 

plot menganalisis tentang segala jenis insiden 

yang melibatkan konĚik di dalam tari. 

Kernodle menjelaskan bahwa sebuah 

seni pertunjukan bukan narasi, tidak hanya 

dialog atau percakapan, tetapi sebuah interaksi 

(1978, hlm. 267). Tiap peristiwa dari masing-

masing karakter menuntut reaksi dari karakter 

lain. Penghayat tari menjadi tertarik untuk 

mengikuti peristiwa. Mereka ingin sekali 

melihat sesuatu yang akan terjadi selanjutnya. 

Bagian pembukanya adalah eksposisi. Tahapan 

ini menjelaskan kepada penikmat tari tentang 

kejadian yang telah terjadi dan yang sedang 

terjadi. Penikmat tari tidak merasa a-historis 

tentang cerita yang sedang disajikan. Bagian 

selanjutnya adalah komplikasi. Pada bagian 

ini, awal mula ketegangan dihadirkan. Setelah 

itu, ketegangan akan menaik, lambat laun 

menjadi keras menuju klimaks minor. Setelah 

itu, ada dua pilihan, yaitu memperlambat 

ketegangan atau melanjutkan ketegangan 

menuju ke ketegangan yang lebih besar. 

Konfrontasi di dalamnya semakin menguat 

sehingga timbul kemelut. Setelah mencapai 

tahapan ini, ketegangan sudah tidak dapat lagi 

mereda, tetapi terus memuncak. Pertarungan 

tiba di krisis mayor yang mungkin menjadi 

titik puncak ketegangan yang disebut 

dengan klimaks mayor. Setelah itu, muncul 

kesimpulan atau denaounment, istilah bahasa 

Prancis untuk menyebut sebagai pelepasan 

plot. Pada bagian ini, semuanya menjadi jelas 

(peripeteia).

Plot pementasan menjilid sitaralak adalah 

unsur-unsurnya cukup penting. Plot menjilid 

sitaralak dimulai dengan peristiwa tokoh 

tergeletak dalam lingkar cahaya. Keheningan 

panggung pada adegan pertama pementasan 

memperlihatkan bahwa sesuatu yang 

diam belum tentu apatis. Diam merupakan 

sikap waspada pada sesuatu yang datang 

mengancam. Dalam silat di Minangkabau, 



187

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

posisi diam merupakan petanda bahwa ia 

dalam kondisi siap untuk diserang. Alur 

atau plot menjilid sitaralak sangat linear yaitu 

bergerak maju. 

Tokoh dalam menjilid sitaralak adalah 

tokoh kelompok dan tokoh individu. Tokoh 

kelompok terdiri dari kelompok masyarakat 

yang diwakili penari. Sementara tokoh 

individu hanya terdiri dari pak guru dan 

seorang murid. Tokoh kelompok hanya bisa 

dilihat dari profesi mereka saja, walaupun 

mereka terdiri dari individu-individu. 

Karakter tokoh dalam satu kelompok dalam 

menjilid sitaralak mengarah pada aksi bersama 

(banyak murid). Aksi sosial berkaitan dengan 

interaksi dengan perorangan atau kelompok 

masyarakat, terlihat dari adanya aksi dan 

reaksi serta mengandung rangsangan dan 

respons (Soekanto, 1975, hlm. 58-60). Aksi 

sosial merupakan bagian dari pekerjaan sosial 

yang memiliki komitmen untuk menjadi 

agen atau sumber bagi mereka yang berjuang 

menghadapi beragam masalah untuk 

keperluan berbagai kebutuhan hidup. 

Pementasan menjilid sitaralak semua 

pemain memiliki kepentingan yang sama. 

Kalau kehidupan harmonis maka hendaknya 

kepentingan tersebut harus dihargai, kalau 

tidak maka timbul konĚik. Ketika ada 

peristiwa pembelajaran silat oleh pak guru 

kepada murid maka kepentingan masing-

masing mereka terabaikan. Akibatnya 

timbul pemberontakan yang menyebabkan 

mereka saling berbenturan. Benturan ini 

tentu saja akan merugikan seluruh pihak. 

Falsafah alam Minangkabau tentang raso jo 

pareso menafsirkan kehidupan sebagai suatu 

dinamika yang mengandung pergeseran 

dan perubahan secara terus-menerus. Rasa 

dan periksa mengarah pada pertimbangan 

terhadap sebuah kondisi. Oleh karena itu, 

setiap manusia harus mampu menyesuaikan 

dirinya dengan alam dan lingkungan hidup 

dan sesamanya sesuai dengan akal yang 

merupakan bagian alam. Pertimbangan logika 

(akal) ialah menyesuaikan diri dengan keadaan 

yang lebih baik seperti pepatah malawan dunia 

urang. Pepatah lain yang mengatakan nan 

gadang jan malendan, nan cadiak jan manjua.

Raso jo pareso juga mengarah pada sikap 

mempertahankan atau memagar diri dan 

lingkungan, pola babiliak ketek babiliak gadang. 

Selanjutnya, sasaran dalam mempertahankan 

kehidupan lingkungan pada batas-batas 

tingkatannya yang bersifat aktif ialah melawan 

dunia orang agar kedudukan mereka atau 

kedudukan seseorang dari mereka sama 

dengan yang lain. Posisi memagar, sifatnya 

berjaga-jaga agar mereka tidak merasa atau 

menjadi lebih rendah dari yang lain. Bentuk 

sikap mempertahankan dan memagari ini 

menuntut kebersamaan yang total, sehingga 

tidak seorang pun yang tidak berpartisipasi, 

sesuai dengan gadang kayu, gadang bahannyo.

Suasana tergantung pada banyak unsur 

yang dikomunikasikan secara langsung 

kepada penikmat tari. Suasana dapat 

dirasakan melalui bahasa tubuh dan spectacle. 

Suasana terutama dikomunikasikan secara 

langsung kepada penghayat tari melalui ritme, 

gerak, dialog, dan perubahan-perubahan 

intensitas pencahayaan (Kernodle, 1978, hlm. 

272). Dalam Kernodle, rhythm atau ritme 

sebagai urutan perubahan yang bervariasi. 

Ia menyatakan bahwa ketika aliran seragam, 

tanpa intensitas variasi atau kecepatan, tidak 



188

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022  

ada ritme. Perubahan ritme merupakan 

terjadinya teror yang berbeda dengan harapan 

pada pemulihan. Setiap peristiwa yang sedang 

terjadi melengkapi hubungan peristiwa 

sebelumnya dan mengantar ke hubungan 

peristiwa selanjutnya di dalam teks. Ritme 

juga memasukan musik sebagai bagiannya 

dan masuk dalam kategori suasana. Unsur 

yang dikomunikasikan oleh pementasan 

menjilid sitaralak adalah persoalan kebudayaan 

terutama budaya Minangkabau yaitu sistem 

pembelajaran silat. 

SIMPULAN

Silek merupakan seni beladiri yang harus 

menjadi perhatian untuk dikembangkan dan 

kenalkan pada generasi muda. Silek menjadi 

ikon budaya Minangkabau yang saat ini sudah 

asing bagi generasi muda. Untuk itu karya ini 

menggambarkan seorang guru yang tidak 

lelah dalam mengajarkan silek sitaralak kepada 

anaknya dan juga murid-murinya yang lain. 

Karya menjilid sitaralak adalah karya yang 

bisa menjadi tuntunan (disamping tontonan) 

untuk generasi muda.

***

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Buya Zuari. (2019a). Buku Satu: 

Menyingkap Rahasia Keunikan Silek 

Minang. Jakarta-Payakumbuh: CV. 
Pena Indonesia.

Abdullah, Buya Zuari.  (2019b). Buku Dua: 

Menyingkap Rahasia Keunikan Silek 

Minang. Jakarta-Payakumbuh: CV. 
Pena Indonesia.

Abdullah, Buya Zuari. (2019c). Sajangka Duo 

Jari Silek Minangkabau. Jakarta: Citra 
Harta Prima

Abdullah, Buya Zuari.  (2020). Sejatinya Silek 

Berlian Dalam Diri Nyala Api Pengetahuan 

Sajangko Duo Jari Dalam Rumusan. 

Sumatera Barat: Insan Cendikian 
Mandiri.

Cassirer, Ernst. (1987). Manusia dan Kebudayaan: 

sebuah Esai tentang Manusia. Trj. Alois 

A. Nugroho. Seri Filsafat Atma Jaya; 6. 

Jakarta: Gramedia.

Cynthia J, Novack, (1990). Sharing The Dance: 

Contact Improvisation And American 

Culture. Madison: Univercity of 
Wisconsin Press.

Dibia, I Wayan. (2001). Pluralisme Budaya 
sebagai Potensi Membangun Manusia 
Baru. Mudra Jurnal Seni Budaya No. 11 th. 

IX Agustus. Denpasar: STSI Denpasar.
Holt, Claire. (2000). Melacak Jejak Perkembangan 

Seni di Indonesia. Terj. Prof. Dr. R.M. 

Gambar 1. Latihan tari Menjilid Sitaralak 
(Sumber: Ali Sukri, 2021)



189

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022

Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

Soedarsono. Bandung: Masyarakat Seni 
Pertunjukan Indonesia.

Hendriyana, Husen. (2018). Metodologi 

Penelitian Penciptaan Karya. Bandung: 

Sunan Ambu Press. 
Kartika, Dharsono Sony. (2016). Kreasi Artistik. 

Surakarta: Citra Sain.
Kernodle, George dan Portia Kernodle. (1978). 

Invitation to the Theatre, second edition. 

New York: Harcourt, Brace & World, 
Inc.

Rai S, I Wayan.( 2001). Rwa Bineda dalam 
Berkesenian Bali. Jurnal Seni Budaya 

Mudra No. 11 Th. IX Agustus 2001. 

Denpasar: STSI.
Raditya, Ardhie. (2014). Sosiologi Tubuh. 

Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.
Ratna, N.K. (2009). Stilistika: Kajian Puitika 

Bahasa, Sastra, dan Budaya. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar.

Rustiyanti, Sri, dkk. (2020). Literasi Bahasa 
Tubuh dalam Literasi Teknologi AR 
Pasua PA pada Zaman Peradaban 
Masyarakat Modern. Jurnal Panggung 

Vol 30 No. 3 Juni-September 2020,  453- 

464.

Rustiyanti, Sri, dkk. (2017). Visualisasi 
Tando Tabalah Penari tunggal dalam 
photomotion Pertunjukan Rampak 
Kelompok Tari Minang. Jurnal Seni 

Budaya Mudra Vol 32 No 2 Mei 2017, 220 

– 228.

Salad, Hamdi. (2000). Agama Seni: ReĚeksi 
Teologi dalam Ruang Estetik. Yogyakarta: 
Yayasan Semesta.

Shapie, M. Nizam Mohamad dkk. (2016). 
Silat Warisan Budaya Malaysia. Jabatan 
Kebudayaan dan Kesenian Negara.

Suastika, I Made. (2002). Estetika Kreativitas 

Penulisan Sastra dan Nilai Budaya Bali. 

Denpasar: Fakultas sastra Unud.
Soekanto, Soerjono. (1975). Sosiologi Suatu 

Pengantar. Jakarta: Rajawali Press.
Soemanto, Bakdi. (2001). Jagat Teater. 

Yogyakarta: Media Pressindo.
Sumardjo. Jakob. (2000). Filsafat Seni. Bandung: 

ITB.

SynnoĴ, Anthony. (2016). Tubuh Sosial. 

Simbolisme, Diri, dan Masyarakat. 

Yogyakarta: Jalasutra.
Tuner, Bryan S, (2012). Relasi Agama dan 

Teori Sosial Kontemporer. Yogyakarta: 
IRCiSoD


