Menjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari
dari Memori Silek Pak Guru

Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi
Program Studi Seni Tari, Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia (ISI) Padang Panjang, Sumatera Barat
Jalan Bahder Johan, Guguk Malintang Padang Panjang Timur 27118 Sumatera Barat
Email: sukridancetheatre@gmail.com 08116612636

ABSTRACT

Silat activities, apart from being a practice to increase physical endurance, are also a provision when facing
how hard the world is, especially when they are overseas. This can be seen in the ancient Minangkabau
people who thought that silat was like a dress or personal identity that must be carried wherever they go.
The creation of this work leads to the approach of the traditional Minangkabau term, namely Kiek Kieh.
The term Kiek Kieh consists of two words, namely kiek and kieh. Kiek is a “way’ or ‘method’, or it can also
be called a "tip’, while Kieh can be interpreted as ‘kias’ or “eg. The definition of figurative language (figure
of speech) is the choice of certain words in accordance with the intent of the author or speaker in order to
obtain aspects of beauty. This work of binding sitaralak was born in order to see the development of silat
learning in Minangkabau which at this time has begun to be abandoned by the younger generation. For
that there needs to be a work of art that shows that silat is still an area that needs to be developed and
preserved.

Keywords: Silek, dance, kiek-kieh, binding the sitaralak
ABSTRAK

Aktifitas silat, selain sebagai praktik untuk meningkatkan ketahanan fisik, juga menjadi bekal
ketika menghadapi betapa kerasnya dunia terutama ketika berada di rantau. Hal ini bisa
dilihat pada masyarakat Minangkabau zaman dahulu yang menganggap bahwa silat ibarat
sebuah pakaian atau identitas diri yang wajib dibawa ke manapun pergi. Penciptaan karya
ini mengarah pada pendekatan istilah tradisional Minangkabau, yaitu Kiek Kieh. Istilah Kiek
Kieh terdiri atas dua kata yaitu kiek dan kieh. Kiek adalah ‘cara’ atau ‘metode’, atau bisa juga
disebut ‘kiat’, sedangkan Kieh bisa diartikan ‘kias” atau ‘umpama’. Pengertian bahasa kias
(figure of speech) adalah pilihan kata tertentu sesuai dengan maksud penulis atau pembicara
dalam rangka memperoleh aspek keindahan. Karya menjilid sitaralak ini lahir dalam rangka
melihat perkembangan pembelajaran silat di Minangkabau yang pada saat ini sudah mulai
ditinggalkan oleh generasi muda. Untuk itu, perlu ada karya seni yang memperlihatkan bahwa
silat masih menjadi wilayah yang perlu dikembangkan dan dilestarikan.

Kata kunci: Silek, tari, kiek-kieh, menjilid sitaralak

PENDAHULUAN yang berasal dari budaya Minangkabau.

Secara konsepsi, silek atau silat di  Silat Minangkabau tidak hanya digunakan
Minangkabau sangat berkaitan erat dengan  untuk berkelahi namun idealnya digunakan
etnis, adat istiadat, nilai etika, nilai estetika, = untuk membela diri, menjalin hubungan

keseluruhan budi pekerti, sertanorma-norma  silaturrahmi, serta mempertahankan diri.

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

Silek Minangkabau menjadi sumber gerak
dalam proses penciptaan karya tari ini sebagai
Tugas Akhir Program Doktor Penciptaan Tari
di ISI Surakarta Eksplorasi bakat gerak yang
dilakukan merupakan gerak corporal acrobatic
yaitu gerakan hebat dan yang mengagumkan
tubuh,
corporal impulses yaitu gerakan atas desakan

hati,

berkenaan dengan ketangkasan

virtuositas merupakan kematangan
teknik gerak yang luar biasa, dan improvisatif
yang
terlatih mampu mengendalikan ruang dan

waktu (Rustiyanti, Listiani, 2017, hlm. 221)

kepekaan reflektivitas, spontanitas

Salah satu jenis silek yang dikenal di
daerah Minangkabau (Baca: Sumatera Barat)
adalah Silek Sitalarak. Silek ini menurut asal-
usulnya berasal dari daerah Pasisie, sebuah
kawasan sebelah barat Pulau Sumatera,
kemudian dikembangkan oleh seorang tokoh
bernama Haji Abdul Mu’in di Maninjau.
Pengembangan silat jenis ini kemudian
diteruskan oleh Afrizal Can Sutan Rajo Mudo
yang hingga hari ini berhasil memunculkan
lebih dari
mengajarkan silek ke berbagai wilayah di
Sumatera Barat. (Buya Zuari Abdullah, 2019,
hlm. 208-209).

Dilihat dari jenisnya, masing-masing

100 orang guru silek yang

wilayah di Minangkabau memiliki gerak
silat tersendiri yang masing-masing memiliki
perbedaan mendasar. Silek Kumango berbeda
dengan Silek Sitaralak Piaman, Silek Tuo, atau
Silek Sunua. Perkembangan silek begitu cepat
dan melahirkan banyak aliran. Menurut
catatan Abdullah, terdapat 109 aliran silek
yang tersebar di wilayah Pulau Sumatera
Bagian Barat (Buya Zuari Abdullah, 2019, hlm.
190-194).

179

Pengertian Pak Guru adalah seorang
bapak yang mengabdikan dirinya di dunia
silek. Nasihat Bapak agar mencari guru lain
adalah untuk memperluas cakrawala, tak
hanya ilmu, jurus, atau teknik silat tetapi

bagaimana memahami nilai silat dalam

kehidupan masyarakat di Minangkabau.

Termasuk mempelajari tarian tradisional

Minangkabau yang vokabuler geraknya
mengandung unsur silek.

Sepanjang hidupnya, Bapak mengabdi
sebagai seorang guru sekolah dan pernah
menjadi Kepala Sekolah Dasar Negeri 24
Kecamatan Sungai Limau, Kabupaten Padang
Pariaman, sebelum pensiun pada bulan Mei
tahun 1993. Maka tak heran, masyarakat
sekitar tempat tinggal menyebutnya dengan
sapaan Pak Guru.

Selain sebagai guru sekolah, Bapak
juga menjadi guru silek (Silek Sitalarak) yang
mengajarkan kepada para pemuda. Tujuan
mengajarkan silat kepada para pemuda bukan
untuk menjadikan mereka sebagai pendekar
tetapi memberi bekal untuk menjaga diri
apabila pemuda-pemuda itu merantau.
Latihan silek ini juga menjadi ajang silaturahmi
antar pemuda beda kampung dan sekaligus
menjaga kampungnya agar aman.

Berpredikat sebagai guru silek, namun
Bapak bukanlah pendekar karena profesi
sebenarnyaadalah guru sekolah. Bapak pernah
belajar silek dengan tokoh silek bernama Sutan
Doani di Jawi-Jawi Pilubang dan secara aktif,
sejak tahun 1980-an, dipercaya masyarakat
menjadi guru silat di kampungnya dan
memiliki banyak murid, Bapak tidak dikenal
sebagai pandeka (pendekar). Bapak melakoni

sebagai guru silat dilakukan secara ikhlas dan

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

180
sukarela di sela-sela kesibukan mengajar di

sekolah dan bertani.

METODE

Secara umum bahasa kias atau
pemajasan adalah bahasa yang tidak merujuk
makna secara langsung, melainkan melalui
pelukisan sesuatu atau pengkiasan (Ratna,
2009, hlm. 164). Pengertian tersebut diadopsi
untuk mengungkapkan bahasa tidak langsung
dari tubuh manusia (bahasa nonverbal).
Gerak tubuh adalah juga bahasa yang
bersifat langsung dan tidak langsung. Bahasa
langsung dalam gerak tubuh adalah ketika
menggunakan simbol yang konvensional dari
manusia, sedangkan bahasa tidak langsung
dari tubuh manusia adalah narasi tubuh
yang puitik (bersifat puisi). Bahasa tubuh
adalah gestur yang mempunyai makna untuk
mengungkapkan ekspresi dari seorang penari
(Rustiyanti dkk, 2020, hlm. 453). Jadi Kiek Kieh
dimaknai sebagai cara atau metode untuk
mengungkapkan bahasa kiasan dalam tubuh
manusia (non verbal) yang bersifat tidak
langsung. Narasi tubuh yang puitik akan
mengungkapkan makna secara budaya dan
bersifat universal. Salah satu bahasa tubuh
yang puitik secara budaya adalah gerak tubuh
pesilat di Minangkabau.

Pendekatan kiek kieh ini diterapkan untuk
membaca figur Pak Guru dalam lingkup
sebagai manusia individual maupun sosial.
Selain itu, tentu untuk membaca Silek Sitalarak
masa lalu dan masa kini sekaligus fenomena
silat secara general. Proses pembacaan ini
akan menghasilkan sebuah narasi secara
dibutuhkan

komprehensip yang sangat

pengkarya sebagai penguatan koreografi
yang menempatkan tubuh-tubuh silek dalam
kontek sosial maupun budaya masyarakat
Minangkabau.

Narasi tubuh memberikan kontribusi
dalam menciptakan peristiwa budaya yang
bisa dikisahkan atau diceritakan. Tubuh bisa
menjadi metafora yaitu sebagai majas yang
mengandung perbandingan dengan realitas
budaya yang tersirat, menyamakan hal yang
satu dengan hal yang lain.

Tubuh juga bisa menjadi personifikasi
yaitu bahasa kiasan yang menggambarkan
benda-benda mati atau barang-barang yang
tidak bernyawa seolah-olah memiliki sifat-
sifat kemanusiaan. Pokok yang digambarkan
itu seolah-olah berwujud manusia baik dalam
tindak-tanduk, perasaan, dan perwatakan
manusia. Tubuh Juga bersifat hiperbola, suatu
penyataan yang berlebihan.

Metode penciptaan karya ini lebih
menekankan pada pendekatan etik, emik,
eksperimen, perenungan, dan pembentukan
dalam metode

karya. Adapun uraian

penciptaan  ini, pengkarya menyusun
beberapa teknik yang dilakukan dengan cara
sebagai berikut:
1. Pendekatan Etik

Pendekatan etik pada proses penciptaan
karya ini dilakukan dengan cara menggali
beberapa literatur yang berkaitan dengan
Silek  Sitaralak, membaca perjalanan  bapak
serta pengetahuan tentang [langkah tigo,
langkahampek, dan tangkok mati. Data tersebut
dianalisis berdasarkan acuan yang dijelaskan
oleh Buya Zuari Abdullah. Pada analisis
etik ini pengkarya menafsirkan berdasarkan

makna konotatif di setiap gerak maknawi

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

181
dari sileksitaralak. Kemudian dilakukan secara terstruktur adalah ‘membaca’ Pak
proses perancangan karya, penyesuaian Guru, ‘membaca’ silek sitalarak, dan ‘membaca’

medium yang dipakai pengkarya, dan proses
eksperimen.
2. Pendekatan Emik

Pendekatan emik pada proses penciptaan
karya ini dilakukan dengan diskusi dengan
Bapak, kita selalu bersama dari pengkarya
kecil sampai dewasa. Pengkarya merupakan
saksi hidup perjalanan bapak dari guru
sekolah dasar sampai menjadi guru silat.
Waktu senggang digunakan untuk bertani
dan berladang, tidak itu aja bapak juga
penjual kelapa. Mengenai informasi Silek
Sitaralak pengkarya dapatkan dengandiskusi
dengan bapak. Dalam pendekatan ini
melebihi dari pendekatan emik yang perkarya
lakukan. Pengkarya dapat menggali sejumlah
informasi terkait sejarah, gerak silat, filosofis,
serta pengetahuan lokal genius masyarakat
pelaku Silek Sitaralak di Minangkabau. Hal
yang tidak kalah penting adalah pengkarya
mengetahui dengan detail keseharian dan
sekaligus kebiasaan bapak setiap harinya.
Sehingga ini akan mempermudah pengkarya
untuk menerjemahkan konsep dan gagasan
dalam menunjang kekaryaan “Menjilid Sitarak:
Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek
Pak Guru” yang disusun oleh pengkarya.
3. Tahap Pembentukan Karya

Tahap pembentukan karya adalah
tahapan proses yang dimulai sejak pengkarya
memiliki niat untuk menciptakan karya
hingga karya tersebut layak dipresentasikan
dihadapan publik, baik terbatas maupun
secara luas.

Tahapan yang penting dalam proses

pembentukan karya ini dapat diuraikan

tubuh silat dalam konteks sosial dan budaya
Minagkabau.

Membaca Pak Guru strategi pengkarya
mengarah pada perjalanan Pak Guru masa
kecil, tujuan belajar silat, pilihan hidup untuk
tidak merantau dan bercita-cita menjadi
guru, ditahbiskan menjadi guru silat oleh
masyarakat, hingga kegelisahannya terhadap
perkembangan silat di masa tuanya.

Membaca Silek Sitalarak ditempuh oleh
pengkarya dengan cara melihat keberadaan
silek masa lalu dan kini, belajar kembali silek
secara langsung kepada Pak Guru, mengulik
berbagai aliran silat yang ada di Minangkabau,
wawancara kepada nara sumber, membaca
buku dan artikel tentang silek hingga mampu
menyimpulkan silek menjadi tafsir baru
bagi pengkarya dan yang terakhir, menelaah
kontribusi silek terhadap kehidupan sosial
budaya masyarakat Minangkabau masa kini

dan masa depan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Perkembangan teknologi dan
telekomunikasi yang melanda kota Padang
Pariaman dan kota-kota lain di Indonesia
mulai mengikis semangat dan keinginan
para pemuda untuk belajar silat. Masuknya
listrik di kampung halaman dan kemudian
susul menyusul, mulai dari televisi, telepon,
dan media sosial semakin menjauhkan
para pemuda dengan silek. Eksistensi silek,
utamanya Silek Sitalarak semakin bergeser
dan membuat

pemuda  Minangkabau

menanggalkan jati dirinya.

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

182
Dalam sebuah kesempatan Bapak pernah
menyatakan kegelisahannya, yaitu tentang
silek akan sirna di kampung ini kalau tidak ada
generasi penerusnya. Apalagi menurunnya
minat belajar silek terjadi tak hanya pada
pemuda di kampungnya saja tetapi juga pada
masyarakat Minangkabau pada umumnya
(Abuzanar, wawancara 14 Februari 2020).

Pada zaman sekarang, masyarakat
Minangkabau cenderung menganggap bahwa
pergi merantau tanpa bekal keterampilan
bersilat adalah hal wajar, karena mereka tetap
bisa bertahan hidup dengan keterampilan
yang lain.

Hal yang sangat berbeda ketika Bapak
di masa belia memutuskan untuk belajar silat.
Seperti panggilan alam, bahwa anak yang
terlahir sebagai laki-laki di Minangkabau
harus menguasai bela diri atau sebuah
keterampilan teknis untuk menjaga diri dari
gangguan keamanan. Ajaran para orang tua
ini kemudian dijalankan Bapak untuk belajar
silek keluar dari kampung halamannya.

Bapak bersama teman-teman sebaya
menempuh jarak 30 kilometer dengan berjalan
kaki menuju tempat latihan silat, pada saat itu
jarak antar-rumah dengan tetangga sekitar 4
Km. Kegiatan Bapak ini didukung sepenuhnya
oleh kedua orang tuanya, termasuk para
orang tua teman-teman sebayanya karena
selain belajar silat mereka juga sekaligus
belajar mengaji. Bapak selama beberapa tahun
menekuni silek untuk memenuhi kebutuhan
rohani dan jasmani. Belajar silek sejatinya
memiliki unsur rohani mendekatkan diri pada
Tuhan, sekaligus menjaga diri dan fisiknya
dari gangguan keamanan dan yang lebih

penting adalah tumbuhnya rasa percaya diri.

Kini Bapak berusia 85 tahun, raga sudah
tidak mampu untuk berkegiatan, bahkan
untuk berdiri saja kadang-kadang harus
dibantu. Namun demikian, semangat Bapak
tiba-tiba muncul manakala berbicara tentang
silek.

Pada suatu kesempatan bertemu dengan
Bapak, pengkarya merasa bahwa Bapak
tidak mungkin lagi bisa memberikan contoh
beberapa gerakan atau jurus-jurus tertentu.
Dalam usia mendekati sembilan puluhan,
secara fisik sudah mulai melemah. Kegiatan
Bapak sehari-hari banyak dihabiskan ditempat
duduk. Pengkarya tak menyangka, ketika
membicangkan tentang “langkah tigo”, “langkah
ampek”, dan “tangkok mati” (Jurus dalam silat
Minangkabau dengan aliran Silek Sitaralak),
seketika Bapak bangkit dari duduknya dan
langsung memperagakan gerakan silek.

Silek Minangkabau menurut Abdullah,
mengandung semacam filosofi tentang
keseimbangan dan ketenangan melahirkan
gerak keteraturan yang menjadi prinsip dasar
gerak langkah silat Minangkabau. Setiap
gerak langkah berawal dan berakhir dengan
keseimbangan sehingga melahirkan gerak
keteraturan yang seirama dalam satu tubuh
antara jiwa dan raga. Pergerakan yang terlepas
dari keteraturan adalah pergerakan yang
pincang sehingga mudah untuk dilumpuhkan
(Buya Zuari Abdullah, 2019a, hlm. 49).

Maksud dari keteraturan adalah di
mana segala sesuatu telah ditetapkan namun
ditentukan oleh cara memahami sehingga
dapat mengenali isyarat-isyarat alam. Inti silat
menurut Abdullah adalah pada langkah tigo
dan langkah ampek. Langkah tigo dan langkah

ampek adalah sejenis jurus dalam ilmu bela

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

diri silat di Minangkabau. Hal ini menjadi
dasar untuk memahami silat Minangkabau
(Buya Zuari Abdullah, 2020, hlm. 45).

Adapun gerak langkah silek
Minangkabau berdasarkan pada konsep
pengetahuan sehingga memiliki keteraturan
yang diatur dari titik keseimbangan. Kalau
dikembangkan maka keteraturan adalah
suatu rumus dan teori dalam mencari dan
menetapkan suatu pergerakan. Seperti gerak
“ula lalok” (ular tidur), yang berarti bahwa
gerak ular yang sedang tidur yang bisa saja
tanpa terduga akan menyerang sasarannya.
Begitu juga dengan gerak “tangkok salendang”
(tangkap selendang) yang menitik beratkan
pada cara tangkap yang mematikan.

“Ula lalok” dan “tangkok salendang”
merupakan dua sifat yang kuat terkandung
dalam konsep Silek Sitaralak. Sementara
itu terdapat dua unsur gerak lain, seperti
“pandang harimau” (pandangan harimau)
dan pandang kabau jalang (pandangan kerbau
genit) yang secara bentuk lebih terlihat
seperti kehati-hatian dalam cara pertahanan.
Perpaduan gerak tersebut memiliki arti bahwa
keteraturan adalah rumus untuk memecahkan
suatu persoalan yang harus diperhitungkan
dengan tepat sehingga mendapat hasil yang
benar.

Silek bagi masyarakat Minangkabau
tidak hanya berbicara tentang ketangkasan
dan kelincahan tubuh, tidak pula hanya
sekedar berbicara soal jurus untuk pertahanan
Lebih dari silek  memberikan
filosofi

memahami persoalan dan cara menyelesaikan

diri. itu,

pelajaran  tentang bagaimana

permasalahan.

Gerakan silek memiliki kekhasanya

183
itu berupa “langkah tigo”, “langkah ampek”,
dan “tangkok mati” yang mencerminkan
kereligiusan hidup masyarakat Minangkabau
dengan persentuhan konsep berketuhanan
menurut ajaran agama Islam.

Gerak-gerak Silek Sitalarak juga memiliki
arti filosofi, misalnya pada gerak “langkah
tigo” terbagi menjadi tiga bagian, yakni ibu
yang dimaknai sebagai tanah, langit sebagai
bapak, dan cahaya sebagai sinar atau “Nur
Muhammad”. Sedangkan pada “langkah
ampek” termanifestasikan dengan pengucapan
kalimat syarah, yakni laa illaaha illallah. Secara
pelafalan, kalimat syarah terbagai menjadi
empat suku kata bermakna laa kulit, laa daging,
laa urat, laa tulang (Razali Chan, wawancara
12 September 2020).
anasir

Sejalan tersebut,

Abdullah menambahkan bahwa di

dengan
dalam
silek Minangkabau umumnya terdapat garak
nan sabana garak (gerak kesempurnaan) yang
merupakan kehendak Tuhan dan kehendak
manusia. Hal itu pula yang dimaksud dengan
silek sempurna atau silek tak bagarak (silat tak
bergerak). Silek ini merupakan manifestasi
sikap penyerahan diri kepada Tuhan. Orang
Minangkabau meyakini bahwa sebuah
kejadian yang terjadi merupakan kehendak
Tuhan (Buya Zuari Abdullah 2019, hlm. 46).
Menurut Bapak belajar silek dapat

diibaratkan seperti halnya mempelajari
tentang pohon. Akar, batang, daun, dan
bunga adalah satu kesatuan. Masing-masing
memiliki fungsi dan peran untuk menjadi
pohon itu hidup, menghasilkan buah, serta
berguna bagi lingkungannya (Abuzanar,
wawancara 14 Februari 2020).

Bapak dan silek bagi pengkarya ibarat

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

184
pohon yang sudah mulai menua. Tanpa ada
yang berkunjung untuk sekedar mengetahui,
memberikan sentuhan untuk merawatnya,
dan menyuntik semangat untuk menjaganya,
tentu sebentar lagi akan layu, mengering, dan
akhirnya rapuh serta hilang ditelan zaman.

Pada kesempatan untuk menyelesaiakan
studi pada jenjang tertinggi pada dunia
akademik ini pengkarya akan mengangkat
eksistensi Abuzanar atau Pak Guru sebagai
satu di antara saksi hidup perjalanan silek
sitalarak di Minangkabau menjadi sebuah
karya koreografi perjalanan kehidupan Pak
Guru dan tubuh-tubuh sosialnya berkaitan
dengan silek sitalarak.

Silat merupakan seni beladiri tertua
di Minangkabau. Masing-masing wilayah
di Minangkabau memiliki gerak silat
tersendiri yang masing-masingnya memiliki
perbedaan-perbedaan yang mendasar. Silek
sitaralak yang berangkat dari Silek Tuo atau
silat sunua adalah apa yang terdapat dalam
Al-Qur'an dan Hadist yang diproyeksikan
menjadi gerak yang dinamis. Dalam Al-
Qur’an dan Hadist terdapat empat perkara
yaitu larangan, suruhan, sabar, dan perintah.
Dari keempat perkara inilah terbentuk gerak
beladiri, sehingga setiap gerak berisi larangan,
suruhan, sabar atau perintah.

Istilah untuk langkah dalam silat
dimulai dari huruf alif, ba, ta, dan seterusnya,
kata sampai kalimat. Biasanya guru mengaji
harus bisa bersilat. Untuk itu perkembangan
silat selalu dimulai dari surau, tempat orang
mempelajari Al-Qur'an dan Hadist.

Menurut (Buya Zuari Abdullah 2019,
hlm. 49) bahwa dalam silat Minangkabau,

keseimbangan, ketenangan yang melahirkan

gerak keteraturan merupakan prinsip dasar
dalam gerak langkah silat Minangkabau.
Setiap garak langkah berawal dan berakhir
dengan keseimbangan sehingga melahirkan
gerak keteraturan yang seirama dalam satu
tubuh antara jiwa dan raga. Pergerakan yang

terlepas dari keteraturan adalah pergerakan

yang pincang sehingga mudah untuk
dilumpuhkan.
Adapun gerak langkah silat

Minangkabau didirikan dengan konsep
pengetahuan sehingga memiliki keteraturan
yang diatur dari titik keseimbangan. Kalau
dikembangkan maka keteraturan adalah
suatu rumus dan teori dalam mencari dan
menetapkan suatu pergerakan. Seperti gerak
ula lalok yang berarti bahwa gerak ular yang
sedang tidur yang bisa saja tanpa terduga
akan menyerang sasarannya, gerak tangkok
salendang yang menitik beratkan pada tangkap
yang mematikan (kuncian).

Maksud dari keteraturan adalah dimana
segala sesuatu telah ditetapkan namun
ditentukan oleh cara memahami sehingga
dapat mengenali isyarat-isyarat alam. Inti silat
menurut (Buya Zuari Abdullah 2020, hlm. 45)
adalah pada langkah tigo dan langkah ampek.
Hal ini menjadi dasar untuk memahami silat
Minangkabau.

Sifat yang kuat dalam silek sitaralak
adalah menyerang seperti gerak ula Ialok
dan gerak tangkok salendang yang membuat
lawan tidak berkutik. Sementara dalam gerak
pandang harimau dan pandang kabau jalang lebih
terlihat seperti kehati-hatian dalam bertahan.
Perpaduan gerak tersebut memiliki arti bahwa

keteraturan adalah rumus untuk memecahkan

suatu persoalan yang harus diperhitungkan

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

dengan tepat sehingga mendapat hasil yang
benar.

Menurut Shapie (2016, hlm. 69) silat
adalah karya seni masa lalu yang menjadi
pijakan bagi generasi sekarang. Silat
merupakan jiwa kepahlawanan yang dimiliki
seseorang dalam menata kehidupan untuk
kebertahanan. Manusia memiliki sifat sebagai
penyerang dan bertahan, untuk itu perlu ada
pengetahuan dan keterampilan bersilat.

Silat menurut pengkarya adalah garak
garik pandang kutiko (gerak gerik dan pandang
ada saatnya) dalam bayangan kepribadian
Minangkabau artinya silat merupakan
jiwa dari peradaban, roh dari kebudayaan.
Silat juga membicarakan seluruh aspek
kehidupan masyarakat warisan leluhur yang
menggunakan teknik pernafasan, ketahanan,
keseimbangan, dan kelenturan sehingga
memberikan kelancaran dalam aliran darah
keseluruh tubuh. Dalam ranah praktik
penciptaan kekaryaan (seni) berbagai teknik
di atas dalam dikonstruksi ulang dengan cara
stylisasi dan atau gerak-gerak simbolik.

Gerak simbolik dihadirkan dengan
mengolah gerak silat tradisi menjadi gerak
yang lebih modern dan kontemporer untuk
kepentingan tontonan yang bersifat universal.
Gerak tangkok salendang menjadi kunci
utama dalam membangun gerak simbolik
yang dihadirkan di panggung pertunjukan.
yang
dihadirkan yang memanfaatkan silat dengan

Karya visual imajinatif akan
gerak ampek dan gerak tigo dengan konsep
reinterpretasi. Dalam metodologi penciptaan
idiomsilat dihadirkan dalam bentuk yanglebih
kekinian. Menurut Kartika (2016, hlm. 106)

bahwa karya interpretasi dibangun dengan

185
konsep yang mencerminkan konsep pribadi,
yang memandang kehidupan lewat perilaku
manusia. Perilaku itu banyak dicerminkan
oleh penari. Ini memberikan asumsi bahwa
karya “Pak Guru: Silek Sitaralak” punya
dimensi yang sangat dalam dari sikap dan
perilaku kehidupan.

Bagian struktur pertama adalah tema,
Soemanto (2001, hIm. 22) menyebutnya premis.
Premis adalah rumusan intisari karya sebagai
landasan ideal dalam menentukan arah tujuan
cerita. Dalam bahasa Indonesia, premis dapat
diartikan sebagai ide pemikiran karya. Tema
sangat erat hubungannya dengan nilai-nilai
dance theatre yang lain, agar bisa ditemukan
makna yang lengkap dalam karya. Peneliti
dapat menginterpretasikannya implikasi-
implikasi daya tariknya dan nuansa-nuansa
yang terbangun dalam dance theatre. Tema
dapat ditemukan dalam dialog dan diperjelas
dalam pementasan (Kernodle, 1978, hlm. 270).
Tiap adegan memiliki kesatuan erat yang
saling berhubungan untuk melengkapi dan
menyempurnakan tema.

Tema utama karya ini adalah eksistensi
pak guru dalam mengajarkan silat kepada
generasi muda sehingga persoalan menjadi
komplek menuju perkembangan silat secara
global. Persoalan-persoalan tersebut menyatu
dalam ruang yang sangat rapi. Karya ini
berusaha  mengaktualisasikan  nilai-nilai
lama (peraturan adat) dengan kekinian
(pembangunan). Berbicara tentang budaya,
di Minangkabau tidak akan bisa lepas dari
membicarakan adat, syarak dan seni. Pada
terkait

kata adat mengandung kearifan,

habbluminannas. Adat merupakan strata

yang menata hidup dan kehidupan suatu

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

186
masyarakat dalam bingkai humanisasi atau
kemanusiaan. Adat menjadikan masyarakat
yang memiliki landasan dan pijakan dalam
mengeksisitensikan diri di tengah kehidupan
bersosial. Hal ini tergambar dalam Kkarya
menjilid sitaralak yang mempersoalkan adat
yang dikaitkan dengan eksistensi guru dalam
pembelajaran silat.

Action atau plot bercerita tentang
peristiwa yang terjadi, sedangkan karakter
bercerita tentang alasan peristiwa terjadi
(Kernodle, 1978, hlm. 265-266). Menggerakkan
peristiwa adalah karakter. Karakter melakukan
tindakan berdasarkan motivasi yang ada
dalam dirinya dan dari motivasi tersebut,
dapat diketahui dimensi psikologis karakter.
Plot adalah ringkasan kisah atau lakon.
Plot berbeda dengan cerita, karena caranya
menyajikan hubungan urutan cerita dan
peristiwa. Plot merupakan urutan peristiwa
yang berhubungan secara kausalitas.

Plot bagi tari terutama memperhatikan
tentang kejadian yang terjadi. Segala sesuatu
yang terjadi di dalam tari dibahas di dalam
plot. Sebuah tari terdiri dari sebuah rangkaian
peristiwa atau episode yang mengikuti
satu sama lain menurut rencana pencipta;
setiap kejadian dihubungkan—selalu dalam
sebuah jalur yang tidak terlihat—kepada
kejadian-kejadian yang mengikuti. Struktur
plot menunjuk pada seluruh organisasi tari.
Analisis plot lebih menyeluruh daripada
struktur plot. Analisis plot lebih tertuju pada
segala sesuatu yang terjadi di tari. Analisis
plot menganalisis tentang segala jenis insiden
yang melibatkan konflik di dalam tari.

Kernodle menjelaskan bahwa sebuah

seni pertunjukan bukan narasi, tidak hanya

dialog atau percakapan, tetapi sebuah interaksi
(1978, hlm. 267). Tiap peristiwa dari masing-
masing karakter menuntut reaksi dari karakter
lain. Penghayat tari menjadi tertarik untuk
mengikuti peristiwa. Mereka ingin sekali
melihat sesuatu yang akan terjadi selanjutnya.
Bagian pembukanyaadalah eksposisi. Tahapan
ini menjelaskan kepada penikmat tari tentang
kejadian yang telah terjadi dan yang sedang
terjadi. Penikmat tari tidak merasa a-historis
tentang cerita yang sedang disajikan. Bagian
selanjutnya adalah komplikasi. Pada bagian
ini, awal mula ketegangan dihadirkan. Setelah
itu, ketegangan akan menaik, lambat laun
menjadi keras menuju klimaks minor. Setelah
itu, ada dua pilihan, yaitu memperlambat
ketegangan atau melanjutkan ketegangan
menuju ke ketegangan yang lebih besar.
Konfrontasi di dalamnya semakin menguat
sehingga timbul kemelut. Setelah mencapai
tahapan ini, ketegangan sudah tidak dapat lagi
mereda, tetapi terus memuncak. Pertarungan
tiba di krisis mayor yang mungkin menjadi
tittkk puncak ketegangan yang disebut
dengan klimaks mayor. Setelah itu, muncul
kesimpulan atau denaounment, istilah bahasa
Prancis untuk menyebut sebagai pelepasan
plot. Pada bagian ini, semuanya menjadi jelas
(peripetein).

Plot pementasan menjilid sitaralak adalah
unsur-unsurnya cukup penting. Plot menjilid
sitaralak dimulai dengan peristiwa tokoh
tergeletak dalam lingkar cahaya. Keheningan
panggung pada adegan pertama pementasan
bahwa yang

diam belum tentu apatis. Diam merupakan

memperlihatkan sesuatu

sikap waspada pada sesuatu yang datang

mengancam. Dalam silat di Minangkabau,

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

posisi diam merupakan petanda bahwa ia
dalam kondisi siap untuk diserang. Alur
atau plot menyjilid sitaralak sangat linear yaitu
bergerak maju.

Tokoh dalam menjilid sitaralak adalah
tokoh kelompok dan tokoh individu. Tokoh
kelompok terdiri dari kelompok masyarakat
yang diwakili penari. Sementara tokoh
individu hanya terdiri dari pak guru dan
seorang murid. Tokoh kelompok hanya bisa
dilihat dari profesi mereka saja, walaupun
mereka terdiri dari individu-individu.
Karakter tokoh dalam satu kelompok dalam
menjilid sitaralak mengarah pada aksi bersama
(banyak murid). Aksi sosial berkaitan dengan
interaksi dengan perorangan atau kelompok
masyarakat, terlihat dari adanya aksi dan
reaksi serta mengandung rangsangan dan
respons (Soekanto, 1975, hlm. 58-60). Aksi
sosial merupakan bagian dari pekerjaan sosial
yang memiliki komitmen untuk menjadi
agen atau sumber bagi mereka yang berjuang
menghadapi  beragam  masalah  untuk
keperluan berbagai kebutuhan hidup.

Pementasan menjilid sitaralak semua
pemain memiliki kepentingan yang sama.
Kalau kehidupan harmonis maka hendaknya
kepentingan tersebut harus dihargai, kalau
tidak maka timbul konflik. Ketika ada
peristiwa pembelajaran silat oleh pak guru
kepada murid maka kepentingan masing-
masing mereka terabaikan. Akibatnya
timbul pemberontakan yang menyebabkan
mereka saling berbenturan. Benturan ini
tentu saja akan merugikan seluruh pihak.
Falsafah alam Minangkabau tentang raso jo
pareso menafsirkan kehidupan sebagai suatu

dinamika yang mengandung pergeseran

187
dan perubahan secara terus-menerus. Rasa
dan periksa mengarah pada pertimbangan
terhadap sebuah kondisi. Oleh karena itu,
setiap manusia harus mampu menyesuaikan
dirinya dengan alam dan lingkungan hidup
dan sesamanya sesuai dengan akal yang
merupakan bagian alam. Pertimbangan logika
(akal)ialahmenyesuaikan diri dengan keadaan
yang lebih baik seperti pepatah malawan dunia
urang. Pepatah lain yang mengatakan nan
gadang jan malendan, nan cadiak jan manjua.
Raso jo pareso juga mengarah pada sikap
mempertahankan atau memagar diri dan
lingkungan, pola babiliak ketek babiliak gadang.
Selanjutnya, sasaran dalam mempertahankan
kehidupan lingkungan pada batas-batas
tingkatannya yang bersifat aktif ialah melawan
dunia orang agar kedudukan mereka atau
kedudukan seseorang dari mereka sama
dengan yang lain. Posisi memagar, sifatnya
berjaga-jaga agar mereka tidak merasa atau
menjadi lebih rendah dari yang lain. Bentuk
sikap mempertahankan dan memagari ini
menuntut kebersamaan yang total, sehingga
tidak seorang pun yang tidak berpartisipasi,
sesuai dengan gadang kayu, gadang bahannyo.
Suasana tergantung pada banyak unsur
yang dikomunikasikan

secara langsung

kepada penikmat tari. Suasana dapat
dirasakan melalui bahasa tubuh dan spectacle.
Suasana terutama dikomunikasikan secara
langsung kepada penghayat tari melalui ritme,
gerak, dialog, dan perubahan-perubahan
intensitas pencahayaan (Kernodle, 1978, him.
272). Dalam Kernodle, rhythm atau ritme
sebagai urutan perubahan yang bervariasi.
Ia menyatakan bahwa ketika aliran seragam,

tanpa intensitas variasi atau kecepatan, tidak

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Ali Sukri, Nanik Sri Prihatini, Eko Supriyanto, Silvister Pamardi

188

Gambar 1. Latihan tari Menjilid Sitaralak
(Sumber: Ali Sukri, 2021)

ada ritme. Perubahan ritme merupakan
terjadinya teror yang berbeda dengan harapan
pada pemulihan. Setiap peristiwa yang sedang
terjadi melengkapi hubungan peristiwa
sebelumnya dan mengantar ke hubungan
peristiwa selanjutnya di dalam teks. Ritme
juga memasukan musik sebagai bagiannya
dan masuk dalam kategori suasana. Unsur
yang dikomunikasikan oleh pementasan
menjilid sitaralak adalah persoalan kebudayaan
terutama budaya Minangkabau yaitu sistem

pembelajaran silat.

SIMPULAN
Silek merupakan seni beladiri yang harus
menjadi perhatian untuk dikembangkan dan

kenalkan pada generasi muda. Silek menjadi

ikon budaya Minangkabau yang saat ini sudah
asing bagi generasi muda. Untuk itu karya ini
menggambarkan seorang guru yang tidak
lelah dalam mengajarkan silek sitaralak kepada
anaknya dan juga murid-murinya yang lain.
Karya menjilid sitaralak adalah karya yang
bisa menjadi tuntunan (disamping tontonan)

untuk generasi muda.

Aok %

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Buya Zuari. (2019a). Buku Satu:
Menyingkap Rahasia  Keunikan  Silek
Minang.  Jakarta-Payakumbuh: CV.
Pena Indonesia.

Abdullah, Buya Zuari. (2019b). Buku Dua:
Menyingkap Rahasia  Keunikan  Silek
Minang.  Jakarta-Payakumbuh: CV.
Pena Indonesia.

Abdullah, Buya Zuari. (2019c). Sajangka Duo
Jari Silek Minangkabau. Jakarta: Citra
Harta Prima

Abdullah, Buya Zuari. (2020). Sejatinya Silek
Berlian Dalam Diri Nyala Api Pengetahuan
Sajangko Duo Jari Dalam Rumusan.
Sumatera
Mandiri.

Cassirer, Ernst. (1987). Manusia dan Kebudayaan:
sebuah Esai tentang Manusia. Trj. Alois
A. Nugroho. Seri Filsafat Atma Jaya; 6.
Jakarta: Gramedia.

Cynthia J, Novack, (1990). Sharing The Dance:
Contact Improvisation And American
Culture. ~ Madison:
Wisconsin Press.

Dibia, I Wayan. (2001). Pluralisme Budaya
sebagai Potensi Membangun Manusia
Baru. Mudra Jurnal Seni Budaya No. 11 th.
IX Agustus. Denpasar: STSI Denpasar.

Holt, Claire. (2000). Melacak Jejak Perkembangan
Seni di Indonesia. Terj. Prof. Dr. R.M.

Barat: Insan Cendikian

Univercity  of

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



Menyjilid Sitaralak: Konsep Garap Penciptaan Tari Dari Memori Silek Pak Guru

189
Soedarsono. Bandung: Masyarakat Seni  Synnott, Anthony. (2016). Tubuh Sosial.
Pertunjukan Indonesia. Simbolisme,  Diri, dan  Masyarakat.

Hendriyana, (2018).  Metodologi
Penelitian Penciptaan Karya. Bandung:
Sunan Ambu Press.

Kartika, Dharsono Sony. (2016). Kreasi Artistik.
Surakarta: Citra Sain.

Kernodle, George dan Portia Kernodle. (1978).
Invitation to the Theatre, second edition.
New York: Harcourt, Brace & World,
Inc.

Rai S, I Wayan.( 2001). Rwa Bineda dalam
Berkesenian Bali. Jurnal Seni Budaya
Mudra No. 11 Th. IX Agustus 2001.
Denpasar: STSL

Raditya, Ardhie. (2014). Sosiologi
Yogyakarta: Kaukaba Dipantara.

Ratna, N.K. (2009). Stilistika: Kajian Puitika
Bahasa, Sastra, dan Budaya. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Rustiyanti, Sri, dkk. (2020). Literasi Bahasa
Tubuh dalam Literasi Teknologi AR
Pasua PA pada Zaman Peradaban
Masyarakat Modern. Jurnal Panggung
Vol 30 No. 3 Juni-September 2020, 453-
464.

Rustiyanti, Sri, dkk. (2017).
Tando Tabalah Penari tunggal dalam
photomotion Pertunjukan Rampak
Kelompok Tari Minang. Jurnal Seni
Budaya Mudra Vol 32 No 2 Mei 2017, 220
—228.

Salad, Hamdi. (2000). Agama Seni: Refleksi
Teologi dalam Ruang Estetik. Yogyakarta:
Yayasan Semesta.

Shapie, M. Nizam Mohamad dkk. (2016).
Silat Warisan Budaya Malaysia. Jabatan
Kebudayaan dan Kesenian Negara.

Suastika, I Made. (2002). Estetika Kreativitas
Penulisan Sastra dan Nilai Budaya Bali.
Denpasar: Fakultas sastra Unud.

Soekanto, Soerjono. (1975). Sosiologi Suatu
Pengantar. Jakarta: Rajawali Press.

Bakdi. (2001). Jagat Teater.
Yogyakarta: Media Pressindo.

Sumardjo. Jakob. (2000). Filsafat Seni. Bandung:
ITB.

Husen.

Tubuh.

Visualisasi

Soemanto,

Yogyakarta: Jalasutra.

Tuner, Bryan S, (2012). Relasi Agama dan
Teori Sosial Kontemporer. Yogyakarta:
IRCiSoD

Jurnal Panggung V32/N2/06/2022



