EL-ADABI

Jurnal Studi Islam

EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
E-ISSN: 2964-0679

Vol. 02, No. 02, Desember 2023, Pages: 44-65
Tersedia online di: https://jurnal.stainidaeladabi.ac.id/index.php/eladabi

SEJARAH QIRA’AT AL-QUR’AN DALAM PERSPEKTIF LINTAS
MADZHAB

Harun Qadaru Ramadhan'#, Gustiar Abduloh?, Kerwanto3
"3Universitas PTIQ Jakarta
*Corresspondence: harunqadaruramadhan@gmail.com

Abstract
Qira‘at is one of the disciplines of the Koran which is quite classic. This knowledge is known as
the different ways of reading the Koran. Across schools of thought, we will see the diversity of
viewpoints regarding this discipline, starting from Sunni, Shia and Orientalist thought. The
discussion in this paper starts from the history, origins, scope of knowledge from a cross-school
perspective, as well as the views of figures representing each sect (madhzhab).

Keyword : Al-Qur’an; gira’at; orientalism

Abstrak
Qirda’at merupakan salah satu disiplin ilmu Al-Qur'an yang terbilang cukup klasik. llmu ini
dikenal sebagai perbedaan cara baca dalam Al-Qur'an. Dalam lintas madzhab, kita akan
melihat bagaimana keberagaman cara pandang pemikiran melihat displin ilmu yang satu ini,
mulai dari pemikiran sunni, syiah dan orientalis. Pembahasan dalam paper ini dimulai dari
sejarah, asal usul, cakupan ilmu dalam perspektif lintas madzhab, serta pandangan para
tokoh yang mewakili setiap madzhab.

Kata Kunci: Al-Qur’an; gira’at; orientalis

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 44


mailto:harunqadaruramadhan@gmail.com

EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

PENDAHULUAN

Al-Qur’an al-Karim adalah mukjizat yang abadi, yang diturunkan kepada
Rasulullah sebagai hidayah bagi manusia dan penjelasan- penjelasan mengenai
petunjuk itu serta pembeda antara yang hak dan yang batil. Al-Qur’an diturunkan
oleh Allah dalam bahasa Arab yang sangat tinggi susunan bahasanya dan keindahan
balagahnya (Ahmad Fathoni, 2009).

Memang bangsa Arab dahulu mempunyai berbagai lahjah (dialek) yang
beragam antara satu kabilah dan kabilah yang lain, baik dari segi intonasi, bunyi
maupun hurufnya, namun bahasa Quraisy mempunyai kelebihan dan keistimewaan
tersendiri, dan lebih tinggi daripada bahasa dan dialek yang lain. Banyak faktor yang
membuat bahasa Quraisy lebih dominan di antara bahasa-bahasa Arab lainnya.
Dintaranya adalah orang Quraisy berdampingan dengan Baitullah. Selian itu,
mereka menjadi pengabdi urusan haji, pembangun Masjidil Haram dan tempat
persinggahan dalam perniagaan. Oleh karena itu, wajarlah apabila Al-Qur’an
diturunkan dalam bahasa Quraisy kepada seorang rasul yang bersuku Quraisy, agar
dapat menjinakkan orang-orang Arab, serta untuk mewujudkan kemukjizatan Al-
Qur’an yang tidak bisa mereka tandingi.

Hal lainnya yang menjadikan Al-Qur’an sebagai mukjizat adalah kemampuan
Al-Qu’an untuk menampung berbagai keragaman dialek Arab tersebut. Hal ini
membuat beragam suku Arab dapat mudah mennghafal dan memahami Al-Qur’an
(Al-Qattan, n.d.). walaupun demikian, sebagian Ulama tidak sependapat dengan
pernyataan ini. Menurutnya, Al-Qur'an diturunkan denga dialek Quraisy ketika awal
diturunkan (Al-Qadhi, n.d.).

Nilai penting dari paper ini adalah pembahasan dan kajian pemikiran
berbagai madzhab (mulai dari madzab sunni, syiah, dan orientalis) tentang gira’at.
Terdapat berbagai macam perspektif terhadap gira’at Al-Qur’an. Qira’at merupakan
salah satu disiplin bidang ilmu dalam kajian ‘Uldm Al-Qur‘an. Ada pro dan kontra
terhadap disiplin ilmu ini, yang semuanya merupakan khazanah ilmu keislaman dari

berbagai aliran madzab terhadap gira‘at.

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 45



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

TEMUAN DAN PEMBAHASAN

Sebelum mengkaji lebih dalamm tentang tentang qira’at dari perspektif
lintas madzhab, kita perlu mengetahui pengertian dan prinsip-prinsip dasar ilmu
qird’at terlebih dahulu.

Pengertian Ilmu Qira’at

Secara etimologi, term gira’at dengan term Al-Qur'an sama-sama berasal
dari akar kata qara’a. Qira’at adalah bentuk jama’ dan qira’at adalah bentuk mufrad
atau tunggal. Term gira’at merupakan bentuk mashdar (verbal noun) dari kata
qara’a, yaitu bisa diartikan dengan membaca (tald), mengumpulkan (al-jam’u),
menggabungkan (ad-dhammu). Menurut Zarkasyi (2006), Qiraat adalah perbedaan
(cara mengucapkan) lafadz-lafadz al-Qur an, baik menyangkut huruf-hurufnya atau
cara pengucapan huruf-huruf tersebut, seperti takhfif (meringankan) tastqil
(memberatkan), dan atau yang lainnya. Menurut As-Shabini (1930), “Qira’at adalah
suatu madzhab pelafalan Al-Qur’an yang dianut salah seorang imam berdasarkan
sanad-sanad yang bersambung kepada Rasulullah (As-Shabiini, 1930).

Dari definisi-definisi tersebut dapat disimpulkan, bahwa gira’at atau Ilmu
qira’at adalah ilmu yang membahas tentang cara membaca kalimat-kalimat Al-
Qur’an dan perbedaannya sesuai dengan bacaan yang diriwayatkan oleh para imam
qiraat dari Rasulullah.

Sumber Ilmu Qira’at

[lmu gira’at bersumber dari Rasululllah. Tetapi istilah ini belum ada pada
masa tersebut. Istilah [lmu gira’at ini muncul pada masa tabi’in. Ulama yang pertama
kali menulis Ilmu gira’at adalah Abu Ubaid al-Qasim ibn Sallam (157 H. - 224 H.),
(As-Suytthi, 1934). Sedangkan yang pertama kali menulis kitab al-Qiraat as- Sab’
adalah Abu Bakr ibn Mujahid (245 H.-w. 324 H. ), (Habsy, 1419). Sehingga bisa
dipastikan bahwa istilah gira’at muncul pada masa ini. Peletak pertama Ilmu gira’at
adalah Abu Ubaid al-Qasim ibn Sallam.

Ibn al-Jazari menyebutkan, bahwa ulama yang pertama kali meneliti [Imu

qira’at dan menjelaskan yang qira’at shadz, serta mengkaji tentang sanadnya, serta

46 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

membedakan mana yang shahth dari yang maudhd’ adalah Harun ibn Musa al-Qari'
(w. 179 H.). Sedangkan yang pertama kali menyusun kitab [lmu gira’at adalah Abu
Ubaid al-Qasim ibn Sallam, (An-Nuwairi, 1424).

Tingkatan Qira’at Ditinjau dari Transmisinya

Berdasarkan penelitian dan pengujian yang dilakukan para pakar gira’at,
diketahui bahwa suatu gira’at bila ditinjau dari segi nilai sanadnya akan terbagi
menjadi enam tingkatan gira’at. Diantaranya:
1. Qira’at Mutawatir

Qira’at mutawdtir merupakan bacaan (gira’at) yang diriwayatkan oleh
sekumpulan orang dari sekumpulan orang sebelumnya yang tidak mungkin mereka
bersepakat untuk melakukan kebohongan. Semua jalur gira’at berikutnya (thuruq)
sepakat memindahkan bacaan tersebut ke jalur-jalur selanjutnya sampai Kkita

sekarang atau yang dikenal sebagai sanad. Contohnya bacaan atau qira‘at ( ) A
J«'\“) ayat surah Al-Fatihah dengan ada Alif atau tanpa Alif setelah huruf mim adalah

qira’at mutawatir. Semua ulama sepakat mengatakan bahwa gira’at tujuh, yaitu
gira’at tujuh imam adalah gira’at mutawatir..
2. Qira’at Masyhur

Qira’at masyhir merupakan bacaan (gird’at) yang sanadnya sahih,
diriwayatkan oleh orang yang adil dan sangat terpercaya (al-‘adlu wa al-dabit) dari
orang yang sama sebelumnya sampai kepada puncaknya (Nabi Muhammad) sesuai
dengan kaidah-kaidah bahasa Arab dan rasm usmani. Periwayatan tersebut populer,
serta semua imam qira’at menerimanya dengan sepenuhnya (Salim, 2017).
3. Qira’at Ahad

Qira’at ahad merupakan bacaan (gqira’at) yang sanadnya sahih, namun
menyelisihi rasm usmani dan Bahasa Arab, serta periwayatannya tidak masyhur
seperti kemasyhuran gira’at diatas sebelumnya. Qira’at ahad adalah gira’at dari
empat imam lainnya yaitu, Ibnu Muhaishin (123 H), al-Yazidi (128 H-202 H), al-
Hasan al-Bashri (21 H-110 H) dan al-A'masy (60-148 H).

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 47



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Contoh gira’at ahad dari Ibnu Muhaishin:

Dl Gs3lEs oo B Je s

Ini tidak boleh dinyatakan dan tidak wajib di i'tigadkan sebagai al-Qur an.
(Ar-Rahman (78): 76).

4. Qira’at Shadzah

Qira’at shadzah merupakan gqira’at yang tidak mempunyai sanad yang
shahih. Dapat disebut bahwa Qira’at shadzah sebagai gira’at yang tidak memenuhi
tiga syarat sah untuk diterimanya suatu gird‘at.

5. Qira’at Maudha'

Qira’at maudhid adalah bacaan (gira’at) yang tidak ada sumbernya sama
sekali . Qira’at maudhid merupakan gira’at palsu, yang tidak memiliki sanad ataupun
rawi.

6. Qira’at Mudrajah

Qira’at mudrajah merupakan qira’at yang disisipkan ke dalam ayat Al-
Qur'an.

Apabila dilihat dari segi sanad, maka gira’at terbagi menjadi 3 macam, gira’at
tujuh, gira’at sepuluh dan gira’at empat belas. Maksud gira’at tujuh adalah gira’at
yang diriwayatkan oleh tujuh imam. Qira’at sepuluh adalah gira’at tujuh imam
ditambah 3 imam lainnya. Qira’at empat belas adalah gira’at Imam sepuluh
ditambah empat imam lainnya.

Mayoritas Ulama Qurra' bersepakat bahwa gira’at imam sepuluh adalah
qira’at mutawatirah. Sedangkan qira’at imam empat belas adalah Qira’at Shadzah

(Al-Bina, 1427).

Syarat Syahnya Sebuah Qira’at
Qird’at yang benar dan wajib diterima sebagai Al-Qur'an adalah jika
memenuhi tiga syarat utama berikut: (1). Sanadnya sahih dan mutawatir, (2). Sesuai

dengan kaidah bahasa Arab, dan (3). Sesuai dengan rasm uthmani.

48 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Tiga syarat ini telah terpenuhi untuk dua macam pertama yaitu pada gira’at
mutawatir dan masyhdr. Cara baca dalam dua macam ini adalah bacaan Al-Qur an
dan dengan cara-cara ini pembaca mendapat pahala ibadah dan wajib menyakininya
sebagai kitab suci Al-Qur’an.

Bacaan yang tidak benar karena tidak memenubhi tiga syarat tersebut di atas
seperti empat macam dari ragam qira’at terakhir. Kita Tidak boleh membaca Al-
Qur'an dengan gqird’at tersebut. Membaca dengan gira’at tersebut tidak bernilai
pahala ibadah dalam membacanya.

Al-Imam Ibn al-Jazary menuliskan dalam kitab at-tayyibah al-nasyh pada bait
ke 14-16 mengenai rukun bacaan Al- Qur'an disebut shahih apabila dengan 3 syarat,
sebagai berikut:

Slades ¢ JAl 0 ao; @ Zle) 2l glS @ spiass H5L IS

Lpadl &1 Janld o o 1 S e s 0 S

Artinya: “Segala bacaan Al-Qur’an yang sesuai dengan kaidah ilmu nahwu. Sesuai dengan
tulisan rasm (uthmani) dalam Al-Quran. Sanad Al-Quran yang shahih yang tersambung

kepada Nabi Muhammad. Inilah tiga rukun yang harus dipenuhi untuk kesempurnaan
Al-Qur'an.”

Qira’at Mutawatir

Dari uraian penjelasan di atas, maka kami menghadirkan gira’at yang
mutawatir yang sudah disepakati oleh para ulama pakar dibidang ilmu gira’at dan
ilmu Al-Qur'an. Bahwa terdapat 10 gira’at yang mutawadtir dengan rincian

sebagaimana dalam tabel berikut:

No Imam Rawi Thariq
1 Imam Nafi Al-Madani Qalun (W 220 H)
(W 169 H) Warsy (W 197 H)
Imam Ibnu Katsir Al- Al-Bazzi (W 250 H) As-Syatibiyyah
i (WMfé((l)ﬂH) Qunbul (W 291 H) (Al-Qasim bin
Imam Abu 'Amr Al- Ad-Durry (W 246 H) Firruh SA‘BS(}),-I—SIyatlbl)
3 Bashri _
(W 154 H) As-Susi (W 261 H)
4 Hisyam (W 245 H)

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 49



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Imam Ibnu 'Amir Asy-
Syami Ibnu Dzakwan (W 242 H)
(W118 H)
5 Imam 'Ashim Al-Kufi Syu'bah (W 193 H)
(W 128 H) Hafs (W 180 H)
6 Imam Hamzah Al-Kufi Khalaf (W 229 H)
(W 156 H) Khallad (W 220 H)
7 Imam Al-Kisa'i Al-Kufi A];) urfl-ii Elts (,;AEVZVLLZO 41—61)
(W 189 H) urry Hsia
Imam Abu Ja'far Al- Ibnu Wardan (W 160 H)
8 (\}\V/Ialgznﬁ) Ibnu Jammaz (W 170 H)
9 Imam Ya'qub Al-Bashri Ruwais (W 238 H) (Ml?}?;gll;;;zhlbn
(W 205 H) Rauh (W 234 H) Al-Jazari) 883 H
Imam Khalaf Al-Bazzar Ishaq (W 286 H)
10 Al-Baghdadi .
(W 229 H) Idris (W 292 H)
Sab’atu Ahruf

Banyak sekali hadis-hadis Nabi yang menyatakan bahwa Al-Quran itu
diturunkan dalam tujuh huruf (sab’atu ahruf). Redaksi hadis-hadis Nabi pun
menegaskan akan hal itu. Diantara hadis Nabi tersebut adalah:

1. Hadis dari sahabat Umar bin Khattab, bahwa Rasulullah bersabda:
o 5 Lo 1336 O3 ol e Jo It T30 i )

“Sesungguhnya Al-Qur'an ini diturunkan dengan tujuh huruf, maka bacalah yang
terasa mudah dari hal tersebut.” (H.R. Bukhari no. 2419, Muslim no. 818, Abu Daud
no. 1475, Tirmidzi no. 2943, Ahmad no. 158).

2. Hadits dari sahabat Ubay bin Ka’ab, beliau berkata:
3 s ¢ s 7 s s s ,wwé.oag 40 4 ¢ L - Al 2y 2 1
Yy 0 A B il e ot 281 0 B L e b e e 8 40 ey
w2t B Jo O30 AT ) A b U s ST 1 ey

“Rasulullah menemui Jibril, lalu beliau bersabda: “Wahai Jibril, sesungguhnya aku
diutus untuk umat yang buta huruf di antara mereka ada yang lemabh, tua renta, anak
kecil lelaki dan perempuan dan orang yang sama sekali tidak bisa membaca.” Jibril
berkata: “Wahai Muhammad, sesungguhnya Al-Qur'an diturunkan dalam tujuh
huruf.” (H.R. Tirmidzi no. 2944, Ahmad no. 21204).

50 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Dengan demikian, jelaslah bahwa tidaklah benar anggapan orang bahwa
qira’at al-Qur'an itu diciptakan oleh Nabi Muhammad atau para sahabat, atau ulama
Tabi'in yang dipengaruhi oleh dialek bahasa kabilah-kabilah arab. Jelas pula bahwa
macam-macam bacaan Al-Qur’an itu sudah ada sejak Al-Qur'an itu diturunkan.

Makna sab’atu ahruf (tujuh huruf) dalam hadis diatas mengandung banyak
penafsiran dan pendapat dari kalangan ulama. Hal itu disebabkan karena kata
sab’ah dan kata ahruf mempunyai banyak arti. Kata sab'ah dalam bahasa arab bisa
berarti bilangan tujuh, dan bisa juga berarti bilangan tak terbatas. Sedang kata ahruf
adalah jama' dari harf yang mempunyai macam-macam arti, antara lain, salah satu
huruf hijaiyah, makna, saluran air, wajah, kata, bahasa, dan lain-lain. Para Ulama
telah mencoba menafsirkan sab'ah ahruf, yang menurut Imam al-Suyuti, tidak
kurang dari empat puluh penafsiran (Ahmad Fathoni, 2009).

Banyak pandangan ulama tentang maksud dari tujuh huruf (sab’atu ahruf).
Ada yang mengatakan bahwa yang dimaksudkan dengan tujuh huruf adalah tujuh
bahasa yang ada di masyarakat Arab. Yaitu, suku Quraisy, Hudzail, Tsaqif, Hawazin,
Tamim, Qinanah dan Yaman.

Adapula yang mengatakan bahwa yang dimaksud dengan tujuh huruf adalah
nilai-nilai hukum seperti halal, haram, muhkam, mutasyabih, amthal, insya dan
ikhbar. Pendapat lain mengatakan bahwa dalam hadis kata sab’ah ahruf tersebut
tidak diartikan dalam bilangan tertentu, akan tetapi menunjukan arti banyak.
Pendapat lain mengatakan bahwa sab’atu ahruf dimaknai sebagai al-qiraah al-sab’
(tujuh bacaan) yang secara khusus dihimpun oleh Ibnu Mujahid.

Untuk ringkasnya, kami sebagai pemakalah akan mengambil penafsiran yang
paling mendekati kebenaran dan masyhur, yaitu pendapat Abu al-Fadl al-Razi (w.
606H). Beliau mengatakan bahwa arti sab’atu ahruf adalah tujuh wajah/bentuk.
Maksudnya, keseluruhan Al-Qur’an dari awal sampai akhir tidak akan keluar dari
tujuh wajah perbedaan berikut:

1. Perbedaan bentuk isim (mufrad, muthanna, atau jama'), seperti kata miskin dan

masakin

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 51



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

2. Perbedaan bentuk fi'il (madhi, mudhari’, atau ‘amr), seperti kata gala Rabbi dan
qul Rabbi.

3. Perbedaan bentuki'rab (rafa’, nasab, jar, atau jazam) seperti kata la tas’alu dan
la tas’al.

4. Perbedaan bentuk kurang dan lebihnya huruf (naqis wa ziyadah) seperti kata
wa sari’i dan sari’a.

5. Perbedaan bentuk susunan kata yang mendahulukan dan mengakhirkan
(taqdim wa ta’khir) seperti kata wa qatald wa qutild dan wa qutild wa qgatald.

6. Perbedaan bentuk pergantian huruf/kata (tabdal) seperti kata hunalika tabli
dan hunalika tatla.

7. Perbedaan bentuk dialek (lahjah) seperti bacaan fath, imalah, taqlil, idgham,
izhar, tashil, tahqiq, tafqiq dan tafkhim.

Inilah dia makna tujuh bentuk, sehingga semua macam-macam gqird’at itu
tidak keluar dari padanya. Alasan yang memperkuat madzhab ini, karena banyak
ditemui dalam disiplin ilmu gira’at. Teori ini lebih dipilih mengingat ia merupakan
hasil pengamatan yang cermat menyangkut perbedaan yang terjadi dalam semua

qird’at yang ada yang semuanya kembali kepada tujuh bentuk tersebut.

Qira’at Perspektif Orientalis dan Syiah
1. Theodore Noldeke

Dalam masalah gird’ah, kritik utama orientalis adalah bahwa dalam Al-
Qur'an terdapat kontradiksi bacaan (contradictive recitation) dan bukannya
keragaman bacaan (variative recitation). Perbedaan cara baca dalam Al-Qur'an itu
bagi orientalis seperti Ignac Goldziher dan Arthur dinilai sebagai bentuk
inkonsistensi Al-Qur'an dan kekacauan. Pendapat ini sebetulnya telah sejak awal
disampaikan oleh Noldeke dalam karyanya the History of The Qur'an dan diikuti oleh
Goldziher. Kritik utama Noldeke secara ringkas bisa dikelompokkan menjadi dua
bagian: (1). Al-Qur'an tidak memiliki tanda huruf (ela=¥) 4k&) sehingga

memungkinkan bagi setiap orang yang membaca sesuai dengan bunyi huruf yang

52 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

diinginkannya; (2). Al-Qur*an tidak memiliki tanda baca (<'= ¥! 4h&) sehingga setiap
orang dimungkinkan untuk membaca sesuai harakat yang diinginkannya. (Goldziher,

t.t: 8-9).

2. Ignaz Goldziher

Ignaz Goldziher, seorang Yahudi asal Hungaria dan pernah menjadi
mahasiswa di al-Azhar Mesir, menjelaskan dengan mendetail mengenai penyebab
perbedaan gira’at. Goldziher menyatakan:

“Lahirnya sebagian besar perbedaan qirat tersebut dikembalikan pada
karakteristik tulisan arab itu sendiri yang bentuk huruf tertulisnya dapat
menghadirkan suara (vokal) pembacaan yang berbeda, tergantung pada perbedaan
tanda titik yang diletakkan diatas bentuk huruf atau dibawahnya serta berapa
jumlah titik tersebut. Demikian halnya pada ukuran-ukuran suara (vokal)
pembacaan yang dihasilkan, perbedaan harakat-harakat (tanda baca) yang tidak
ditemukan batasannya dalam tulisan Arab yang asli memicu perbedaan posisi i'rab
(kedudukan kata) dalam sebuah kalimat, yang menyebabkan lahirnya perbedaan
makna (dalalah). Dengan demikian, perbedaan karena tidak adanya titik (tanda
huruf) pada huruf-huruf resmi dan perbedaan karena harakat yang dihasilkan,
disatukan, dan dibentuk dari huruf-huruf yang diam (tidak terbaca) merupakan
faktor utama lahirnya perbedaan giraat dalam teks yang tidak punya titik sama
sekali atau yang titiknya kurang jelas."

Untuk memperkuat gagasannya, Goldziher mengajukan sejumlah contoh

yang ia bagi ke dalam dua bagian, yaitu:

a. Perbedaan karena ketiadaan titik pada bentuk huruf tertulis.
035l 58 ey Samr Koo 2T Lo 16 Al i Yoy 1Y sl (6
Menurut Goldziher, sebagian sarjana (ulama) giraat membaca lafadz o5«
yang tertulis dengan hurufba’ (dengan satu titik) dengan bacaan o5 yaitu dengan
huruf tsa’ (bertitik tiga) (Goldziher, n.d.).
ey s on Lt ) de sl 5

Kata | < dibaca dengan huruf nun sebagai ganti dari ba’, sehingga menjadi

|5 (Goldziher, n.d.).

~ I

o8 Todeg 33 1o W) apY el s o) 68 s

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 53



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Menurut Goldziher, sebagian membacanya oLl dan sebagian lagi
membacanya mengikuti riwayat al-Hammad oUi (Goldziher, n.d.).

b. Perbedaan karena harakat, salah satu contohnya:
e ] 158 ey 5 V) OO s Lo

Goldziher menjelaskan dengan mengikuti perbedaan bacaan diantara
sarjana qird’at pada lafadz yang menunjukan turunnya malaikat, apakah itu J% atau
J% atau diturunkan Ji8 maka secara praktis menunjukan bahwa sebuah
pengamatan yang obyektif mengenai perbedaan harakat, turut berperan dalam
menyebabkan munculnya perbedaan gira‘at.

Mengenai sabda Rasulullah Saw atas diturunkannya Al-Qur'an dengan tujuh

huruf, Goldziher berkomentar:

“Dalam maknanya yang sahih mengenai hadis tersebut, para ulama Islam
tidak memiliki kesepakatan yang jelas di kalangan ulama, hadis ini terdiri dari 35
bentuk penafsiran, yang kesemuanya itu sama sekali tidak terkait dengan
perbedaan qiraat. Hanya saja banyaknya perubahan dalam teks Al-Qur’an pada
masa awal mendorong munculnya penafsiran bahwa makna huruf dalam konteks
ini adalah gira’at, dan penggunaan hadis tersebut menunjukan adanya pembenaran
yang terikat dengan sebagian aturan dan syarat-syarat qira’at yang berlaku."

Pendapat Goldziher diatas menunjukan bahwa tidak adanya penafsiran yang

pasti mengenai hadis tujuh huruf menunjukan tidak sepakatnya para ulama.

3. Arthur Jeffery

Senada dengan itu, Arthur Jeffery berpendapat bahwa kekurangan tanda titik
dalam mushaf Usmani berarti merupakan peluang bebas bagi pembaca memberi
tanda sendiri sesuai dengan konteks makna ayat yang ia fahami. Lebih jelasnya ia
mengatakan: “Dihadapkan dengan teks konsonantal yang gundul, gari’ pasti harus
menafsirkannya. la harus menentukan apakah sebuah sin tertentu itu adalah syin
atau sin, shad atau dhad, qaf dan lain sebagainya; dan ketika ia telah menetapkan itu,
ia selanjutnya harus menentukan apakah membaca bentuk kata kerja sebagai aktif

atau pasif, apakah memperlakukan sebuah kata tertentu sebagai kata kerja.

54 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

4. Regis Blachere

Blachere menganggap bahwa di zaman masyarakat Muslim terdahuluy,
mengubah sebuah kata dalam ayat Al-Qur’an untuk mencari kesamaan sangatlah
dibolehkan. R. Blachere mengemukakan pandangannya mengenai hal ini, ia
mengatakan: “Selama rentang waktu yang dimulai dari pembaiatan Ali bin Abi
Thalib tahun 35 H, sampai waktu pembaiatan khalifah kelima Dinasti Umawiyah,
Abdul Malik bin Marwan, tahun 65 H, semua konsepsi tentang masalah bacaan
dengan makna saling bertentangan. Otoritas Mushaf Utsmani telah tersebar di
seluruh wilayah Islam. Hal ini diperkuat dan didukung dengan otoritas orang-orang
yang ikut terlibat dalam penulisannya. Mereka menduduki jabatan-jabatan strategis
di wilayah Syam. Boleh jadi perbaikan yang dilakukan Utsman saat itu menjadi
suatu kebutuhan yang mendesak. Akan tetapi, bagi sebagian kaum muslimin, yang
penting bukanlah teks al-Qur’an dan huruf-hurufnya, tapi justru ruhnya. Berpijak
dari sini, maka pemilihan huruf dalam gird’at yang terdiri dari kata-kata sinonim
menjadi hal yang diperbolehkan dan tidak menjadi fokus perhatian.”

Tidak dipungkiri lagi bahwa konsep gira’at dengan makna adalah konsep
yang paling bebahaya. Sebab, konsep ini menyerahkan kepada kehendak setiap
orang untuk menentukan teks. Sementara kita tahu, bahwa kata sinonim itu
bukanlah wahyu yang diturunkan kepada pemilik mushaf yang berbeda-beda itu.
Hal tersebut hanyalah pendapat pribadi dari si pemilik mushaf-mushaf tersebut.
Setelah roda waktu berputar, maka masuklah unsur-unsur non Arab ke dalam
komunitas Islam. Pandangan-pandangan mereka pun berbeda dan sangat banyak,
hingga akhirnya muncullah sekelompok orang yang berpegang teguh pada Mushaf
Utsmani.

Yang paling berbahaya dari statemen R. Blachere di atas adalah, ia
menganggap kaum muslimin lebih mementingkan ruh Al-Qur’an, bukan huruf dan
teksnya. Menurutnya, inilah yang menyebabkan lahirnya gira’ah dengan makna
selama rentang waktu antara tahun 35-65 H. Faktanya dengan izin ini setiap orang

dapat membaca Al-Qur'an dengan tujuh huruf adalah rukhsah (dispensasi) yang

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 55



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

bersifat temporal pada masa Nabi, yang diberlakukan karena faktor kondisi saat itu,
sehingga dengan izin ini setiap orang dapat membaca Al-Qur'an sesuai dengan
kemampuannya. Kondisi ini telah berakhir berkat jasa Utsman bin ‘Affan yang telah
mengumpulkan Al-Qur'an dalam satu Mushaf.

Menurut Blachere, banyak unsur-unsur non Arab yang telah masuk ke dalam
masyarakat Islam, sehingga hal ini menambah gira’ah dengan makna. Mengenai
masalah ini, ia memiliki dua pandangan. Pertama, ia berpandangan bahwa sebagian
bacaan Al-Qur’an timbul karena tindakan seseorang terhadap unsur-unsur non
Arab. Kedua, Blachere menduga ada sekelompok orang yang menciptakan segi-segi
bacaan berdasarkan mushaf utsmani.

Pendapat Blachere di atas sesuai dengan pandangan Goldziher, ia
mengatakan: “Bersumber dari ketetapan Umar, yang menyatakan bahwa
sesungguhnya Al-Qur'an adalah benar seluruhnya, dan sebuah riwayat yang
menyatakan, “Sesuatu yang cukup memadai selagi ayat rahmat tidak dijadikan ayat
azab, dan ayat azab dijadikan ayat rahmat.” Artinya, selama hal ini tidak terjadi
perbedaan yang prinsipil dalam makna lafadz. Dengan demikian maka yang lebih
dikedepankan dalam tingkatan paling utama adalah makna yang dikandung oleh
teks, bukan menjaga secara ketat qiraat tertentu. Ini merupakan pendapat terutama
yang terkait dengan bacaan Al-Qur’an yang menggambarkan perkara ibadah formal
yang bermuara pada pembolehan untuk membaca teks yang sesuai dengan makna
yang terkandung di dalamnya meskipun tidak sesuai secara tekstual (gira’at dengan

makna).”

Qira’at Perspektif Syiah
1. Al-Sayyid Hasan Shadr

Beliau mengunggulkan gira’ah 'Ashim karena berguru dan bermuara kepada
Imam 'Ali bin Abi Thalib, Atas dasar ini tidak salah jika kemudian di dalam kitab Tasis
al-Syiah li Ultim al-Islam disebutkan bahwa ‘Ashim adalah seorang Syiah “Ashim al-
Kufi bin Abi al-Najud Bahdalah adalah Syiah dan salah seorang Qari yang tujuh. la

56 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

belajar dari Abi Abdurrahman Al-Sulami sahabat Ali bin Abi Thalib, yang

sebelumnya telah disebutkan ke-Syiah-annya.” (Shadr, n.d.). Atas dasar ini dapat

dipahami bahwa Ashim merupakan tokoh Syiah yang memperoleh qira’ah-nya dari

Imam Ali yang merupakan Imam Syiah melalui Abi Abdurrahman Al-Sulami yang

juga Syiah. Sumbangsih Ashim terhadap dunia Islam tentu saja tidak kecil mengingat

bahwa qird’ah yang tersebar di dunia Islam saat ini didominasi oleh qird’ah Hafsh
dari Ashim.

2. Hadi Ma’rifah

Syiah menyetujui akan syarat sahnya qira’ah, hal ini disampaikan oleh
Ma’rifah (2011), didalam kitabnya al-tamhid fi ulim al-Qur'an. Bahkan beliau
menegaskan bahwa jika tidak ada salah satu syarat dari tiga syarat sahnya qiraah,
maka qiraah tersebut adalah giraah syadzah, tidak boleh dibaca, dipakai dalam
bacaan shalat ataupun lainnya.

Tidak dapat dipungkiri bahwa antara Sunni dan Syiah memiliki beberapa
sumber keilmuan atau pemahaman hadis yang berbeda. Kenyataan tersebut,
tentunya berkonsekuensi pada hasil pemikiran atau sudut pandang dalam melihat
suatu hal, dalam hal ini adalah gira'at. Berbicara mengenai hal tersebut, sebagai
objek penelitian yang dilakukan, dapat ditemukan beberapa kesimpulan:

a. Tidak ada perbedaan subtantif antara Syiah dengan Sunni, sebagaimana isu yang
berkembang bahwa Syiah memiliki versi Al-Qur’an tersendiri. Begitu juga dalam
wialayah qira’at, beberapa kalangan Syiah tetap membaca giraat sab’atau ‘asyr’.

b. Hadi Ma'rifah merupakan penyempurnaan dari pemikiran sebelumnya, terlebih
tentang distingsi antara Al-Qur'an dan qird’at. Perbedaan mendasar dari para
ulama Syiah dan Hadi Ma'rifah adalah munculnya pembahasan gira’at itu sendiri.
Sebelumnya pendapat tentang gira’at umumnya ditemukan dalam kajian tafsir,
hadis, figh dan usul figh, sehingga analisis dan argumentasi tidak begitu kentara.
Selain itu, para ulama Syiah masih memperbolehkan membaca qird’at sab ah,
walau tidak menilai mutawatir. Sisi orisinalitas yang kentara dari pemikiran Hadi

Ma'rifah, adalah hanya memilih qira’ah ‘Ashim riwayat Hafs dan tiga kaidah

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 57



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

untuk memilih giraat itu sendiri. Ulama sebelumnya tidak menentukan kaidah,
karena tidak membutuhkannya.

c. Memilih giraah “Ashim riwayat Hafs, bisa dilihat sebagai bias ideologinya,
penalaran deduksi dan pemahaman yang kontekstual sebagai karakter
pemikiran Usuliyah. Tiga kaidah yang dicetuskan Hadi Ma'rifah, masih setema
dengan kaidah umum yang digunakan kalangan Sunni, tetapi ada dari kaidah
tersebut adalah yang bukan kepada konsep kemutawatiran Al-Qur'an yang
dimanifestasikan dengan nash yang mutawatir dan asli, namun merujuk pada nas
yang sudah bertitik dan berharakat. Sehingga tidak relevan untuk menilai gira’at
yang sudah ada sebelumnya.

d. Implikasi dari pemikiran Hadi Ma'rifah, tentunya hanya membolehkan gira’'ah
‘Ashim riwayat Hafs baik dalam shalat atau di luar shalat, di mana ulama
sebelumnya masih memperbolehkannya walau tidak diwajibkan. Begitu juga
dengan kehujahan gira’at, dimana ulama sebelumnya masih berbeda pendapat,
sebagian ada yang memperbolehkan dan sebagian lain tidak memperbolehkanya.
Dengan memilih gira’ah ‘Ashim, tentunya gira’at tersebut dapat dijadikan hujjah,
karena bagian dari al- Qur-an.

e. Alasan pandangan Hadi Ma’rifah bahwa gira’ah ‘Ashim yang ia pilih, mengingat
bahwa qgira’ah ‘Ashim adalah gira’ah yang disepakati dan dipakai sampai saat ini
oleh kebanyakan kaum muslimin, dan gira’ah ‘Ashim pula yang sanadnya sampai
kepada Imam ‘Ali (Ma’rifah, 2011).

Sebenarnya tidak salah juga alasan tersebut karena Al-Dzahabi mencatat
bahwa gira’ah-nya darijalur Al-Sulami bersumber dari Imam Ali: "Dan diriwayatkan
dari Hafsh bin Sulaiman Ashim berkata padaku: gira’ah yang aku ajarkan kepada mu
adalah gira’ah yang aku peroleh dari Abi Abdurrahman al-Sulami, dari Ali Ra.", (Adz-
Dzahabi, 2011).

Hadi Ma'rifah juga menambahkan beberapa kriteria yang mana sebuah
giraat dapat dijadikan kesepakatan umum untuk diterimanya suatu qira’ah:

Pertama, kesepakatannya yang dikenal di antara semua kaum Muslimin baik

pada substansi kata, tulisannya, dan pokok bahasannya. Itu semua menurut ikrar

58 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

umat Islam dari kalangan pendahulunya. Kedua, kesepakatannya dengan yang
paling fasih dalam bahasa dan paling fasih dalam bahasa Arab, dan ini diketahui
dibandingkan dengan aturan yang ditetapkan dengan pasti dari bahasa Arab klasik
Fushha. Ketiga, tidak bertentangan dengan dalil-dalil yang qath’i, baik dalil yang
rasional, sunnah mutawatir, maupun riwayat yang sahih yang diterima oleh para
imam. Jika semua kondisi ini dibaca bersama, maka itu adalah bacaan yang dipilih
(Adz-Dzahabi, 2011).

Menurut beliau juga mengijazahkan gqird’ah yang lemah dan
menghubungkannya dengan era pertama adalah kejahatan terhadap Al-Qur'an dan
merendahkan kebesaran Al-Quran yang berharga. Beliau juga menolak konsep ta’dt
al-Bazzi, idhgdm Abu Amr, nabr al-Kisa'i, mdd Hamzah, dan banyak keragaman
lainnya yang ditemukan oleh pembaca yang memesona Al-Qur‘an, namun jauh dari
keabsahan orang Arab, yang semestinya Al-Qur’an diturunkan pada bahasa mereka

dan pada gaya bicara mereka yang fasih fushha mereka sehari-hari.

Bantahan Terhadap Qira’at Perspektif Orientalis dan Syiah

Al-Qur’an jelas bukan merupakan karya tulis, oleh karenanya keinginan
orientalis untuk menerapkan metode-metode filologi yang lazim digunakan dalam
penelitian Bible amatlah keliru. Al-Qur’an merupakan mukjizat Nabi Muhammad
untuk seluruh umat, kemudahan membaca Al-Qur’an merupakan salah satu bentuk
kemukjizatan Al-Qur’an. Nabi Muhammad telah diberi izin untuk membacakan Al-
Qur’an kepada umatnya dengan tujuh huruf.

Tradisi menghafal adalah sebuah keniscayaan tradisi bangsa arab zaman
dahulu. Sebagai gambaran bahwa tradisi menghafal adalah tradisi utama
masyarakat Arab saat itu. Abu Darda, seorang sahabat Nabi yang diutus untuk
menjadi pengajar Al-Qur’an di Syam mengajarkan setidaknya 1.600 tabiin yang
dibentuk dalam halaqah-halaqah, satu halaqah terdiri dari 10 orang dengan satu
asisten atau guru pembantu (Adz-Dzahabi, 2011).

Atas berbagai kritik orientalis terhadap qird’ah ini para sarjana muslim telah

banyak memberi bantahan dan jawaban. Sebagian besar memandang bahwa

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 59



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

ketidakpahaman orientalis terhadap keragaman gqira’ah adalah karena mereka
hanya mempelajari perbedaannya dan tidak mempelajari kenapa itu berbeda. Selain
itu, secara metodologis para orientalis melakukan kekeliruan yang fundamental
dalam kritik mereka terhadap gqird’ah. Mereka tidak mempelajari gira’ah dari
sumber yang otoritatif dan tidak secara sistematis, tetapi lebih memilih mempelajari
perbedaan qird’ah secara acak sehingga keragaman gqira’ah dalam perspektif
mereka adalah sesuatu yang sangat kacau dan tidak memiliki keterkaitan satu sama
lain.

Terkait otensitas gira’ah, kritik utama orientalis adalah bahwa perbedaan
gira’ah terjadi karena kesederhanaan tulisan arab pada masa itu yang kosong dari
tanda huruf dan tanda baca, tetapi semua ini telah dijelaskan bahwa tradisi yang
berlaku di arab saat wahyu diturunkan adalah tradisi lisan dalam hal ini menghafal
bukan menulis, sehingga tulisan hanyalah alat bantu ke dua bagi proses menjaga
otensitas Al-Qur’an.

Dalam kritiknya kaum orientalis melakukan kesalahan metodologis yang
fatal dimana mereka mencoba menerapkan apa yang mereka lakukan terhadap
Bibel. Penelitian kaum orientalis lebih pada penelitian teks dengan pendekatan
historis dan lingustik-filologis. Pendekatan ini cocok dikembangkan pada
masyarakat yang tumbuh dengan budaya tulisan bukan hafalan. Pendekatan yang
tepat bagi masyarakat yang tumbuh dalam budaya lisan adalah pendekatan riwayat
dan sanad. Memaksakan sebuah metode yang tidak tumbuh dalam masyarakat
tersebut ibarat memakaikan baju pendeta kepada seorang ulama. A’dami
mengatakan, studi orientalisme ibarat orang asing yang tidak mengenal isi rumah
tiba-tiba datang dan mengajari penghuni rumah tentang rumahnya dan
memaksakan bahwa caranya mendapatkan pengetahuan adalah yang paling benar.
Sebuah penelitian dikatakan baik tidak hanya yang bersifat observatif tetapi juga
partisipatif, merasakan langsung suasana kebatinan dan suasana keilmuan dari

sebuah disiplin ilmu.

60 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

Kata inkonsisten dan kacau menunjukkan adanya kontradiksi. Ini dibantah
oleh salah satu pakar giraah ‘Abd al-Fattah al-Qadhi. Menurutnya, bila diperhatikan
dengan teliti maka perbedaan gira’ah tidak lepas dari dua kondisi.

Pertama, berbeda dua gird’ah tapi kandungan maknanya =/ _~J| dengan &/ _»<=!
juga seperti kata —<ew dan <= . Kedua, berbeda dua qira’ah dan juga maknanya,
tetapi perbedaan tersebut bukanlah perbedaan kontradiktif melainkan perbedaan
variatif yang bisa digabungkan dan memperkuat makna seperti kata ;i yang
berarti menghimpun yang berserakan dengan W& yang berarti menghidupkan
setelah mati. Contoh lain seperti kata Lagl5i yang bermakna membuat terjatuh dan
L«QJB? yang berarti menjauhkan. Perbedaan menurut Ibnu Qutaibah ada dua, variatif
dan kontradiktif dan yang kontradiktif mustahil terjadi, (Al-Qadhi, n.d.).

Goldziher mengatakan tidak pernah ada sebelumnya upaya penyatuan
mushaf kecuali hanya dari segelintir orang saja (Goldziher, n.d.). Tentu ini kritik
terhadap Utsman bin ‘Affan yang dinilainya telah banyak menghilangkan naskah
mushaf dengan membakarnya sebagai upaya penyatuan mushaf. Kritik ini ahistoris,
seandainya Utsman ingin menyatukan mushaf tentu dibuatnyalah mushaf itu satu
salinan saja dan tidak dibuatnya beberapa salinan yang berbeda yang kemudian
dikirim ke berbagai wilayah. Apa yang dilakukan Usman bukanlah untuk
menyatukan bacaan Al-Qur’an saja, tetapi untuk menyatukan kaum muslimin pada
bacaan al-Qur'an yang mutawatir dan sesuai dengan ‘ardah akhirah atau bacaan
terakhir yang dibacakan Rasulullah kepada tim penulis wahyu sehingga tidak ada
lagi sahabat yang membaca dengan bacaan yang sudah dimansukh.

Goldziher sebagaimana Noldeke, menganggap perbedaan gira’ah karena
faktor tulisan Arab yang tidak memiliki tanda huruf dan tanda baca. Pendapatnya
ini terbalik dengan apa yang dipahami sarjana muslim dimana tulisan mengikuti
riwayat dan bukan (45,0 &5 s l)) sebaliknya. Catatan sejarah yang direkam dalam
hadis-hadis lebih bisa dipertanggungjawabkan daripada sebuah asumsi. Hadis-
hadis secara jelas dan tegas menunjukkan bahwa perbedaan bacaan itu telah terjadi

sebelum kodifikasi Usman, Abu Bakar, bahkan sejak Al-Qur'an tersebut masih

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 61



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

diturunkan dalam rangka mempermudah kaum muslimin. Sebagai gambaran bisa
kita lihat pada kutipan salah satu hadis di bawah ini, diriwayatkan oleh Abdullah bin
Abbas bahwa Rasulullah bersabda:

£
°

e ) G o sgal Bl DS ot Je Qe G5

“Jibril membacakan pada Al-Qur'an dengan satu model, maka aku pun terus

meminta menambahkannya sampai tujuh model.” (H.R. Bukhari)

Dalam masalah korelasi antara rasm dan qira’ah ini, Ahmad Fatoni telah
menuangkannya dalam disertasi yang berjudul Keterkaitan Ragam Qiraat dengan
Rasm Usmani serta Implikasinya terhadap Penerbitan Mushaf dan Penafsiran Al-
Qur'an.

Imam ‘Ashim yang di klaim adalah seorang tokoh Syiah yang belajar kepada
Abu Abdurrahman as-Sulami lalu kemudian belajar kepada Imam ‘Ali bin Abi Thalib,
pada kenyataannya disejumlah literatur dan juga diberbagai sanad bahwa Imam
‘Ashim tidak hanya berguru kepada Abu Abdurrahman Al-Sulami, tapi beliau juga
berguru kepada tiga orang Tabi’in, yaitu Abu Abdurrahman Al-Sulami, Zir bin
Hubaisy, Sa’ad bin Ilyas Al-Syaibani. Secara transmisi sanad beliau menempati posisi
ketiga setelah Nabi Muhammad. Berikut adalah transmisi sanadnya yang
bersambung secara muttasil kepada Nabi Muhammad:

1. Al-Sullami belajar kepada lima sahabat; Ustman, Abdullah bin Mas’ud, Ubay bin
Ka’ab, Ali bin Abi Thalib dan Zaid bin Tsabit. Mereka belajar langsung dari Nabi
Muhammad.

2. Zir bin Hubaisy belajar kepada Abdullah bin Mas’ud dari Nabi Muhammad.

3. Al-Syaibani belajar kepada Abdullah bin Mas’ud dari Nabi Muhammad.

Kami penulis juga menemukan adanya ketidak konsistenan dari Hadi
Ma’rifah yang pada satu sisi beliau mengakui keberadaan perbedaan gira’at dan juga
sepakat akan syarat sahnya gird’at menurut Sunni, namun beliau menolak gira’at
lain yang mana sudah disepakati akan mutawatirnya gira’at tersebut. Beliau tidak
menyetujui adanya kaidah taqdim dan ta’khir yang tidak sesuai dengan Mushaf saat

ini yang sudah disepakati dan dibaca oleh kebanyakan kaum muslimin. Dalam

62 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

firman Allah &85 &4l483 pada Q.S. al-Taubah ayat 111, Qird’at Hamzah dan Kisa’i
membaca dengan mendahulukan maful terlebih dahulu baru kemudian fa'il.
Menurutnya hal tersebut tidak sesuai dengan kaidah tempat suatu kata dalam
mushaf. Beliau menyamakan hal itu dengan qira’ah Abi Bakr pada lafadz P UDES
<54l (331l yang mana gird’at yang shahih dan diterima adalah Galb <3all 8580 Ealss,
Maka ia mentarjih bahwa yang shahih dan dapat diterima adalah yang masyhur, dan
selain itu adalah bathil karena menyelisihi rasm dan kesepakatan kaum muslimin
menurut beliau.

Hadi Ma’rifah secara tidak langsung menolak kesepakatan para ulama
tentang mutawatirnya suatu qira’at, beliau hanya melihat dalam kondisi mushaf
yang ada pada saat ini saja yang sudah bertitik dan berharakat. Hadi Ma'rifah juga
menolak akan kaidah sab’atu ahruf diantaranya adalah bentuk taqdim dan ta’khir
yang pada akhirnya ini adalah sebuah penyimpangan terhadap kesepakatan para

ulama yang mengkerucutkan penafsiran sab’atu ahruf kepada tujuh bentuk (wajh).

KESIMPULAN

Madzhab Sunni tentang gira’at Al-Qur’an yang merupakan pemikiran yang
paling masyhur di kalangan kaum muslimin. Kalangan Sunni berpendapat gira’at
dalam Al-Qur’an sah dan legal untuk dibaca tilawahnya dengan ketentuan syarat-
syarat berikut: (1). Sanadnya sahih dan mutawadtir; (2). Sesuai dengan kaidah bahasa
Arab; (3). Sesuai dengan rasm utsmani. Singkatnya, madzab Sunni telah mengakui
keberadaan gird’at yang sah dan legal untuk dibaca. Ini pemikiran yang paling
masyhur di kalangan kaum muslimin.

Kajian orientalis terhadap gira’at jelas merupakan usaha untuk memberikan
keraguan kepada umat Islam terhadap otentisitas mushaf utsmani. Berbagai
pandangan orientalis mengenai qird’at, baik itu pandangan mereka mengenai
lahirnya ragam qird’at, kemudian gird’at dengan makna, maupun mengenai gira’at
dengan Mushaf Utsmani jelas dipenuhi dengan kekeliruan. Orientalis telah salah
dalam memandang Al-Qur’an, mereka tetap menyamakan kedudukan Al-Qur’an

dengan bible yang mana sangat jauh berbeda. Al-Qur’an telah jelas bahwa lafadz dan

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 63



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

maknanya dari Allah. Bukan seperti anggapan mereka yang beranggapan bahwa Al-

Qur’an dari Muhammad untuk menandingi syair-syair Arab di masa itu.

Adapun diantara pandangan-pandangan orientalis terhadap Al-Qur'an
adalah sebagai berikut:

1. Pandangan orientalis terhadap teks Al-Qur'an yang menganggap bahwa Al-
Qur’an adalah dokumen tertulis atau teks, istilah yang selalu mereka pakai adalah
“writing” dan “reading the text” (tulisan dan pembacaan dari teks tertulis).
Berbeda dengan pandangan ilmuan Muslim yang mengatakan bahwa Al-Qur’an
adalah bacaan dari hapalan atau “recitation from memory”.

2. Kesalahpahaman sarjana orientalis mengenai rasm dan gqird’at, sebagaimana
diketahui bahwa tulisan Arab atau khat mengalami perkembangan. Pada kurun
awal sejarah Islam, Al-Qur'an ditulis “gundul”. Disinilah orientalis telah gagal
paham dan keliru sehingga menyimpulkan bahwa kegundulan teks tersebutlah
yang mengakibatkan berbedanya variasi bacaan sehingga Al-Qur’an dapat dibaca
sesuka hati.

3. Pada prinsipnya Al-Qur’an diterima dan diajarkan melalui hafalan. Al-Qur’an juga
dicatat dengan menggunakan berbagai medium tulisan. Sampai wafatnya
Rasulullah, hampir semua catatan-catatan awal milik pribadi para sahabat nabi
dan karena itu berbeda kualitas dan kuantitasnya satu sama lain.

Adapun dari kalangan ulama syiah, adanya ketidakkonsistenan dari mereka
tentang pengetahuan gird’at secara menyeluruh, di satu sisi mereka menyetujui
akan syarat sahnya qira’at, tapi di beberapa kasus tidak menyetujuinya. Juga klaim
mereka terhadap ulama Ahlu al-Sunnah yang dianggap Syiah karena berguru dan
bermuara kepada sahabat ‘Alj, ini yang membuat di antara mereka mengunggulkan
qird’ah Hafs ‘an Ashim dibandingkan yang lainnya. Padahal telah kami jabarkan
bahwa guru mereka bukan hanya bermuara pada Imam ‘Ali saja, juga bermuara
pada sahabat yang lainnya.

Dengan adanya tarjih dan hanya menerima pada satu gird’ah saja. Secara

tidak langsung ini meniadakan qira’ah lainnya, yang padahal gira’ah lainnya yang

64 | Sejarah Qird’at Al-Qur'an ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto)



EL-ADABI: Jurnal Studi Islam
(Vol. 02, No. 02, Desember 2023)

mutawatir telah diakui keabsahannya dari segi syarat sah gira’ah dan juga boleh
diamalkan.

Semoga tulisan ini menambah khazanah wawasan keilmuan kita tentang
disiplin ilmu gird’at, yang mana di dalam ilmu ini sendiri mempunyai berbagai
macam pandangan dari para ilmuwan sarjanawan baik dari kalangan Sunni, Syiah

dan Orientalis.

DAFTAR PUSTAKA

Adz-Dzahabi, A. A. M. bin A. (2011). Ma'rifat al-Qurrd al-Kibdr. Muassasah al-
Risalah.

Ahmad Fathoni. (2009). Kaidah Qira’at Tujuh. Jakarta: Institut PTIQ & Institut [lmu
Al Qur’an dan Darul Ulum Pres Jakarta.

Al-Bina, A. ibn M. ibn A. S. (1427). Ithaf Fudhala’ al-Basyar fi al-Qira’at al-Arba’ah
Asyr. Libanon: Dar al-Kutub al- Ilmiyah.

Al-Qadhi, A. F. (n.d.). Tarikh al-Mashahif.

Al-Qattan, M. (n.d.). Mabahits fi Uliim al-Qur dan.

An-Nuwairi, M. ibn M. ibn M. M. (1424). Syarh Thayyibah an-Nasyr fi al-Qira’at al-
Asyr. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah.

As-Shablni, M. A. A. (1930). At-Tibyan Fi ulim al-Qur'dn. Damaskus: Maktabah Al
Ghazali.

As-Suyfthi, A. bin A. B. ]. (1934). al-Itqan fi Ultim al- Qur’dn. Mesir: al-Haiah al-
Mishriyah li al-Kitab.

Goldziher, I. (n.d.). Madzahib at-Tafsir al-Islami.

Habsy, M. (1419). al-Qira’at al-Mutawatirah wa Atsaruha fi Rasmi al- Qur’ani wa al-
Ahkami as-Syar’iyah. Damaskus: Dar-al-Fikar.

Ma'rifah, M. H. (2011). at-Tamhid fi Uliim al-Qur dn. Beirut: Dar at-Ta’aruf lil
Matb{’at.

Salim, M. (2017). Ilmu Qira’at Kaidah-kaidah Ushuliyyah Tujuh Imam Qira’at
Menurut Thariq Asy-Syatibiyy.

Shadr, A.-S. H. (n.d.). Ta’sis al-Syi’ah li Uliim al-Islam.

Zarkasyi, A. (2006). al-Burhan Fi uliim al-Qur’adn. Kairo: Darul Hadits.

Sejarah Qira’at Al-Quran ... .. (Harun Qadaru Ramadan, Gustiar Abduloh, Kerwanto) | 65



