DHARMASMRTI

Page 172-184

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

Oleh:
I Gde Agus Darma Putra

Program Studi Ilmu Filsafat Hindu, Fakultas Ilmu Agama, Seni dan Budaya,
Universitas Hindu Indonesia, 80238, Indonesia
dharmaputra432@gmail.com

Proses Review 2-27 September, dinyatakan lolos 28 Spetember

Abstract

The studies that have been carried out on the Bhomantaka kakawin have not yet shown who is
the author of this kakawin. To get an answer of this question, this research uses philological methods
to examine the mangala of Bhomantaka kakawin. Meanwhile, regarding the issue of the name of the
author and the king who ruled at the time while kakawin was written, this research uses a library
method. Based on the analysis that has been carried out, it is found that Dhairya Sahaja was a wiku
and author of the Bhomantaka who placed Jayabhaya as his lord. Jayabhaya himself was a king from
the Kadiri period who in the Bhomantaka is referred to Chief Judge in Poetical Affairs. Meanwhile, the
istadewata worshiped in the Bhomantaka is the god Kama called Manobhu.

Keywords: Dhairya Sahaja, Bhomantaka, Author, Mangala

Abstrak

Penelitian-penelitian yang telah dilakukan kepada kakawin Bhomantaka, belum menunjuk-
kan siapa pengarang kakawin ini. Untuk mendapatkan jawaban atas persoalan itu, maka penelitian
ini menggunakan metode filologi untuk mencermati bagian mangala kakawin Bhomantaka. Sedan-
gkan untuk persoalan nama pengarang dan raja yang memerintah pada saat kakawin ini ditulis,
penelitian ini menggunakan metode studi pustaka. Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, di-
dapatlah bahwa Dhairya Sahaja adalah seorang wiku dan pengarang Bhomantaka yang menduduk-
kan Jayabhaya sebagai junjungannya. Jayabhaya sendiri merupakan raja dari periode Kadiri yang
dalam Bhomantaka disebut sebagai hakim yang memimpin jalannya peradilan karya sastra. Sedan-
gkan istadewata yang dipuja di dalam Bhomantaka adalah dewa Kama yang disebut Manobhu.

Kata kunci: Dhairya Sahaja, Bhomantaka, Author, Mangala

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

PENDAHULUAN

Friederich, Teeuw dan Robson adalah be-
berapa nama yang pernah melakukan studi ter-
hadap kakawin Bhomantaka. Friederich pada ta-
hun 1852 telah menerbitkan kakawin
Bhomantaka, yang sayangnya hanya berupa teks
Bhomantaka dalam aksara Jawa modern (mod-
ern Javanese character) dan tanpa terjemahan.
Selain itu, Friederich juga tidak menjelaskan
perihal apapun mengenai siapa nama penga-
rang, angka tahun, serta raja yang memerintah
pada saat kakawin ini ditulis. Sementara itu,
Teeuw dan Robson (2005) menyediakan teks
serta terjemahan kakawin Bhomantaka ke
dalam bahasa Inggris. Kedua sarjana ini mener-
bitkan hasil studi kakawin Bhomantaka ke
dalam bahasa Inggris berdasarkan terjemahan
kakawin Bhomantaka ke dalam bahasa Belanda
yang dikerjakan oleh Teeuw pada tahun 1946.
Melalui studi itu, mereka menyatakan bahwa ka-
kawin Bhomantaka ditulis pada periode Jawa
Timur, kisaran abad XII oleh pengarang yang ti-
dak diketahui namanya (unknown author).

[Imuan lain yang sempat mengulas ka-
kawin Bhomantaka adalah Zoetmulder di dalam
karya besarnya yang berjudul Kalangwan. Zoet-
mulder (1994: 404) dalam karya itu menyatakan
bahwa Kama yang dipuji oleh penyair
Bhomantaka sebagai Manobht, tidak dimaksud-
kan untuk menyebut seorang raja manapun
yang menjadi patron bagi penyair. Meskipun
demikian, dengan berpijak kepada pendapat
yang dianggapnya sebagai “konsensus umum’,
Zoetmulder dengan sedikit ragu-ragu menyetu-
jui pendapat bahwa kakawin ini dimasukkan ke
dalam karya dari periode Kadiri, atau dengan
kata lain dari Jawa Timur. Pendapat itu ternyata
didasarkan kepada pertimbangan mengenai ba-
hasa, gaya dan cara tema kakawin ini digarap.
Singkatnya, Zoetmulder juga belum menemu-
kan siapa pengarang kakawin Bhomantaka ber-
dasarkan apa yang tertulis di dalam teks.

Meskipun periode Jawa Timur telah dise-
butkan oleh Teeuw, Robson dan juga Zoetmul-
der sebagai periode penulisan kakawin
Bhomantaka, petunjuk-petunjuk yang diajukan
oleh ketiganya masih sangat minim. Namun usa-
ha yang telah mereka lakukan dapat dijadikan
petunjuk awal untuk mencari jejak-jejak yang

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

lebih jelas. Jejak yang dimaksudkan dalam tu-
lisan ini adalah perihal pengarang, Raja yang
memerintah dan perkiraan tahun kakawin ini
ditulis. Bila seluruh petunjuk tersebut dapat di-
petakan, dengan sendirinya kita dapat mengerti
situasi politik dan posisi penyair pada saat ka-
kawin Bhomantaka digubabh.

Persoalan penyair kakawin Bhomantaka
mendapat petunjuk penting di dalam tradisi
Bali. Menurut tradisi ini, pengarangnya adalah
seorang pendeta Buddhis, yakni Mpu Bharada
yang dikenal lewat beberapa sumber seperti: in-
skripsi berbahasa Sanskrta-Jawa Kuno pada ar-
caBuddhisJokoDolog, kakawin Nagarakrtagama
(68.1-3) dan cerita Calon Arang. Mpu Bharada
dikenal sebagai seseorang yang turut campur
tangan atas urusan politik Janggala dan Pafijalu
di akhir pemerintahan raja Airlangga pada ta-
hun 1052. Pendeta Buddhis ini tinggal di sebuah
asrama bernama Lémah Tulis. ASrama ini ter-
bukti didirikan di atas kuburan sebagaimana di-
buktikan oleh Maclaine Pont (1926) lewat eks-
kavasi yang ia lakukan. Menurut
Nagarakrtagama, asrama ini bernama Awurare,
Wurare, Murare yang berarti ‘abu anak-anak’
Nama Wurare juga dimuat di dalam prasasti
Joko Dolog (Gomperts, Haag dan Carey, 2012,
bdk. Berg, 1953:262).

Menariknya, meskipun dianggap sebagai
karya seorang yang besar seperti Mpu Bharada,
apresisasi yang diberikan terhadap kakawin ini
tidak begitu tinggi. Kakawin Bhomantaka diang-
gap sebagai kakawin yang sulit dinikmati karena
pilihan katanya yang tidak indah. Pendapat ini
disampaikan oleh I Gede Sura dan Ida Bagus
Gede Agastia kepada saya, saat ditemui pada
waktu yang berbeda sekitar tahun 2021. Ked-
uanya berpendapat rasa bahasa yang digunakan
di dalam kakawin Bhomantaka kurang unggul
dibandingkan dengan kakawin-kakawin lain
seperti Ramayana, Arjuna Wiwadha, maupun
Sutasoma. Argumentasi ini jelaslah memerlukan
pembuktian lebih lanjut. Meskipun demikian,
studi ke arah itu ditangguhkan untuk sementara
waktu.

Untuk membatasi ruang lingkup peneli-
tian, studi ini akan memfokuskan kajiannya un-
tuk menjawab dua hal yakni: Pertama, siapa Ra-
ja yang memerintah saat Bhomantaka ditulis?
Jawaban atas persoalan pertama ini, sekaligus

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra

DHARMASMRTI

JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

173



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

menunjukkan pada periode mana pengarang
menulis kakawin-nya. Selain itu, bagian tersebut
juga mengelaborasi siapa patron yang dihadir-
kan oleh pengarang sebagai junjungannya seb-
agaimana umumnya mangala-mangala kakawin.
Pertanyaan kedua ialah siapa pengarang ka-
kawin Bhomantaka? Penelusuran terhadap pen-
garang kakawin Bhomantaka penting dilakukan
untuk melengkapi barisan nama-nama penga-
rang pada masa kuno yang selama ini masih
rumpang.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode filolo-
gi untuk mencermati bagian mangala kakawin
Bhomantaka. Bagian yang dimaksud sebagai
mangala dalam kakawin Bhomantaka ialah can-
to (wirama) 1 stanza (bait, pada) 1-3. Sehingga
hanya tiga bait itu saja yang akan dicermati
dalam penelitian ini. Tiap-tiap kata yang dimuat
di dalam ketiga bait tersebut, dicermati dengan
seksama untuk mendapatkan petunjuk-petun-
juk yang ‘disembunyikan’ oleh pengarang. Teru-
tama untuk menemukan jawaban atas dua per-
masalahan yang telah diajukan di depan. Oleh
sebab itu pula, usaha-usaha pengadaan teks
kembali melalui metode stema dalam filologi di-
tiadakan.

Edisi tekstual dalam penelitian ini diper-
cayakan sepenuhnya kepada edisi kritis yang
disajikan oleh Teeuw dan Robson (2005) seb-
agaimana telah disebutkan sebelumnya. Semen-
tara itu, edisi lainnya yang juga tersedia, seperti
penyajian yang dilakukan oleh Friederich (1825)
dalam aksara Jawa, ditempatkan sebagai data
pembanding saja. Begitu pula edisi aksara Bali
yang dikerjakan oleh sebuah Tim dari Bali
(1991). Singkatnya, perbandingan naskah demi
mendapatkan teks yang utuh secara filologis ti-
dak dilakukan.

Filologi dalam penelitian ini berperan seb-
agai metode dalam menyajikan tiga bait kakawin
Bhomantaka sesuai dengan ketentuan translit-
erasi yang telah digunakan oleh Teeuw dan Rob-
son. Ketentuan yang diajukan oleh Arlo Griffith
dan Andrea Acri (2014) diabaikan sementara
mengingat penelitian ini menggunakan edisi ka-
kawin Bhomantaka dari Teeuw dan Robson.
Keputusan itu diambil, juga karena penelitian

ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

ini tidak lagi memeriksa sumber-sumber utama
yang digunakan oleh Teeuw dan Robson untuk
edisi yang mereka terbitkan, sehingga translit-
erasi ulang tidak dapat dilakukan. Konsekuensi
atas hal ini, maka usulan Griffith dan Acri untuk
transkripsi nasal anusvara (untuk cécak) dalam
ISO 15919 yang ditranskripsi sebagai m, tidak
dilakukan. Sehingga tetap sebagai ng. Hal seru-
pajuga berlaku untuk fonem /1 / yang dialihkan
menjadi ng, alih-alih menggantinya dengan r se-
bagaimana yang dilakukan oleh Zoetmulder
(1997). Ketentuan yang digunakan oleh Teeuw
dan Robson tersebut hanya berlaku pada bagian
transliterasi teks Bhomantaka saja, sementara
untuk teks-teks lainnya, penelitian ini mengikuti
metode yang dilakukan oleh Zoetmulder.

Sedangkan untuk persoalan nama penga-
rang dan raja yang memerintah pada saat ka-
kawin ini ditulis, penelitian ini menggunakan
metode studi pustaka. Pustaka yang dimaksud
ialah dua katagori sumber yakni: Pertama,
adalah sumber-sumber pustaka berupa hasil
studi kakawin. Kedua, ialah hasil studi-studi
prasasti. Kedua sumber pustaka tadi disaring
dengan menggunakan triangulasi data, yakni
reduksi, display dan verifikasi. Sehubungan den-
gan hal itu, dengan merujuk pada dugaan se-
mentara bahwa Mpu Bharada adalah pengarang
kakawin Bhomantaka maka dua katagori sum-
ber pustaka yang dipilih hanya studi terhadap
kakawin dan prasasti yang berasal dari abad
XII. Jelaslah dengan demikian, ada jarak seratus
tahun yang menjadi batasan dalam pencarian
jejak ini. Setidak-tidaknya dari tahun 1100-1200
Masehi.

Beberapa sumber kakawin yang berasal
dari abad XII di antaranya adalah kakawin
Bharatayuddha (1157 M), Hariwansa (1135—
1157 M), dan Ghatotkacasraya (1194—1205 M)
(Zoetmulder, 1994: 317—349). Ada dua nama
pujangga besar yang bertanggungjawab atas
karya-karya tersebut yakni Mpu Sédah dan Pan-
uluh. Sumanasantaka® juga tidak boleh dikesa-

1 Menurut Catra dalam satu pembicaraan pada tanggal
6 Februari 2021, Mpu Mona Guna dan Mpu Kanwa
terlibat dalam satu sayembara sastra. Sayembara itu
bertujuan untuk melihat keunggulan dari masing-masing
penyair. Mpu Kanwa dengan Arjuna Wiwaha-nya berhasil
memenangkan sayembara itu. Sedangkan Sumanasantaka
karya Mpu Mona Guna dikalahkan. Tentu saja informasi
ini tidak dapat dikonfirmasi kebenarannya. Selain karena
berasal dari tradisi lisan yang sumbernya tidak diketahui,

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

mpingkan keberadaannya dalam hal ini, sebab
menurut penjelasan Zoetmulder, kakawin ini
dikerjakan oleh Mpu Mona Guna di bawah bimb-
ingan seorang guru bernama Jayawarsa atau
Warsajaya. Mengenai Warsajaya, mesti diajukan
pula satu prasasti yakni prasasti Sirah Kéting
(1204 M = 1126 Saka). Persoalan ini tidak lagi
dipermasalahkan oleh Worsley dkk. (2014) ke-
tika membahas mengenai penyair dan mangala-
nya.

Mengingat dalam tradisi Bali yang disebut
sebagai pengarang kakawin Bhomantaka adalah
Mpu Bharada, itu artinya jangkauan penelu-
suran harus diperluas sampai pada titik kepe-
merintahan Airlangga karena Bharada dalam
cerita Calon Aran diceritakan sebagai guru Air-
langga. Karya sastra yang telah terbukti tercipta
pada masa tersebut yakni Arjuna Wiwaha juga
penting untuk diperiksa kembali. Begitu juga
beberapa kakawin yang diciptakan setelahnya,
seperti Krsnayana dan Smaradahana. Dari
semua kakawin itu, nama-nama raja serta nama
pengarang yang mungkin saja menjadi penang-
gungjawab kakawin Bhomantaka bisa didapat-
kan.

Data prasasti yang berangka tahun pada
kisaran abad XII, setidak-tidaknya sekitar dua
puluh tiga sumber prasasti. Mulai dari prasasti
Pojok [1100/1101 M] sampai dengan prasasti
Galanun [Panjér Réjo] [1200 M] (Kozo, 1982).
Prasasti Sirah Kéting sebagaimana disinggung
di atas tidak dapat diabaikan pula dalam hal ini,
meski terlewat sekitar 4 tahun. Prasasti ini juga
penting dikemukakan karena hanya terdapat ja-
rak empat tahun, sehingga hubungannya den-
gan periode sebelumnya masih sangat mungkin
terjadi. Karena perluasan batasan periode, ma-
ka prasasti-prasati dari masa Airlangga dan
setelahnya juga harus diperiksa.

Selain beberapa data kakawin dan prasas-
ti berbahasa Jawa Kuno tersebut. Sumber pent-
ing lain yang bisa menjadi dasar penelusuran
adalah Géguritan Calon Arang yang ditulis oleh
Anak Agung Gde Pamérégan (Suastika, 1997).
Karya-karya Pamérégan ini sekaligus mewakili

kedua kakawin berasal dari abad yang berbeda. Sangat
sulit membayangkan bagaimana dua kakawin dari
masa yang berbeda disajikan dalam satu persidangan
sayembara untuk memutuskan mana yang terbaik di
antara keduanya.

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

tradisi Bali dalam penamaan kakawin
Bhomantaka. Selain karya-karya tersebut, be-
berapa informasi penting lainnya juga dapat di-
cari pada teks-teks lain yang bersumber dari ka-
kawin Bhomantaka seperti Bomakawia Parikan,
Géguritan Samba, Géguritan Sang Samba
Malaibang Dyah Yajiiawati dan Parikan Bhoma.
Kakawin Bhomantaka juga memiliki variasi
berupa teks maarti yang jarang diminati dalam
studi filologi. Dari daftar koleksi Gedong Kirtya,
kita juga mendapatkan satu naskah yang sangat
penting berjudul Candra Séngkalan Pangriptan
Kakawin [IVb 5778]. Di dalamnya terdapat pe-
tunjuk-petunjuk tahun Saka penulisan beberapa
kakawin, salah satunya adalah Bhomantaka.

ANALISIS DAN INTERPRETASI DATA

Mangala: Raja, Pengarang dan Tahun Penu-
lisan

Mangala sebuah kakawin setidaknya men-
gisyaratkan nama Raja, Istadewata, serta ajaran
yang diamini oleh pengarang sebagai jalan
menuju kalépasan. Di dalam mangala—khusus-
nya epilog - juga bisa kita dapati bait-bait khu-
sus sebagai tempat penyair kakawin itu mem-
perkenalkan diri dan berbicara sedikit menge-
nai dirinya sendiri (bdk. Soepomo, 1991: 390—
391). Sayangnya isyarat yang umumnya dapat
ditemukan dengan sedikit usaha itu, tidak dapat
ditentukan dengan pasti oleh Zoetmulder (1994:
404) dalam kakawin Bhomantaka. Hanya
istadewata-nya yang dapat ditentukan secara
pasti, karena penyair menyebut nama Manobhii
yakni nama lain Dewa Kama. Untuk lebih jelas-
nya berikut ini adalah salah satu bait mangala
dari kakawin Bhomantaka yang memuat hal itu.?

singgih dhyakseng® kalangwan sang anga-

2 Seluruh kutipan kakawin Bhomantaka dalam tulisan ini
bersumber dari hasil kerja Teeuw dan Robson (2005),
berjudul Bhomantaka The death of Bhoma. Leiden: KITLV
Press. Oleh sebab itu, sistem transliterasi mengikuti pola
yang digunakan dalam buku tersebut.

3 Teeuw dan Robson menerjemahkannya sebagai
‘Chief Judge in Poetical Affair’. Sedangkan Tim (1990)
menerjemahkannya ke dalam bahasa Bali sebagai
‘Sang Putusing Kaléngéngan' (la yang telah Melampaui
Keindahan). Kata dhyaksa (Skt) yang kemudian dalam
bahasa Indonesia menjadi kata jaksa, memang berarti
hakim, pengadil. Konstruksi dhyakseng kalangwan

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra

DHARMASMRTI

JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN 5

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

waki langé murti sang hyang Manobh,
pujan ring puspa munggwing sarasija
gélarén musti ning Kamatantra,

mangke candya nireng bhdsa saphalakéna*
yan dewa ning kiing winimba,

apan ring niskalanangga kawuwusan ira n
sang mango wri ng palambang [1.1]

[memang pemimpin sidang kalangwan
yang menubuhkan keindahan berwujud
Sang Hyang Manobhi; memuja dengan
bunga, berstana pada teratai, (dengan)
menggelar rahasia Kamatantra; kini hen-
dak dicandikan dalam puisi, ketika Dewa
Cinta dibayangkan; sebab dalam alam nis-
kala, para perindu menyebutnya sebagai
‘Yang Tanpa Tubuh’ yang menyatu dalam
puisi].

Ada beberapa informasi penting yang
dapat ditemukan dari mangala kakawin
Bhomantaka. Pertama, adalah informasi men-
genai Dhyakseng Kalangwan. Dhyakseng Ka-
langwan adalah sebutan bagi seseorang yang di-
anggap telah mahir dalam hal penciptaan karya
sastra yang indah. Karena kemahirannya itu, ia
dianggap layak menduduki jabatan sebagai ha-
kim dalam memutuskan apakah suatu karya
sastra telah memenuhi syarat-syarat sebagai
karya yang unggul. Syarat-syarat tersebut dapat
ditemukan di dalam karya-karya yang memuat
perihal peraturan prosodi kakawin seperti
Wrtasaficaya (Kern, 1875; Agastia, 1987) dan
Candrakirana (Aminullah, 2019). Wrtasancaya
karya Mpu Tan Akun berisi kumpulan metrum
yang umumnya digunakan di dalam kakawin.
Hunter  (2001)  berpendapat, kakawin
Wrtasaricaya sendiri secara umum memiliki ke-
miripan dengan Meghadiita oleh Kalidasa. Na-
mun Zoetmulder (1994) memberikan keteran-
gan bahwa Tan Akun mendasarkan karyanya pa-

menandakan adanya suatu jabatan yang khusus dalam
bidang keindahan. Namun jabatan ini tidak pernah
sekalipun muncul dalam prasasti-prasasti dari abad XII.
Mungkin sebutan ini hanya diketahui di kalangan penyair
untuk menyebutkan seseorang yang sangat dihormati
dalam bidang keindahan, khususnya puisi.

4 kata ini memang sedikit menyulitkan, kata dasarnya
mungkin phala atau saphala kemudian mendapat
imbuhan berupa infix -in- dan arealis. Perubahan yang
terjadi membentuk kata kerja pasif, namun dalam bentuk
yang aneh yakni saphalakéna dan bukan saphalakna.

ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

da sebuah karya dari India yang kini dikenal
dengan sebutan Pinggalasastra.

Sedangkan bagian pertama dari teks
Candrakirana menerangkan perihal alamkara
yang terdiri dari dua dimensi yakni rasa (rasa)
dan dosa (cacat estetik sebuah karya) (Aminul-
lah, 2019: 224). Dimensi rasa menekankan pada
nuansa suatu naratif yang ingin disampaikan
pengarang, sedangkan dimensi dosa menekank-
an pada diksi, tata bahasa, ekspresi dan ide
dalam suatu naratif. Berkat salah satu bagian
ini, kita dapat mengetahui bagaimana sebuah
karya dinilai. Bukti ini menunjukkan sebuah kri-
teria bahwa penguasaan terhadap kaidah-kaid-
ah perpuisian Jawa Kuno sebagaimana disebut-
kan dalam sumber tadi merupakan alasan-ala-
san seseorang dapat disebut sebagai orang yang
mahir dalam kakawin.

Berdasarkan informasi itu pula, dapat dik-
etahui bahwa ia yang disebut sebagai Dhyakseng
Kalangwan adalah seorang kawi atau penyair.
Namun sehubungan dengan gelarnya sebagai
dhyaksa (hakim), idealnya ia merupakan ses-
eorang yang telah teruji syair-syairnya sehingga
pantas menyandang gelar sebagai pengadil pui-
si. Dengan kata lain, Dhyakseng Kalangwan
merupakan seorang penyair yang telah melahir-
kan Magnum Opus. Berdasarkan keterangan itu,
kita dapat menduga bahwa Dhyakseng Ka-
langwan merupakan tingkatan tertinggi untuk
sebutan seorang kawi (penyair) yang sejajar
maknanya dengan kawiswara (pemimpin pe-
nyair). Berhubung saya berasumsi bahwa ter-
dapat jabatan khusus sebagai hakim karya sas-
tra, seharusnya hakim tersebut menunaikan ke-
wajibannya untuk mengadili karya sastra pada
satu ruang peradilan sastra.

Informasi mengenai adanya suatu “pera-
dilan karya sastra” pada periode Jawa Kuna
telah diketahui sejak masa Dharma Wangs$a
Téguh. Peradilan ini tampaknya terdiri dari para
kawi yang memang mumpuni. Mengenai peradi-
lan ini, saya mengajukan beberapa sumber ka-
kawin yang menunjukkan bukti adanya kritik
sastra yang hidup di masa lampau. Kritik sastra
tersebut hadir untuk mendiskusikan kekuran-
gan-kekurangan maupun kelebihan yang dimil-
iki oleh suatu hasil karya tertentu. Itulah sebab-
nya, sehingga dalam banyak kakawin, terutama
pada bagian epilog, seorang penyair seringkali

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

diharuskan untuk mengikuti sebuah tradisi un-
tuk mengakui berbagai kekurangannya. Karena
itulah pada bagian epilog, seringkali pembaca
menemui ungkapan-ungkapan seperti yang
disebutkan dalam Arjunawijaya (74.5) bahwa
kekurangannya akan selalu menjadi sasaran kri-
tik dan cemooh dari pihak para kawiswara (ni-
stanya titir winada cinacad ginuyu-guyu tékap
kawiswara) (Supomo, 1977: 165; Zoetmulder,
1994: 186). Menariknya, dalam Arjunawijaya ti-
dak dijelaskan dalam situasi apa kritik dan ce-
moohituakan disampaikan oleh para kawiswara.
Namun mengingat tradisi kawi merupakan
tradisi yang terhormat, sejauh dibuktikan oleh
keterangan-keterangan bagaimana posisi kawi
dalam sebuah kerajaan, entah ia sebagai seorang
guru, pembimbing, pengiring raja, maupun seb-
agai orang spiritual. Maka, hemat saya, tidak
mungkin kritik dan cemooh itu diberikan pada
situasi maupun kondisi yang tidak diperuntuk-
kan wuntuk itu. Jadi, pada situasi yang
bagaimanakah sebuah karya sastra ‘diadili’ oleh
hakim keindahan?

Sebuah bagian dari kakawin yang lebih
muda seperti Dharma Sunya memberikan pe-
tunjuk mengenai adanya suatu pertemuan ber-
nama sabha dimana penyair menyajikan hasil
karyanya kepada sidang pembaca. Palguna
(1999: 230—236) menerjemahkan kata sabha
dalam kalimat weénan mijilakéna kawitwa in
sabha sebagai masyarakat. Terjemahan ini
kurang tepat, karena kata sabha sesungguhnya
mengacu kepada tempat atau situasi pertemuan
yang diperuntukkan demi menyepakati suatu
keputusan. Jadi kalimat ‘wénan mijilakéna
kawitwa in sabha’ dapat diterjemahkan secara
lebih tepat menjadi ‘berhak menghadirkan ka-
kawin di dalam pertemuan’ alih-alih menjadi
‘berhak menghadirkan kakawin di dalam ma-
syarakat. Karenanya, menjadi jelas bahwa di
dalam pertemuan itulah, sebuah karya didis-
kusikan dengan seksama oleh para kawi.

Pertemuan sejenis itu, juga disebutkan
dalam teks Wirataparwa yang menyebutkan
mengenai pertemuan yang dilakukan selama se-
bulan kurang sehari oleh para kawi dan turut di-
hadiri oleh Raja yang dalam hal ini adalah Dhar-
ma Wangsa Téguh (Zoetmulder, 1994: 110).
Bukti-bukti ini telah cukup memberikan secer-
cah terang pada gambaran kehidupan, aktifitas,

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

serta posisi para kawi dalam kehidupan keraton
Jawa Kuno. Rupa-rupanya para kawi itu dalam
jangka waktu tertentu mengadakan sebuah per-
temuan untuk melakukan diskusi sastra dan
seyogyanya diskusi itu dipimpin oleh seorang
pemimpin peradilan karya sastra. Pemimpin it-
ulah yang dalam kakawin Bhomantaka disebut
sebagai Dhyakseng Kalangwan (hakim keindah-
an).

Dhyakseng Kalangwan dan Jayabhaya

Setelah mencoba membayangkan
bagaimana kehidupan para kawi di masa lalu,
kini kita sampai pada sebuah pertanyaan men-
arik, siapakah Dhyakseng Kalangwan yang di-
himbau oleh penyair kakawin Bhomantaka? Per-
lu diingat bahwa di dalam tradisi kepenyairan
Jawa Kuno, gelar yang begitu tinggi untuk
seorang kawi sering disematkan bagi seseorang
yang telah dianggap sebagai guru para penyair
atau raja yang melindungi kawi. Karena itu,
Dhyakseng Kalangwan yang dimaksudkan dalam
kakawin Bhomantaka kemungkinan adalah
seorang guru kawi atau seorang raja yang me-
lindunginya. Setelah memeriksa keterangan de-
mi keterangan yang diberikan oleh para peneliti
terdahulu mengenai guru dan raja yang melind-
ungi penyair di masa itu, seseorang bisa saja
memiliki posisi yang ideal sebagai guru kawi
dan sekaligus sebagai raja. Pada periode Jawa
Kuna, terutama Kadiri, ada dua orang raja yang
dapat kita tempatkan pada posisi yang sangat
penting ini. Dua raja itu ialah Jayabhaya dan
Jayawarsa. Keduanya sering dihimbau sebagai
guru bagi penyair dan sekaligus sebagai raja pe-
lindung.

Selain sebagai raja, Jayabhaya (1135-1157
M) juga merupakan seorang ahli puisi yang telah
mengajarkan dua Mpu kenamaan yakni Mpu
Sédah dan Mpu Panuluh perihal penulisan ka-
kawin. Berkenaan dengan itu, dengan mengam-
bil bagian akhir dari kakawin Bharatayuddha
Zoetmulder (1994: 340) memberikan keteran-
gan sebagai berikut:

[...] Pokoknya, tiada seorang pun yang ti-
dak tunduk kepada Sri Baginda (bhatara
haji) Jayabhaya, yang memerintah di
Kadiri. Dengan tidak diganggu oleh rasa
prihatin ia bersenang-senang, berkelana

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra

DHARMASMRTI

JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

177



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

di gunung-gunung dan di sepanjang pan-
tai. Keindahan lagu-lagu gubahannya
mempesona mereka yang menikmatinya.
Gubahan-gubahan itu menyebarkan ke-
haruman namanya di antara rakyatnya,
kemanisan menawan hati dan didendang-
kan oleh para penyanyi dari surga (apsara
dan apsari) [....].

Kebiasaan yang digambarkan lewat ka-
kawin Bharatayuddha di atas cukup menjelas-
kan bagaimana Raja Jayabhaya bertindak seb-
agaimana umumnya seorang kawi. Selain kare-
na Jayabhaya telah berhasil menyajikan gubah-
an-gubahan yang memesona, Bharatayuddha
juga menggambarkan bahwa Jayabhaya memi-
liki ciri khas sebagai seorang kawi. Ciri yang san-
gat khas tentu saja adalah pengembaraannya di
gunung dan pantai demi mendapatkan ilham
untuk karyanya. Kebiasaan bagi seorang penyair
ini juga tampak dalam beberapa kakawin pada
periode-periode selanjutnya seperti
Wrtasaficaya, Smaradahana, dan kakawin lain
yang ditulis belakangan di Bali. Oleh sebab itu,
bukti tersebut telah memberikan suatu gamba-
ran kepada kita bahwa Jayabhaya memang
seorang penyair dan berpeluang besar sebagai
seseorang yang dihimbau oleh penyair
Bhomantaka meskipun sampai saat ini kita be-
lum mendapati karya apa saja yang telah dila-
hirkan oleh Jayabhaya sehingga ia pantas dipuji
sedemikian rupa.

Sesungguhnya, dugaan bahwa Jayabhaya-
lah orang yang dihimbau dalam Bhomantaka, di-
dasarkan pada beberapa alasan, yakni: 1)
Bhomantaka selesai ditulis pada kisaran abad
XII; 2] Dalam kakawin dari periode abad XI]I, Jay-
abhaya ditegaskan sebagai guru penyair; 3] Jay-
abhaya disebut sri liing lango (Penguasa Tunas
Keindahan) dalam Hariwansa yang bernuansa
sama dengan dhyakseng kalangwan dalam
Bhomantaka; 4] Bhomantaka memuat pujaan
kepada Kama dan narasinya berkisah tentang
keberhasilan Wisnu.

Dugaan yang keempat ini sesuai dengan
kenyataan bahwa Jayabhaya dalam prolog ka-
kawin sering kali disejajarkan dengan Siwa dan
pada bagian akhir kakawin dinyatakan sebagai
inkarnasi Wisnu. Kenyataan itu tidak aneh, se-
bab Zoetmulder menerangkan bahwa semenjak

ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

kepemerintahan raja Jayabhaya, para raja Kadiri
dalam prasasti-prasasti bergelar nama-nama
inkarnasi Wisnu. Menurut catatan prasasti, ge-
lar ke-Wisnu-an untuk raja-raja periode Kadiri
adalah sebagai berikut®: [1] Jayabhaya (bergelar
Sri Maharija San Mapaiiji Jayabhaya Sri
Warmmes$wara Madhusudanawatara Nandita
Sukrtasimha Parakrama Digjayottugadewa) ter-
muat dalam prasasti Hantang (1135 M) dan Ta-
lan (1136 M); [2] Sarwweéwara (bergelar Sri
Maharaja Rakai Sirikan Sri Sarwweswara
Janardhanawatara Wijayagrajasana Sinhana-
daniwaryyawiryya Parakarama Digjayottugade-
wa) termuat dalam prasasti Padlegan II (1159
M) dan Kahyunan (1161 M); [3] AryyeSwara

(bergelar Sri Maharaja Rakai Hino Sri
Aryyeswara Madhusudhanawatararijaya
Sakalabhiiwana (tustikarana) Nirwayya

Parakramottungadewanama) termuat dalam
prasasti dari desa Weleri (1169 M) dan prasasti
Angin (1171 M); [4] Koficaryyadipa (bergelar
Sri Maharaja Sri Koficaryyadipa
Handabhuwanamalaka Parakramanindita
Digjayottungadewanama Sri Gandra) termuat
dalam prasasti Jaring (1181 M); [5] KameSwara
(bergelar Sri Kame$wara Triwikramawatara
Anirwaryyaparakrama Digjayottunadewanama)
termuat dalam prasasti Semanding (1182 M)
dan Ceker (1185 M); [6] Krtajaya (bergelar Sri
Maharaja SriSarwweswara Triwikramanindita
Srngalafichana Digjayottungadewanama) ter-
muat dalam prasasti Kemulan (1194 M) dan La-
wadan (1205 M). Selain nama-nama raja yang
disebutkan oleh Damais, ada lagi raja bernama
Jayawarsa (bergelar Sri Jayawarsa Digjaya
Sastraprabhii) termuat dalam prasasti Sirahket-
ing (1204 M). Jayabhaya dianggap inkarnasi
Wisnu bergelar Madhusudanawatara atau
Arye$wara dan sejalan dengan cerita kakawin
Bhomantaka.

5 Lihat Fauzi [2000, 109—115]. Fauzi tidak hanya
menjelaskan mengenai gelar raja, tetapi juga isi prasasti
secara singkat. Di dalam tulisan ini, prasasti ‘Jepun’
berangka tahun 1144 M tidak berhasil saya temukan
penjelasannya. Jadi ada loncatan runutan prasasti
yang tidak dapat dikonfirmasi penjelasannya. Menurut
keterangan Nakada K6z0, prasasti tersebut termuat dalam
Notulen van de Algemeene en Bestuursvergaderingen
van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en
Wetenschappen dan Oudheidkundig Verslag. Sayangnya
kedua sumber ini tidak dapat saya akses sampai dengan
tulisan ini dipublikasikan.

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

Kama sebagai Istadewata, Puja Kama dan
Kamatantra

Informasi lainnya yang didapat dari
mangala kakawin Bhomantaka ialah informasi
tentang pemujaan kepada Dewa Smara atau De-
wa Cinta. Ada empat nama yang berbeda untuk
menyebut Dewa Smara yang dimuat dalam
mangala kakawin Bhomantaka, yakni: Sang Hy-
ang Manobhii (1.1.1), Hyang Hyang Ning Kartika
(I.2.1), Dewa Ning Kiing (1.1.3), dan Anangga
(I.1.4). Berdasarkan kepada bukti-bukti itu, ma-
ka jelaslah Bhomantaka adalah kakawin yang
mendudukkan Kama sebagai istadewata.
Istadewata di dalam kakawin ialah Dewa atau
Dewi yang dipuja oleh penyair di dalam karya
sastranya. Dengan melakukan pemujaan me-
lalui mangala kakawin, penyair menunjukkan
harapan untuk dapat menyatu dengan Dewa-
Dewi pujaannya. Untuk mencapai tujuan itu,
maka syair-syair yang diciptakan oleh penyair
difungsikan sebagai yantra. Karena fungsinya
yang demikian itulah, Soepomo menyetujui pan-
dangan bahwa penyair Jawa Kuno merupakan
seorang yogi sastra alih-alih sebagai ‘pendeta
magi sastra’. Berdasarkan pandangan itu, kita
mendapati suatu kenyataan yang samar-samar
bahwa penyair di masa Jawa Kuno juga sekal-
igus seorang tantrika. Ciri-ciri khas yang menun-
jukkan hal ini tentu saja narasi yang dibangun
oleh para penyair Jawa Kuno yang menyatakan
sangat ingin melakukan penyatuan dengan
istadewata-nya melalui syair-syair yang mereka
tulis sebagaimana telah kita bicarakan.

Perihal Kama sebagai istadewata, Soepo-
mo (1991) mengutip pernyataan Siegel bahwa
Kama memang lebih sering dipuja oleh penyair
dari pada pendeta. Pernyataan inilah yang me-
nyebabkan adanya pandangan yang membeda-
kan posisi seorang penyair dengan seorang pen-
deta. Saya sendiri ragu-ragu, benarkah ada pem-
batas yang tegas dalam tradisi sastra Jawa Kuno
untuk membedakan posisi seseorang sebagai
penyair dan pendeta?

Untuk mengentaskan rasa ragu-ragu atas
pernyataan tadi, saya ingin mengambil contoh
dari tradisi kawi yang masih hidup di Bali kemu-
dian membandingkannya dengan beberapa
bukti dan asumsi dari para ahli di bidang Jawa
Kuno. Pertama-tama, saya ingin mengambil con-
toh dari seorang pendeta dari wilayah Tabanan,

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Bali, bernama Ida Pedanda Ngurah. Palguna
(1998) menempatkan Ida Pedanda Ngurah seb-
agai pengarang besar Bali abad ke-19 yang telah
dipastikan mengarang Géguritan Yajien Ukir,
kakawin Gunun Kawi, kidung Bhuwana Winasa,
dan kakawin Surantaka. Selain keempat karya
tersebut, ada beberapa teks lain yang ke-
beradaannya sendiri masih samar-samar seper-
ti Wrtmaren Ukir, Singala, Rundah Pulina, Jayen
Ukir, dan Gunun Guwa. Berdasarkan karya-karya
itu, tidak diragukan lagi bahwa Ida Pédanda
Ngurah adalah seorang penyair. Artinya, Ida
Pédanda Ngurah adalah seorang pendeta dan
sekaligus seorang pengarang.

Contoh kedua adalah seorang pendeta
dari Sanur, Bali, bernama Ida Pédanda Made
Sidémén. Selain sebagai pendeta, Ida Pédanda
Made juga seorang penyair yang telah menga-
rang sejumlah karya sastra antaralain: Salampah
Laku, Kalpa Sanhara, kakawin Sinhalangyala, ka-
kawin Candra Bherawa, kakawin Patitip/
Panlépas, kakawin Manuk Dadali, Purwanin
Gunun Agun, Gayadijaya, Malawi, Tantri Pisaca-
harana, dan Siwagama. Teks lain yang disebut-
sebut oleh Palguna dan Agastia adalah Ugra
Tattwa tetapi teksnya belum dapat diakses.

Dua pendeta penyair tadi berasal dari
abad IX dan XX. Bila kita melompat jauh ke abad
sebelumnya, kita dapat menemukan seorang pe-
nyair lain bernama Dang Hyang Nirartha. Dang
Hyang Nirartha menurut teks-teks babad, adalah
seorang pendeta Siwa yang berasal dari Pasuru-
an. Menurut teks Dwijendratattwa, Dang Hyang
Nirartha tercatat sebagai pengarang sejumlah
karya sastra. Di antaranya ialah kakawin Dhar-
ma Sunya dan kakawin Dharma Putus. Sedang-
kan menurut interpretasi yang dihadirkan oleh
Palguna (1999: 216), kakawin Dharma Sunya di-
karang oleh Kamalanatha yang merupakan na-
ma pena dari Smaranatha. Smaranatha adalah
seorang pendeta yang memeluk Buddhisme dan
merupakan ayah dari Dang Hyang Nirartha yang
memeluk Siwaisme. Acri (2022: 10) menyetujui
pendapat Palguna ini dan berhipotesis bahwa
Smaranatha atau Asmaranatha adalah nama
lain dari Mpu Tan Akun yang memang berarti
“Tanpa Cinta” (Tan Akun = A + Smara). Dengan
pola yang sama, Acri juga memberi kesimpulan
bahwa Tan Akun merupakan penyair yang
menggubah Bhuwanakosa berkat sebuah bagian

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra

DHARMASMRTI

JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

179



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Sanskrta dari Bhuwanakosa yang menyebut mu-
nir amanmatha yang juga berarti “Pendeta Tan-
pa Cinta” (A + Manmatha). Berdasarkan ket-
erangan-keterangan itu, sekali lagi Kkita
mendapati bukti bahwa seorang penyair sekal-
igus sebagai seorang pendeta (kawi wiku). Kare-
na itulah pembedaan posisi seseorang sebagai
penyair dan atau pendeta tidak dapat din-
yatakan dengan jelas dalam konteks karya sas-
tra Jawa Kuno.

Berkenaan dengan pemujaan Kama oleh
para penyair, saya berpandangan pemujaan ini
berkaitan dengan penciptaan. Kama di dalam
mitologi India memang termasuk ke dalam de-
wa minor. Tetapi penting diingat bahwa Kama
muncul sebagai dewa yang berkedudukan tinggi
di dalam kitab-kitab Purana (Manu, 1985: 259).
Selain itu, saya juga mendapat kesan pemujaan
yang sama juga dilakukan oleh pendeta Siwa
seperti yang ditunjukkan oleh Goudriaan dan
Hooykaas (2004:292—295). Sehingga per-
nyataan Siegel yang dipetik oleh Soepomo, pada
titik ini tidak dapat kita pertahankan lagi.
Demikian pula pembedaan antara pendeta dan
penyair dalam karya sastra, memang tidak perlu
dilakukan lagi.

Di dalam Bhomantaka, pemujaan kepada
Dewa Smara dilakukan dengan metode yang
disebut rahasia Kamatantra [musti ning
Kamatantra] dan dilengkapi dengan sarana
berupa bunga [puspa]. Metode dan sarana itu di-
tujukan kepada ‘Ia’ yang berstana di dalam tera-
tai [sarasija]. Setelah pemujaan itu dilakukan,
penyair kakawin bermaksud mencandikannya
dalam sebuah puisi yang indah. Selain di dalam
Bhomantaka, Kamatantra juga muncul dalam
kakawin Bharatayuddha (38.9.3) “rasanin
sangama kama tantra wékasin
rasanrsépakén”(Gunning, 1903: 84—85). Kesa-
maan di antara kedua kakawin ini memberi ru-
ang untuk menduga bahwa memang keduanya
dikarang pada masa yang sama.

Dhairya  Sahaja Kakawin
Bhomantaka

Setelah mendiskusikan perihal raja yang
memerintah serta pemujaan kepada dewa
Kama, kini sampailah kita pada inti persoalan
tulisan ini yakni perihal pengarang. Sebagaima-
na telah disebutkan di awal, beberapa penelitian

Pengarang

ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

yang telah dilakukan terhadap kakawin
Bhomantaka belum dapat menunjukkan sebuah
bukti yang memuaskan untuk menentukan pen-
garangnya. Melalui tulisan ini, saya ingin menga-
jukan satu hipotesis mengenai hal tersebut den-
gan memperhatikan bagian margala pada bait
ketiga kakawin Bhomantaka. Tetapi sebelum itu,
kita mesti melihat terlebih dahulu apa yang di-
katakan oleh Andrea Acri (2022) yang sempat
menyinggung persoalan ini secara sekilas sep-
erti berikut ini.
[ tentatively advance the hypothesis that
the Sanskrit word dhairya occurring in the
opening hymn of kakavin Bhomantaka
(1.3) could represent one such “signa-
tures”, alluding to the name Tantular.
Dhairya in Sanskrit means “firmness” (O]:
“fortitude, courage”, or as an adjective,
“firm, constant, steady, self-controlled”,
etc.). The first line of verse 1.3 runs:
mangalyani nhulun dhairya sahaja makada
mrakatan bhomakavya, “May he (i.e,
Kama, and the poet’s sponsor, whom he
embodies) be a sure source of blessing for
me too, as of my own accord I do my best
to render the kavya of Bhoma in Javanese”
(trans. Teeuw 2005, 71). It seems that
Teeuw translates dhairya + makada (Zoet-
mulder 1982, 837: “feeling the urge to,
feeling impelled to, set on; [wanting, seek-
ing to obtain, etc.] at all costs [by any
means]; keeping on, cannot but unremit-
tingly, insistently, obstinately, unavoid-
ably”) as “I do my best”; however, dhairya
here is more likely to represent a (Sanskrit
or Sanskritic) epithet of the poet (who is
writing in the first person, nhulun), which
is the positive equivalent of the negative
Old Javanese expression tan tular “immov-
able, unchanging, unperturbed”. Some ele-
ments in the mangala evoke the East Java-
nese cultural milieu of Majapahit, in which
Tantular was active. For instance, the ex-
pression dhyaksen kalanvan, which Teeuw
translates “Chief Judge in Poetical Affairs”,
recalls the title dharmadhyaksa, “Superin-
tendent of Religion”, a figure that is often
mentioned in inscriptions of the Majapa-
hit period (cf. below); and also the empha-
sis on Kama, a divine figure whose signifi-

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

cance becomes rather central in the reli-
gious and literary culture of the time.
Teeuw (2005, 57) characterized the
Bhomakavya as “a well-thought out and
well-composed literary creation by an in-
telligent, creative, and well-informed au-
thor”, which Tantular undoubtedly was.
Darma Putra (2020), in a short study on
the mangala of the Bhomantaka, has ad-
vanced a different hypothesis, connecting
the text to an earlier historical period,
namely the reign of Jayabhaya (AD 1135-
1157), and interpreting dhairya sahaja as
referring to the unwavering quality of the
poet-viku who authored the text. This re-
mains an open issue that needs to be ex-
plored further. On the hypothesis that
Prapafica, the author of the Desavarnana/
Nagaraky tagama, is to be identified with
(the young) Tantular (praparfica being an
antonym of tan tular), or perhaps with an
opponent, see Supomo 1977, 2-3.

Sebelum mengajukan pandangan terha-
dap tinjauan Acri di atas, saya ingin menunjuk-
kan bagian mangala yang dimaksud oleh Acri
sehingga memudahkan pembicaraan kita selan-
jutnya:

manggalya ni nghulun dhairya sahaja
makédo mrakréta ng Bhomakawya,

de ning singgih matangnya n panulada ka-
kawin ndan adoh yan panirwa,

himpér wintang lawan strya kéta gati niki
n tandingén kawidagdhan,

apan tanding langé diura n amalika karas
yan kadohan tanahnya [1.3]

[memang junjungan hamba Dhairya Sa-
haja yang merasa tergugah demi menceri-
takan kembali Cerita Bhoma; bermaksud
hendak meniru kakawin, meski berhasrat
menyerupai, tak mungkin berhasil; serupa
bintang melawan mentari, yang ingin
membandingkan kemahiran; mustahil be-
radu keindahan, kemudian membalikkan
karas serta menjauhkan tanah-nya].

Pertama-tama, saya berpandangan serupa
dengan Acri, bahwa bait ketiga tersebut mencer-

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

minkan pengarang Bhomantaka meski Acri be-
lum menunjukkan ciri-ciri yang dapat kita an-
dalkan untuk membuktikan hal tersebut. Saya
mengajukan kata makéddé/ makada sebagai tan-
da yang memperjelas maksud penyair dalam
menyatakan keberadaanya dengan memband-
ingkan kalimat tersebut dengan kalimat dalam
kakawin Smaradahana (1.7b) yang berbunyi
seperti berikut: cidamanya nira mpu dharmaja
kédé marnanga san hyan smara (adalah peng-
hormatan mpu Dharmaja yang terdorong untuk
menceritakan penjelmaan dewa Kama). Kata
kédo dan makédo pada dua kakawin tersebut
menunjukkan keinginan dan juga alasan penga-
rang menggubah karya sastra. Dalam kasus
Smaradahana kita mendapati sebabnya adalah
keinginan pengarang untuk melihat wujud de-
wa Kama yang “Tanpa Tubuh” itu. Sedangkan
dalam kasus Bhomantaka, tujuannya adalah un-
tuk menceritakan kembali Cerita Bhoma. Ung-
kapan itu sekaligus menunjukkan bahwa penga-
rang memiliki suatu babon dalam menulis kary-
anya. Kemudian dengan membandingkan cara
pengungkapan diri Mpu Dharmaja dengan pen-
garang Bhomantaka, saya mengajukan nama
Dhairya Sahaja sebagai pengarang Bhomantaka.
Alasannya adalah sebagai berikut.

Di dalam Bhomantaka, kita mendapati ka-
limat manggalya ni nghulun dhairya sahaja
(I.3.1) yang serupa dengan Smaradahana yang
menunjukkan kalimat ciudamanya nira mpu
dharmaja (1.7.2). Dalam kasus Bhomantaka, Kli-
tik -ni dalam manggalya ni nghulun memang
berfungsi untuk menentukan relasi kepemi-
likan. Klitik ini sangat biasa bergabung dengan
artikel -ng dan sekaligus menunjukkan bahwa
yang dirujuk sebagai pemilik sudah tertentu
(Molen, 2019: 27). Sudah ‘tertentu’ maksudnya
bahwa pemiliknya adalah seseorang. Dalam
konteks ini, yang dimaksud sebagai pemilik ial-
ah ‘aku’ (nhulun) yang dalam hemat saya adalah
Dhairya Sahaja. Jadi siapakah Dhairya Sahaja
itu?

Dhairya® sama artinya dengan Dhira yang
berarti kokoh, tetap, mantap, kuat, teguh, bera-

6 Terimakasih saya ucapkan kepada Andrea Acri dari Ecole
Pratique des Hautes Etudes dalam sebuah kesempatan
pada bulan Oktober 2020 telah memberikan interpretasi
lain terhadap kata ini. Menurut Acri, kata Dhairya
mengacu pada Tan Tular. Seorang kawi yang mengarang
Arjunawijaya dan Sutasoma.

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra

DHARMASMRTI

JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

181



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

ni, tenang, tabah, sabar (Zoetmulder dan Rob-
son, 1997: 220). Kata dhira muncul dalam ka-
kawin Kunjarakarna Dharmmakathana, karya
Mpu Dusun yang menyebutkan ‘san dhiramriha
yuddha rin rana tapa brata maka laga wira
sadripu (1.1.1) (Teeuw dan Robson, 1981:70); ‘ia
yang telah tetap batinnya ingin berperang dalam
peperangan, tapa brata sebagai wahana untuk
melawan enam musuh’ Berdasarkan keteran-
gan itu, kita mendapat informasi bahwa kata
dhira mempunyai pengertian yang sama dengan
kata dhairyya. Itu berarti seorang Dhairyya
adalah ia yang teguh - batinnya - dan selalu me-
merangi sad ripu (enam musuh) dengan melaku-
kan tapa brata. Karena pengertian dhira yang
demikian itulah, Acri menduga bahwa yang di-
maksud adalah Tan Tular yang memang berarti
teguh, tidak berubah. Namun saya berpendapat
lain, dengan melihat kakawin-kakawin lain sep-
erti Arjuna Wiwaha dan Sumanasantaka. Dalam
kakawin Arjuna Wiwaha, tokoh utamanya adalah
Arjuna yang melakukan tapa brata untuk
mendapatkan perlindungan dari Siwa. Hasilnya,
Arjuna mendapatkan anugerah berupa cadu
$akti, yakni empat kekuatan yang di antaranya
ialah wibhu $akti, jiiana $akti, kriya $akti, dan
prabhu $akti. Selain sebagai tokoh yang Sakti,
Arjuna juga disebut wiku witaraga (4.7), berarti
wiku yang telah bebas dari hawa nafsu. Itu be-
rarti Arjuna yang telah meneguhkan hati meru-
pakan sosok wiku. Demikian pula sosok
Trnawindu dalam Sumanasantaka diceritakan
melakukan tapa brata sehingga membuat dewa-
dewa di surga khawatir ia akan menggulingkan
kekuasaan Indra (sakwehning hyang anangsaye
hyuna nirangadéha ri pangadég Suradhipa).
Karena itulah seorang bidadari bernama Dyah
Harini diutus untuk menggodanya. Tetapi ia ga-
gal karena Trnawindu telah menguasai astaguna
atau juga disebut astaiswarya. Trnawindu dalam
Sumanasantaka disebut Dwija Taruna yakni ses-
eorang pendeta yang tidak menikah.

Kedua kakawin tersebut menunjukkan
bukti-bukti bahwa seseorang yang mempunyai
batin yang teguh (dhira) adalah orang yang ter-
bebas dari hawa nafsu (wita raga) dan mengua-
sai delapan sifat pikiran (asta guna). Sehingga
keduanya pantas menyandang status sebagai
seorang Wiku (Arjuna) atau Dwija (Trnawindu).
Oleh sebab itu, hemat saya kata dhira menun-

ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

jukkan status Wiku atau Dwija. Karena itu pula,
kini kita mendapat suatu gelar Dhira yang mesti
disandingkan dengan kata Sahaja sehingga pen-
garang kakawin Bhomantaka adalah Dhairya Sa-
haja (Dhira Sahaja, Wiku Sahaja, Dwija Sahaja).
Jadi siapakah yang dimaksud sebagai Dhairya
Sahaja, Wiku Sahaja atau Dwija Sahaja?

Sahaja Dberarti ‘yang lahir bersama),
‘bawaan’, ‘pembawaan lahir’, ‘keturunan’ (Zoet-
mulder dan Robson, 1997: 977). Sahaja sama
artinya dengan Basaja yang berarti tidak dibuat-
buat, natural, sederhana, tulus, jujur, suci, murni
[Zoetmulder dan Robson, 1997: 112]. Kata ba-
saja sendiri dalam teks Nawaruci, dipasangkan
dengan kata wiku yakni wiku basaja [dak sénguh
si wiku basaja]. Ucapan itu disampaikan oleh
Drona kepada Driyodhana [Prijohoetomo,1934:
70]. Oleh sebab itu, maka hipotesa yang diaju-
kan dapat diterima sementara bahwa memang
ada seorang wiku yang bernama Sahaja.

SIMPULAN

Setelah melakukan analisis terhadap
mangala kakawin Bhomantaka, selain simpulan
atas pertanyaan-pertanyaan yang diajukan di
awal, didapat juga beberapa informasi menarik
lainnya. Pertama, Raja yang memerintah saat
Bhomantaka dibuat adalah raja Jayabhaya. Raja
ini dielu-elukan sebagai guru dan juga pengadil
karya sastra karena terbukti bahwa Jayabhaya
adalah seorang raja dan juga seorang penyair.
Nama yang digunakan untuk menyebut Jayabha-
ya adalah Dhyaksen Kalanwan (hakim keindah-
an). la bertugas untuk ‘mengadili’ karya sastra
di dalam ruang diskusi bernama sabha. Tradisi
diskusi sastra ini sudah dilakukan sejak masa
pemerintahan Dharma Wangs$a Téguh.

Pengarang Bhomantaka bernama Dhairya
Sahaja yang merupakan seorang wiku (pendeta)
yang murni, natural, suci, sederhana. Ungkapan
ini segera mengingatkan kita pada nama
Bharada yang berarti lapisan kasar atau tanah
yang kasar. Namun demikian, belum dapat di-
pastikan apakah Bharada adalah orang yang sa-
ma dengan Dhairya Sahaja. Di dalam kakawin
Bhomantaka, Dhairya Sahaja menempatkan De-
wa Kama sebagai istadewata-nya. Pemujaan ke-
pada Kama dilakukan dengan sarana berupa

DHARMASMRTI

1 JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

| Gde Agus Darma Putra



ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

bunga dan rahasia dari kamatantra. Kuat dugaan agaimana disebutkan di dalam kakawin Bhara-
bahwa yang dimaksud dengan kamatantra tayuddha.
adalah kitab petunjuk praktik sarigama seb-

DAFTAR PUSTAKA

Acri, Andrea. 2022. “On Mpu Tanakun, Dan Hyan Nirartha, and the Authorship of the Bhuvanakosa.
Jumantara: Jurnal Manuskrip Nusantara, 2022, 13 (1), pp.1-17.

Agastia, IBG. 1987. Wrttasaricaya, Gitasaficaya: Kumpulan Wirama dan Pupuh. Denpasar: Wyasa
Sanggraha.

Agastia, IBG. 2007. Hyang-hyangning Kartika dan Candi Sastra. Disampaikan dalam Diskusi Tradisi
Ngapat Dalam Kebudayaan Bali. Tp.

Aminullah, Zakariya Pamuji. 2019. Présentation du texte avec étude de sa premiéere partie consacrée
entre autres aux structures métriques. Mémoire du Master 2. Paris: Ecole Pratique des
Hautes Etudes, Université PSL.

Aminullah, Zakariya Pamuji. 2019. “Peran Candrakirana dalam Tradisi Tulis dan Lisan Jawa Kuno:
Sebuah Tinjauan Awal”. Dalam Sekar Rinonce, Artikel Persembahan 70 Tahun Prof. Mar-
sono, S.U. Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada.

Berg, C.C. 1953. Herkomst, vorm en functie der Middeljavaanse rijksdelingstheorie. Amsterdam:
Noord-Hollandsche Uitgeversmaatschappij. [Koninklijke Nederlandse Akademie van
Wetenschappen, Afdeling Letterkunde, Verhandelingen 59, 1.]

Damais, L-C. 1949. “Epigraphische aantekeningen. TBG 83: 1-26.

Fauzi, Mukhammad Lutfi. 2000. “Kedudukan Dewa Wisnu dalam Agama Hindu Pada Masa Jawa Ku-
na Abad X-XVI Masehi”. Tesis. Jakarta: Pasca Sarjana Universitas Indonesia.

Gompers, Amrit. Arnoud Haag dan Peter Carey. 2022. The sage who divided Java in 1052: Maclaine
Pont’s excavation of Mpu Bharada’s hermitage-cemetery at Lémah Tulis in 1925. Bijdra-
gen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (BKI) 168-1 (2012): 1-25.

Goris, R. 2012. Sifat Religius Masyarakat Pedesaan Di Bali. Denpasar: Udayana University Press.

Gunning, ].G.H. 1903. Bharatayuddha, Oud Javaansch Heldendicht. S.Gravenhage: Martinus Nijhoff.

Hunter Jr, T. 2001. “Wrttasaficaya reconsidered”. Dalam Bijdragen tot de Taal-, Land-, en Volken-
kunde, Old Javanese texts and culture 157 (2001), no: 1, Leiden, 65-96.

Kern, H. 1875. “Wrtta-saficaya, oudjavaansch leerdicht over versbouw in Kawi-tekst en nederland-
sche vertaling”, dalam VG IX: 67-189.

Manu. 1985. “Kakawin Smaradahana: Sebuah Studi Filosofi dalam rangka Ilmu Sastra”. Skripsi. Yog-
yakarta: Universitas Gadjah Mada.

Molen, Willem van der. 2019. Old Javanese Reader. Fifth International Intensive Course in Old Java-
nese. Kerjasama Ecole Pratiquedes Hautes Etudes, Ecole francaise d’Extréme-Orient
[EFEO], dan Perpustakaan Nasional Republik Indonesia.

Nakada, K6z0. 1982. An Inventory of the Dated Inscriptions in Java. Tokyo: The M.T.B. Off-Prints Se-
ries, No. 27 [Memoirs of the Research Department of the Toyo Bunko, No. 40].

Palguna, IBM. 1998. Ida Pedanda Ngurah: Pengarang Besar Bali Abad ke-19. Denpasar: Yayasan
Dharma Sastra.

Palguna, IBM. 1999. Dharma Sunya: Memuja dan Meneliti Siwa. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra.

Prijohoetomo. 1934. Nawaruci, Inleiding, Middel-Javaansche Prozatekst, Vertaling. ].B. Wolters:
Groningen-Den Haag-Batavia.

Soepomo. 1991. “Kama di Dalam Kakawin”, dalam Bahasa Sastra Budaya: Ratna Manikam Untaian

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA DHARMASMKTI 183
JURNAL ILMU AGAMA & KEBUDAYAAN

| Gde Agus Darma Putra Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023



https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23 ISSN: (p) 1693 - 0304 (e) 2620 - 827X

Persembahan Kepada Prof. Dr. PJ.Zoetmulder. Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press.

Suastika, I Made. 1997. Calon Arang Dalam Tradisi Bali. Yogyakarya: Duta Wacana University Press.

Supomo, S. 1977. Arjunawijaya a Kakawin of Mpu Tantular, Edited and translated. Vol I. Martinus Ni-
jhoff: The Hague.

Teeuw, A. dan S.0. Robson. 1981. Kufijarakarna Dharmakathana, Liberation Through The Law of The
Buddha. The Hague: Martinus Nijhoff.

Teeuw, A. dan S.0. Robson. 2005. Bhomantaka The Death of Bhoma. Leiden: KITLV Press.

Tim Penyusun. 1991. Bhomantaka: Kakawin Miwah Tégésipun. Denpasar: Dinas Pendidikan Dasar
Provinsi Daerah Tingkat I Bali.

Wiryamartana, I Kuntara. 1990. Arjunawiwaha Transformasi Teks Jawa Kuna Lewat Tanggapan dan
Penciptaan di Lingkungan Sastra Jawa. Yogyakarta: Duta Wacana Press.

Worsley, P. dkk. 2014. Kakawin Sumanasantaka, Mati karena Bunga Sumanasa Karya Mpu Monaguna:
Kajian sebuah puisi epik Jawa Kuno. Jakarta: Ecole frangaise d’Extréme-Orient, Koninklijk
Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde, Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Zoetmulder, PJ. 1994. Kalangwan: Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. Jakarta: Djambatan.

Zoetmulder, PJ. dan S.0. Robson. 1997. Kamus Jawa Kuna-Indonesia. Jilid I dan II. Penerjemah Daru-
suprapta dan Sumarti Suprayitna. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

DHAIRYA SAHAJA SEBAGAI WIKU DAN PENGARANG:
1 EE&BM&&%M&IE KAJIAN AWAL MANGALA KAKAWIN BHOMANTAKA

Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023 | Gde Agus Darma Putra



