
172
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

172

Volume 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304   (e) 2620 - 827X

https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Proses Review 2-27 September, dinyatakan lolos 28 Spetember  

Abstract

The studies that have been carried out on the Bhomāntaka kakawin have not yet shown who is 
the author of this kakawin. To get an answer of this question, this research uses philological methods 
to examine the maṅgala of Bhomāntaka kakawin. Meanwhile, regarding the issue of the name of the 
author and the king who ruled at the time while kakawin was written, this research uses a library 
method. Based on the analysis that has been carried out, it is found that Dhairya Sahaja was a wiku 
and author of the Bhomāntaka who placed Jayabhaya as his lord. Jayabhaya himself was a king from 
the Kaḍiri period who in the Bhomāntaka is referred to Chief Judge in Poetical Affairs. Meanwhile, the 
iṣṭadewata worshiped in the Bhomāntaka is the god Kāma called Manobhū.

Keywords: Dhairya Sahaja, Bhomāntaka, Author, Maṅgala
  

AbstrakPenelitian-penelitian yang telah dilakukan kepada kakawin Bhomāntaka, belum menunjuk-kan siapa pengarang kakawin ini. Untuk mendapatkan jawaban atas persoalan itu, maka penelitian ini menggunakan metode filologi untuk mencermati bagian maṅgala kakawin Bhomāntaka. Sedan-gkan untuk persoalan nama pengarang dan raja yang memerintah pada saat kakawin ini ditulis, penelitian ini menggunakan metode studi pustaka. Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, di-
dapatlah bahwa Dhairya Sahaja adalah seorang wiku dan pengarang Bhomāntaka yang menduduk-kan Jayabhaya sebagai junjungannya. Jayabhaya sendiri merupakan raja dari periode Kaḍiri yang 
dalam Bhomāntaka disebut sebagai hakim yang memimpin jalannya peradilan karya sastra. Sedan-gkan iṣṭadewata yang dipuja di dalam Bhomāntaka adalah dewa Kāma yang disebut Manobhū.
Kata kunci: Dhairya Sahaja, Bhomāntaka, Author, Maṅgala

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

Oleh:

I Gde Agus Darma PutraProgram Studi Ilmu Filsafat Hindu, Fakultas Ilmu Agama, Seni dan Budaya,Universitas Hindu Indonesia, 80238, Indonesiadharmaputra432@gmail.com

Page 172-184



173
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

PENDAHULUANFriederich, Teeuw dan Robson adalah be-berapa nama yang pernah melakukan studi ter-

hadap kakawin Bhomāntaka. Friederich pada ta-

hun 1852 telah menerbitkan kakawin 

Bhomāntaka, yang sayangnya hanya berupa teks 
Bhomāntaka dalam aksara Jawa modern (mod-

ern Javanese character) dan tanpa terjemahan. Selain itu, Friederich juga tidak menjelaskan perihal apapun mengenai siapa nama penga-rang, angka tahun, serta raja yang memerintah 
pada saat kakawin ini ditulis. Sementara itu, Teeuw dan Robson (2005) menyediakan teks 
serta terjemahan kakawin Bhomāntaka ke dalam bahasa Inggris. Kedua sarjana ini mener-

bitkan hasil studi kakawin Bhomāntaka ke dalam bahasa Inggris berdasarkan terjemahan 
kakawin Bhomāntaka ke dalam bahasa Belanda yang dikerjakan oleh Teeuw pada tahun 1946. Melalui studi itu, mereka menyatakan bahwa ka-

kawin Bhomāntaka ditulis pada periode Jawa Timur, kisaran abad XII oleh pengarang yang ti-
dak diketahui namanya (unknown author). Ilmuan lain yang sempat mengulas ka-

kawin Bhomāntaka adalah Zoetmulder di dalam karya besarnya yang berjudul Kalangwan. Zoet-

mulder (1994: 404) dalam karya itu menyatakan bahwa Kāma yang dipuji oleh penyair 
Bhomāntaka sebagai Manobhū, tidak dimaksud-kan untuk menyebut seorang raja manapun yang menjadi patron bagi penyair. Meskipun demikian, dengan berpijak kepada pendapat yang dianggapnya sebagai “konsensus umum”, Zoetmulder dengan sedikit ragu-ragu menyetu-

jui pendapat bahwa kakawin ini dimasukkan ke dalam karya dari periode Kaḍiri, atau dengan kata lain dari Jawa Timur. Pendapat itu ternyata didasarkan kepada pertimbangan mengenai ba-hasa, gaya dan cara tema kakawin ini digarap. Singkatnya, Zoetmulder juga belum menemu-kan siapa pengarang kakawin Bhomāntaka ber-dasarkan apa yang tertulis di dalam teks. Meskipun periode Jawa Timur telah dise-butkan oleh Teeuw, Robson dan juga Zoetmul-der sebagai periode penulisan kakawin 

Bhomāntaka, petunjuk-petunjuk yang diajukan oleh ketiganya masih sangat minim. Namun usa-ha yang telah mereka lakukan dapat dijadikan petunjuk awal untuk mencari jejak-jejak yang 

lebih jelas. Jejak yang dimaksudkan dalam tu-lisan ini adalah perihal pengarang, Raja yang 
memerintah dan perkiraan tahun kakawin ini 

ditulis. Bila seluruh petunjuk tersebut dapat di-petakan, dengan sendirinya kita dapat mengerti 
situasi politik dan posisi penyair pada saat ka-

kawin Bhomāntaka digubah. 
Persoalan penyair kakawin Bhomāntaka mendapat petunjuk penting di dalam tradisi Bali. Menurut tradisi ini, pengarangnya adalah seorang pendeta Buddhis, yakni Mpu Bharaḍa yang dikenal lewat beberapa sumber seperti: in-skripsi berbahasa Sanskṛta-Jawa Kuno pada ar-ca Buddhis Joko Ḍolog, kakawin Nāgarakṛtāgama 

(68.1-3) dan cerita Calon Arang. Mpu Bharaḍa dikenal sebagai seseorang yang turut campur tangan atas urusan politik Janggala dan Pañjalu di akhir pemerintahan raja Airlangga pada ta-hun 1052. Pendeta Buddhis ini tinggal di sebuah 
aśrama bernama Lĕmah Tulis. Aśrama ini ter-bukti didirikan di atas kuburan sebagaimana di-buktikan oleh Maclaine Pont (1926) lewat eks-kavasi yang ia lakukan. Menurut 
Nāgarakṛtāgama, aśrama ini bernama Awurare, Wurare, Murare yang berarti ‘abu anak-anak’. Nama Wurare juga dimuat di dalam prasasti Joko Ḍolog (Gomperts, Haag dan Carey, 2012, bdk. Berg, 1953:262). Menariknya, meskipun dianggap sebagai karya seorang yang besar seperti Mpu Bharaḍa, apresisasi yang diberikan terhadap kakawin ini tidak begitu tinggi. Kakawin Bhomāntaka diang-gap sebagai kakawin yang sulit dinikmati karena pilihan katanya yang tidak indah. Pendapat ini disampaikan oleh I Gede Sura dan Ida Bagus Gede Agastia kepada saya, saat ditemui pada waktu yang berbeda sekitar tahun 2021. Ked-uanya berpendapat rasa bahasa yang digunakan 
di dalam kakawin Bhomāntaka kurang unggul dibandingkan dengan kakawin-kakawin lain 

seperti Rāmāyaṇa, Arjuna Wiwāha, maupun 

Sutasoma. Argumentasi ini jelaslah memerlukan pembuktian lebih lanjut. Meskipun demikian, studi ke arah itu ditangguhkan untuk sementara 
waktu.Untuk membatasi ruang lingkup peneli-tian, studi ini akan memfokuskan kajiannya un-

tuk menjawab dua hal yakni: Pertama, siapa Ra-ja yang memerintah saat Bhomāntaka  ditulis? Jawaban atas persoalan pertama ini, sekaligus 



174
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

menunjukkan pada periode mana pengarang 
menulis kakawin-nya. Selain itu, bagian tersebut juga mengelaborasi siapa patron yang dihadir-kan oleh pengarang sebagai junjungannya seb-agaimana umumnya maṅgala-maṅgala kakawin. Pertanyaan kedua ialah siapa pengarang ka-

kawin Bhomāntaka? Penelusuran terhadap pen-garang kakawin Bhomāntaka penting dilakukan untuk melengkapi barisan nama-nama penga-rang pada masa kuno yang selama ini masih rumpang. 
METODE PENELITIANPenelitian ini menggunakan metode filolo-gi untuk mencermati bagian maṅgala kakawin 
Bhomāntaka. Bagian yang dimaksud sebagai 
maṅgala dalam kakawin Bhomāntaka ialah can-

to (wirama) 1 stanza (bait, pada) 1-3. Sehingga hanya tiga bait itu saja yang akan dicermati dalam penelitian ini. Tiap-tiap kata yang dimuat di dalam ketiga bait tersebut, dicermati dengan 
seksama untuk mendapatkan petunjuk-petun-juk yang ‘disembunyikan’ oleh pengarang. Teru-

tama untuk menemukan jawaban atas dua per-masalahan yang telah diajukan di depan. Oleh sebab itu pula, usaha-usaha pengadaan teks kembali melalui metode stema dalam filologi di-
tiadakan. 

Edisi tekstual dalam penelitian ini diper-cayakan sepenuhnya kepada edisi kritis yang disajikan oleh Teeuw dan Robson (2005) seb-agaimana telah disebutkan sebelumnya. Semen-tara itu, edisi lainnya yang juga tersedia, seperti penyajian yang dilakukan oleh Friederich (1825) dalam aksara Jawa, ditempatkan sebagai data pembanding saja. Begitu pula edisi aksara Bali yang dikerjakan oleh sebuah Tim dari Bali (1991). Singkatnya, perbandingan naskah demi mendapatkan teks yang utuh secara filologis ti-
dak dilakukan. Filologi dalam penelitian ini berperan seb-agai metode dalam menyajikan tiga bait kakawin 
Bhomāntaka sesuai dengan ketentuan translit-erasi yang telah digunakan oleh Teeuw dan Rob-son. Ketentuan yang diajukan oleh Arlo Griffith dan Andrea Acri (2014) diabaikan sementara mengingat penelitian ini menggunakan edisi ka-

kawin Bhomāntaka dari Teeuw dan Robson. Keputusan itu diambil, juga karena penelitian 

ini tidak lagi memeriksa sumber-sumber utama yang digunakan oleh Teeuw dan Robson untuk edisi yang mereka terbitkan, sehingga translit-erasi ulang tidak dapat dilakukan. Konsekuensi atas hal ini, maka usulan Griffith dan Acri untuk 
transkripsi nasal anusvāra (untuk cĕcak) dalam ISO 15919 yang ditranskripsi sebagai ṁ, tidak dilakukan. Sehingga tetap sebagai ng. Hal seru-pa juga berlaku untuk fonem /ŋ/ yang dialihkan 
menjadi ng, alih-alih menggantinya dengan ṅ se-bagaimana yang dilakukan oleh Zoetmulder (1997). Ketentuan yang digunakan oleh Teeuw dan Robson tersebut hanya berlaku pada bagian 
transliterasi teks Bhomāntaka saja, sementara untuk teks-teks lainnya, penelitian ini mengikuti metode yang dilakukan oleh Zoetmulder. Sedangkan untuk persoalan nama penga-rang dan raja yang memerintah pada saat ka-

kawin ini ditulis, penelitian ini menggunakan metode studi pustaka. Pustaka yang dimaksud ialah dua katagori sumber yakni: Pertama, 
adalah sumber-sumber pustaka berupa hasil 

studi kakawin. Kedua, ialah hasil studi-studi prasasti. Kedua sumber pustaka tadi disaring dengan menggunakan triangulasi data, yakni reduksi, display dan verifikasi. Sehubungan den-gan hal itu, dengan merujuk pada dugaan se-mentara bahwa Mpu Bharaḍa adalah pengarang 
kakawin Bhomāntaka maka dua katagori sum-ber pustaka yang dipilih hanya studi terhadap 
kakawin  dan prasasti yang berasal dari abad XII. Jelaslah dengan demikian, ada jarak seratus tahun yang menjadi batasan dalam pencarian 
jejak ini. Setidak-tidaknya dari tahun 1100-1200 Masehi.

Beberapa sumber kakawin yang berasal 
dari abad XII di antaranya adalah kakawin 

Bhāratayuddha (1157 M), Hariwaṅśa (1135—1157 M), dan Ghaṭotkacāśraya (1194—1205 M) (Zoetmulder, 1994: 317—349). Ada dua nama pujangga besar yang bertanggungjawab atas karya-karya tersebut yakni Mpu Sӗdah dan Pan-

uluh. Sumanasāntaka1 juga tidak boleh dikesa-1	 Menurut Catra dalam satu pembicaraan pada tanggal 6 Februari 2021, Mpu Mona Guṇa dan Mpu Kaṇwa 
terlibat dalam satu sayembara sastra. Sayembara itu bertujuan untuk melihat keunggulan dari masing-masing penyair. Mpu Kaṇwa dengan Arjuna Wiwāha-nya berhasil memenangkan sayembara itu. Sedangkan Sumanasāntaka karya Mpu Mona Guṇa dikalahkan. Tentu saja informasi ini tidak dapat dikonfirmasi kebenarannya. Selain karena berasal dari tradisi lisan yang sumbernya tidak diketahui, 



175
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

mpingkan keberadaannya dalam hal ini, sebab 
menurut penjelasan Zoetmulder, kakawin ini dikerjakan oleh Mpu Mona Guṇa di bawah bimb-ingan seorang guru bernama Jayawarṣa atau Warṣajaya. Mengenai Warṣajaya, mesti diajukan pula satu prasasti yakni prasasti Sirah Kĕting (1204 M = 1126 Śaka). Persoalan ini tidak lagi 
dipermasalahkan oleh Worsley dkk. (2014) ke-tika membahas mengenai penyair dan maṅgala-
nya. Mengingat dalam tradisi Bali yang disebut sebagai pengarang kakawin Bhomāntaka adalah Mpu Bharaḍa, itu artinya jangkauan penelu-

suran harus diperluas sampai pada titik kepe-merintahan Airlangga karena Bharaḍa dalam 
cerita Calon Araṅ diceritakan sebagai guru Air-langga. Karya sastra yang telah terbukti tercipta 
pada masa tersebut yakni Arjuna Wiwāha juga penting untuk diperiksa kembali. Begitu juga 
beberapa kakawin yang diciptakan setelahnya, 
seperti Kṛṣṇāyana dan Smaradahana. Dari 

semua kakawin itu, nama-nama raja serta nama pengarang yang mungkin saja menjadi penang-gungjawab kakawin Bhomāntaka bisa didapat-

kan. Data prasasti yang berangka tahun pada 
kisaran abad XII, setidak-tidaknya sekitar dua puluh tiga sumber prasasti. Mulai dari prasasti Pojok [1100/1101 M] sampai dengan prasasti Galaṅuṅ [Panjĕr Rĕjo] [1200 M] (Kōzō, 1982). Prasasti Sirah Kĕting sebagaimana disinggung 
di atas tidak dapat diabaikan pula dalam hal ini, meski terlewat sekitar 4 tahun. Prasasti ini juga penting dikemukakan karena hanya terdapat ja-rak empat tahun, sehingga hubungannya den-gan periode sebelumnya masih sangat mungkin terjadi. Karena perluasan batasan periode, ma-ka prasasti-prasati dari masa Airlangga dan setelahnya juga harus diperiksa. 

Selain beberapa data kakawin dan prasas-ti berbahasa Jawa Kuno tersebut. Sumber pent-ing lain yang bisa menjadi dasar penelusuran 
adalah Gĕguritan Calon Arang yang ditulis oleh Anak Agung Gde Pamӗrӗgan (Suastika, 1997). Karya-karya Pamӗrӗgan ini sekaligus mewakili 

kedua kakawin berasal dari abad yang berbeda. Sangat sulit membayangkan bagaimana dua kakawin dari masa yang berbeda disajikan dalam satu persidangan sayembara untuk memutuskan mana yang terbaik di 
antara keduanya. 

tradisi Bali dalam penamaan kakawin 
Bhomāntaka. Selain karya-karya tersebut, be-berapa informasi penting lainnya juga dapat di-cari pada teks-teks lain yang bersumber dari ka-kawin Bhomāntaka seperti Bomakawia Parikan, 
Gĕguritan Samba, Gĕguritan Sang Samba 
Malaibang Dyah Yajñawati dan Parikan Bhoma. 

Kakawin Bhomāntaka juga memiliki variasi 
berupa teks maarti yang jarang diminati dalam studi filologi. Dari daftar koleksi Gedong Kirtya, kita juga mendapatkan satu naskah yang sangat penting berjudul Candra Sĕngkalan Pangriptan 
Kakawin [IVb 5778]. Di dalamnya terdapat pe-tunjuk-petunjuk tahun Śaka penulisan beberapa 
kakawin, salah satunya adalah Bhomāntaka. 

ANALISIS DAN INTERPRETASI DATA

Maṅgala: Raja, Pengarang dan Tahun Penu-

lisan

Maṅgala sebuah kakawin setidaknya men-gisyaratkan nama Raja, Iṣṭadewata, serta ajaran yang diamini oleh pengarang sebagai jalan 
menuju kalӗpasan. Di dalam maṅgala—khusus-nya epilog – juga bisa kita dapati bait-bait khu-sus sebagai tempat penyair kakawin itu mem-perkenalkan diri dan berbicara sedikit menge-

nai dirinya sendiri (bdk. Soepomo, 1991: 390—391). Sayangnya isyarat yang umumnya dapat ditemukan dengan sedikit usaha itu, tidak dapat ditentukan dengan pasti oleh Zoetmulder (1994: 
404) dalam kakawin Bhomāntaka. Hanya 
iṣṭadewata-nya yang dapat ditentukan secara 
pasti, karena penyair menyebut nama Manobhū yakni nama lain Dewa Kāma. Untuk lebih jelas-

nya berikut ini adalah salah satu bait maṅgala 

dari kakawin Bhomāntaka yang memuat hal itu.2
		 singgih dhyakṣeng3 kalangwan sang anga-2	 Seluruh kutipan kakawin Bhomāntaka dalam tulisan ini bersumber dari hasil kerja Teeuw dan Robson (2005), 

berjudul Bhomāntaka The death of Bhoma. Leiden: KITLV Press. Oleh sebab itu, sistem transliterasi mengikuti pola yang digunakan dalam buku tersebut.3	 Teeuw dan Robson menerjemahkannya sebagai ‘Chief Judge in Poetical Affair’. Sedangkan Tim (1990) menerjemahkannya ke dalam bahasa Bali sebagai ‘Sang Putusing Kalӗngӗngan’ (Ia yang telah Melampaui Keindahan). Kata dhyakṣa (Skt) yang kemudian dalam bahasa Indonesia menjadi kata jaksa, memang berarti hakim, pengadil. Konstruksi dhyakṣeng kalangwan 



176
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

waki langö mūrti sang hyang Manobhū,
	 pūjān ring puṣpa munggwing sarasija 

gӗlarӗn muṣṭi ning Kāmatantra,
	 mangke caṇḍyā nireng bhāṣa saphalakӗna4 

yan dewa ning kūng winimba,
	 āpan ring niṣkalānangga kawuwusan ira n 

sang mangö wri ng palambang [I.1]	 [memang pemimpin sidang kalangwan yang menubuhkan keindahan berwujud Sang Hyang Manobhū; memuja dengan bunga, berstana pada teratai, (dengan) menggelar rahasia Kāmatantra; kini hen-

dak dicandikan dalam puisi, ketika Dewa Cinta dibayangkan; sebab dalam alam nis-kala, para perindu menyebutnya sebagai ‘Yang Tanpa Tubuh’ yang menyatu dalam puisi].Ada beberapa informasi penting yang 
dapat ditemukan dari maṅgala kakawin 

Bhomāntaka. Pertama, adalah informasi men-genai Dhyakṣeng Kalangwan. Dhyakṣeng Ka-

langwan adalah sebutan bagi seseorang yang di-anggap telah mahir dalam hal penciptaan karya sastra yang indah. Karena kemahirannya itu, ia dianggap layak menduduki jabatan sebagai ha-

kim dalam memutuskan apakah suatu karya sastra telah memenuhi syarat-syarat sebagai karya yang unggul. Syarat-syarat tersebut dapat ditemukan di dalam karya-karya yang memuat 
perihal peraturan prosodi kakawin seperti 

Wṛtasañcaya (Kern, 1875; Agastia, 1987) dan 
Candrakiraṇa (Aminullah, 2019). Wṛtasañcaya karya Mpu Tan Akuṅ berisi kumpulan metrum yang umumnya digunakan di dalam kakawin. Hunter (2001) berpendapat, kakawin 
Wṛtasañcaya sendiri secara umum memiliki ke-miripan dengan Meghadūta oleh Kālidāsa. Na-

mun Zoetmulder (1994) memberikan keteran-gan bahwa Tan Akuṅ mendasarkan karyanya pa-menandakan adanya suatu jabatan yang khusus dalam bidang keindahan. Namun jabatan ini tidak pernah 
sekalipun muncul dalam prasasti-prasasti dari abad XII. Mungkin sebutan ini hanya diketahui di kalangan penyair untuk menyebutkan seseorang yang sangat dihormati dalam bidang keindahan, khususnya puisi. 4	 kata ini memang sedikit menyulitkan, kata dasarnya mungkin phala atau saphala kemudian mendapat imbuhan berupa infix -in- dan arealis. Perubahan yang terjadi membentuk kata kerja pasif, namun dalam bentuk yang aneh yakni saphalakӗna dan bukan saphalakna.

da sebuah karya dari India yang kini dikenal dengan sebutan Pinggalaśāstra. Sedangkan bagian pertama dari teks 
Candrakiraṇa menerangkan perihal alaṁkāra yang terdiri dari dua dimensi yakni raṣa (rasa) 

dan doṣa (cacat estetik sebuah karya) (Aminul-
lah, 2019: 224). Dimensi raṣa menekankan pada nuansa suatu naratif yang ingin disampaikan pengarang, sedangkan dimensi doṣa menekank-

an pada diksi, tata bahasa, ekspresi dan ide dalam suatu naratif. Berkat salah satu bagian ini, kita dapat mengetahui bagaimana sebuah 
karya dinilai. Bukti ini menunjukkan sebuah kri-teria bahwa penguasaan terhadap kaidah-kaid-ah perpuisian Jawa Kuno sebagaimana disebut-

kan dalam sumber tadi merupakan alasan-ala-san seseorang dapat disebut sebagai orang yang 
mahir dalam kakawin. Berdasarkan informasi itu pula, dapat dik-etahui bahwa ia yang disebut sebagai Dhyakṣeng 
Kalangwan adalah seorang kawi atau penyair. Namun sehubungan dengan gelarnya sebagai 
dhyakṣa (hakim), idealnya ia merupakan ses-eorang yang telah teruji syair-syairnya sehingga pantas menyandang gelar sebagai pengadil pui-si. Dengan kata lain, Dhyakṣeng Kalangwan merupakan seorang penyair yang telah melahir-

kan Magnum Opus. Berdasarkan keterangan itu, kita dapat menduga bahwa Dhyakṣeng Ka-

langwan merupakan tingkatan tertinggi untuk sebutan seorang kawi (penyair) yang sejajar maknanya dengan kawīśwara (pemimpin pe-nyair). Berhubung saya berasumsi bahwa ter-dapat jabatan khusus sebagai hakim karya sas-

tra, seharusnya hakim tersebut menunaikan ke-wajibannya untuk mengadili karya sastra pada satu ruang peradilan sastra. Informasi mengenai adanya suatu “pera-dilan karya sastra” pada periode Jawa Kuna telah diketahui sejak masa Dharma Wangśa Tĕguh. Peradilan ini tampaknya terdiri dari para 
kawi yang memang mumpuni. Mengenai peradi-lan ini, saya mengajukan beberapa sumber ka-

kawin yang menunjukkan bukti adanya kritik sastra yang hidup di masa lampau. Kritik sastra 
tersebut hadir untuk mendiskusikan kekuran-gan-kekurangan maupun kelebihan yang dimil-
iki oleh suatu hasil karya tertentu. Itulah sebab-nya, sehingga dalam banyak kakawin, terutama pada bagian epilog, seorang penyair seringkali 



177
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

diharuskan untuk mengikuti sebuah tradisi un-tuk mengakui berbagai kekurangannya. Karena itulah pada bagian epilog, seringkali pembaca menemui ungkapan-ungkapan seperti yang 
disebutkan dalam Arjunawijaya (74.5) bahwa kekurangannya akan selalu menjadi sasaran kri-
tik dan cemooh dari pihak para kawiśwara (ni-

stanya titir wināda cinacad ginuyu-guyu tĕkap 
kawiśwara) (Supomo, 1977: 165; Zoetmulder, 1994: 186). Menariknya, dalam Arjunawijaya ti-

dak dijelaskan dalam situasi apa kritik dan ce-

mooh itu akan disampaikan oleh para kawiśwara. Namun mengingat tradisi kawi merupakan tradisi yang terhormat, sejauh dibuktikan oleh keterangan-keterangan bagaimana posisi kawi dalam sebuah kerajaan, entah ia sebagai seorang guru, pembimbing, pengiring raja, maupun seb-agai orang spiritual. Maka, hemat saya, tidak mungkin kritik dan cemooh itu diberikan pada situasi maupun kondisi yang tidak diperuntuk-kan untuk itu. Jadi, pada situasi yang bagaimanakah sebuah karya sastra ‘diadili’ oleh 
hakim keindahan?Sebuah bagian dari kakawin yang lebih 
muda seperti Dharma Śunya memberikan pe-tunjuk mengenai adanya suatu pertemuan ber-

nama sābha dimana penyair menyajikan hasil karyanya kepada sidang pembaca. Palguna 
(1999: 230—236) menerjemahkan kata sabhā 

dalam kalimat wĕnaṅ mijilakĕna kawitwa iṅ 
sabhā sebagai masyarakat. Terjemahan ini kurang tepat, karena kata sabhā sesungguhnya mengacu kepada tempat atau situasi pertemuan yang diperuntukkan demi menyepakati suatu keputusan. Jadi kalimat ‘wĕnaṅ mijilakĕna 
kawitwa iṅ sabhā’ dapat diterjemahkan secara lebih tepat menjadi ‘berhak menghadirkan ka-

kawin di dalam pertemuan’ alih-alih menjadi ‘berhak menghadirkan kakawin di dalam ma-syarakat’. Karenanya, menjadi jelas bahwa di 
dalam pertemuan itulah, sebuah karya didis-kusikan dengan seksama oleh para kawi. Pertemuan sejenis itu, juga disebutkan 
dalam teks Wirāṭaparwa yang menyebutkan mengenai pertemuan yang dilakukan selama se-bulan kurang sehari oleh para kawi dan turut di-hadiri oleh Raja yang dalam hal ini adalah Dhar-ma Wangsa Tĕguh  (Zoetmulder, 1994: 110). 
Bukti-bukti ini telah cukup memberikan secer-cah terang pada gambaran kehidupan, aktifitas, 

serta posisi para kawi dalam kehidupan keraton Jawa Kuno. Rupa-rupanya para kawi itu dalam jangka waktu tertentu mengadakan sebuah per-

temuan untuk melakukan diskusi sastra dan seyogyanya diskusi itu dipimpin oleh seorang 
pemimpin peradilan karya sastra. Pemimpin it-ulah yang dalam kakawin Bhomāntaka disebut sebagai Dhyakṣeng Kalangwan (hakim keindah-

an).

Dhyakṣeng Kalangwan dan JayabhayaSetelah mencoba membayangkan bagaimana kehidupan para kawi di masa lalu, 

kini kita sampai pada sebuah pertanyaan men-

arik, siapakah Dhyakṣeng Kalangwan yang di-
himbau oleh penyair kakawin Bhomāntaka? Per-lu diingat bahwa di dalam tradisi kepenyairan Jawa Kuno, gelar yang begitu tinggi untuk seorang kawi sering disematkan bagi seseorang yang telah dianggap sebagai guru para penyair atau raja yang melindungi kawi. Karena itu, 
Dhyakṣeng Kalangwan yang dimaksudkan dalam 
kakawin Bhomāntaka kemungkinan adalah seorang guru kawi atau seorang raja yang me-lindunginya. Setelah memeriksa keterangan de-mi keterangan yang diberikan oleh para peneliti terdahulu mengenai guru dan raja yang melind-ungi penyair di masa itu, seseorang bisa saja memiliki posisi yang ideal sebagai guru kawi dan sekaligus sebagai raja. Pada periode Jawa Kuna, terutama Kaḍiri, ada dua orang raja yang dapat kita tempatkan pada posisi yang sangat penting ini. Dua raja itu ialah Jayabhaya dan Jayawarṣa. Keduanya sering dihimbau sebagai guru bagi penyair dan sekaligus sebagai raja pe-lindung. Selain sebagai raja, Jayabhaya (1135-1157 M) juga merupakan seorang ahli puisi yang telah mengajarkan dua Mpu kenamaan yakni Mpu Sĕḍah dan Mpu Panuluḥ perihal penulisan ka-

kawin. Berkenaan dengan itu, dengan mengam-bil bagian akhir dari kakawin Bhāratayuddha 

Zoetmulder (1994: 340) memberikan keteran-gan sebagai berikut:	 […] Pokoknya, tiada seorang pun yang ti-dak tunduk kepada Sri Baginda (bhaṭāra 
haji) Jayabhaya, yang memerintah di Kaḍiri. Dengan tidak diganggu oleh rasa prihatin ia bersenang-senang, berkelana 



178
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

di gunung-gunung dan di sepanjang pan-tai. Keindahan lagu-lagu gubahannya mempesona mereka yang menikmatinya. Gubahan-gubahan itu menyebarkan ke-

haruman namanya di antara rakyatnya, kemanisan menawan hati dan didendang-kan oleh para penyanyi dari surga (apsara 
dan apsarī) [….].Kebiasaan yang digambarkan lewat ka-

kawin Bhāratayuddha di atas cukup menjelas-kan bagaimana Raja Jayabhaya bertindak seb-agaimana umumnya seorang kawi. Selain kare-na Jayabhaya telah berhasil menyajikan gubah-an-gubahan yang memesona, Bhāratayuddha juga menggambarkan bahwa Jayabhaya memi-liki ciri khas sebagai seorang kawi. Ciri yang san-gat khas tentu saja adalah pengembaraannya di gunung dan pantai demi mendapatkan ilham untuk karyanya. Kebiasaan bagi seorang penyair ini juga tampak dalam beberapa kakawin pada 

periode-periode selanjutnya seperti 

Wṛtasañcaya, Smaradahana, dan kakawin lain yang ditulis belakangan di Bali. Oleh sebab itu, bukti tersebut telah memberikan suatu gamba-ran kepada kita bahwa Jayabhaya memang seorang penyair dan berpeluang besar sebagai seseorang yang dihimbau oleh penyair 
Bhomāntaka meskipun sampai saat ini kita be-lum mendapati karya apa saja yang telah dila-hirkan oleh Jayabhaya sehingga ia pantas dipuji 
sedemikian rupa. Sesungguhnya,  dugaan bahwa Jayabhaya-lah orang yang dihimbau dalam Bhomāntaka, di-

dasarkan pada beberapa alasan, yakni: 1) 

Bhomāntaka selesai ditulis pada kisaran abad XII; 2] Dalam kakawin dari periode abad XII, Jay-abhaya ditegaskan sebagai guru penyair; 3] Jay-

abhaya disebut śrī lūng langö (Penguasa Tunas Keindahan) dalam Hariwaṅśa yang bernuansa sama dengan dhyakṣeng kalangwan dalam 

Bhomāntaka; 4] Bhomāntaka memuat pujaan kepada Kāma dan narasinya berkisah tentang keberhasilan Wiṣṇu.Dugaan yang keempat ini sesuai dengan kenyataan bahwa Jayabhaya dalam prolog ka-

kawin sering kali disejajarkan dengan Śiwa dan pada bagian akhir kakawin dinyatakan sebagai inkarnasi Wiṣṇu. Kenyataan itu tidak aneh, se-bab Zoetmulder menerangkan bahwa semenjak 

kepemerintahan raja Jayabhaya, para raja Kaḍiri dalam prasasti-prasasti bergelar nama-nama inkarnasi Wiṣṇu. Menurut catatan prasasti, ge-lar ke-Wiṣṇu-an untuk raja-raja periode Kaḍiri adalah sebagai berikut5: [1] Jayabhaya (bergelar Śrī Mahārāja Śan Mapañji Jayabhaya Sri Warmmeśwara Madhusudanāwatāra Nandita Sukṛtasimha Parakrama Digjayottugadewa) ter-muat dalam prasasti Hantang (1135 M) dan Ta-lan (1136 M); [2] Sarwweśwara (bergelar Śrī Mahārāja Rakai Śirikan Śrī Sarwweśwara 
Janardhanāwatāra Wijayagrajasana Siṅhana-daniwaryyawiryya Parakarama Digjayottugade-wa) termuat dalam prasasti Padlegan II (1159 M) dan Kahyunan (1161 M); [3] Aryyeśwara (bergelar Śrī Mahārāja Rakai Hino Śrī Aryyeswara Madhusudhanāwatārarijaya Sakalabhūwana (tuṣṭikarana) Nirwayya Parakramottuṅgadewanama) termuat dalam prasasti dari desa Weleri (1169 M) dan prasasti Angin (1171 M); [4] Koñcaryyadipa (bergelar Śrī Mahārāja Sri Koñcaryyadipa Handabhūwanamalaka Parakramānindita Digjayottuṅgadewanama Śrī Gandra) termuat dalam prasasti Jaring (1181 M); [5] Kāmeśwara (bergelar Śrī Kameśwara Triwikramāwatāra Anirwaryyaparakrama Digjayottuṅadewanama) termuat dalam prasasti Semanding (1182 M) dan Ceker (1185 M); [6] Kṛtajaya (bergelar Sri Maharaja Śrī Sarwweswara Triwikramānindita Śṛṅgalañchana Digjayottuṅgadewanama) ter-muat dalam prasasti Kemulan (1194 M) dan La-wadan (1205 M). Selain nama-nama raja yang disebutkan oleh Damais, ada lagi raja bernama Jayawarsa (bergelar Śrī Jayawarsa Digjaya Sastraprabhū) termuat dalam prasasti Sirahket-ing (1204 M). Jayabhaya dianggap inkarnasi Wiṣṇu bergelar Madhusūdanāwatāra atau Āryeśwara dan sejalan dengan cerita kakawin 
Bhomāntaka. 5	 Lihat Fauzi [2000, 109—115]. Fauzi tidak hanya menjelaskan mengenai gelar raja, tetapi juga isi prasasti secara singkat. Di dalam tulisan ini, prasasti ‘Jepun’ berangka tahun 1144 M tidak berhasil saya temukan 

penjelasannya. Jadi ada loncatan runutan prasasti yang tidak dapat dikonfirmasi penjelasannya. Menurut keterangan Nakada Kōzō, prasasti tersebut termuat dalam 
Notulen van de Algemeene en Bestuursvergaderingen 
van het Bataviaasch Genootschap van Kunsten en 
Wetenschappen dan Oudheidkundig Verslag. Sayangnya kedua sumber ini tidak dapat saya akses sampai dengan 
tulisan ini dipublikasikan.



179
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

Kāma sebagai Iṣṭadewata, Pūja Kāma dan 
KāmatantraInformasi lainnya yang didapat dari 
maṅgala kakawin Bhomāntaka ialah informasi tentang pemujaan kepada Dewa Smara atau De-wa Cinta. Ada empat nama yang berbeda untuk menyebut Dewa Smara yang dimuat dalam 
maṅgala kakawin Bhomāntaka, yakni: Sang Hy-

ang Manobhū (I.1.1), Hyang Hyang Ning Kārtika 
(I.2.1), Dewa Ning Kūng (I.1.3), dan Anangga 

(I.1.4). Berdasarkan kepada bukti-bukti itu, ma-

ka jelaslah Bhomāntaka adalah kakawin yang mendudukkan Kāma sebagai iṣṭadewata. 

Iṣṭadewata di dalam kakawin ialah Dewa atau Dewi yang dipuja oleh penyair di dalam karya sastranya. Dengan melakukan pemujaan me-

lalui maṅgala kakawin, penyair menunjukkan harapan untuk dapat menyatu dengan Dewa-
Dewi pujaannya. Untuk mencapai tujuan itu, maka syair-syair yang diciptakan oleh penyair difungsikan sebagai yantra. Karena fungsinya yang demikian itulah, Soepomo menyetujui pan-dangan bahwa penyair Jawa Kuno merupakan seorang yogi śāstra alih-alih sebagai ‘pendeta magi sastra’. Berdasarkan pandangan itu, kita mendapati suatu kenyataan yang samar-samar bahwa penyair di masa Jawa Kuno juga sekal-igus seorang tantrika. Ciri-ciri khas yang menun-jukkan hal ini tentu saja narasi yang dibangun oleh para penyair Jawa Kuno yang menyatakan sangat ingin melakukan penyatuan dengan 
iṣṭadewata-nya melalui syair-syair yang mereka tulis sebagaimana telah kita bicarakan. Perihal Kāma sebagai iṣṭadewata, Soepo-mo (1991) mengutip pernyataan Siegel bahwa Kāma memang lebih sering dipuja oleh penyair dari pada pendeta. Pernyataan inilah yang me-nyebabkan adanya pandangan yang membeda-kan posisi seorang penyair dengan seorang pen-deta. Saya sendiri ragu-ragu, benarkah ada pem-batas yang tegas dalam tradisi sastra Jawa Kuno untuk membedakan posisi seseorang sebagai 
penyair dan pendeta?Untuk mengentaskan rasa ragu-ragu atas pernyataan tadi, saya ingin mengambil contoh 
dari tradisi kawi yang masih hidup di Bali kemu-dian membandingkannya dengan beberapa bukti dan asumsi dari para ahli di bidang Jawa Kuno. Pertama-tama, saya ingin mengambil con-toh dari seorang pendeta dari wilayah Tabanan, 

Bali, bernama Ida Pedanda Ngurah. Palguna (1998) menempatkan Ida Pedanda Ngurah seb-agai pengarang besar Bali abad ke-19 yang telah dipastikan mengarang Gĕguritan Yajñeṅ Ukir, 
kakawin Gunuṅ Kawi, kidung Bhuwana Winasa, 
dan kakawin Surāntaka. Selain keempat karya tersebut, ada beberapa teks lain yang ke-

beradaannya sendiri masih samar-samar seper-

ti Wṛtmareṅ Ukir, Siṅgala, Rundaḥ Puliṇa, Jayeṅ 
Ukir, dan Gunuṅ Guwa. Berdasarkan karya-karya itu, tidak diragukan lagi bahwa Ida Pĕdanda Ngurah adalah seorang penyair. Artinya, Ida Pĕdanda Ngurah adalah seorang pendeta dan sekaligus seorang pengarang. Contoh kedua adalah seorang pendeta dari Sanur, Bali, bernama Ida Pĕdanda Made Sidĕmĕn. Selain sebagai pendeta, Ida Pĕdanda Made juga seorang penyair yang telah menga-rang sejumlah karya sastra antara lain: Salampaḥ 
Laku, Kalpa Saṅhara, kakawin Siṅhalaṅgyala, ka-

kawin Candra Bherawa, kakawin Patitip/ 
Paṅlĕpas, kakawin Manuk Dadali, Purwaniṅ 
Gunuṅ Aguṅ, Gayadijaya, Malawi, Tantri Pisaca-

harana,  dan Śiwagama. Teks lain yang disebut-sebut oleh Palguna dan Agastia adalah Ugra 
Tattwa tetapi teksnya belum dapat diakses. 

Dua pendeta penyair tadi berasal dari 

abad IX dan XX. Bila kita melompat jauh ke abad sebelumnya, kita dapat menemukan seorang pe-nyair lain bernama Dang Hyang Nirartha. Dang Hyang Nirartha menurut teks-teks babad, adalah seorang pendeta Śiwa yang berasal dari Pasuru-an. Menurut teks Dwijendratattwa, Dang Hyang Nirartha tercatat sebagai pengarang sejumlah 
karya sastra. Di antaranya ialah kakawin Dhar-

ma Śunya dan kakawin Dharma Putus. Sedang-kan menurut interpretasi yang dihadirkan oleh Palguna (1999: 216), kakawin Dharma Śunya di-karang oleh Kamalanātha yang merupakan na-ma pena dari Smaranātha. Smaranātha adalah seorang pendeta yang memeluk Buddhisme dan merupakan ayah dari Dang Hyang Nirartha yang memeluk Śiwaisme. Acri (2022: 10) menyetujui pendapat Palguna ini dan berhipotesis bahwa Smaranātha atau Asmaranātha adalah nama lain dari Mpu Tan Akuṅ yang memang berarti “Tanpa Cinta” (Tan Akuṅ = A + Smara). Dengan pola yang sama, Acri juga memberi kesimpulan bahwa Tan Akuṅ merupakan penyair yang menggubah Bhuwanakośa berkat sebuah bagian 



180
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

Sanskṛta dari Bhuwanakośa yang menyebut mu-

nir amanmatha yang juga berarti “Pendeta Tan-pa Cinta” (A + Manmatha). Berdasarkan ket-erangan-keterangan itu, sekali lagi kita mendapati bukti bahwa seorang penyair sekal-igus sebagai seorang pendeta (kawi wiku). Kare-na itulah pembedaan posisi seseorang sebagai 
penyair dan atau pendeta tidak dapat din-yatakan dengan jelas dalam konteks karya sas-tra Jawa Kuno. Berkenaan dengan pemujaan Kāma oleh para penyair, saya berpandangan pemujaan ini berkaitan dengan penciptaan. Kāma di dalam mitologi India memang termasuk ke dalam de-wa minor. Tetapi penting diingat bahwa Kāma muncul sebagai dewa yang berkedudukan tinggi di dalam kitab-kitab Purāṇa (Manu, 1985: 259). Selain itu, saya juga mendapat kesan pemujaan yang sama juga dilakukan oleh pendeta Śiwa seperti yang ditunjukkan oleh Goudriaan dan Hooykaas (2004:292—295). Sehingga per-nyataan Siegel yang dipetik oleh Soepomo, pada titik ini tidak dapat kita pertahankan lagi. 
Demikian pula pembedaan antara pendeta dan penyair dalam karya sastra, memang tidak perlu dilakukan lagi.

Di dalam Bhomāntaka, pemujaan kepada Dewa Smara dilakukan dengan metode yang disebut rahasia Kāmatantra [muṣṭi ning 
Kāmatantra] dan dilengkapi dengan sarana berupa bunga [puṣpa]. Metode dan sarana itu di-tujukan kepada ‘Ia’ yang berstana di dalam tera-

tai [sarasija]. Setelah pemujaan itu dilakukan, 
penyair kakawin bermaksud mencandikannya dalam sebuah puisi yang indah. Selain di dalam 
Bhomāntaka, Kāmatantra juga muncul dalam 
kakawin Bharatayuddha (38.9.3) “rasaniṅ 
saṅgama kāma tantra wĕkasiṅ 
rasāṅṛsĕpakĕn”(Gunning, 1903: 84—85). Kesa-

maan di antara kedua kakawin ini memberi ru-ang untuk menduga bahwa memang keduanya dikarang pada masa yang sama. 
Dhairya Sahaja Pengarang Kakawin 
BhomāntakaSetelah mendiskusikan perihal raja yang 
memerintah serta pemujaan kepada dewa Kāma, kini sampailah kita pada inti persoalan tulisan ini yakni perihal pengarang. Sebagaima-

na telah disebutkan di awal, beberapa penelitian 

yang telah dilakukan terhadap kakawin 
Bhomāntaka belum dapat menunjukkan sebuah bukti yang memuaskan untuk menentukan pen-garangnya. Melalui tulisan ini, saya ingin menga-jukan satu hipotesis mengenai hal tersebut den-gan memperhatikan bagian maṅgala pada bait ketiga kakawin Bhomāntaka. Tetapi sebelum itu, kita mesti melihat terlebih dahulu apa yang di-katakan oleh Andrea Acri (2022) yang sempat menyinggung persoalan ini secara sekilas sep-

erti berikut ini.

	 I tentatively advance the hypothesis that 

the Sanskrit word dhairya occurring in the opening hymn of kakavin Bhomāntaka (1.3) could represent one such “signa-tures”, alluding to the name Tantular. 
Dhairya in Sanskrit means “firmness” (OJ: “fortitude, courage”, or as an adjective, “firm, constant, steady, self-controlled”, etc.). The first line of verse 1.3 runs: 
maṅgalyāni ṅhulun dhairya sahaja makәdә̄ 
mrākәtāṅ bhomakāvya, “May he (i.e., Kāma, and the poet’s sponsor, whom he embodies) be a sure source of blessing for me too, as of my own accord I do my best 
to render the kāvya of Bhoma in Javanese” (trans. Teeuw 2005, 71). It seems that Teeuw translates dhairya + makәdә̄ (Zoet-mulder 1982, 837: “feeling the urge to, feeling impelled to, set on; [wanting, seek-ing to obtain, etc.] at all costs [by any means]; keeping on, cannot but unremit-tingly, insistently, obstinately, unavoid-ably”) as “I do my best”; however, dhairya 
here is more likely to represent a (Sanskrit or Sanskritic) epithet of the poet (who is writing in the first person, ṅhulun), which is the positive equivalent of the negative 
Old Javanese expression tan tular “immov-able, unchanging, unperturbed”. Some ele-

ments in the maṅgala evoke the East Java-nese cultural milieu of Majapahit, in which Tantular was active. For instance, the ex-

pression dhyakṣeṅ kalaṅvan, which Teeuw translates “Chief Judge in Poetical Affairs”, 
recalls the title dharmādhyakṣa, “Superin-tendent of Religion”, a figure that is often mentioned in inscriptions of the Majapa-hit period (cf. below); and also the empha-sis on Kāma, a divine figure whose signifi-



181
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

cance becomes rather central in the reli-gious and literary culture of the time. Teeuw (2005, 57) characterized the 
Bhomakāvya as “a well-thought out and 
well-composed literary creation by an in-telligent, creative, and well-informed au-thor”, which Tantular undoubtedly was. 
Darma Putra (2020), in a short study on 

the maṅgala of the Bhomāntaka, has ad-vanced a different hypothesis, connecting 
the text to an earlier historical period, namely the reign of Jayabhaya (AD 1135–1157), and interpreting dhairya sahaja as referring to the unwavering quality of the 
poet-viku who authored the text. This re-

mains an open issue that needs to be ex-plored further. On the hypothesis that Prapañca, the author of the Deśavarṇana/

Nāgarakr̥ tāgama, is to be identified with (the young) Tantular (prapañca being an antonym of tan tular), or perhaps with an opponent, see Supomo 1977, 2–3. Sebelum mengajukan pandangan terha-dap tinjauan Acri di atas, saya ingin menunjuk-kan bagian maṅgala yang dimaksud oleh Acri sehingga memudahkan pembicaraan kita selan-

jutnya:

	 manggalyā ni nghulun dhairya sahaja 
makӗdö mrākrӗtā ng Bhomakāwya,

	 de ning singgih matangnya n panulada ka-

kawin ndān adoh yan panirwa,
	 himpӗr wintang lawan sūrya kӗta gati niki 

n taṇḍingӗn kāwidagdhan,
	 āpan taṇḍing langö dūra n amalika karas 

yan kadohan tanahnya [I.3]	 [memang junjungan hamba Dhairya Sa-

haja yang merasa tergugah demi menceri-takan kembali Cerita Bhoma; bermaksud 
hendak meniru kakawin, meski berhasrat menyerupai, tak mungkin berhasil; serupa bintang melawan mentari, yang ingin membandingkan kemahiran; mustahil be-

radu keindahan, kemudian membalikkan 

karas serta menjauhkan tanah-nya].Pertama-tama, saya berpandangan serupa dengan Acri, bahwa bait ketiga tersebut mencer-

minkan pengarang Bhomāntaka meski Acri be-lum menunjukkan ciri-ciri yang dapat kita an-

dalkan untuk membuktikan hal tersebut. Saya mengajukan kata makĕdö/ makǝdә̄ sebagai tan-da yang memperjelas maksud penyair dalam menyatakan keberadaanya dengan memband-ingkan kalimat tersebut dengan kalimat dalam 
kakawin Smaradahana (1.7b) yang berbunyi 
seperti berikut: cūḍāmaṇya nira mpu dharmaja 
kĕdö marṇāṅga saṅ hyaṅ smara (adalah peng-hormatan mpu Dharmaja yang terdorong untuk menceritakan penjelmaan dewa Kāma). Kata 
kĕdö dan makĕdö pada dua kakawin tersebut menunjukkan keinginan dan juga alasan penga-rang menggubah karya sastra. Dalam kasus 
Smaradahana kita mendapati sebabnya adalah keinginan pengarang untuk melihat wujud de-wa Kāma yang “Tanpa Tubuh” itu. Sedangkan 
dalam kasus Bhomāntaka, tujuannya adalah un-tuk menceritakan kembali Cerita Bhoma. Ung-kapan itu sekaligus menunjukkan bahwa penga-rang memiliki suatu babon dalam menulis kary-anya. Kemudian dengan membandingkan cara pengungkapan diri Mpu Dharmaja dengan pen-garang Bhomāntaka, saya mengajukan nama 
Dhairya Sahaja sebagai pengarang Bhomāntaka. Alasannya adalah sebagai berikut.

Di dalam Bhomāntaka, kita mendapati ka-

limat manggalyā ni nghulun dhairya sahaja (I.3.1) yang serupa dengan Smaradahana yang 
menunjukkan kalimat cūḍāmaṇya nira mpu 
dharmaja (I.7.2). Dalam kasus Bhomāntaka, kli-

tik –ni dalam manggalyā ni nghulun memang berfungsi untuk menentukan relasi kepemi-likan. Klitik ini sangat biasa bergabung dengan 
artikel –ng dan sekaligus menunjukkan bahwa yang dirujuk sebagai pemilik sudah tertentu (Molen, 2019: 27). Sudah ‘tertentu’ maksudnya bahwa pemiliknya adalah seseorang. Dalam konteks ini, yang dimaksud sebagai pemilik ial-ah ‘aku’ (ṅhulun) yang dalam hemat saya adalah 
Dhairya Sahaja. Jadi siapakah Dhairya Sahaja 

itu?

Dhairya6 sama artinya dengan Dhīra yang berarti kokoh, tetap, mantap, kuat, teguh, bera-6	 Terimakasih saya ucapkan kepada Andrea Acri dari Ecole 
Pratique des Hautes Etudes dalam sebuah kesempatan 

pada bulan Oktober 2020 telah memberikan interpretasi lain terhadap kata ini. Menurut Acri, kata Dhairya mengacu pada Tan Tular. Seorang kawi yang mengarang Arjunawijaya dan Sutasoma.



182
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

ni, tenang, tabah, sabar (Zoetmulder dan Rob-son, 1997: 220). Kata dhīra muncul dalam ka-

kawin Kuñjarakarṇa Dharmmakathana, karya Mpu Dusun yang menyebutkan ‘saṅ dhīrāmriha 

yuddha riṅ raṇa tapa brata maka laga wīra 
ṣadripu (I.1.1) (Teeuw dan Robson, 1981:70); ‘ia yang telah tetap batinnya ingin berperang dalam peperangan, tapa brata sebagai wahana untuk melawan enam musuh’. Berdasarkan keteran-gan itu, kita mendapat informasi bahwa kata 
dhīra mempunyai pengertian yang sama dengan 
kata dhairyya. Itu berarti seorang Dhairyya adalah ia yang teguh – batinnya – dan selalu me-merangi ṣad ripu (enam musuh) dengan melaku-

kan tapa brata. Karena pengertian dhīra yang demikian itulah, Acri menduga bahwa yang di-maksud adalah Tan Tular yang memang berarti teguh, tidak berubah. Namun saya berpendapat lain, dengan melihat kakawin-kakawin lain sep-

erti Arjuna Wiwāha dan Sumanasāntaka. Dalam 

kakawin Arjuna Wiwāha, tokoh utamanya adalah Arjuna yang melakukan tapa brata untuk mendapatkan perlindungan dari Śiwa. Hasilnya, Arjuna mendapatkan anugerah berupa cadu śakti, yakni empat kekuatan yang di antaranya 
ialah wibhu śakti, jñāna śakti, kriya śakti, dan 
prabhu śakti. Selain sebagai tokoh yang śakti, Arjuna juga disebut wiku witarāga (4.7), berarti wiku yang telah bebas dari hawa nafsu. Itu be-rarti Arjuna yang telah meneguhkan hati meru-

pakan sosok wiku. Demikian pula sosok Tṛṇawindu dalam Sumanasāntaka diceritakan 
melakukan tapa brata sehingga membuat dewa-dewa di surga khawatir ia akan menggulingkan 
kekuasaan Indra (sakwehning hyang anangśaye 
hyuna nirāngadĕha ri pangadĕg Surādhipa). Karena itulah seorang bidadari bernama Dyah Hariṇi diutus untuk menggodanya. Tetapi ia ga-gal karena Tṛṇawindu telah menguasai aṣṭaguṇa atau juga disebut aṣṭaiswarya. Tṛṇawindu dalam Sumanasāntaka disebut Dwija Taruṇa yakni ses-eorang pendeta yang tidak menikah. Kedua kakawin tersebut menunjukkan bukti-bukti bahwa seseorang yang mempunyai batin yang teguh (dhīra) adalah orang yang ter-bebas dari hawa nafsu (wita rāga) dan mengua-sai delapan sifat pikiran (aṣṭa guṇa). Sehingga keduanya pantas menyandang status sebagai seorang Wiku (Arjuna) atau Dwija (Tṛṇawindu). 
Oleh sebab itu, hemat saya kata dhīra menun-

jukkan status Wiku atau Dwija. Karena itu pula, kini kita mendapat suatu gelar Dhīra yang mesti disandingkan dengan kata Sahaja sehingga pen-garang kakawin Bhomāntaka adalah Dhairya Sa-

haja (Dhīra Sahaja, Wiku Sahaja, Dwija Sahaja). Jadi siapakah yang dimaksud sebagai Dhairya 
Sahaja, Wiku Sahaja atau Dwija Sahaja?

Sahaja berarti ‘yang lahir bersama’, ‘bawaan’, ‘pembawaan lahir’, ‘keturunan’ (Zoet-

mulder dan Robson, 1997: 977). Sahaja sama artinya dengan Basaja yang berarti tidak dibuat-
buat, natural, sederhana, tulus, jujur, suci, murni [Zoetmulder dan Robson, 1997: 112]. Kata ba-

saja sendiri dalam teks Nawaruci, dipasangkan dengan kata wiku yakni wiku basaja [dak sĕṅguh 
si wiku basaja]. Ucapan itu disampaikan oleh 
Drona kepada Driyodhana [Prijohoetomo,1934: 70]. Oleh sebab itu, maka hipotesa yang diaju-kan dapat diterima sementara bahwa memang ada seorang wiku yang bernama Sahaja. 
SIMPULAN

Setelah melakukan analisis terhadap 

maṅgala kakawin Bhomāntaka, selain simpulan atas pertanyaan-pertanyaan yang diajukan di awal, didapat juga beberapa informasi menarik lainnya. Pertama, Raja yang memerintah saat 
Bhomāntaka dibuat adalah raja Jayabhaya. Raja ini dielu-elukan sebagai guru dan juga pengadil 
karya sastra karena terbukti bahwa Jayabhaya adalah seorang raja dan juga seorang penyair. Nama yang digunakan untuk menyebut Jayabha-

ya adalah Dhyakṣeṅ Kalaṅwan (hakim keindah-an). Ia bertugas untuk ‘mengadili’ karya sastra di dalam ruang diskusi bernama sabhā. Tradisi 
diskusi sastra ini sudah dilakukan sejak masa pemerintahan Dharma Wangśa Tĕguḥ.Pengarang Bhomāntaka bernama Dhairya 
Sahaja yang merupakan seorang wiku (pendeta) yang murni, natural, suci, sederhana. Ungkapan ini segera mengingatkan kita pada nama Bharaḍa yang berarti lapisan kasar atau tanah yang kasar. Namun demikian, belum dapat di-pastikan apakah Bharaḍa adalah orang yang sa-ma dengan Dhairya Sahaja. Di dalam kakawin 
Bhomāntaka, Dhairya Sahaja menempatkan De-wa Kāma sebagai iṣṭadewata-nya. Pemujaan ke-pada Kāma dilakukan dengan sarana berupa 



183
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827X https://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

bunga dan rahasia dari kāmatantra. Kuat dugaan bahwa yang dimaksud dengan kāmatantra 
adalah kitab petunjuk praktik saṅgama seb-

agaimana disebutkan di dalam kakawin Bhara-

tayuddha. 

DAFTAR PUSTAKA

Acri, Andrea. 2022. “On Mpu Tanakuṅ, Daṅ Hyaṅ Nirartha, and the Authorship of the Bhuvanakośa. Jumantara: Jurnal Manuskrip Nusantara, 2022, 13 (1), pp.1-17.Agastia, IBG. 1987. Wṛttasañcaya, Gitasañcaya: Kumpulan Wirama dan Pupuh. Denpasar: Wyāsa Sanggraha. Agastia, IBG. 2007. Hyang-hyangning Kartika dan Candi Sastra. Disampaikan dalam Diskusi Tradisi Ngapat Dalam Kebudayaan Bali. Tp.Aminullah, Zakariya Pamuji. 2019. Présentation du texte avec étude de sa première partie consacrée 
entre autres aux structures métriques. Mémoire du Master 2. Paris: École Pratique des Hautes Études, Université PSL.Aminullah, Zakariya Pamuji. 2019. “Peran Candrakiraṇa dalam Tradisi Tulis dan Lisan Jawa Kuno: Sebuah Tinjauan Awal”. Dalam Sekar Rinonce, Artikel Persembahan 70 Tahun Prof. Mar-sono, S.U. Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada. Berg, C.C. 1953. Herkomst, vorm en functie der Middeljavaanse rijksdelingstheorie. Amsterdam: Noord-Hollandsche Uitgeversmaatschappij. [Koninklijke Nederlandse Akademie van Wetenschappen, Afdeling Letterkunde, Verhandelingen 59, 1.]Damais, L-C. 1949. “Epigraphische aantekeningen.’ TBG 83: 1-26.Fauzi, Mukhammad Lutfi. 2000. “Kedudukan Dewa Wiṣṇu dalam Agama Hindu Pada Masa Jawa Ku-na Abad X-XVI Masehi”. Tesis. Jakarta: Pasca Sarjana Universitas Indonesia.Gompers, Amrit. Arnoud Haag dan Peter Carey. 2022. The sage who divided Java in 1052: Maclaine 
Pont’s excavation of Mpu Bharaḍa’s hermitage-cemetery at Lĕmah Tulis in 1925. Bijdra-gen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde (BKI) 168-1 (2012): 1-25. Goris, R. 2012. Sifat Religius Masyarakat Pedesaan Di Bali. Denpasar: Udayana University Press.Gunning, J.G.H. 1903. Bhāratayuddha, Oud Javaansch Heldendicht. S.Gravenhage: Martinus Nijhoff.Hunter Jr., T. 2001. “Wrttasañcaya reconsidered”. Dalam Bijdragen tot de Taal-, Land-, en Volken-

kunde, Old Javanese texts and culture 157 (2001), no: 1, Leiden, 65-96.Kern, H. 1875. “Wṛtta-sañcaya, oudjavaansch leerdicht over versbouw in Kawi-tekst en nederland-sche vertaling”, dalam VG IX: 67-189.Manu. 1985. “Kakawin Smaradahana: Sebuah Studi Filosofi dalam rangka Ilmu Sastra”. Skripsi. Yog-yakarta: Universitas Gadjah Mada. Molen, Willem van der. 2019. Old Javanese Reader. Fifth International Intensive Course in Old Java-

nese. Kerjasama École Pratiquedes Hautes Etudes, Ecole française d’Extrême-Orient [EFEO], dan Perpustakaan Nasional Republik Indonesia. Nakada, Kōzō. 1982. An Inventory of the Dated Inscriptions in Java. Tokyo: The M.T.B. Off-Prints Se-ries, No. 27 [Memoirs of the Research Department of the Toyo Bunko, No. 40].Palguna, IBM. 1998. Ida Pedanda Ngurah: Pengarang Besar Bali Abad ke-19. Denpasar: Yayasan 
Dharma Sastra.Palguna, IBM. 1999. Dharma Śunya: Memuja dan Meneliti Śiwa. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra. 

Prijohoetomo. 1934.	 Nawaruci, Inleiding, Middel-Javaansche Prozatekst, Vertaling. J.B. Wolters: Groningen-Den Haag-Batavia.Soepomo. 1991. “Kāma di Dalam Kakawin”, dalam Bahasa Sastra Budaya: Ratna Manikam Untaian 



184
Vol. 23 Nomor 2 Oktober 2023

ISSN:  (p) 1693 - 0304  (e) 2620 - 827Xhttps://ejournal.unhi.ac.id/index.php/dharmasmrti/issue/view/23

Dhairya Sahaja sebagai Wiku dan Pengarang:

Kajian Awal Maṅgala Kakawin Bhomāntaka

I Gde Agus Darma Putra

Persembahan Kepada Prof. Dr. P.J.Zoetmulder. Yogyakarta: Gadjah Mada University 
Press.Suastika, I Made. 1997. Calon Arang Dalam Tradisi Bali. Yogyakarya: Duta Wacana University Press.

Supomo, S. 1977. Arjunawijaya a Kakawin of Mpu Tantular, Edited and translated. Vol I. Martinus Ni-jhoff: The Hague. Teeuw, A. dan S.O. Robson. 1981. Kuñjarakarṇa Dharmakathana, Liberation Through The Law of The 
Buddha. The Hague: Martinus Nijhoff.Teeuw, A. dan S.O. Robson. 2005. Bhomāntaka The Death of Bhoma. Leiden: KITLV Press.Tim Penyusun. 1991.	 Bhomāntaka: Kakawin Miwah Tӗgӗsipun. Denpasar: Dinas Pendidikan Dasar Provinsi Daerah Tingkat I Bali.Wiryamartana, I Kuntara. 1990. Arjunawiwāha Transformasi Teks Jawa Kuna Lewat Tanggapan dan 
Penciptaan di Lingkungan Sastra Jawa. Yogyakarta: Duta Wacana Press.

Worsley, P. dkk. 2014. Kakawin Sumanasāntaka, Mati karena Bunga Sumanasa Karya Mpu Monaguṇa: Kajian sebuah puisi epik Jawa Kuno. Jakarta: Ecole française d’Extrême-Orient, Koninklijk 
Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde, Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Zoetmulder, P.J. 1994. Kalangwan: Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. Jakarta: Djambatan.

Zoetmulder, P.J. dan S.O. Robson. 1997. Kamus Jawa Kuna-Indonesia. Jilid I dan II. Penerjemah Daru-suprapta dan Sumarti Suprayitna. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.


