SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 25-40
Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079

DOI: 10.46495/sdjt.v15i1.328

Submitted: 7 May 2025 / Accepted: 27 August 2025

Menerima dan Memberdayakan Kerapuhan: Membangun Liturgi
Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas

Eunike Itamar Pareang
Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia
eunikeitamar@gmail.com

Abstract

The church is a home for everyone to be able to participate in, however the reality is that
discrimination against people with disabilities still occurs in the church. This can be found
from various sides in the church, one of which is the liturgy. Worship is a shared experience
with the congregation, but unfortunately people with disabilities are often not facilitated to be
able to participate and experience this shared experience. This research was conducted using
the literature review research method. The results show that the church should be a space of
shared experience for all people without exception so that the church is called to involve people
with disabilities in church services, one form of which is playing a role in worship. An inclusive
church is not about sufficient access for people with disabilities, but the acceptance of fragility
and relationships with them opening up space for people with disabilities to be given the
opportunity to participate in the liturgy.

Keywords: Disability; Liturgy; Inclusive Church; Fragility

Abstrak

Gereja adalah rumah bagi semua orang untuk dapat berpartisipasi di dalamnya. Namun
kenyataan yang ada bahwa diskriminasi terhadap orang dengan disabilitas masih terjadi di
dalam gereja. Hal ini1 dapat ditemukan dari berbagai sisi di gereja salah satunya adalah liturgi.
Ibadah merupakan pengalaman bersama umat, tetapi sayangnya orang dengan disabilitas
terkadang tidak difasilitasi untuk dapat berpartisipasi dan merasakan pengalaman bersama itu.
Penelitian dilakukan dengan menggunakan metode penelitian studi literatur. Hasil penelitian
ini menunjukkan bahwa gereja seharusnya menjadi ruang pengalaman bersama untuk seluruh
umat tanpa kecuali sehingga gereja terpanggil untuk melibatkan orang dengan disabilitas dalam
pelayanan di gereja, salah satu bentuknya adalah berperan dalam ibadah. Gereja inklusi bukan
soal akses yang cukup untuk orang dengan disabilitas, tetapi penerimaan kerapuhan dan relasi
dengan mereka membuka ruang untuk orang dengan disabilitas diberi kesempatan untuk
berpartisipasi dalam liturgi.

Kata Kunci: Disabilitas; Liturgi; Gereja Inklusi; Kerapuhan

25



26 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

PENDAHULUAN

Gereja adalah tempat bagi semua
umat untuk beribadah dan bersekutu tanpa
adanya diskriminasi. Namun, dalam
praktiknya, kaum disabilitas sering kali
menghadapi  berbagai hambatan yang
menghalangi  mereka  untuk  dapat
sepenuhnya berpartisipasi dalam liturgi dan
aktivitas gerejawi. Hambatan ini bisa
bersifat fisik, sosial, maupun struktural. Di
samping itu, beberapa gereja belum
memiliki  fasilitas yang ramah bagi
penyandang disabilitas, seperti akses kursi
roda, teks braille untuk jemaat tunanetra,
atau interpreter bahasa isyarat bagi jemaat
tunarungu.

Selain itu, stigma sosial juga
menjadi tantangan besar. Penyandang
disabilitas sering kali dipandang sebagai
individu yang kemampuannya terbatas,
sehingga peran mereka dalam pelayanan
gereja sering diabaikan atau dibatasi. Orang
dengan disabilitas tidak jarang
mendapatkan perlakuan yang adil, seperti
diskriminasi, stigma, dan penolakan
terhadap kehadiran dan keterlibatan mereka
dalam gereja. Penelitian yang dilakukan
oleh Tri Oktavia Hartati Silaban, dkk. juga
menunjukkan bahwa jemaat dengan
disabilitas belum menerima pelayanan yang

layak dari gereja, termasuk dari para

' Tri Oktavia Hartati Silaban, Roby
Marrung, and Jefry L. Masiku, “Kerapuhan Pada
Kayu Salib: Sebuah Refleksi Spiritualitas Pelayanan

pendeta, program  jemaat, maupun
arsitektur  gereja.! Alkitab menuliskan
dalam Kejadian 1:27 bahwa semua manusia
diciptakan segambar dan serupa dengan
Allah, yang berarti setiap individu memiliki
nilai dan potensi untuk berkontribusi dalam
kehidupan bergereja.

Di banyak gereja, masih terdapat
anggapan bahwa liturgi hanya dapat diakses
oleh mereka yang memiliki kemampuan
fisik dan kognitif yang utuh. Padahal,
gereja seharusnya menjadi tempat yang
paling inklusif dan penuh kasih bagi semua
umat. Konsep gereja inklusif bukan sekadar
tentang menyediakan fasilitas fisik yang
memadai, tetapi juga tentang menciptakan
budaya yang menerima, menghargai, dan
memberdayakan penyandang disabilitas
dalam seluruh aspek kehidupan jemaat.

Dalam konteks ini, perlu adanya
upaya yang lebih serius untuk memastikan
bahwa kaum disabilitas dapat berpartisipasi
secara penuh dalam liturgi gereja.
Penyesuaian tata ibadah, penyediaan
fasilitas yang mudah diakses, serta
peningkatan kesadaran jemaat adalah
langkah-langkah yang perlu diambil untuk
mewujudkan gereja yang benar-benar
ramah bagi semua orang.

Lebih jauh lagi, upaya untuk

menciptakan gereja yang inklusif bagi

Terhadap Kaum Disabilitas Di Gereja Toraja,”
Kurios 9, no. 3 (2023): 756.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas |27

penyandang disabilitas sejalan dengan
prinsip kasih dalam ajaran Kristen. Paulus
dalam 1 Korintus 12:12-27 menegaskan
bahwa tubuh Kristus terdiri dari banyak
anggota, dan setiap anggota memiliki peran
yang sama pentingnya.

Kekristenan mengajarkan bahwa
setiap individu, terlepas dari kemampuan
fisik atau mentalnya, ia adalah ciptaan
Tuhan yang berharga dan berhak
mendapatkan kesempatan yang sama untuk
berpartisipasi dalam kehidupan beragama.
Oleh karena itu, gereja sebagai perwujudan
kasih Tuhan di muka bumi harus membuka
kesempatan bagi semua orang untuk dapat
berpartisipasi dalam pelayanan gereja.

Penelitian sebelumnya telah
dilakukan oleh Sat Herry Sucahyo berjudul
“Penyandang Disabilitas dalam Gereja.”
penelitian membahas tentang tiga bentuk
kekerasan dan orang dengan disabilitas
memiliki korban

potensi  menjadi

kekerasan. Penelitian tersebut
menggunakan metode kualitatif yang
berfokus pada  penggalian  makna,
pemahaman konsep, dan interpretasi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa kekerasan
nyata di Gereja dalam bentuk perlakukan

kasar terhadap anak-anak dan kurangnya

2 Sat Henrry Sucahyo, “Penyandang

Disabilitas Dalam Gereja,” Marturia 1V, no. 1
(2022): 76-95, 80-81,
https://jurnal.stakmarturia.ac.id/umum/article/view/
33/27.

3 Sucahyo, “Penyandang Disabilitas Dalam
Gereja”, 86-92.

aksesibilitas bagi orang dengan disabilitas.?
Sucahyo menganalisis dengan
menggunakan konsep inklusivitas yang
membangun kesadaran di antara jemaat dan
menciptakan perjumpaan yang setara.
Konsep dari Paulo Freire tentang rasa sakit,
dialog, dan cinta juga digunakan oleh
Sucahyo untuk mendukung gagasan
tentang gereja sebagai komunitas inklusif.?

Penelitian lainnya telah dilakukan
oleh Ade Novita Rollin dan Jeanne Ndeo
dengan judul “Penyandang Disabilitas
sebagai Tubuh Kristus”. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa gereja yang menolak
penyandang disabilitas adalah gereja yang
menolak karunia Tuhan, sehingga teori
yang mendasari penelitian tersebut adalah
konsep tubuh Kristus dari 1 Korintus 12:21-
254

Kedua penelitian tersebut tidak
memperlihatkan  bagian liturgi  untuk
dijadikan ruang partisipatif bagi orang
dengan disabilitas di dalam gereja. Gereja
yang inklusif membuka setiap ruang,
termasuk ruang liturgi agar orang dengan
disabilitas diterima dan diberdayakan untuk
ikut serta mengambil bagian. Kerapuhan
dalam tulisan ini membuka jalan bagi

gereja melihat bahwa disabilitas dimiliki

4 Ade Novita Rollin and Jeanne Ndeo,
“Penyandang Disabilitas Sebagai Tubuh Kristus,”
Vox Veritas, vol. 3, mno. 1 (2024): 23,
https://jurnal.stak-
kupang.ac.id/index.php/voxveritatis/article/view/57
/62.



28 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

oleh semua orang sehingga ibadah menjadi
pengalaman  bersama umat dalam
persekutuan.

Tulisan  ini  bertujuan  untuk
memperlihatkan bahwa orang dengan
disabilitas juga dapat diberdayagunakan
untuk berpartisipasi penuh dalam ibadah,
sehingga gereja tidak lagi melihat
keterbatasan yang ada, tetapi gereja
merefleksikan bahwa setiap orang dengan
kerapuhan yang dimiliki dapat dipakai oleh
Kristus.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode studi
literatur dan analisis teologis. Pendekatan
ini bertujuan untuk memahami bagaimana
konsep liturgi inklusif dan teologi
disabilitas  diterapkan dalam konteks
gerejawi. Data dikumpulkan melalui kajian
pustaka terhadap literatur yang relevan.
Sumber data utama adalah Alkitab sebagai
dasar teologis bagi inklusivitas dalam
gereja, sumber kedua berasal dari buku dan
artikel akademik dari penulis Amos Yong
yang menunjukkan narasi dalam Alkitab
dengan tokoh-tokoh disabilitas, Jhon
Swinton yang memberikan gambaran

tentang keberadaan Tuhan dalam teologi

> “Disability,” World Health Organization,
diakses 03 Maret, 2024,
https://www.who.int/health-
topics/disability#tab=tab_1

disabilitas, = Nancy  Fiesland  yang
menggambarkan Tuhan yang disabilitas,
dan Henri Nouwen yang membahas teologi

disabilitas dan gereja inklusif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Disabilitas dalam Pandangan Sosial

World Health Organization (WHO)
memperkirakan ada 1,3 miliar orang atau
sekitar 16% dari populasi global saat ini
mengalami disabilitas yang signifikan.
Jumlah ini meningkat sebagian karena
penuaan  populasi dan  peningkatan
prevalensi penyakit tidak menular.’
Perbincangan tentang disabilitas saat ini
selalu mengarah kepada kekurangan
individu. Encyclopedia of Disability and
Rehabilitation mencatat bahwa disabilitas
adalah kondisi seseorang yang terbatas dan
membatasi ruang geraknya untuk berfungsi
secara penuh seperti yang diharapkan.
Deborah Beth Creamer menuliskan model
medis melihat disabilitas, seperti berfokus
kepada yang dapat dilakukan dan yang
tidak dapat dilakukan oleh manusia. Dalam
tulisannya, Creamer menyatakan bahwa
disabilitas  menjadi  kondisi  yang
sebenarnya tidak diharapkan karena tidak

sesuai  dengan  harapan.®  Disability

® Debora Beth Creamer, Disability and
Christian  Theology:  Emboied  Limits — and
Constructive  Possibilities  (Oxford:  Oxford
University Press, 2009), 22-24.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas]|29

Discourse for Theological Institution in

Indonesia menuliskan pengertian
disabilitas sebagai penurunan kondisi dan
fungsi dari nilai standar yang biasa
digunakan untuk mengukur. Penurunan ini
meliputi fungsi dan fisik, sensorik, kognitif

atau intelektual.’

Creamer menjelaskan disabilitas
dengan model sosial atau minoritas yang
memiliki keterkaitan dengan lingkungan
sekitarnya. Model sosial ini tidak sama
dengan model medis yang menilai
kemampuan dan ketidakmampuan
seseorang. Model sosial berfokus pada cara
memperlakukan atau cara menerima orang
yang hidup dengan disabilitas. Model sosial
ini lebih memiliki prasangka, eksklusif, dan
perilaku yang menindas serta berbagai
aspek yang berkaitan dengan sosial.
Kelompok model sosial ini menganut
paham bahwa orang disabilitas adalah
orang yang tidak mampu. 8

Penilaian-penilaian  seperti  ini
adalah sebuah keyakinan bahwa pada
dasarnya penyandang disabilitas tidak
mampu untuk mengelola hidup mereka
sendiri, mereka dianggap lebih rendah

daripada orang-orang yang berbadan sehat.

Pemikiran dari model kelompok minoritas

7 Tabita Kartika Christiani, Disability
Discourse for Theological Institution in Indonesia
(Yogyakarta: Duta Wacana Christian University,
2011), 56.

8 Creamer, Disability and Christian

ini adalah gagasan tentang ableism.
Creamer mengutip Fred Pelka yang
menuliskan bahwa ableism adalah orang-
orang yang memiliki pemikiran bahwa
penyandang disabilitas berbeda dari orang
yang normal dan hidup penyandang
disabilitas pada dasarnya kurang berharga

dari orang-orang tidak disabilitas.’

Uraian di atas menunjukkan bahwa
orang dengan disabilitas tidak dapat
dilepaskan dari konteks sosial yang
membentuk cara pandang masyarakat dan
gereja terhadap tubuh, kemampuan, dan
nilai manusia. Oleh karena itu, gereja hadir
menjadi ruang yang mencerminkan kasih
secara  kritis

Kristus, maka harus

mengevaluasi  struktur  dan  praktik

liturginya. Lebih dari itu, gereja hadir di
umum  untuk

tengah  masyarakat

membongkar asumsi-asumsi yang
merugikan dan membangun pemahaman
baru bahwa semua orang termasuk
penyandang disabilitas memiliki kapasitas
penuh  untuk  berpartisipasi  dalam

kehidupan bergereja.

Theology: Emboied Limits and Constructive
Possibilities, 25.

9 Creamer, Disability and Christian
Theology: Emboied Limits and Constructive
Possibilities, 25-26.



30 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Teologi Disabilitas sebagai Kritik
terhadap Normalisasi Tubuh dalam

Gereja

Teologi disabilitas menekankan
bahwa semua manusia, termasuk mereka
yang memiliki keterbatasan fisik, sensorik,
atau intelektual, adalah ciptaan Allah yang
memiliki martabat dan nilai yang sama.
Pemikiran ini berangkat dari prinsip bahwa
setiap individu diciptakan menurut gambar
dan rupa Allah (Kej. 1:27) dan memiliki
peran dalam tubuh Kristus (1Kor. 12:12-
27). Dalam teologi disabilitas, disabilitas
bukanlah  kutukan  atau  hukuman,
melainkan bagian dari keberagaman
ciptaan Tuhan yang harus dihargai dan
diterima dalam komunitas iman.

Dalam The Bible, Disability, and
the Church Yong menjelaskan bahwa
banyak narasi dalam Alkitab yang
menampilkan individu dengan disabilitas,
seperti Musa yang memiliki kesulitan
berbicara (Kel. 4:10-12)!'° dan Paulus yang
mungkin memiliki gangguan penglihatan
(Gal.  4:13-15).'"  Kisah-kisah  ini
menggarisbawahi bahwa Allah tidak
membatasi panggilan-Nya berdasarkan
kemampuan fisik, tetapi justru sering

memakai individu dengan keterbatasan

19 Amos Yong, The Bible, Disability, and
the Church: A New Vision of the People of God
(Grand Rapids: Eerdmans, 2011), 83

' Yong, The Bible, Disability, and the
Church: A New Vision of the People of God, 95.

12 Nancy L. Eiesland, The Disable God:

untuk menyatakan kuasa-Nya.

Nancy Eiesland dalam  The
Disabled God menawarkan perspektif
teologi  disabilitas yang revolusioner
dengan menggambarkan Tuhan yang juga
mengalami disabilitas. Dalam bukunya, ia
menjelaskan  bagaimana Yesus yang
bangkit tetap memiliki luka-luka di tangan
dan lambung-Nya, yang menunjukkan
bahwa pengalaman penderitaan dan
disabilitas bukanlah sesuatu yang harus
dihapus, tetapi bagian dari identitas ilahi.'?
Konsep "Allah yang Disabilitas" ini
menantang gereja untuk tidak hanya
menerima penyandang disabilitas sebagai
bagian dari komunitas, tetapi juga melihat
pengalaman mereka sebagai refleksi dari
pengalaman bersama Kristus sendiri.

Pernyataan tentang “Allah sebagai
penyandang disabilitas” saat ni
dikembangkan, dikontekstualisasikan
dalam situasi khusus dengan orang-orang
dengan disabilitas. Konsep ini menolong
mereka untuk menemukan diri mereka
dalam perjalanan iman untuk memenuhi
panggilan mereka. Allah sebagai Tuhan
yang dengan disabilitas dipahami bahwa Ia
hadir bersama dengan orang-orang
disabilitas."* John Swinton memberikan

lima gambaran mengenai keberadaan

Towards A Liberatory Theology of Disability
(Nashville: Abingdon Press, 1994), 98.

13 Nancy L. Eiesland, The Disable God:
Towards A Liberatory Theology of Disability
(Nashville: Abingdon Press, 1994), 98-99.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas |31

Tuhan dalam teologi disabilitas untuk
menolong kita melihat gambaran yang

berkembang:

1. Tuhan sebagai penyandang
disabilitas

Tuhan dapat diakses

Tuhan sebagai yang terbatas

Tuhan yang rentan

A

Tuhan sebagai pemberi dan
penerima'*

Kelima gambaran tersebut merupakan
refleksi dari penyandang disabilitas untuk
melihat Tuhan.'> Namun disisi lain, Tuhan
selalu dikaitkan dengan Kemahakuasaan-
Nya terlebih dalam perspektif kebangkitan-
Nya. Sepanjang catatan sejarah,
ketidaksempurnaan Tuhan tidak pernah
dibicarakan, sehingga kacamata untuk
melihat Yesus selalu memakai kacamata
sempurna. Konsep Kristologi
Transposisional dituliskan oleh Jekonia
Tarigan bahwa Kiristologi Transposional
hadir untuk memperlihatkan Tuhan yang
dapat melampaui ruang dan waktu melalui
kesaksian Alkitab dan iman setiap individu.
Konsep ini menawarkan setiap individu
Yesus

untuk  melihat sebagaimana

diharapkannya.'®

14 John Swinton, “Who Is the God We
Worship? Theologies of Disability; Challenges and
New Possibilities,” International Journal of
Practical Theology 14 (2011): 237-307., 281.

15 Swinton, “Who Is the God We Worship?
Theologies of Disability; Challenges and New
Possibilities.”, 286.

16 Jekonia Tarigan, “Yesus Untuk Orang-

Teologi  disabilitas mendorong
gereja untuk mengubah cara pandangnya,
dari sekadar memberikan belas kasihan
kepada orang dengan disabilitas menuju
penerimaan aktif dan pemberdayaan
mereka sebagai bagian integral dari tubuh
Kristus. Gereja yang benar-benar inklusif
bukan hanya menyediakan akses fisik,
tetapi juga memastikan bahwa penyandang
disabilitas memiliki suara, peran, dan
kesempatan untuk melayani dalam liturgi
serta  kehidupan

gerejawi secara

keseluruhan.

Menerima Kerapuhan sebagai bagian

Pengalaman Bersama

Kerapuhan adalah bagian dari
kondisi manusia yang tidak bisa dihindari.
Judith Butler menjelaskan bahwa setiap
manusia pada dasarnya rapuh karena kita
semua membutuhkan orang lain untuk
bertahan hidup.'” Konsep vulnerability
dalam teologi disabilitas berfokus pada
memahami  dan

bagaimana  gereja

menanggapi pengalaman hidup

penyandang disabilitas. Pengakuan akan
kerapuhan universal ini mendorong gereja

untuk membangun komunitas agar setiap

Orang Istimewa: Sebuah Upaya Menemukan
Bentuk Kristologi Bagi Orang-Orang Dengan
Disabilitas,” in Dari Disabilitas Ke Penebusan
(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 31-32.

17" Judith Butler, Precarious Life: The
Powers of Mourning and Violence (London: Verso,
2004), 27-31.



32 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

anggota, dengan atau tanpa disabilitas,
merasa aman  untuk  menunjukkan
kerentanannya dan menemukan dukungan
timbal balik. Ini bukan relasi satu arah dari
yang dianggap mampu kepada yang kurang
mampu, melainkan perjalanan iman
bersama dalam kerentanan yang diakui
bersama.

Nancy Eiesland menegaskan bahwa
pengalaman  disabilitas  tidak  boleh
dipandang sebagai sesuatu yang harus
dihindari atau disembuhkan semata, tetapi
sebagai bagian dari realitas manusia yang
patut diterima dan dihormati. Perspektif ini
menantang gereja untuk tidak hanya
menawarkan dukungan bagi penyandang
disabilitas tetapi juga untuk mengakui
bahwa mereka memiliki perspektif teologis
yang berharga yang dapat memperkaya
komunitas iman.'® Kehadiran orang dengan
disabilitas di dalam persekutuan bukan
sebagai sesuatu yang bersifat negatif,
melainkan hal ini semakin menguatkan
gereja untuk bersatu sebagai tubuh Kristus.
Hal demikian juga dituliskan oleh Sturla J.
Stlsett bahwa kerapuhan yang dimiliki
manusia berarti keterbukaan,
keterhubungan, kemampuan untuk berubah
dan komunikasi. Sehingga hal ini tidak
dianggap sebagai hal yang negatif tetapi

kemampuan dalam berelasi dengan yang

18 Eiesland, The Disable God: Towards A
Liberatory Theology of Disability, 101.

19 Strula J. Stlsett, “Towards a Political
Theology of Vulnerability: Anthropological and

lain."”

Dengan mengadopsi  perspektif
disability- vulnerability, gereja dapat lebih
sensitif dalam menciptakan ruang bagi
semua orang untuk berpartisipasi tanpa
stigma atau diskriminasi. Ini tidak hanya
mencakup perubahan struktural dalam
aksesibilitas fisik, tetapi juga reformasi
dalam cara gereja memperlakukan dan
memberdayakan individu dengan berbagai
latar belakang dan kebutuhan khusus.
Gereja tidak hanya dipanggil untuk
menyertakan penyandang disabilitas dalam
liturgi dan kehidupan gerejawi, tetapi juga
untuk  mengubah  paradigma dalam
memahami makna keutuhan dan kelemahan
manusia. Kerapuhan atau kerentanan
bukanlah sesuatu yang harus dihindari,
melainkan suatu kondisi yang
mengingatkan umat Kristen akan kasih
Allah yang nyata dalam kelemahan
manusia. Yong mencatat bahwa Tuhan
dapat memberdayakan sesuatu yang
dianggap dunia sebagai kebodohan,
kelemahan, kerapuhan, dan kerentanan.
Kelemahan dan kerentanan mengajak umat
untuk  melihat bahwa Roh Tuhan
melampaui itu semua.?’ Kelemahan dan
keterbatasan seseorang bukanlah
penghalang untuk dapat berpartisipasi

dalam  kehidupan gereja, melainkan

Theological Propositions,” Political Theology 16,
no. 5 (2015): 464-478.

20 Yong, The Bible, Disability, and the
Church: A New Vision of the People of God, 126.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas]|33

menjadi pintu masuk untuk umat dapat
melihat bahwa Roh Tuhan bekerja
melampai segala batas yang ditetapkan.
Kerapuhan yang diakui dan diterima
bersama bukanlah penghalang, melainkan
justru  menjadi  jembatan  menuju
persekutuan yang lebih dekat. Dalam ruang
bersama 1inilah, topeng kesempurnaan
dilepaskan, umat dapat saling menopang
dan menyaksikan karya kasih Allah yang

bekerja melalui keterbatasan.

Menjadi Gereja Inklusif

Gereja inklusif adalah gereja yang
menerima, merangkul, dan
memberdayakan semua orang tanpa
terkecuali, termasuk orang dengan
disabilitas. Gereja bukan hanya tempat
ibadah, tetapi juga komunitas yang harus
mencerminkan  kasih  Kristus dengan
menerima semua anggota tubuh-Nya. John
Swinton dalam Disability in the Christian
Tradition menyatakan bahwa gereja perlu
menciptakan lingkungan yang
memungkinkan keterlibatan aktif semua
jemaat, bukan hanya dengan memberikan
fasilitas yang memadai, tetapi juga dengan
memastikan bahwa penyandang disabilitas
memiliki peran dalam berbagai aspek

pelayanan dan ibadah.?!

2 Swinton, Disability in the Christian
Tradition: A Reader, 78.
22 Henri J. M. Nouwen, Reaching Out: The

Konsep gereja inklusif juga
diperkuat dalam teologi hospitalitas oleh
Henri Nouwen dalam Reaching Out: The
Three Movements of the Spiritual Life yang
menegaskan bahwa hospitalitas sejati
berarti menerima semua orang sebagai
bagian dari komunitas tanpa pengecualian.
Hospitalitas dalam gereja bukan hanya
sekadar membuka pintu bagi penyandang
disabilitas, tetapi juga menciptakan kondisi
di mana mereka dapat merasa benar-benar
menjadi bagian dari komunitas iman.??
Praktik hospitalitas radikal ini menuntut
gereja untuk secara proaktif bertanya
“Siapa yang belum ada di meja persekutuan
kita dan mengapa?” ini berarti melampaui
penyediaan fasilitas fisik semata, menuju
penciptaan budaya gereja di mana setiap
individu dengan segala keunikan dan
kebutuhannya, = merasa  benara-benar
diterima, dihargai, dan memiliki ruang
untuk  bertumbuh bersama. FEiesland
menambahkan bahwa gereja inklusif tidak
hanya berbicara tentang memberikan akses
bagi penyandang disabilitas, tetapi juga
menantang paradigma bahwa
kesempurnaan fisik adalah syarat untuk
pelayanan gerejawi. la menegaskan bahwa
Yesus yang bangkit masih membawa luka-
luka-Nya, yang menjadi simbol bahwa

pengalaman penderitaan dan disabilitas

Three Movements of the Spiritual Life (New York:
Image, 1975), 112.



34 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

juga memiliki tempat dalam identitas
ilahi.>*> Pemahaman akan Allah yang juga
mengalami dan membawa luka ini secara
fundamental mengubah cara gereja melihat
disabilitas. Jika Allah sendiri dalam Kristus
merangkul kerapuhan dan
ketidaksempurnaan, maka gereja dipanggil
untuk mencerminkan hal yang sama. Ini
berarti tidak hanya menerima kehadiran
orang dengan disabilitas, tetapi juga
mengakui  bahwa  pengalaman dan
perspektif teologis mereka yang lahir dari
luka justru bisa menjadi sumber kekuatan
bagi seluruh umat.

Salah satu contoh gereja inklusif
yang dapat menjadi model adalah L’Arche
Community, yang didirikan oleh Jean
Vanier. L’Arche merupakan komunitas
yang berpusat pada inklusi penyandang
disabilitas intelektual dalam kehidupan
rohani dan sosial gereja. Jean Vanier dalam
bukunya From Brokenness to Community
menekankan bahwa penyandang disabilitas
bukanlah beban bagi komunitas, tetapi
justru  memperkaya gereja  dengan
kehadiran dan pengalaman hidup mereka.>*
Contoh lain adalah First Presbyterian
Church of Jackson, Mississippi, yang telah
mengintegrasikan program ibadah dengan
layanan bahasa isyarat, akses kursi roda,

serta kesempatan bagi  penyandang

2 Eiesland, The Disable God: Towards A
Liberatory Theology of Disability, 105.
2 Jean Vanier, From Brokenness to

disabilitas untuk aktif melayani sebagai
pemimpin ibadah dan anggota dewan
gereja.”> Gereja ini menunjukkan bahwa
inklusivitas bukan hanya tentang akses
fisik, tetapi juga tentang membangun
budaya penerimaan dan penghormatan
terhadap semua individu.

Komunitas seperti L'Arche dan
praktik inklusif di First Presbyterian
Church of Jackson adalah manifestasi nyata
dari teologi hospitalitas dan pemahaman
akan gereja sebagai Tubuh Kristus yang
beragam namun satu. Mereka menunjukkan
bahwa inklusivitas sejati bukan hanya
program, melainkan cara hidup
berkomunitas yang mengakui bahwa setiap
anggota, termasuk mereka  dengan
disabilitas intelektual atau fisik, adalah
pemberi karunia sekaligus penerima
karunia. Kebersamaan dengan orang
dengan disabilitas menawarkan pelajaran
berharga tentang arti sejati kehidupan Ilahi.
Dengan memahami perasaan keterasingan
dan penolakan yang mereka alami, orang
lain dapat lebih menghargai anugerah
dalam hidup mereka. Atas dasar inilah
komunitas L'Arche didirikan, mewujudkan
sebuah cita-cita akan tempat di mana
anggotanya, dalam komunitas yang baru,

dapat secara timbal balik memberikan dan

menerima dukungan, kemandirian, serta

Community (New York: Paulist Press, 1992), 13.
25 Swinton, Disability in the Christian
Tradition: A Reader.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas]|35

penerimaan.2®

Gereja sebagai tubuh Kristus
memberi makna bahwa gereja selalu dalam
relasi dengan Kristus. Dalam relasi ini,
terjadi dua gerak yaitu, entasi dan ekstasi.
Pertama, entasi, yang berarti bergerak ke
dalam, atau tinggal. Gerak ini hendak
mengungkapkan bahwa gereja sebagai
tubuh Kristus yang tinggal di dalam
Kristus. Perikop mengenai “pengantin bagi
Kristus” (2 Kor. 11:2; Why. 19:7) dalam
Perjanjian Baru dimaksudkan sebagai
gereja. Nindyo Sasongko dalam tulisannya
mengutip Paul Lakeland yang mengatakan
bahwa Kristus dan gereja sama-sama
mendambakan persatuan yang erat satu
sama lain daripada hanya sekadar
bergantung pada suatu keadaan. Kedua,
ekstasi, yang berarti bergerak ke luar.
Gereja yang menganggap Kristus sebagai
Firman kekal yang menjadi pusat
persekutuan Allah dengan ciptaan, yang
menjadikan Diri-Nya manusia, maka gereja
harus turut berpartisipasi dalam Kristus
untuk mewujudkan persekutuan itu.?’
Gereja yang hidup adalah gereja yang terus
berakar dalam Kristus (entasi) dan
mewartakan kasih-Nya ke dunia (ekstasi)

sehingga misi Allah terus berjalan.

26 Hans S. Reinders, The Paradox of
Disability  (Michigan: Eerdmans Publishing
Company, 2010), 19.

27 Nindyo Sasongko, “Eros, Ekklesia, Dan
Resistensi: ~ Sebuah  Eksplorasi ~ Konstruktif-
Misiologi Peran Gereja Di Ruang Publik,” in
Misiologi Kontemporer: Merentangkan Horison

Mewujudkan gereja yang
sepenuhnya inklusif tentu bukanlah jalan
yang mudah dan bebas hambatan.

Diperlukan ~ komitmen  berkelanjutan,
kesediaan untuk terus belajar dan berubah,
serta keberanian untuk menghadapi
ketidaknyamanan atau bahkan resistensi
yang mungkin muncul. Namun, panggilan
untuk menjadi Tubuh Kristus yang utuh dan
mencerminkan kasih-Nya yang merangkul
semua adalah mandat yang tidak bisa

ditawar.

Liturgi: Partisipasi Semua Umat

Konsili Vatikan II menjadi titik
keberangkatan perubahan gerakan liturgi
yang memberikan ruang bagi umat untuk
dapat berpartisipasi penuh dalam panggilan
dan tanggapan. Gerakan perubahan ini
didasarkan pada pemahaman bahwa gereja
adalah Tubuh Kristus yang memberi
kehidupan dan umat meresponsnya dengan
menyembah. Umat dalam pemahaman ini
tidak membedakan siapa pun, tua maupun
muda, laki-laki maupun perempuan,
majelis gereja maupun anggota jemaat,
semuanya adalah satu.?®

Ruth Duck mengutip Craig Douglas

Panggilan Kristen, ed. Christanto Sema Rappan
Paledung, Nindyo Sasongko, and Indah Sriulina
(Jakarta, 2018), 260-261.

28 Ruth C. Duck, Worship for the Whole
People of God (Louisvill, Kentucky: Westminster
John Knox Press, 2013),19-20.



36 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Erickson yang menyatakan enam bentuk
ibadah partisipatif, yaitu kepemimpinan
awam, partisipasi verbal yang
terinternalisasi, keterlibatan diam-diam,
partisipasi melalui indra, keterlibatan
spontan, dan partisipasi verbal profetik.?’
Bentuk partisipasi jemaat tidak selalu sama
dan tidak selalu terlihat secara langsung.
Bahkan Erickson menuliskan bentuk
keterlibatan diam-diam dalam artian bahwa
jemaat tidak bergerak atau berbicara.
Keheningan menjadi  pilihan  untuk
merenungkan dan menanggapi hal yang
terjadi di dalam ibadah, bahkan keheningan
memberikan ruang bagi jemaat untuk
mendengarkan suara Roh.?° Ibadah terbuka
untuk seluruh orang tanpa membatasi
kemampuan seseorang, sehingga gereja
memiliki tugas untuk menyiapkan semua
hal yang menjadi kebutuhan orang untuk
dapat mengakses ibadah.?!

Menggali lebih dalam bentuk-
bentuk partisipasi yang diajukan Erickson,
menjadi jelas bahwa setiap bentuk tersebut
memiliki potensi untuk dirancang secara
inklusif. Misalnya, partisipasi melalui indra
dapat secara sadar diperkaya dengan
elemen-elemen multisensori yang
melibatkan umat dengan berbagai spektrum
disabilitas sensorik atau intelektual, seperti

penggunaan visual yang kuat, wewangian

2 Ibid., 41.

30 1bid., 42.

31 Ibid., 51-52.

32 Michael A. Walker, “Caring and

liturgis, musik yang variatif, atau objek
taktil. Demikian juga, keterlibatan diam-
diam bukan hanya pasif, tetapi bisa menjadi
ruang perenungan mendalam yang sangat
aksesibel bagi mereka yang mungkin
memiliki keterbatasan dalam komunikasi
verbal atau kognitif, asalkan keheningan
tersebut dibingkai dan dipandu sebagai
bentuk partisipasi yang sah dan dihargai.
Tantangannya adalah bagaimana gereja
secara kreatif dan sensitif merancang
pengalaman liturgis yang membuka pintu
bagi setiap orang untuk terlibat sesuai
dengan karunia dan cara mereka masing-
masing, tanpa memandang standar
partisipasi yang sempit.

Gereja dengan Baptisan dan
Perjamuan Kudus memberdayakan semua
orang dengan berbagai kemampuan untuk
saling peduli. Luther mengatakan bahwa
Baptisan menyatukan kita ke dalam satu
tubuh dan Perjamuan Kudus menyatukan
kita dengan komunitas umat Allah yang
kudus dan terkasih.*> Barbara Newman
mengatakan bahwa sejak awal Yesus sudah
berbicara mengenai peringatan akan diri-
Nya yang bersifat sensorik. Hal ini dapat
kita temukan dalam pelaksanaan Perjamuan
kudus sendiri melibatkan beberapa unsur
seperti menyentuh, mencicipi, mencium,

dan penggunaan narasi Alkitab yang dibaca

Covenant: Notes on a Sacramental Ecclesiology of
Disability,” Journal of Disability & Religion 23, No.
2(2019), 5.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas |37

dan diucapkan.’®* Bagi banyak orang
dengan disabilitas, Perjamuan kudus adalah
sebuah pengucilan bagi mereka. Mereka
seperti dibatasi karena hambatan arsitektur,
praktik ritual, estetika tubuh yang
merendahkan mereka, ucapan yang tidak
reflektif. Perjamuan menjadi kenangan
yang ditakuti dan memalukan, sebab semua
berada dalam kendali mereka yang
dianggap sehat.’* Menghadapi kenyataan
bahwa Perjamuan Kudus justru bisa
menjadi pengalaman pengucilan, gereja
dipanggil untuk melakukan refleksi
teologis dan praksis yang mendalam. Jika
Perjamuan adalah undangan universal
Kristus ke meja persekutuan-Nya, maka
segala bentuk hambatan, baik arsitektural,
ritual, maupun sikap yang merendahkan
harus dibongkar. Ini melampaui sekadar
menyediakan akses fisik. Perlu
dipertimbangkan adaptasi ritual yang
menghormati beragam cara menerima
elemen sakramen, penggunaan bahasa yang
inklusif dan sadar akan pengalaman
disabilitas, serta penolakan terhadap
estetika tubuh yang merendahkan yang
mungkin secara tidak sadar masih ada.
Lebih jauh, pemahaman akan kerapuhan
sebagai

pengalaman bersama dapat

mengubah wajah Perjamuan Kudus; bukan

33 Barbara J. Newman, “Inclusive Worship:
Creating a Language Multisensory Options so That
All Can Participate,” Christian Learning Centre
Network 113 (2) (2016): 222.

lagi sebagai perayaan bagi yang utuh,
melainkan sebagai perjumpaan Tubuh
Kristus yang sama-sama terluka dan
membutuhkan anugerah, di mana setiap
anggota, termasuk mereka dengan
disabilitas, membawa kontribusi unik bagi
perayaan tersebut. Dalam konteks ini,
kesaksian Barbara Newman mengenai sifat
sensorik dari peringatan akan diri Yesus
menjadi semakin relevan, mengajak umat
untuk mengeksplorasi bagaimana berbagai
indra dapat menjadi jalur menuju
pengalaman sakramental yang bermakna
bagi semua. Duck mengatakan bahwa
memberi ruang bagi semua jemaat untuk
berpartisipasi menjadikan semua orang satu
komunitas. Lebih dari itu, mereka yang
disabilitas dirangkul dan diperdayakan.
Memberikan ruang kepada orang dengan
disabilitas menandakan bahwa gereja
terbuka untuk seluruh umat sehingga tidak
ada lagi pembedaan di dalam gereja. Di sisi
lain, memberikan ruang kepada orang
dengan disabilitas membuat mereka merasa
bahwa mereka diterima sebagai anggota
gereja.

Sebagai anggota Tubuh Kristus,
semua orang terpanggil untuk datang
merayakan Kristus, Sang Kepala. Hal ini

berarti kita mengakui bahwa setiap orang

34 Eiesland, The Disable God: Towards A
Liberatory Theology of Disability, 13.

35 Duck, Worship for the Whole People of
God, 31.



38 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

dapat saling melayani, terlepas dari
penampilan fisiknya, perilakunya, status
sosialnya, atau cara berpikirnya. Dalam
peribadahan di gereja, khususnya ibadah
Minggu, jarang sekali kita melihat orang
dengan disabilitas mengambil bagian.
Dalam hal ini gereja masih dibatasi oleh
pemikiran bahwa mereka tidak mampu
untuk melakukannya.

Liturgi yang melibatkan semua
umat adalah liturgi yang saling menerima di
tengah keberagaman dan saling
memberdayakan.  Rosemary  Radford
Ruether menyebutnya sebagai komunitas
feminis, yaitu persekutuan laki-laki dan
perempuan yang saling mendukung,
memberdayakan, dan  membebaskan
sehingga dalam hal ini gereja melepaskan
diri dari pola, cara, dan sistem sosial yang
menindas.3®

Partisipasi yang otentik dalam
liturgi memiliki daya transformatif yang
melampaui momen ibadah itu sendiri.
Ketika orang dengan disabilitas tidak hanya
hadir tetapi secara aktif terlibat, memimpin,
dan berkontribusi dalam liturgi, hal ini
merupakan pernyataan teologis yang kuat
tentang imamat am semua orang percaya
dan kesetaraan semua anggota dalam
Tubuh  Kristus. Ini  bukan hanya
memberdayakan individu tersebut dalam

kehidupan imannya, tetapi  juga

3¢ Rosemary Radford Ruether, Women-
Church: Theology and Practice of Feminist

memperkaya seluruh jemaat dengan
perspektif dan karunia yang mungkin
selama ini terabaikan. Gereja yang
sungguh-sungguh rindu menjadi komunitas
yang saling menerima dan
memberdayakan, sebagaimana diimpikan
oleh Ruether dalam komunitas
pembebasannya, perlu mengambil langkah-
langkah konkret. Proses ini dapat diawali
dengan melakukan evaluasi partisipatif
terhadap praktik liturgi saat ini, dengan
secara  khusus mengundang dan
mendengarkan suara penyandang
disabilitas mengenai pengalaman dan
kebutuhan ~ mereka. Gereja  dapat
membentuk tim kerja inklusif untuk
merancang adaptasi liturgis,
mengidentifikasi dan melatih individu
dengan beragam kemampuan untuk
mengambil peran dalam ibadah, serta
secara berkelanjutan melakukan edukasi
kepada seluruh jemaat mengenai teologi
inklusi dan pentingnya liturgi yang
merayakan seluruh kepelbagaian umat
Allah. Dengan demikian, liturgi tidak hanya
menjadi karya umat, tetapi juga karya Allah
yang memulihkan dan menyatukan semua
dalam kasih-Nya.

Partisipasi orang dengan disabilitas
dalam ibadah bukan hanya sekadar narasi
bagi gereja, namun perlu tindakan nyata.

Swinton menuliskan bahwa orang dengan

Liturgical Communities., 1st ed. (San Fransisco:
Harper & Row, 1985), 5-6.



Menerima dan Memberdayakan

Kerapuhan: Membangun Liturgi

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas]|39

disabilitas dapat mengambil peran aktif
dalam memimpin doa, membaca Alkitab,
atau mengiringi musik. Melibatkan orang
dengan disabilitas bukan sekadar memberi
kesempatan, melainkan pengakuan bahwa
mereka adalah subjek penuh dalam tubuh
Kristus. Gereja dapat memfasilitasi mereka
dengan pendampingan atau latihan singkat

sesuai kebutuhan.’’

KESIMPULAN DAN SARAN

Gereja dipanggil untuk menjadi
komunitas yang inklusif, di mana setiap
umat termasuk orang dengan disabilitas
dapat beribadah, berpartisipasi, dan
melayani tanpa hambatan. Namun, dalam
praktiknya, = banyak  gereja = masih
menghadapi tantangan dalam menciptakan
ruang yang benar-benar inklusif, baik
dalam hal akses fisik, struktur liturgi,
maupun budaya jemaat. Teologi disabilitas
menekankan bahwa setiap individu
diciptakan menurut gambar Allah dan
memiliki nilai serta peran dalam tubuh
Kristus. Perspektif ini menantang gereja
untuk tidak hanya sekadar menyediakan
tempat bagi penyandang disabilitas, tetapi
juga memberdayakan mereka sebagai
bagian integral dari komunitas iman.

Konsep kerapuhan dan kerentanan

yang dibahas oleh Amos Yong dan para

37 John Swinton, Becoming Friends of
Time: Disability, Timefullness, and Gentle

teolog lainnya menegaskan bahwa Tuhan
seringkali bekerja melalui kelemahan, yang
justru menjadi ruang bagi Roh Kudus untuk
menyatakan kasih dan kuasa-Nya. Dengan
demikian, inklusivitas dalam liturgi bukan
sekadar perbaikan teknis, tetapi merupakan
ekspresi konkret dari kasih Kristus yang
menerima dan memberdayakan semua
orang, terutama mereka yang sering kali
dipinggirkan. Gereja yang inklusif bukan
hanya tempat ibadah, tetapi juga ruang bagi
persekutuan sejati, di mana semua umat
dapat mengalami kehadiran Allah tanpa

batas.

DAFTAR PUSTAKA

Butler, Judith. Precarious Life: The Powers
of Mourning and Violence. London:
Verso, 2004.

Christiani, Tabita Kartika. Disability
Discourse for Theological Institution
in Indonesia. Yogyakarta: Duta
Wacana Christian University, 2011.

Creamer, Debora Beth. Disability and
Christian Theology: Emboied Limits
and Constructive Possibilities.
Oxford: Oxford University Press,
2009.

Duck, Ruth C. Worship for the Whole
People of God. Louisvill, Kentucky:
Westminster John Knox Press, 2013.

Eiesland, Nancy L. The Disable God:
Towards A Liberatory Theology of
Disability. Nashville: Abingdon Press,
1994.

Newman, Barbara J. “Inclusive Worship:

Discipleship (Texas: Baylor University Press,
2016), 201-205.



40 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025)

Creating a Language Multisensory
Options so That All Can Participate.”
Christian Learning Centre Network
113 (2) (2016): 217-224.

Nouwen, Henri J. M. Reaching Out: The
Three Movements of the Spiritual Life.
New York: Image, 1975.

Reinders, Hans S. The Paradox of
Disability.  Michigan:  Eerdmans
Publishing Company, 2010.

Rollin, Ade Novita, and Jeanne Ndeo.
“Penyandang Disabilitas  Sebagai
Tubuh Kristus.” Vox Veritas 3, no. 1
(2024): 22-31.

Ruether, Rosemary Radford. Women-
Church: Theology and Practice of
Feminist Liturgical Communities. 1st
ed. San Fransisco: Harper & Row,

1985.
Sasongko, Nindyo. “Eros, Ekklesia, Dan
Resistensi: Sebuah Eksplorasi

Konstruktif-Misiologi Peran Gereja
Di Ruang Publik.” In Misiologi
Kontemporer: Merentangkan Horison
Panggilan  Kristen, edited by
Christanto Sema Rappan Paledung,
Nindyo Sasongko, and Indah Sriulina.
Jakarta, 2018.

Silaban, Tri Oktavia Hartati, Roby
Marrung, and Jefry L. Masiku.
“Kerapuhan Pada Kayu Salib: Sebuah
Refleksi ~ Spiritualitas ~ Pelayanan
Terhadap Kaum Disabilitas Di Gereja
Toraja.” Kurios 9, no. 3 (2023): 754—
763.

Stlsett, Strula J. “Towards a Political
Theology of Vulnerability:
Anthropological and Theological
Propositions.” Political Theology 16,
no. 5 (2015): 464-478.

Sucahyo, Sat Henrry. “Penyandang
Disabilitas Dalam Gereja.” Marturia
IV, no. No. 1 (2022): 76-95.

Swinton, John. Becoming Friends of Time:
Disability, Timefullness, and Gentle
Discipleship. Texas: Baylor
University Press, 2016.

Disability in the Christian
Tradition: A Reader. Grand Rapids:
Eerdmans, 2012.

. “Who Is the God We Worship?
Theologies of Disability; Challenges
and New Possibilities.” International

Journal of Practical Theology 14
(2011): 237-307.

Tarigan, Jekonia. “Yesus Untuk Orang-
Orang Istimewa: Sebuah Upaya
Menemukan Bentuk Kristologi Bagi
Orang-Orang Dengan Disabilitas.” In
Dari Disabilitas Ke Penebusan, 24—
34. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2016.

Vanier, Jean. From Brokenness to
Community. New York: Paulist Press,
1992.

Walker, Michael A. “Caring and Covenant:
Notes on a Sacramental Ecclesiology
of Disability.” Journal of Disability &
Religion 23, No. 2 (2019).

Yong, Amos. The Bible, Disability, and the
Church: A New Vision of the People of
God. Grand Rapids: Eerdmans, 2011.



