
 

 

 

 

 

 

 

 

25 

SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025): 25-40 

Copyright @ SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi 

pISSN: 20888236; eISSN: 27220079 

DOI: 10.46495/sdjt.v15i1.328 

Submitted: 7 May 2025 / Accepted: 27 August 2025 

Menerima dan Memberdayakan Kerapuhan: Membangun Liturgi 

Partisipatif bagi Umat dengan Disabilitas 

 

 

Eunike Itamar Pareang 

Sekolah Tinggi Filsafat Theologi Jakarta, Indonesia 

eunikeitamar@gmail.com 

 

 

Abstract 

The church is a home for everyone to be able to participate in, however the reality is that 

discrimination against people with disabilities still occurs in the church. This can be found 

from various sides in the church, one of which is the liturgy. Worship is a shared experience 

with the congregation, but unfortunately people with disabilities are often not facilitated to be 

able to participate and experience this shared experience. This research was conducted using 

the literature review research method. The results show that the church should be a space of 

shared experience for all people without exception so that the church is called to involve people 

with disabilities in church services, one form of which is playing a role in worship. An inclusive 

church is not about sufficient access for people with disabilities, but the acceptance of fragility 

and relationships with them opening up space for people with disabilities to be given the 

opportunity to participate in the liturgy. 

  

Keywords: Disability; Liturgy; Inclusive Church; Fragility 

 

Abstrak 

Gereja adalah rumah bagi semua orang untuk dapat berpartisipasi di dalamnya. Namun 

kenyataan yang ada bahwa diskriminasi terhadap orang dengan disabilitas masih terjadi di 

dalam gereja. Hal ini dapat ditemukan dari berbagai sisi di gereja salah satunya adalah liturgi. 

Ibadah merupakan pengalaman bersama umat, tetapi sayangnya orang dengan disabilitas 

terkadang tidak difasilitasi untuk dapat berpartisipasi dan merasakan pengalaman bersama itu. 

Penelitian dilakukan dengan menggunakan metode penelitian studi literatur. Hasil penelitian 

ini menunjukkan bahwa gereja seharusnya menjadi ruang pengalaman bersama untuk seluruh 

umat tanpa kecuali sehingga gereja terpanggil untuk melibatkan orang dengan disabilitas dalam 

pelayanan di gereja, salah satu bentuknya adalah berperan dalam ibadah. Gereja inklusi bukan 

soal akses yang cukup untuk orang dengan disabilitas, tetapi penerimaan kerapuhan dan relasi 

dengan mereka membuka ruang untuk orang dengan disabilitas diberi kesempatan untuk 

berpartisipasi dalam liturgi.    

 

Kata Kunci: Disabilitas; Liturgi; Gereja Inklusi; Kerapuhan 

 

 

 

 

 

 



26 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

PENDAHULUAN 

 

Gereja adalah tempat bagi semua 

umat untuk beribadah dan bersekutu tanpa 

adanya diskriminasi. Namun, dalam 

praktiknya, kaum disabilitas sering kali 

menghadapi berbagai hambatan yang 

menghalangi mereka untuk dapat 

sepenuhnya berpartisipasi dalam liturgi dan 

aktivitas gerejawi. Hambatan ini bisa 

bersifat fisik, sosial, maupun struktural. Di 

samping itu, beberapa gereja belum 

memiliki fasilitas yang ramah bagi 

penyandang disabilitas, seperti akses kursi 

roda, teks braille untuk jemaat tunanetra, 

atau interpreter bahasa isyarat bagi jemaat 

tunarungu. 

Selain itu, stigma sosial juga 

menjadi tantangan besar. Penyandang 

disabilitas sering kali dipandang sebagai 

individu yang kemampuannya terbatas, 

sehingga peran mereka dalam pelayanan 

gereja sering diabaikan atau dibatasi. Orang 

dengan disabilitas tidak jarang 

mendapatkan perlakuan yang adil, seperti 

diskriminasi, stigma, dan penolakan 

terhadap kehadiran dan keterlibatan mereka 

dalam gereja. Penelitian yang dilakukan 

oleh Tri Oktavia Hartati Silaban, dkk. juga 

menunjukkan bahwa jemaat dengan 

disabilitas belum menerima pelayanan yang 

layak dari gereja, termasuk dari para 

 
1 Tri Oktavia Hartati Silaban, Roby 

Marrung, and Jefry L. Masiku, “Kerapuhan Pada 

Kayu Salib: Sebuah Refleksi Spiritualitas Pelayanan 

pendeta, program jemaat, maupun 

arsitektur gereja.1 Alkitab menuliskan 

dalam Kejadian 1:27 bahwa semua manusia 

diciptakan segambar dan serupa dengan 

Allah, yang berarti setiap individu memiliki 

nilai dan potensi untuk berkontribusi dalam 

kehidupan bergereja. 

Di banyak gereja, masih terdapat 

anggapan bahwa liturgi hanya dapat diakses 

oleh mereka yang memiliki kemampuan 

fisik dan kognitif yang utuh. Padahal, 

gereja seharusnya menjadi tempat yang 

paling inklusif dan penuh kasih bagi semua 

umat. Konsep gereja inklusif bukan sekadar 

tentang menyediakan fasilitas fisik yang 

memadai, tetapi juga tentang menciptakan 

budaya yang menerima, menghargai, dan 

memberdayakan penyandang disabilitas 

dalam seluruh aspek kehidupan jemaat. 

Dalam konteks ini, perlu adanya 

upaya yang lebih serius untuk memastikan 

bahwa kaum disabilitas dapat berpartisipasi 

secara penuh dalam liturgi gereja. 

Penyesuaian tata ibadah, penyediaan 

fasilitas yang mudah diakses, serta 

peningkatan kesadaran jemaat adalah 

langkah-langkah yang perlu diambil untuk 

mewujudkan gereja yang benar-benar 

ramah bagi semua orang.  

Lebih jauh lagi, upaya untuk 

menciptakan gereja yang inklusif bagi 

Terhadap Kaum Disabilitas Di Gereja Toraja,” 

Kurios 9, no. 3 (2023): 756. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 27 

 

penyandang disabilitas sejalan dengan 

prinsip kasih dalam ajaran Kristen. Paulus 

dalam 1 Korintus 12:12-27 menegaskan 

bahwa tubuh Kristus terdiri dari banyak 

anggota, dan setiap anggota memiliki peran 

yang sama pentingnya.   

Kekristenan mengajarkan bahwa 

setiap individu, terlepas dari kemampuan 

fisik atau mentalnya, ia adalah ciptaan 

Tuhan yang berharga dan berhak 

mendapatkan kesempatan yang sama untuk 

berpartisipasi dalam kehidupan beragama. 

Oleh karena itu, gereja sebagai perwujudan 

kasih Tuhan di muka bumi harus membuka 

kesempatan bagi semua orang untuk dapat 

berpartisipasi dalam pelayanan gereja.  

Penelitian sebelumnya telah 

dilakukan oleh Sat Herry Sucahyo berjudul 

“Penyandang Disabilitas dalam Gereja.” 

penelitian membahas tentang tiga bentuk 

kekerasan dan orang dengan disabilitas 

memiliki potensi menjadi korban 

kekerasan. Penelitian tersebut 

menggunakan metode kualitatif yang 

berfokus pada penggalian makna, 

pemahaman konsep, dan interpretasi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa kekerasan 

nyata di Gereja dalam bentuk perlakukan 

kasar terhadap anak-anak dan kurangnya 

 
2 Sat Henrry Sucahyo, “Penyandang 

Disabilitas Dalam Gereja,” Marturia IV, no. 1 

(2022): 76–95, 80-81,  

https://jurnal.stakmarturia.ac.id/umum/article/view/

33/27.  
3 Sucahyo, “Penyandang Disabilitas Dalam 

Gereja”, 86-92. 

aksesibilitas bagi orang dengan disabilitas.2 

Sucahyo menganalisis dengan 

menggunakan konsep inklusivitas yang 

membangun kesadaran di antara jemaat dan 

menciptakan perjumpaan yang setara. 

Konsep dari Paulo Freire tentang rasa sakit, 

dialog, dan cinta juga digunakan oleh 

Sucahyo untuk mendukung gagasan 

tentang gereja sebagai komunitas inklusif.3  

 Penelitian lainnya telah dilakukan 

oleh Ade Novita Rollin dan Jeanne Ndeo 

dengan judul “Penyandang Disabilitas 

sebagai Tubuh Kristus”. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa gereja yang menolak 

penyandang disabilitas adalah gereja yang 

menolak karunia Tuhan, sehingga teori 

yang mendasari penelitian tersebut adalah 

konsep tubuh Kristus dari 1 Korintus 12:21-

25.4 

 Kedua penelitian tersebut tidak 

memperlihatkan bagian liturgi untuk 

dijadikan ruang partisipatif bagi orang 

dengan disabilitas di dalam gereja. Gereja 

yang inklusif membuka setiap ruang, 

termasuk ruang liturgi agar orang dengan 

disabilitas diterima dan diberdayakan untuk 

ikut serta mengambil bagian. Kerapuhan 

dalam tulisan ini membuka jalan bagi 

gereja melihat bahwa disabilitas dimiliki 

4 Ade Novita Rollin and Jeanne Ndeo, 

“Penyandang Disabilitas Sebagai Tubuh Kristus,” 

Vox Veritas, vol. 3, no. 1 (2024): 23,  

https://jurnal.stak-

kupang.ac.id/index.php/voxveritatis/article/view/57

/62.  



28 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

oleh semua orang sehingga ibadah menjadi 

pengalaman bersama umat dalam 

persekutuan.  

 Tulisan ini bertujuan untuk 

memperlihatkan bahwa orang dengan 

disabilitas juga dapat diberdayagunakan 

untuk berpartisipasi penuh dalam ibadah, 

sehingga gereja tidak lagi melihat 

keterbatasan yang ada, tetapi gereja 

merefleksikan bahwa setiap orang dengan 

kerapuhan yang dimiliki dapat dipakai oleh 

Kristus. 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode studi 

literatur dan analisis teologis. Pendekatan 

ini bertujuan untuk memahami bagaimana 

konsep liturgi inklusif dan teologi 

disabilitas diterapkan dalam konteks 

gerejawi. Data dikumpulkan melalui kajian 

pustaka terhadap literatur yang relevan. 

Sumber data utama adalah Alkitab sebagai 

dasar teologis bagi inklusivitas dalam 

gereja, sumber kedua berasal dari buku dan 

artikel akademik dari penulis Amos Yong 

yang menunjukkan narasi dalam Alkitab 

dengan tokoh-tokoh disabilitas, Jhon 

Swinton yang memberikan gambaran 

tentang keberadaan Tuhan dalam teologi 

 
5 “Disability,” World Health Organization, 

diakses 03 Maret, 2024, 

https://www.who.int/health-

topics/disability#tab=tab_1  

disabilitas, Nancy Eiesland yang 

menggambarkan Tuhan yang disabilitas, 

dan Henri Nouwen yang membahas teologi 

disabilitas dan gereja inklusif.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Disabilitas dalam Pandangan Sosial 

 

 World Health Organization (WHO) 

memperkirakan ada 1,3 miliar orang atau 

sekitar 16% dari populasi global saat ini 

mengalami disabilitas yang signifikan. 

Jumlah ini meningkat sebagian karena 

penuaan populasi dan peningkatan 

prevalensi penyakit tidak menular.5 

Perbincangan tentang disabilitas saat ini 

selalu mengarah kepada kekurangan 

individu. Encyclopedia of Disability and 

Rehabilitation mencatat bahwa disabilitas 

adalah kondisi seseorang yang terbatas dan 

membatasi ruang geraknya untuk berfungsi 

secara penuh seperti yang diharapkan. 

Deborah Beth Creamer menuliskan model 

medis melihat disabilitas, seperti berfokus 

kepada yang dapat dilakukan dan yang 

tidak dapat dilakukan oleh manusia. Dalam 

tulisannya, Creamer menyatakan bahwa 

disabilitas menjadi kondisi yang 

sebenarnya tidak diharapkan karena tidak 

sesuai dengan harapan.6 Disability 

6 Debora Beth Creamer, Disability and 

Christian Theology: Emboied Limits and 

Constructive Possibilities (Oxford: Oxford 

University Press, 2009), 22-24. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 29 

 

Discourse for Theological Institution in 

Indonesia menuliskan pengertian 

disabilitas sebagai penurunan kondisi dan 

fungsi dari nilai standar yang biasa 

digunakan untuk mengukur. Penurunan ini 

meliputi fungsi dan fisik, sensorik, kognitif 

atau intelektual.7  

Creamer menjelaskan disabilitas 

dengan model sosial atau minoritas yang 

memiliki keterkaitan dengan lingkungan 

sekitarnya. Model sosial ini tidak sama 

dengan model medis yang menilai 

kemampuan dan ketidakmampuan 

seseorang. Model sosial berfokus pada cara 

memperlakukan atau cara menerima orang 

yang hidup dengan disabilitas. Model sosial 

ini lebih memiliki prasangka, eksklusif, dan 

perilaku yang menindas serta berbagai 

aspek yang berkaitan dengan sosial. 

Kelompok model sosial ini menganut 

paham bahwa orang disabilitas adalah 

orang yang tidak mampu. 8 

 Penilaian-penilaian seperti ini 

adalah sebuah keyakinan bahwa pada 

dasarnya penyandang disabilitas tidak 

mampu untuk mengelola hidup mereka 

sendiri, mereka dianggap lebih rendah 

daripada orang-orang yang berbadan sehat. 

Pemikiran dari model kelompok minoritas 

 
7 Tabita Kartika Christiani, Disability 

Discourse for Theological Institution in Indonesia 

(Yogyakarta: Duta Wacana Christian University, 

2011), 56. 
8 Creamer, Disability and Christian 

ini adalah gagasan tentang ableism. 

Creamer mengutip Fred Pelka yang 

menuliskan bahwa ableism adalah orang-

orang yang memiliki pemikiran bahwa 

penyandang disabilitas berbeda dari orang 

yang normal dan hidup penyandang 

disabilitas pada dasarnya kurang berharga 

dari orang-orang tidak disabilitas.9  

 Uraian di atas menunjukkan bahwa 

orang dengan disabilitas tidak dapat 

dilepaskan dari konteks sosial yang 

membentuk cara pandang masyarakat dan 

gereja terhadap tubuh, kemampuan, dan 

nilai manusia. Oleh karena itu, gereja hadir 

menjadi ruang yang mencerminkan kasih 

Kristus, maka harus secara kritis 

mengevaluasi struktur dan praktik 

liturginya. Lebih dari itu, gereja hadir di 

tengah masyarakat umum untuk 

membongkar asumsi-asumsi yang 

merugikan dan membangun pemahaman 

baru bahwa semua orang termasuk 

penyandang disabilitas memiliki kapasitas 

penuh untuk berpartisipasi dalam 

kehidupan bergereja. 

 

 

 

Theology: Emboied Limits and Constructive 

Possibilities, 25. 
9 Creamer, Disability and Christian 

Theology: Emboied Limits and Constructive 

Possibilities, 25-26. 



30 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Teologi Disabilitas sebagai Kritik 

terhadap Normalisasi Tubuh dalam 

Gereja 

Teologi disabilitas menekankan 

bahwa semua manusia, termasuk mereka 

yang memiliki keterbatasan fisik, sensorik, 

atau intelektual, adalah ciptaan Allah yang 

memiliki martabat dan nilai yang sama. 

Pemikiran ini berangkat dari prinsip bahwa 

setiap individu diciptakan menurut gambar 

dan rupa Allah (Kej. 1:27) dan memiliki 

peran dalam tubuh Kristus (1Kor. 12:12-

27). Dalam teologi disabilitas, disabilitas 

bukanlah kutukan atau hukuman, 

melainkan bagian dari keberagaman 

ciptaan Tuhan yang harus dihargai dan 

diterima dalam komunitas iman. 

Dalam The Bible, Disability, and 

the Church Yong menjelaskan bahwa 

banyak narasi dalam Alkitab yang 

menampilkan individu dengan disabilitas, 

seperti Musa yang memiliki kesulitan 

berbicara (Kel. 4:10-12)10 dan Paulus yang 

mungkin memiliki gangguan penglihatan 

(Gal. 4:13-15).11 Kisah-kisah ini 

menggarisbawahi bahwa Allah tidak 

membatasi panggilan-Nya berdasarkan 

kemampuan fisik, tetapi justru sering 

memakai individu dengan keterbatasan 

 
10 Amos Yong, The Bible, Disability, and 

the Church: A New Vision of the People of God 

(Grand Rapids: Eerdmans, 2011), 83 
11 Yong, The Bible, Disability, and the 

Church: A New Vision of the People of God, 95. 
12 Nancy L. Eiesland, The Disable God: 

untuk menyatakan kuasa-Nya.  

Nancy Eiesland dalam The 

Disabled God menawarkan perspektif 

teologi disabilitas yang revolusioner 

dengan menggambarkan Tuhan yang juga 

mengalami disabilitas. Dalam bukunya, ia 

menjelaskan bagaimana Yesus yang 

bangkit tetap memiliki luka-luka di tangan 

dan lambung-Nya, yang menunjukkan 

bahwa pengalaman penderitaan dan 

disabilitas bukanlah sesuatu yang harus 

dihapus, tetapi bagian dari identitas ilahi.12 

Konsep "Allah yang Disabilitas" ini 

menantang gereja untuk tidak hanya 

menerima penyandang disabilitas sebagai 

bagian dari komunitas, tetapi juga melihat 

pengalaman mereka sebagai refleksi dari 

pengalaman bersama Kristus sendiri. 

Pernyataan tentang “Allah sebagai 

penyandang disabilitas” saat ini 

dikembangkan, dikontekstualisasikan 

dalam situasi khusus dengan orang-orang 

dengan disabilitas. Konsep ini menolong 

mereka untuk menemukan diri mereka 

dalam perjalanan iman untuk memenuhi 

panggilan mereka. Allah sebagai Tuhan 

yang dengan disabilitas dipahami bahwa Ia 

hadir bersama dengan orang-orang 

disabilitas.13 John Swinton memberikan 

lima gambaran mengenai keberadaan 

Towards A Liberatory Theology of Disability 

(Nashville: Abingdon Press, 1994), 98. 
13 Nancy L. Eiesland, The Disable God: 

Towards A Liberatory Theology of Disability 

(Nashville: Abingdon Press, 1994), 98-99. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 31 

 

Tuhan dalam teologi disabilitas untuk 

menolong kita melihat gambaran yang 

berkembang: 

1. Tuhan sebagai penyandang 

disabilitas 

2. Tuhan dapat diakses 

3. Tuhan sebagai yang terbatas 

4. Tuhan yang rentan 

5. Tuhan sebagai pemberi dan 

penerima14 

Kelima gambaran tersebut merupakan 

refleksi dari penyandang disabilitas untuk 

melihat Tuhan.15 Namun disisi lain, Tuhan 

selalu dikaitkan dengan Kemahakuasaan-

Nya terlebih dalam perspektif kebangkitan-

Nya. Sepanjang catatan sejarah, 

ketidaksempurnaan Tuhan tidak pernah 

dibicarakan, sehingga kacamata untuk  

melihat Yesus selalu memakai kacamata 

sempurna. Konsep Kristologi 

Transposisional dituliskan oleh Jekonia 

Tarigan bahwa Kristologi Transposional 

hadir untuk memperlihatkan Tuhan yang 

dapat melampaui ruang dan waktu melalui 

kesaksian Alkitab dan iman setiap individu. 

Konsep ini menawarkan setiap individu 

untuk melihat Yesus sebagaimana 

diharapkannya.16  

 
14 John Swinton, “Who Is the God We 

Worship? Theologies of Disability; Challenges and 

New Possibilities,” International Journal of 

Practical Theology 14 (2011): 237–307., 281. 
15 Swinton, “Who Is the God We Worship? 

Theologies of Disability; Challenges and New 

Possibilities.”, 286. 
16 Jekonia Tarigan, “Yesus Untuk Orang-

Teologi disabilitas mendorong 

gereja untuk mengubah cara pandangnya, 

dari sekadar memberikan belas kasihan 

kepada orang dengan disabilitas menuju 

penerimaan aktif dan pemberdayaan 

mereka sebagai bagian integral dari tubuh 

Kristus. Gereja yang benar-benar inklusif 

bukan hanya menyediakan akses fisik, 

tetapi juga memastikan bahwa penyandang 

disabilitas memiliki suara, peran, dan 

kesempatan untuk melayani dalam liturgi 

serta kehidupan gerejawi secara 

keseluruhan. 

 

Menerima Kerapuhan sebagai bagian 

Pengalaman Bersama 

Kerapuhan adalah bagian dari 

kondisi manusia yang tidak bisa dihindari. 

Judith Butler menjelaskan bahwa setiap 

manusia pada dasarnya rapuh karena kita 

semua membutuhkan orang lain untuk 

bertahan hidup.17 Konsep vulnerability 

dalam teologi disabilitas berfokus pada 

bagaimana gereja memahami dan 

menanggapi pengalaman hidup 

penyandang disabilitas. Pengakuan akan 

kerapuhan universal ini mendorong gereja 

untuk membangun komunitas agar setiap 

Orang Istimewa: Sebuah Upaya Menemukan 
Bentuk Kristologi Bagi Orang-Orang Dengan 

Disabilitas,” in Dari Disabilitas Ke Penebusan 

(Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016), 31-32. 
17 Judith Butler, Precarious Life: The 

Powers of Mourning and Violence (London: Verso, 

2004), 27-31. 



32 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

anggota, dengan atau tanpa disabilitas, 

merasa aman untuk menunjukkan 

kerentanannya dan menemukan dukungan 

timbal balik. Ini bukan relasi satu arah dari 

yang dianggap mampu kepada yang kurang 

mampu, melainkan perjalanan iman 

bersama dalam kerentanan yang diakui 

bersama. 

Nancy Eiesland menegaskan bahwa 

pengalaman disabilitas tidak boleh 

dipandang sebagai sesuatu yang harus 

dihindari atau disembuhkan semata, tetapi 

sebagai bagian dari realitas manusia yang 

patut diterima dan dihormati. Perspektif ini 

menantang gereja untuk tidak hanya 

menawarkan dukungan bagi penyandang 

disabilitas tetapi juga untuk mengakui 

bahwa mereka memiliki perspektif teologis 

yang berharga yang dapat memperkaya 

komunitas iman.18 Kehadiran orang dengan 

disabilitas di dalam persekutuan bukan 

sebagai sesuatu yang bersifat negatif, 

melainkan hal ini semakin menguatkan 

gereja untuk bersatu sebagai tubuh Kristus. 

Hal demikian juga dituliskan oleh Sturla J. 

Stlsett bahwa kerapuhan yang dimiliki 

manusia berarti keterbukaan, 

keterhubungan, kemampuan untuk berubah 

dan komunikasi. Sehingga hal ini tidak 

dianggap sebagai hal yang negatif tetapi 

kemampuan dalam berelasi dengan yang 

 
18 Eiesland, The Disable God: Towards A 

Liberatory Theology of Disability, 101. 
19 Strula J. Stlsett, “Towards a Political 

Theology of Vulnerability: Anthropological and 

lain.19 

Dengan mengadopsi perspektif 

disability- vulnerability, gereja dapat lebih 

sensitif dalam menciptakan ruang bagi 

semua orang untuk berpartisipasi tanpa 

stigma atau diskriminasi. Ini tidak hanya 

mencakup perubahan struktural dalam 

aksesibilitas fisik, tetapi juga reformasi 

dalam cara gereja memperlakukan dan 

memberdayakan individu dengan berbagai 

latar belakang dan kebutuhan khusus. 

Gereja tidak hanya dipanggil untuk 

menyertakan penyandang disabilitas dalam 

liturgi dan kehidupan gerejawi, tetapi juga 

untuk mengubah paradigma dalam 

memahami makna keutuhan dan kelemahan 

manusia. Kerapuhan atau kerentanan 

bukanlah sesuatu yang harus dihindari, 

melainkan suatu kondisi yang 

mengingatkan umat Kristen akan kasih 

Allah yang nyata dalam kelemahan 

manusia. Yong mencatat bahwa Tuhan 

dapat memberdayakan sesuatu yang 

dianggap dunia sebagai kebodohan, 

kelemahan, kerapuhan, dan kerentanan. 

Kelemahan dan kerentanan mengajak umat 

untuk melihat bahwa Roh Tuhan 

melampaui itu semua.20 Kelemahan dan 

keterbatasan seseorang bukanlah 

penghalang untuk dapat berpartisipasi 

dalam kehidupan gereja, melainkan 

Theological Propositions,” Political Theology 16, 

no. 5 (2015): 464–478. 
20 Yong, The Bible, Disability, and the 

Church: A New Vision of the People of God, 126. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 33 

 

menjadi pintu masuk untuk umat dapat 

melihat bahwa Roh Tuhan bekerja 

melampai segala batas yang ditetapkan. 

Kerapuhan yang diakui dan diterima 

bersama bukanlah penghalang, melainkan 

justru menjadi jembatan menuju 

persekutuan yang lebih dekat. Dalam ruang 

bersama inilah, topeng kesempurnaan 

dilepaskan, umat dapat saling menopang 

dan menyaksikan karya kasih Allah yang 

bekerja melalui keterbatasan. 

 

Menjadi Gereja Inklusif 

 

Gereja inklusif adalah gereja yang 

menerima, merangkul, dan 

memberdayakan semua orang tanpa 

terkecuali, termasuk orang dengan 

disabilitas. Gereja bukan hanya tempat 

ibadah, tetapi juga komunitas yang harus 

mencerminkan kasih Kristus dengan 

menerima semua anggota tubuh-Nya. John 

Swinton dalam Disability in the Christian 

Tradition menyatakan bahwa gereja perlu 

menciptakan lingkungan yang 

memungkinkan keterlibatan aktif semua 

jemaat, bukan hanya dengan memberikan 

fasilitas yang memadai, tetapi juga dengan 

memastikan bahwa penyandang disabilitas 

memiliki peran dalam berbagai aspek 

pelayanan dan ibadah.21 

 
21 Swinton, Disability in the Christian 

Tradition: A Reader, 78. 
22 Henri J. M. Nouwen, Reaching Out: The 

Konsep gereja inklusif juga 

diperkuat dalam teologi hospitalitas oleh 

Henri Nouwen dalam Reaching Out: The 

Three Movements of the Spiritual Life yang 

menegaskan bahwa hospitalitas sejati 

berarti menerima semua orang sebagai 

bagian dari komunitas tanpa pengecualian. 

Hospitalitas dalam gereja bukan hanya 

sekadar membuka pintu bagi penyandang 

disabilitas, tetapi juga menciptakan kondisi 

di mana mereka dapat merasa benar-benar 

menjadi bagian dari komunitas iman.22 

Praktik hospitalitas radikal ini menuntut 

gereja untuk secara proaktif bertanya 

“Siapa yang belum ada di meja persekutuan 

kita dan mengapa?” ini berarti melampaui 

penyediaan fasilitas fisik semata, menuju 

penciptaan budaya gereja di mana setiap 

individu dengan segala keunikan dan 

kebutuhannya, merasa benara-benar 

diterima, dihargai, dan memiliki ruang 

untuk bertumbuh bersama. Eiesland 

menambahkan bahwa gereja inklusif tidak 

hanya berbicara tentang memberikan akses 

bagi penyandang disabilitas, tetapi juga 

menantang paradigma bahwa 

kesempurnaan fisik adalah syarat untuk 

pelayanan gerejawi. Ia menegaskan bahwa 

Yesus yang bangkit masih membawa luka-

luka-Nya, yang menjadi simbol bahwa 

pengalaman penderitaan dan disabilitas 

Three Movements of the Spiritual Life (New York: 

Image, 1975), 112. 



34 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

juga memiliki tempat dalam identitas 

ilahi.23 Pemahaman akan Allah yang juga 

mengalami dan membawa luka ini secara 

fundamental mengubah cara gereja melihat 

disabilitas. Jika Allah sendiri dalam Kristus 

merangkul kerapuhan dan 

ketidaksempurnaan, maka gereja dipanggil 

untuk mencerminkan hal yang sama. Ini 

berarti tidak hanya menerima kehadiran 

orang dengan disabilitas, tetapi juga 

mengakui bahwa pengalaman dan 

perspektif teologis mereka yang lahir dari 

luka justru bisa menjadi sumber kekuatan 

bagi seluruh umat. 

 Salah satu contoh gereja inklusif 

yang dapat menjadi model adalah L’Arche 

Community, yang didirikan oleh Jean 

Vanier. L’Arche merupakan komunitas 

yang berpusat pada inklusi penyandang 

disabilitas intelektual dalam kehidupan 

rohani dan sosial gereja. Jean Vanier dalam 

bukunya From Brokenness to Community 

menekankan bahwa penyandang disabilitas 

bukanlah beban bagi komunitas, tetapi 

justru memperkaya gereja dengan 

kehadiran dan pengalaman hidup mereka.24 

Contoh lain adalah First Presbyterian 

Church of Jackson, Mississippi, yang telah 

mengintegrasikan program ibadah dengan 

layanan bahasa isyarat, akses kursi roda, 

serta kesempatan bagi penyandang 

 
23 Eiesland, The Disable God: Towards A 

Liberatory Theology of Disability, 105. 
24 Jean Vanier, From Brokenness to 

disabilitas untuk aktif melayani sebagai 

pemimpin ibadah dan anggota dewan 

gereja.25 Gereja ini menunjukkan bahwa 

inklusivitas bukan hanya tentang akses 

fisik, tetapi juga tentang membangun 

budaya penerimaan dan penghormatan 

terhadap semua individu. 

 Komunitas seperti L'Arche dan 

praktik inklusif di First Presbyterian 

Church of Jackson adalah manifestasi nyata 

dari teologi hospitalitas dan pemahaman 

akan gereja sebagai Tubuh Kristus yang 

beragam namun satu. Mereka menunjukkan 

bahwa inklusivitas sejati bukan hanya 

program, melainkan cara hidup 

berkomunitas yang mengakui bahwa setiap 

anggota, termasuk mereka dengan 

disabilitas intelektual atau fisik, adalah 

pemberi karunia sekaligus penerima 

karunia. Kebersamaan dengan orang 

dengan disabilitas menawarkan pelajaran 

berharga tentang arti sejati kehidupan Ilahi. 

Dengan memahami perasaan keterasingan 

dan penolakan yang mereka alami, orang 

lain dapat lebih menghargai anugerah 

dalam hidup mereka. Atas dasar inilah 

komunitas L'Arche didirikan, mewujudkan 

sebuah cita-cita akan tempat di mana 

anggotanya, dalam komunitas yang baru, 

dapat secara timbal balik memberikan dan 

menerima dukungan, kemandirian, serta 

Community (New York: Paulist Press, 1992), 13. 
25 Swinton, Disability in the Christian 

Tradition: A Reader. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 35 

 

penerimaan.26 

Gereja sebagai tubuh Kristus 

memberi makna bahwa gereja selalu dalam 

relasi dengan Kristus. Dalam relasi ini, 

terjadi dua gerak yaitu, entasi dan ekstasi. 

Pertama, entasi, yang berarti bergerak ke 

dalam, atau tinggal. Gerak ini hendak 

mengungkapkan bahwa gereja sebagai 

tubuh Kristus yang tinggal di dalam 

Kristus. Perikop mengenai “pengantin bagi 

Kristus” (2 Kor. 11:2; Why. 19:7) dalam 

Perjanjian Baru dimaksudkan sebagai 

gereja. Nindyo Sasongko dalam tulisannya 

mengutip Paul Lakeland yang mengatakan 

bahwa Kristus dan gereja sama-sama 

mendambakan persatuan yang erat satu 

sama lain daripada hanya sekadar 

bergantung pada suatu keadaan. Kedua, 

ekstasi, yang berarti bergerak ke luar. 

Gereja yang menganggap Kristus sebagai 

Firman kekal yang menjadi pusat 

persekutuan Allah dengan ciptaan, yang 

menjadikan Diri-Nya manusia, maka gereja 

harus turut berpartisipasi dalam Kristus 

untuk mewujudkan persekutuan itu.27 

Gereja yang hidup adalah gereja yang terus 

berakar dalam Kristus (entasi) dan 

mewartakan kasih-Nya ke dunia (ekstasi) 

sehingga misi Allah terus berjalan. 

 
26 Hans S. Reinders, The Paradox of 

Disability (Michigan: Eerdmans Publishing 

Company, 2010), 19. 
27 Nindyo Sasongko, “Eros, Ekklesia, Dan 

Resistensi: Sebuah Eksplorasi Konstruktif-

Misiologi Peran Gereja Di Ruang Publik,” in 

Misiologi Kontemporer: Merentangkan Horison 

Mewujudkan gereja yang 

sepenuhnya inklusif tentu bukanlah jalan 

yang mudah dan bebas hambatan. 

Diperlukan komitmen berkelanjutan, 

kesediaan untuk terus belajar dan berubah, 

serta keberanian untuk menghadapi 

ketidaknyamanan atau bahkan resistensi 

yang mungkin muncul. Namun, panggilan 

untuk menjadi Tubuh Kristus yang utuh dan 

mencerminkan kasih-Nya yang merangkul 

semua adalah mandat yang tidak bisa 

ditawar. 

 

Liturgi: Partisipasi Semua Umat 

 

Konsili Vatikan II menjadi titik 

keberangkatan perubahan gerakan liturgi 

yang memberikan ruang bagi umat untuk 

dapat berpartisipasi penuh dalam panggilan 

dan tanggapan. Gerakan perubahan ini 

didasarkan pada pemahaman bahwa gereja 

adalah Tubuh Kristus yang memberi 

kehidupan dan umat meresponsnya dengan 

menyembah. Umat dalam pemahaman ini 

tidak membedakan siapa pun, tua maupun 

muda, laki-laki maupun perempuan, 

majelis gereja maupun anggota jemaat, 

semuanya adalah satu.28 

Ruth Duck mengutip Craig Douglas 

Panggilan Kristen, ed. Christanto Sema Rappan 

Paledung, Nindyo Sasongko, and Indah Sriulina 

(Jakarta, 2018), 260-261. 
28 Ruth C. Duck, Worship for the Whole 

People of God (Louisvill, Kentucky: Westminster 

John Knox Press, 2013),19-20. 



36 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Erickson yang menyatakan enam bentuk 

ibadah partisipatif, yaitu kepemimpinan 

awam, partisipasi verbal yang 

terinternalisasi, keterlibatan diam-diam, 

partisipasi melalui indra, keterlibatan 

spontan, dan partisipasi verbal profetik.29 

Bentuk partisipasi jemaat tidak selalu sama 

dan tidak selalu terlihat secara langsung. 

Bahkan Erickson menuliskan bentuk 

keterlibatan diam-diam dalam artian bahwa 

jemaat tidak bergerak atau berbicara. 

Keheningan menjadi pilihan untuk 

merenungkan dan menanggapi hal yang 

terjadi di dalam ibadah, bahkan keheningan 

memberikan ruang bagi jemaat untuk 

mendengarkan suara Roh.30 Ibadah terbuka 

untuk seluruh orang tanpa membatasi 

kemampuan seseorang, sehingga gereja 

memiliki tugas untuk menyiapkan semua 

hal yang menjadi kebutuhan orang untuk 

dapat mengakses ibadah.31  

Menggali lebih dalam bentuk-

bentuk partisipasi yang diajukan Erickson, 

menjadi jelas bahwa setiap bentuk tersebut 

memiliki potensi untuk dirancang secara 

inklusif. Misalnya, partisipasi melalui indra 

dapat secara sadar diperkaya dengan 

elemen-elemen multisensori yang 

melibatkan umat dengan berbagai spektrum 

disabilitas sensorik atau intelektual, seperti 

penggunaan visual yang kuat, wewangian 

 
29 Ibid., 41. 
30 Ibid., 42. 
31 Ibid., 51-52.  
32 Michael A. Walker, “Caring and 

liturgis, musik yang variatif, atau objek 

taktil. Demikian juga, keterlibatan diam-

diam bukan hanya pasif, tetapi bisa menjadi 

ruang perenungan mendalam yang sangat 

aksesibel bagi mereka yang mungkin 

memiliki keterbatasan dalam komunikasi 

verbal atau kognitif, asalkan keheningan 

tersebut dibingkai dan dipandu sebagai 

bentuk partisipasi yang sah dan dihargai. 

Tantangannya adalah bagaimana gereja 

secara kreatif dan sensitif merancang 

pengalaman liturgis yang membuka pintu 

bagi setiap orang untuk terlibat sesuai 

dengan karunia dan cara mereka masing-

masing, tanpa memandang standar 

partisipasi yang sempit. 

Gereja dengan Baptisan dan 

Perjamuan Kudus memberdayakan semua 

orang dengan berbagai kemampuan untuk 

saling peduli. Luther mengatakan bahwa 

Baptisan menyatukan kita ke dalam satu 

tubuh dan Perjamuan Kudus menyatukan 

kita dengan komunitas umat Allah yang 

kudus dan terkasih.32 Barbara Newman 

mengatakan bahwa sejak awal Yesus sudah 

berbicara mengenai peringatan akan diri-

Nya yang bersifat sensorik. Hal ini dapat 

kita temukan dalam pelaksanaan Perjamuan 

kudus sendiri melibatkan beberapa unsur 

seperti menyentuh, mencicipi, mencium, 

dan penggunaan narasi Alkitab yang dibaca 

Covenant: Notes on a Sacramental Ecclesiology of 

Disability,” Journal of Disability & Religion 23, No. 

2 (2019), 5. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 37 

 

dan diucapkan.33 Bagi banyak orang 

dengan disabilitas, Perjamuan kudus adalah 

sebuah pengucilan bagi mereka. Mereka 

seperti dibatasi karena hambatan arsitektur, 

praktik ritual, estetika tubuh yang 

merendahkan mereka, ucapan yang tidak 

reflektif. Perjamuan menjadi kenangan 

yang ditakuti dan memalukan, sebab semua 

berada dalam kendali mereka yang 

dianggap sehat.34 Menghadapi kenyataan 

bahwa Perjamuan Kudus justru bisa 

menjadi pengalaman pengucilan, gereja 

dipanggil untuk melakukan refleksi 

teologis dan praksis yang mendalam. Jika 

Perjamuan adalah undangan universal 

Kristus ke meja persekutuan-Nya, maka 

segala bentuk hambatan, baik arsitektural, 

ritual, maupun sikap yang merendahkan 

harus dibongkar. Ini melampaui sekadar 

menyediakan akses fisik. Perlu 

dipertimbangkan adaptasi ritual yang 

menghormati beragam cara menerima 

elemen sakramen, penggunaan bahasa yang 

inklusif dan sadar akan pengalaman 

disabilitas, serta penolakan terhadap 

estetika tubuh yang merendahkan yang 

mungkin secara tidak sadar masih ada. 

Lebih jauh, pemahaman akan kerapuhan 

sebagai pengalaman bersama dapat 

mengubah wajah Perjamuan Kudus; bukan 

 
33 Barbara J. Newman, “Inclusive Worship: 

Creating a Language Multisensory Options so That 

All Can Participate,” Christian Learning Centre 

Network 113 (2) (2016): 222. 

lagi sebagai perayaan bagi yang utuh, 

melainkan sebagai perjumpaan Tubuh 

Kristus yang sama-sama terluka dan 

membutuhkan anugerah, di mana setiap 

anggota, termasuk mereka dengan 

disabilitas, membawa kontribusi unik bagi 

perayaan tersebut. Dalam konteks ini, 

kesaksian Barbara Newman mengenai sifat 

sensorik dari peringatan akan diri Yesus 

menjadi semakin relevan, mengajak umat 

untuk mengeksplorasi bagaimana berbagai 

indra dapat menjadi jalur menuju 

pengalaman sakramental yang bermakna 

bagi semua. Duck mengatakan bahwa 

memberi ruang bagi semua jemaat untuk 

berpartisipasi menjadikan semua orang satu 

komunitas. Lebih dari itu, mereka yang 

disabilitas dirangkul dan diperdayakan.35 

Memberikan ruang kepada orang dengan 

disabilitas menandakan bahwa gereja 

terbuka untuk seluruh umat sehingga tidak 

ada lagi pembedaan di dalam gereja. Di sisi 

lain, memberikan ruang kepada orang 

dengan disabilitas membuat mereka merasa 

bahwa mereka diterima sebagai anggota 

gereja. 

Sebagai anggota Tubuh Kristus, 

semua orang terpanggil untuk datang 

merayakan Kristus, Sang Kepala. Hal ini 

berarti kita mengakui bahwa setiap orang 

34 Eiesland, The Disable God: Towards A 

Liberatory Theology of Disability, 13. 
35 Duck, Worship for the Whole People of 

God, 31. 



38 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

dapat saling melayani, terlepas dari 

penampilan fisiknya, perilakunya, status 

sosialnya, atau cara berpikirnya. Dalam 

peribadahan di gereja, khususnya ibadah 

Minggu, jarang sekali kita melihat orang 

dengan disabilitas mengambil bagian. 

Dalam hal ini gereja masih dibatasi oleh 

pemikiran bahwa mereka tidak mampu 

untuk melakukannya.  

Liturgi yang melibatkan semua 

umat adalah liturgi yang saling menerima di 

tengah keberagaman dan saling 

memberdayakan. Rosemary Radford 

Ruether menyebutnya sebagai komunitas 

feminis, yaitu persekutuan laki-laki dan 

perempuan yang saling mendukung, 

memberdayakan, dan membebaskan 

sehingga dalam hal ini gereja melepaskan 

diri dari pola, cara, dan sistem sosial yang 

menindas.36 

Partisipasi yang otentik dalam 

liturgi memiliki daya transformatif yang 

melampaui momen ibadah itu sendiri. 

Ketika orang dengan disabilitas tidak hanya 

hadir tetapi secara aktif terlibat, memimpin, 

dan berkontribusi dalam liturgi, hal ini 

merupakan pernyataan teologis yang kuat 

tentang imamat am semua orang percaya 

dan kesetaraan semua anggota dalam 

Tubuh Kristus. Ini bukan hanya 

memberdayakan individu tersebut dalam 

kehidupan imannya, tetapi juga 

 
36 Rosemary Radford Ruether, Women-

Church: Theology and Practice of Feminist 

memperkaya seluruh jemaat dengan 

perspektif dan karunia yang mungkin 

selama ini terabaikan. Gereja yang 

sungguh-sungguh rindu menjadi komunitas 

yang saling menerima dan 

memberdayakan, sebagaimana diimpikan 

oleh Ruether dalam komunitas 

pembebasannya, perlu mengambil langkah-

langkah konkret. Proses ini dapat diawali 

dengan melakukan evaluasi partisipatif 

terhadap praktik liturgi saat ini, dengan 

secara khusus mengundang dan 

mendengarkan suara penyandang 

disabilitas mengenai pengalaman dan 

kebutuhan mereka. Gereja dapat 

membentuk tim kerja inklusif untuk 

merancang adaptasi liturgis, 

mengidentifikasi dan melatih individu 

dengan beragam kemampuan untuk 

mengambil peran dalam ibadah, serta 

secara berkelanjutan melakukan edukasi 

kepada seluruh jemaat mengenai teologi 

inklusi dan pentingnya liturgi yang 

merayakan seluruh kepelbagaian umat 

Allah. Dengan demikian, liturgi tidak hanya 

menjadi karya umat, tetapi juga karya Allah 

yang memulihkan dan menyatukan semua 

dalam kasih-Nya.  

Partisipasi orang dengan disabilitas 

dalam ibadah bukan hanya sekadar narasi 

bagi gereja, namun perlu tindakan nyata. 

Swinton menuliskan bahwa orang dengan 

Liturgical Communities., 1st ed. (San Fransisco: 

Harper & Row, 1985), 5-6. 



M e n e r i m a  d a n  M e m b e r d a y a k a n  K e r a p u h a n :  M e m b a n g u n  L i t u r g i  

P a r t i s i p a t i f  b a g i  U m a t  d e n g a n  D i s a b i l i t a s | 39 

 

disabilitas dapat mengambil peran aktif 

dalam memimpin doa, membaca Alkitab, 

atau mengiringi musik. Melibatkan orang 

dengan disabilitas bukan sekadar memberi 

kesempatan, melainkan pengakuan bahwa 

mereka adalah subjek penuh dalam tubuh 

Kristus. Gereja dapat memfasilitasi mereka 

dengan pendampingan atau latihan singkat 

sesuai kebutuhan.37 

 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

Gereja dipanggil untuk menjadi 

komunitas yang inklusif, di mana setiap 

umat termasuk orang dengan disabilitas 

dapat beribadah, berpartisipasi, dan 

melayani tanpa hambatan. Namun, dalam 

praktiknya, banyak gereja masih 

menghadapi tantangan dalam menciptakan 

ruang yang benar-benar inklusif, baik 

dalam hal akses fisik, struktur liturgi, 

maupun budaya jemaat. Teologi disabilitas 

menekankan bahwa setiap individu 

diciptakan menurut gambar Allah dan 

memiliki nilai serta peran dalam tubuh 

Kristus. Perspektif ini menantang gereja 

untuk tidak hanya sekadar menyediakan 

tempat bagi penyandang disabilitas, tetapi 

juga memberdayakan mereka sebagai 

bagian integral dari komunitas iman.  

Konsep kerapuhan dan kerentanan 

yang dibahas oleh Amos Yong dan para 

 
37 John Swinton, Becoming Friends of 

Time: Disability, Timefullness, and Gentle 

teolog lainnya menegaskan bahwa Tuhan 

seringkali bekerja melalui kelemahan, yang 

justru menjadi ruang bagi Roh Kudus untuk 

menyatakan kasih dan kuasa-Nya. Dengan 

demikian, inklusivitas dalam liturgi bukan 

sekadar perbaikan teknis, tetapi merupakan 

ekspresi konkret dari kasih Kristus yang 

menerima dan memberdayakan semua 

orang, terutama mereka yang sering kali 

dipinggirkan. Gereja yang inklusif bukan 

hanya tempat ibadah, tetapi juga ruang bagi 

persekutuan sejati, di mana semua umat 

dapat mengalami kehadiran Allah tanpa 

batas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Butler, Judith. Precarious Life: The Powers 

of Mourning and Violence. London: 

Verso, 2004. 

Christiani, Tabita Kartika. Disability 

Discourse for Theological Institution 

in Indonesia. Yogyakarta: Duta 

Wacana Christian University, 2011. 

Creamer, Debora Beth. Disability and 

Christian Theology: Emboied Limits 

and Constructive Possibilities. 

Oxford: Oxford University Press, 

2009. 

Duck, Ruth C. Worship for the Whole 

People of God. Louisvill, Kentucky: 

Westminster John Knox Press, 2013. 

Eiesland, Nancy L. The Disable God: 

Towards A Liberatory Theology of 

Disability. Nashville: Abingdon Press, 

1994. 

Newman, Barbara J. “Inclusive Worship: 

Discipleship (Texas: Baylor University Press, 

2016), 201-205. 



40 | SANCTUM DOMINE: Jurnal Teologi, vol. 15, no. 1 (2025) 

Creating a Language Multisensory 

Options so That All Can Participate.” 

Christian Learning Centre Network 

113 (2) (2016): 217–224. 

Nouwen, Henri J. M. Reaching Out: The 

Three Movements of the Spiritual Life. 

New York: Image, 1975. 

Reinders, Hans S. The Paradox of 

Disability. Michigan: Eerdmans 

Publishing Company, 2010. 

Rollin, Ade Novita, and Jeanne Ndeo. 

“Penyandang Disabilitas Sebagai 

Tubuh Kristus.” Vox Veritas 3, no. 1 

(2024): 22–31. 

Ruether, Rosemary Radford. Women-

Church: Theology and Practice of 

Feminist Liturgical Communities. 1st 

ed. San Fransisco: Harper & Row, 

1985. 

Sasongko, Nindyo. “Eros, Ekklesia, Dan 

Resistensi: Sebuah Eksplorasi 

Konstruktif-Misiologi Peran Gereja 

Di Ruang Publik.” In Misiologi 

Kontemporer: Merentangkan Horison 

Panggilan Kristen, edited by 

Christanto Sema Rappan Paledung, 

Nindyo Sasongko, and Indah Sriulina. 

Jakarta, 2018. 

Silaban, Tri Oktavia Hartati, Roby 

Marrung, and Jefry L. Masiku. 

“Kerapuhan Pada Kayu Salib: Sebuah 

Refleksi Spiritualitas Pelayanan 

Terhadap Kaum Disabilitas Di Gereja 

Toraja.” Kurios 9, no. 3 (2023): 754–

763. 

Stlsett, Strula J. “Towards a Political 

Theology of Vulnerability: 

Anthropological and Theological 

Propositions.” Political Theology 16, 

no. 5 (2015): 464–478. 

Sucahyo, Sat Henrry. “Penyandang 

Disabilitas Dalam Gereja.” Marturia 

IV, no. No. 1 (2022): 76–95. 

Swinton, John. Becoming Friends of Time: 

Disability, Timefullness, and Gentle 

Discipleship. Texas: Baylor 

University Press, 2016. 

———. Disability in the Christian 

Tradition: A Reader. Grand Rapids: 

Eerdmans, 2012. 

———. “Who Is the God We Worship? 

Theologies of Disability; Challenges 

and New Possibilities.” International 

Journal of Practical Theology 14 

(2011): 237–307. 

Tarigan, Jekonia. “Yesus Untuk Orang-

Orang Istimewa: Sebuah Upaya 

Menemukan Bentuk Kristologi Bagi 

Orang-Orang Dengan Disabilitas.” In 

Dari Disabilitas Ke Penebusan, 24–

34. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2016. 

Vanier, Jean. From Brokenness to 

Community. New York: Paulist Press, 

1992. 

Walker, Michael A. “Caring and Covenant: 

Notes on a Sacramental Ecclesiology 

of Disability.” Journal of Disability & 

Religion 23, No. 2 (2019). 

Yong, Amos. The Bible, Disability, and the 

Church: A New Vision of the People of 

God. Grand Rapids: Eerdmans, 2011. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


