
CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 62 

Peningkatan Literasi Filsafat Islam dan Berpikir Kritis Berbasis Epistemologi Islam 
 

*1Fatih Ibrahim Putra Muhammad  
1UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

*Koresponden: fatihibrahimpm@gmail.com 
Abstrak 
Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini berangkat dari urgensi penerapan nilai-nilai epistemologi Islam 
dalam membentuk cara berpikir kritis, ilmiah, dan berkeadaban di tengah masyarakat modern. Selama ini, 
konsep epistemologi Islam yang terdiri dari pendekatan bayani, burhani, dan irfani masih banyak dipahami 
secara teoritis di ruang akademik, namun belum banyak diimplementasikan dalam kegiatan pembelajaran dan 
pengembangan masyarakat. Oleh karena itu, kegiatan pengabdian ini bertujuan untuk meningkatkan literasi 
filsafat Islam serta kesadaran berpikir kritis berbasis epistemologi Islam di masyarakat. Metode pelaksanaan 
kegiatan dilakukan melalui ceramah, diskusi interaktif, dan pelatihan berpikir reflektif. Tahapan kegiatan 
meliputi identifikasi tingkat pemahaman awal peserta tentang konsep dasar epistemologi Islam, penyusunan 
modul sederhana berbasis tiga pilar epistemologi (bayani, burhani, dan irfani), serta pelaksanaan edukasi dan 
tanya jawab dengan pendekatan kontekstual yang disesuaikan dengan lingkungan pesantren. Evaluasi 
dilakukan melalui observasi, umpan balik peserta, dan kuesioner sederhana untuk mengukur peningkatan 
pengetahuan dan kemampuan berpikir kritis peserta setelah kegiatan berlangsung. Hasil kegiatan menunjukkan 
adanya peningkatan pemahaman santri terhadap peran ilmu dalam Islam, pentingnya berpikir rasional dan 
reflektif, serta tumbuhnya kesadaran untuk mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai keislaman 
dalam kehidupan sehari-hari. Para peserta juga menunjukkan antusiasme tinggi dalam mendiskusikan isu-isu 
kontemporer dengan perspektif epistemologi Islam. Dengan demikian, kegiatan ini diharapkan dapat menjadi 
model pengabdian masyarakat berbasis penguatan literasi keilmuan Islam yang aplikatif, dan sekaligus menjadi 
langkah nyata dalam membangun masyarakat Islami modern yang berilmu, beretika, dan berdaya pikir kritis. 

Kata kunci: epistemologi Islam, filsafat Islam, berpikir kritis, pengabdian masyarakat, literasi keilmuan. 
 
Abstract 
This community service activity stems from the urgency of implementing Islamic epistemological values in 
shaping critical, scientific, and civilized thinking in modern society. To date, the concept of Islamic 
epistemology, consisting of the bayani, burhani, and irfani approaches, is still largely understood theoretically 
in academic settings, but has not been widely implemented in learning and community development activities. 
Therefore, this community service activity aims to increase Islamic philosophical literacy and awareness of 
critical thinking based on Islamic epistemology in the community. The activity implementation method is 
carried out through lectures, interactive discussions, and reflective thinking training. The activity stages include 
identifying participants' initial level of understanding of the basic concepts of Islamic epistemology, developing 
simple modules based on the three pillars of epistemology (bayani, burhani, and irfani), and implementing 
education and question and answer sessions with a contextual approach adapted to the Islamic boarding school 
environment. Evaluation is carried out through observation, participant feedback, and a simple questionnaire 
to measure the increase in participants' knowledge and critical thinking skills after the activity. The results of 
the activity demonstrated an increase in students' understanding of the role of knowledge in Islam, the 
importance of rational and reflective thinking, and a growing awareness of integrating knowledge and Islamic 
values into daily life. Participants also demonstrated high enthusiasm in discussing contemporary issues from 
an Islamic epistemological perspective. Therefore, this activity is expected to serve as a model for community 
service based on strengthening applicable Islamic scientific literacy, while simultaneously representing a 
concrete step in building a modern Islamic society that is knowledgeable, ethical, and critically thinking. 

Keywords: Islamic epistemology, Islamic philosophy, critical thinking, community service, scientific 
literacy 

PENDAHULUAN 
Term Epistemologi dalam perkembangan ilmu pengetahuan dewasa ini, bukanlah 

sesuatu yang asing lagi kita ketahui. Term Epistemologi yang dalam sejarah awalnya berasal 
dari Yunani ini merupakan gabungan dari dua kata. Pertama ada kata Episteme yang biasa 
diartikan sebagai pengetahuan, pemahaman, atau pengenalan, sedangkan kata kedua Logos 
diartikan sebagai ilmu, argumen, atau alasan. Meski demikian, definisi dari epistemologi ini 

mailto:fatihibrahimpm@gmail.com


CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 63 

tidaklah sebatas penggabungan dari kedua kata yang membentuk term epistemologi ini. 
Pengertian epistemologi ini selalu berkembang seiring bertumbuhnya kajian filsafat, periode 
sejarah yang spesifik berimplikasi pada persoalan epistemologi yang spesifik pula. Adapun 
persoalan pokok terhadap kajian epistemologi ini adalah meliputi sumber pengetahuan baik 
berupa sumber-sumber pengetahuan, kredibilitas sumber pengetahuan, serta bagaimana 
proses dalam memperoleh pengetahuan. Selanjutnya epistemologi ini juga berkenaan 
dengan watak pengetahuan—apakah hanya apa yang ada di pikiran atau justru terdapat 
pengetahuan yang berada diluar pikiran manusia serta berkaitan dengan pengujian atau 
penilaian kebenaran (validitas) dari pengetahuan yang diperoleh (Titus et al, 1984). Dalam 
sejarah perkembangan epistemologi terdapat dua aliran besar epistemologi, yaitu 
Rasionalisme dan Empirisme, masing-masing dari keduanya memiliki tolak ukur tersendiri 
dalam melihat sebuah pengetahuan dapat diperoleh manusia. Aliran Rasionalisme telah 
kukuh dan yakin dengan konsep epistemologi Neoplatonisme. Aliran ini meyakini bahwa 
dunia idea sebagai satu-satunya sumber pengetahuan yang diakui, serta hanya rasio sebagai 
instrumen pengetahuan yang dapat mengakses sumber pengetahuan tersebut. Adapun tokoh 
sentral dari aliran Rasionalisme ini adalah Rene Descartes. Sebaliknya, pada aliran 
Aristotelianisme membantah sistem pengetahuan yang berlandaskan pada dunia idea 
tersebut.  

Aliran Aristotelianisme justru kukuh dengan pendiriannya, bahwa pengetahuan yang 
valid merupakan pengetahuan hasil abstraksi realitas eksternal melalui panca indera. 
Menarik untuk kita ketahui bahwa pada dasarnya masing-masing dari aliran ini memegang 
teguh pada apa yang mereka anggap sebagai sistem epistemologi yang tunggal dengan 
menyangkal sistem yang berlainan (Muthahhari, 2010). Dalam sejarah perkembangan filsafat 
selanjutnya, muncul aliran yang mencoba mewadahi pertentangan Epistemologi antara 
aliran Empirisme Aristoteles dengan Rasionalisme Plato. Tepatnya, melalui Immanuel Kant 
dengan Kritisismenya yang berusaha mengkritik dan meluruskan sikap-sikap eksklusif yang 
selama ini dipegang masing-masing aliran yang berseteru. Bagi Kant, aliran Rasionalisme 
yang memposisikan dunia idea sebagai tumpuan epistemologi, justru berujung pada 
pemikiran metafisika spekulatif dan dianggap telah terlalu jauh melampaui batas 
kemampuan akali manusia. Pengetahuan yang diperoleh rasio murni juga bersifat tautologis, 
bersifat pengulangan sehingga kesulitan dalam menyajikan kebaruan ilmu pengetahuan. 
Selanjutnya Kant juga melakukan kritik terhadap Empirisme—khususnya dalam pemikiran 
David Hume yang kabur dalam memahami hukum sebab akibat, prinsip-prinsip non-
kontradiksi, kebebasan, serta moralitas. Pengetahuan yang dihasilkan pengalaman empiris 
secara murni ini tentunya bergantung pada dunia objektif serta dibatasi pengalaman yang 
dirasakan, sehingga kehilangan aspek universalitas dalam ilmu pengetahuan (Asy’arie et al, 
2021). 

Aliran Kritisisme Kant selanjutnya mencoba mengajukan solusi bahwa pada 
dasarnya, sistem epistemologi tidak bisa dipandang secara dikotomi. Epistemologi menurut 
Kant merupakan pembagian lokus-lokus alih-alih berat sebelah seperti pada Rasionalisme 
ataupun Empirirsisme. Dari tangan Kant kemudian rasio dan pengalaman empiris manusia 
menjadi harmonis. Sistem epistemologi Kant menjadi sintesa dari unsur apriori pengetahuan 
yang tidak melibatkan pengalaman empiris dan aposteriori pengetahuan yang didasarkan 
pada pengalaman empirik. Oleh karena itu, dapat diketahui kemudian bahwa pada bagian 
tertentu pengetahuan diperoleh melalui rasio murni, serta pada sisi yang berlainan terdapat 
pengetahuan yang diperoleh hanya melalui pengalaman empiris (Dinata, 2023). Jika kita 
tinjau dalam sejarah filsafat Islam, perkembangan epistemologi ini boleh dikata melalui 
sejarah pengaruhnya tersendiri. Bahkan dalam perkembangan aspek epistemologi ini 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 64 

mengalami kemandegan jika dibandingkan dengan aspek-aspek lain yang tumbuh subur 
dalam filsafat Islam, khususnya metafisika. Kajian mendalam selanjutnya sangat diperlukan 
guna mengatasi kemandekan epistemologi filsafat Islam ini. Oleh karena itu kajian artikel 
tentang aspek epistemologi filsafat Islam ini menjadi penting, khususnya dalam menjawab 
apa saja jenis epistemologi yang ada dalam filsafat Islam? Pada aliran epistemologi apa 
selanjutnya filsafat Islam minim dalam pengembangannya, serta bukankah hal tersebut 
kurang bersesuaian dengan al-Qur’an sebagai otoritas tertinggi Islam? Apa peran 
sesungguhnya yang diemban manusia dalam memperoleh pengetahuan, serta bagaimana 
upaya mengembalikan peran yang meredup tersebut? 

METODE  
Pengabdian kepada masyarakat ini menggunakan pendekatan edukatif-

partisipatif yang berfokus pada transfer pengetahuan dan pembentukan kesadaran berpikir 
kritis berbasis epistemologi Islam. Berbeda dengan penelitian kepustakaan yang bersifat 
teoretis, metode pelaksanaan dalam kegiatan ini diarahkan untuk mengaplikasikan konsep-
konsep epistemologi Islam yakni bayani, burhani, dan irfani ke dalam kegiatan 
pembelajaran praktis di Masyarakat. Tahapan kegiatan diawali dengan persiapan dan 
identifikasi kebutuhan, yaitu mengkaji literatur relevan tentang epistemologi filsafat Islam 
serta melakukan koordinasi dengan pihak pesantren untuk menyesuaikan materi dengan 
tingkat pemahaman santri. Berdasarkan hasil diskusi awal, disusunlah materi dan media 
pembelajaran berupa modul dan slide presentasi yang menjelaskan peran manusia 
berpengetahuan dalam membangun masyarakat Islami modern.  

Tahap berikutnya adalah pelaksanaan kegiatan edukasi dan sosialisasi, yang 
dilakukan melalui metode ceramah interaktif, tanya jawab, dan diskusi kelompok. 
Pendekatan partisipatif ini bertujuan agar santri tidak hanya memahami konsep epistemologi 
secara teoretis, tetapi juga mampu mengaitkannya dengan realitas kehidupan sehari-hari, 
seperti pentingnya berpikir rasional, ilmiah, dan berlandaskan nilai-nilai keislaman dalam 
menghadapi tantangan modern. Setelah kegiatan berlangsung, dilakukan evaluasi hasil dan 
refleksi, dengan mengumpulkan umpan balik dari peserta untuk menilai sejauh mana 
pemahaman dan kesadaran mereka meningkat terhadap konsep keilmuan dalam Islam. 
Evaluasi dilakukan melalui observasi langsung terhadap partisipasi peserta, wawancara 
singkat, serta diskusi reflektif di akhir kegiatan. Dengan metode ini, kegiatan pengabdian 
diharapkan tidak hanya menjadi sarana penyebaran pengetahuan tentang epistemologi Islam, 
tetapi juga mampu menumbuhkan semangat ilmiah dan kesadaran kritis di kalangan santri 
sebagai calon intelektual muslim yang berperan dalam membangun masyarakat Islami yang 
modern dan berkeadaban. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Epistemologi Filsafat Islam 

Konsep epistemologi filsafat Islam—yang tentu berbeda dengan filsafat Barat yang 
berangkat dari sekularisme—terdapat beberapa sumber pengetahuan manusia. Namun dalam 
epistemologi filsafat Islam ini kita agaknya cukup sulit dalam menentukan pengelompokan 
epistemologi filsafat Islam secara clear and cut—yang mana hal ini akan lebih kita temukan 
dalam filsafat Barat. Tidak bisa kita pungkiri bahwa hal ini termasuk akibat dari masa 
perkembangan filsafat Islam yang mengalami “kekeliruan” dalam menerjemahkan filsafat 
pemikiran Neoplatonisme yang bercampur dengan corak pemikiran Aristotelianisme. 
Kekaburan ini tidak hanya berakibat pada sejarah filsafat Islam saja, tetapi juga turut 
mempengaruhi aspek epistemologi filsafat Islam. Seperti yang telah kita pahami bahwa 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 65 

sejarah pengaruh yang dimiliki filsafat Islam dalam perkembangannya turut dipengaruhi 
oleh filsafat Yunani Kuno, khususnya melalui gelombang Hellenisme yang masuk melalui 
pertemuan kebudayaan Islam bersama kebudayaan di luar Arab lain. Tentu akan banyak 
perdebatan yang muncul tentang apa yang menjadi faktor utama dalam perkembangan 
filsafat Islam atau pada kapan tepatnya pergumulan kebudayaan Islam dengan gerakan 
Hellenisme sebelum lahirnya filsafat dalam tubuh Islam yang mana hal ini perlu dilakukan 
kajian tersendiri. Namun terlepas dari hal itu kita sepakat bahwa dalam fakta sejarahnya 
filsafat Islam turut dipengaruhi kelompok besar aliran filsafat yang juga berimbas pada 
perkembangan aliran epistemologinya (Amril et al., 2023). Dalam lingkup perkembangan awal 
filsafat Yunani, terdapat dua corak pemikiran dimana sebagian filosof Muslim turut 
terpengaruh menjadi bagian dari penganut aliran tersebut. Pertama, terdapat aliran 
Neoplatonisme atau Rasionalisme yang lebih menekankan pada teguhnya perenungan dunia 
ide abstrak dari peran intelek manusia, sedang peran pengalaman indrawi dikesampingkan.  

Adapun penganutnya adalah sebagian besar filosof Muslim awal yang memiliki 
pemikiran emanasi seperti al-Farabi, Ibnu Sina, hingga filosof sekaliber al-Farabi. Kedua, 
adalah aliran Empirisme yang digagas oleh Aristoteles yang sejatinya adalah murid dari 
Plato di mana bayang-bayang pemikirannya dapat dilihat dalam pemikiran filosof Muslim 
seperti Ibnu Rusyd. Aliran ini merupakan antitesis dari aliran Platonis sebelumnya yang 
mana aliran ini meragukan pengetahuan yang datang dari dunia idea dan menekankan pada 
pentingnya peran pengalaman empiris manusia (Asy’arie et al., 1992). Selain dipengaruhi aliran 
Neoplatonisme dan Aristotelianisme, perkembangan epistemologi filsafat Islam juga 
dipengaruhi oleh kajian keagamaan yang bersumber dari internal agama Islam sendiri. 
Pergumulan antara filsafat bersama dengan kajian kalam (teologi) ataupun tasawuf misalnya 
turut mempengaruhi atau bahkan mendominasi paradigma filsafat Islam. Selain itu adanya 
teks wahyu keagamaan yang bersumber dari al-Qur’an dan as-Sunnah sebagai sumber 
otoritatif keagamaan Islam turut menjadi pertimbangan dalam menjadi sumber pengetahuan 
dalam epistemologi filsafat Islam (Asy’arie et al., 1992). Tentunya dari semua pengaruh yang 
terlibat dalam menentukan perkembangan epistemologi filsafat Islam terdapat pula 
kategorisasi dalam menentukan sumber apa dan perangkat ilmu pengetahuan apa saja yang 
bekerja dalam epistemologi filsafat Islam. Jika kita mengikuti tipologi epistemologi 
kontemporer yang digagas oleh Abid al-Jabiri, terdapat tiga aliran dalam epistemologi 
filsafat Islam adalah epistemologi bayani, irfani, dan burhani (Amril et al., 2023). 

Pertama, yaitu aliran epistemologi bayani yang menitik beratkan pada teks (nash) 
wahyu seperti al-Qur’an, Hadis, qiyas, hingga ijma’ sebagai sumbernya. Epistemologi 
bayani ini mendasarkan pada pemikiran analogis serta memproduksi pemikiran secara 
analogis pula yang disandarkan pada teks wahyu. Artinya pada sesuatu yang tidak diketahui 
maksud dan hukumnya perlu dilakukan proses analogi dengan menyandingkan pada hal 
sejenis yang sebelumnya telah diketahui dan terdapat dalam teks wahyu. Proses 
epistemologis yang muncul dalam aliran epistemologi bayani ini turut memperhatikan 
proses transmisi teks wahyu dalam menentukkan valid atau tidaknya makna atau hukum 
yang diambil. Metode yang demikian ini dapat kita temukan dengan jelas pada proses 
penelitian terhadap kebenaran suatu periwayatan Hadis (Badruzaman, 2019). Tingkat 
validitas hukum dan pengetahuan yang bergantung pada kebenaran teks wahyu yang dapat 
dipertanggung jawabkan memunculkan dua proses atau jalan yang perlu ditempuh. Jika 
berpegang pada redaksi teks, maka perlu menggunakan kaidah bahasa Arab dan nahwu-
sharaf sebagai alat analisa. Sedangkan jika berpegang pada makna teks, maka perlu 
menggunakan metode qiyas atau istidlal bi al-syahid ‘ala al-ghaib atau tasybih. Disini teks 
akan dijadikan sebagai al-ashl sebagai yang dirujuk untuk kemudian memperoleh sesuatu 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 66 

yang baru dan sebagai hasil dari rujukan berupa al-far’. Oleh karena itu peran akal di sini 
adalah sebagai pengukuh kebenaran atau otoritas dari teks wahyu sehingga akan mampu 
menemukan pengetahuan yang baru (Rizal, 2014). 

Adapun yang menjadi masalah dewasa ini adalah epistemologi bayani ini yang 
mendominasi corak pemikiran dalam studi Islam. Dominasi politis yang menghegemoni 
kalangan Muslim memunculkan ketundukan dan kepatuhan pada ketentuan yang dihasilkan 
dari penggalian hukum yang tentunya telah digariskan melalui kaidah-kaidah. Akibatnya 
muncul keilmuan yang kaku dalam pranata sosial serta kesulitan dalam merespon tantangan 
zaman modern. Kritikan terhadap epistemologi bayani ini juga muncul karena tradisi 
berpikir bayani yang tekstual-literalis terlalu kaku ketika berdialog dengan teks agama atau 
tradisi di luar dirinya. Tradisi berpikir bayani ini cenderung bersikap dogmatis, defensif, 
apologies, dan bahkan polemis. Hal ini boleh disebabkan karena kekakuan akal penganut 
epistemologi bayani ini (Asy’arie et al., 1992). Kedua, epistemologi burhani yang merupakan 
epistemologi pengetahuan melalui penyimpulan yang didasarkan pada suatu proposisi yang 
dikaitkan dengan proposisi yang lain sehingga mampu ditarik kesimpulan darinya tanpa 
melalui proses berpikir yang panjang serta kebenarannya bersifat aksiomatik. Epistemologi 
burhani ini berpegang pada potensi pengetahuan alamiah manusia baik berupa pengetahuan 
inderawi, eksperimental, hingga pengetahuan yang dihasilkan rasio manusia dalam 
mengolah realitas kosmos sebagai satu kesatuan. Epistemologi burhani pada dasarnya 
merupakan epistemologi yang dipengaruhi oleh filsafat aristoteles hingga kemudian ketika 
masuk ke dalam filsafat Islam memperoleh formulasi yang berbeda meski tetap dengan 
prinsip-prinsip dasar yang telah digagas Aristoteles. Dalam filsafat Islam sendiri 
epistemologi burhani mengalami pertemuan dengan doktrin-doktrin teologis sehingga 
memunculkan nuansa baru berupa muatan ideologis. Epistemologi burhani dalam filsafat 
Islam juga turut terlibat dalam membangun argumen teologis yang memuat manusia, alam, 
serta Allah SWT (Rizal, 2014). 

Sumber pengetahuan epistemologi burhani adalah realitas objektif-eksternal seperti 
realitas alamiah, sosial, kemanusiaan, dan psikologis. Realitas eksternal ini dalam 
epistemologi burhani dianggap sebagai sesuatu yang nyata dan tetap dan ada secara 
berkelanjutan sehingga memungkinkan untuk dikembangkan melalui riset-riset ilmiah. 
Realitas mandiri yang berada di luar subjek pengamat merupakan wujud yang mempunyai 
struktur, bentuk, serta hukum yang inheren termuat di dalam dirinya. Realitas yang 
merupakan objek pengamatan ini oleh indera subjek pengamat diabstraksi serta dipelajari 
sedemikian rupa untuk mengungkapkan struktur dan hukum-hukumnya sehingga mampu 
dipahami dan diinternalisasikan ke dalam pikiran subjek pengamat. Setelah dapat dipahami 
kemudian dapat dilahirkan rumusan-rumusan pasti sebagai hasil riset yang telah dilakukan. 
Kemajuan pengetahuan saintifik merupakan hasil dari pengembangan melalui epistemologi 
burhani tersebut (Rizal, 2014).  

Epistemologi burhani ini juga memiliki konteks lain berupa silogisme demonstratif 
(qiyas jami’) yang biasa ditemukan dalam pemikiran para filosof maupun ahli ilmu mantiq. 
Proses qiyas ini merupakan pengumpulan dua posisi atau premis (mayor dan minor) dan 
dirumuskan hubungan keduanya melalui bantuan term tengah sehingga darinya mampu 
ditarik kesimpulan baru. Aplikasi dari silogisme ini perlu melewati tahap pengertian 
(ma’qulat), tahan pernyataan (‘ibarat), serta tahap penalaran (taḥlilat). Tahap pengertian 
merupakan proses abstraksi berpikir dari hasil pengalaman, penginderaan, dan penalaran 
sehingga diketahui gambaran ataupun pengertiannya yang juga turut memperhatikan konsep 
universal berupa spesies, genus, differensia, dan propium (Badruzzaman, 2019). Adapun 
validitas pengetahuan dalam epistemologi burhani diukur melalui parameter koherensi dan 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 67 

korespondensi. Koherensi merupakan kebenaran yang diukur dengan melihat kesesuaian 
suatu argumen atau pernyataan dengan premis-premis pengetahuan yang telah diakui 
kebenarannya. Sedangkan korespondensi merupakan pengujian validitas yang baru dari 
pengetahuan logis untuk selanjutnya dilakukan uji empirik sehingga akan ditemukan sejauh 
mana kesimpulan logis yang ada bersesuaian dengan realitas objektif-empirik. Adapun 
kebenaran yang dihasilkan dari metode silogisme demonstratif didasarkan pada hubungan 
antara putusan baru dengan keputusan lain yang telah ada dan diakui kebenaran yang 
dikandung sebelumnya. Validitas pengetahuan yang muncul adalah konsistensi dan 
keseiringan karena hubungan yang sistematis antara putusan-putusan yang ada (Rizal, 2014). 

Ketiga, epistemologi irfani merupakan epistemologi yang metodenya berupa 
penghayatan batin dan erat kaitannya dengan ilmu tasawuf. Melalui penghayatan hati ini 
maka akan timbul kesadaran spiritual dan intuitif yang bersifat otentik, tidak tereduksi, 
bahkan pengetahuan yang diperoleh merupakan unspeakable knowledge. Oleh para sufi 
pengetahuan irfani merujuk pada pengetahuan tertinggi yang dihadirkan melalui 
pengilhaman (kasyf) ke dalam hati (qalb). Artinya pengetahuan yang diperoleh bukan 
merupakan hasil dari apa yang diupayakan, melainkan sepenuhnya tergantung pada 
kehendak dan karunia Allah SWT, dan hal ini berkaitan dengan segala pengetahuan esoterik 
yang bersifat rahasia dan samar seperti astronomi, sihir, dan lain sebagainya. Adapun 
bagaimana perkembangan epistemologi irfani dalam filsafat Islam dipengaruhi oleh banyak 
aspek—yang memunculkan banyak perdebatan di dalamnya—seperti dipengaruhi Majusi-
Persia, dipengaruhi sumber-sumber Nasrani, dipengaruhi wilayah Khurasan-India, hingga 
ajaran Neoplatonisme serta Hermes yang berasal dari Yunani (Badruzzaman, 2019). 

Sejalan dengan pengertiannya, dalam epistemologi irfani memiliki sumber 
pengetahuan berupa realitas ketuhanan yang tersingkap sebagai limpahan pengetahuan yang 
diberikan Tuhan secara langsung. Sebagai catatan bahwa terlimpahnya pengetahuan 
langsung dari Tuhan ini mensyaratkan perlunya kesiapan penerimanya, yaitu kesiapan hati 
(qalb) sebagai perangkat dalam memperoleh pengetahuan dan percikan rohaniah ketuhanan. 
Seseorang perlu melewati proses atau perjalanan spiritual guna mencapai kesiapan hati, dan 
proses yang dimaksud ini berisi tahapan-tahapan kondisi batiniah (Soleh, 2021). Al-Ghazali 
menjelaskan bahwa hati diibaratkan sebagai cermin yang memantulkan realitas pengetahuan 
sebagai bayangannya. Cermin sebagai penggambaran hati perlu bersih bening untuk mampu 
menampilkan bayangan yang cemerlang. Hati yang bersih ini dapat diperoleh melalui upaya 
ketaatan penuh kelada Allah serta memalingkan diri dari hawa nafsu yang merusak. 
Singkatnya, upaya membersihkan hati ini dapat ditempuh melalui 3 tahap yaitu penyucian 
hati sebagai tahap persiapan, mengisi hati dengan dzikir sebagai tahap penerimaan, hingga 
mencapai pada tahap kasyaf sebagai tahap pengungkapan realitas (Rizal, 2014). 

Epistemologi irfani juga memiliki kaitan erat dengan ilmu hudhuri, isyraqi atau 
pengetahuan intuitif yang awal kelahirannya dibawakan oleh filosof Muslim Ibnu Sina dan 
besar di tangan filsafat iluminasi. Dalam menjelaskan tentang bagaimana konsep ilmu 
hudhuri tersebut, perlu diketahui terlebih dahulu tentang dua jenis pengetahuan dimana salah 
satunya merupakan apa yang dimaksud dengan ilmu hudhuri. Pertama, yaitu ilmu 
korespondensi yang diperoleh melalui pengujian layaknya pada epistemologi burhani. 
Adapun yang kedua yaitu pengetahuan kehadiran (ilmu hudhuri) yang mana pengetahuan 
ini berada pada kerangka ada pada dirinya sendiri (swa-objektif) sehingga kebenarannya 
seluruhnya benar dan tidak bergantung pada realitas objektif eksternal. Pengetahuan ini 
langsung ada dan dirasakan subjek karena bersatunya subjek dengan pengetahuan yang 
esensial dan bersifat imanen (Rizal, 2014). 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 68 

Adapun metode memperoleh ilmu hudhuri dalam aplikasinya dapat dipahami 
menjadi dua, yaitu melalui pengetahuan tentang diri serta melalui kesatuan mistik. Pertama, 
dalam membuktikan subjek apakah benar-benar menyadari keberadaan dirinya adalah 
melalui kesadaran bahwa dirinya mengetahui objek di luar dirinya sehingga 
mengindikasikan adanya diri subjek yang mengetahui. Pembuktian lain terhadap kesadaran 
diri subjek adalah melalui perenungan sehingga mampu mengetahui diri sendiri secara 
langsung. Kedua, kesatuan mistik sebagai pengalaman keakuan subjek dengan Subjek yang 
lebih nyata adanya. Pengalaman akan kefanaan ini sangat diperlukan karena hawa nafsu 
yang mereduksi dan membuat kejatuhan pada hal yang bersifat duniawi. Untuk menemukan 
keakuan yang murni adalah dengan memiliki kesadaran akan kehadiran-Nya dan sebagai 
bagian dari-Nya (kesadaran uniter) Amril et al., 2023). 
Dimensi Kuriositas al-Qur’an 

Seperti yang kita bahas pada sub penjelasan sebelumnya, bahwa pada kajian 
epistemologi dalam filsafat Islam sejatinya hampir tidak ditemukan eksklusifitas 
epistemologi. Secara eksplisit kita tidak dapat menemukan aliran-aliran tertentu yang 
menganggap bahwa sumber satu-satunya ilmu pengetahuan adalah pengalaman empiris, 
ataupun dunia ide dalam rasio manusia. Justru menurut berbagai kalangan filosof muslim, 
pengetahuan yang dapat diperoleh manusia memiliki tahapan-tahapan tersendiri. Mereka 
tidak hanya meyakini bahwa pengetahuan hanya bersumber pada sisi pengalaman 
eksperimental saja, melainkan juga turut memperhatikan pengetahuan dengan menggunakan 
rasio saja tanpa perlu melakukan eksperimen dari apa yang telah ditangkap indera. Bahkan 
lebih jauh lagi seperti pada sub pembahasan yang sebelumnya telah penulis paparkan di atas, 
bahwa dalam Epistemologi filsafat Islam terdapat tiga aliran epistemologi yang memiliki 
aspek sumber dan perangkatnya masing-masing (Muthahhari, 2010). 

Sistem epistemologi filsafat Islam memang sangat beragam karena memiliki sejarah 
pengaruh yang berlapis-lapis. Namun hal tersebut bukan berarti tanpa celah sehingga tidak 
ada aspek kekurangan di dalamnya. Pada perkembangan epistemologi filsafat Barat, kita 
dapat menemukan aliran-aliran yang memegang eksklusifitas sistem epistemologinya 
sebagai satu-satunya yang benar secara sistematis. Sedangkan pada filsafat Islam yang 
memiliki sistem epistemologi beragam justru memunculkan sikap eksklusifitas yang serupa, 
meski dalam konteks yang berbeda. Sikap eksklusifitas yang dipegang umat Muslim selama 
ini lebih pada ranah ideologis dan boleh dikatakan politis. Khususnya jika kita melihat 
sejarah awal perkembangan filsafat Islam, dimana di dalamnya memiliki keterkaitan erat 
dengan perkembangan aliran-aliran teologi Islam, yang bermuara pada penetapan mazhab-
mazhab resmi yang diakui oleh pemerintahan Islam pada kala itu (Asy’arie et al., 1992). Akibat 
yang muncul kemudian adalah sistem epistemologi Islam yang hanya berkutat pada sumber 
tekstual wahyu dan pengalaman intuitif subjek, sedang realitas eksternal justru luput untuk 
dikembangkan (Asy’arie et al., 1992). 

Sejatinya jika kita melihat lebih dalam pada kajian empiris memuat bukti-bukti 
keberadaan Tuhan. Kajian empiris yang berdasarkan pada data-data penelitian tersebut tentu 
sejalan dengan kerangka moral agama Islam maupun al-Qur’an sebagai sumber otoritatif 
keagamaan Islam alih-alih justru seperti filsafat Barat yang bermuara pada sekularisme. Lalu 
tentang mengapa bisa terjadi proses dikotomi dan dominasi dalam epistemologi filsafat 
Islam, jawaban singkatnya adalah karena al-Qur’an yang satu dapat memunculkan multi 
tafsir dan tentunya melahirkan berbagai macam aliran pemikiran. Kitalah yang bertanggung 
jawab atas proses reduksi al-Qur’an sehingga seolah-olahnya sifatnya menjadi elitis. 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 69 

Jika kita berkaca pada kisah Nabi Ibrahim dalam prosesnya mencari Tuhan, al-
Qur’an justru menggambarkan proses yang metafisis ini dengan turut memanfaatkan sistem 
inderawi sebagai instrumennya. Nabi Ibrahim menggunakan bukti-bukti empiris berupa 
burung yang dapat hidup kembali pasca disembelih, dipotong-potong tubuhnya, dan 
dipisahkan beberapa potongan tubuhnya dari gunung ke gunung lain. Bukti empiris ini yang 
menjadi bukti keberadaan dan kekuasaan Tuhan (Syahputra, 2018). Setelah kita berkaca pada 
kisah pencarian Tuhan secara empiris tersebut, tentu pada proses-proses yang lebih bersifat 
empiric seperti pengetahuan yang berkenaan dengan alam maupun kehidupan manusia 
seperti sosiologis, psikologis, antropologi, hingga sejarah sekalipun memungkinkan dan 
bahkan sangat perlu memperhatikan epistemologi yang berasaskan pengalaman empiris 
manusia. Hukum-hukum alamiah yang berkenaan dengan ranah empiris akan lebih berbunyi 
dan mendalam ketika proses perenungan (pengkajian) menggunakan instrumen pengetahuan 
yang cocok dan sesuai. Berbeda halnya jika ayat-ayat kauniyah yang memuat tentang alam 
semesta sebagai tanda kebesaran Tuhan dalam pola kajiannya hanya terpaku pada 
pendekatan yang biasa dipakai dalam kajian ilmu kalam ataupun tasawuf (Muthahhari, 2010). 

Satu hal yang perlu kita pahami bahwa kecenderungan ahli kalam maupun tasawuf 
dalam memandang sesuatu adalah pada apa yang kekal atau paripurna. Sedangkan pada ilmu 
pengetahuan yang berlandaskan pada aspek empiris manusia justru menitik beratkan pada 
proses yang terjadi pada sesuatu yang lebih dinamis. Adapun sejatinya di dalam al-Qur’an 
sendiri kedua aspek ini dipandang dalam posisi yang lebih dialektis. Pada sesuatu yang 
dinamis juga turut terindikasikan adanya proses sebelum akhirnya menuju pada sesuatu yang 
kekal tadi, sehingga diantara keduanya adalah saling meliputi. Al-Qur’an memperhatikan 
kejadian-kejadian alam semesta seperti terciptanya bintang-bintang hingga penciptaan 
manusia adalah sebagai proses. Segala bentuk penciptaan alam semesta dan seisinya 
memang dalam rangka membuktikan keagungan Tuhan yang mana hal ini menjadi ranah 
kajian ilmu kalam, tasawuf serta filsafat, tetapi bagaimana kita melihat proses penciptaan 
secara saintifik adalah ranah kalian yang berbeda. 

Jika kita berkaca pada perkembangan filsafat ilmu di Barat, maka lingkup kajiannya 
tidak hanya pada aspek fondasinya melainkan juga memperhatikan hal-hal yang bersifat 
proses. Dalam menekankan kajian pada ranah proses dan perubahan inilah kemudian tertaut 
pada apa yang dikenal sebagai keingintahuan intelektual (curiosity). Curiosity yang 
kemudian bersanding dengan dimensi kreativitas akan membantu perkembangan ilmu 
pengetahuan yang mana hal ini bisa dibuktikan dengan kemajuan sains modern di Barat. Hal 
ini justru yang sering luput atau bahkan dihilangkan dalam kajian yang dilakukan intelektual 
Muslim yang masih terjebak pada sejarah ideologis atau bahkan politis. Demi kemajuan ilmu 
pengetahuan dalam Islam ini kemudian Curiosity bersama kreativitas sebagai apa yang 
diperintahkan al-Qur’an—perlu ditekankan kembali demi pengembangan ilmu pengetahuan 
yang lebih baik (Asy’arie et al., 1992). 

Peran Manusia yang Mengetahui 
Seperti yang telah kita ketahui, bahwa epistemologi dalam filsafat Islam ternyata 

bersifat elitis tentang siapa saja orang yang boleh disebut sebagai orang yang 
berpengetahuan. Pengetahuan dianggap hanya bisa diakses oleh kalangan terpelajar dan 
tidak mampu disosialisasikan hingga seluruh masyarakat khususnya pada kalangan bawah 
yang ditakutkan justru memunculkan kontroversi. Hal ini menjadi pertanyaan kemudian 
bahwa bagaimana hal ini dapat terjadi jika kemudian pada pada ayat-ayat al-Qur’an justru 
memerintahkan kita untuk mencari ilmu pengetahuan sebagai sarana mendekatkan diri pada 
Allah Yang Maha Menciptakan? Atau apakah karena kita takut terjatuh layaknya “dosa asal” 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 70 

iblis karena curiosity yang sejatinya lebih diartikan sebagai pembangkangan intelektual 
kepada Tuhan—dalam mempertanyakan “mengapa?” atas apa yang telah diperintahkan 
Tuhan? Tentunya atas pertanyaan tersebut kita lebih sepakat bahwa al-Qur’an memiliki sisi 
curiosity yang mendorong umat manusia untuk memperoleh ilmu pengetahuan, dan hal ini 
merupakan perintah untuk semua orang (Nuseibeh, 2003). Di dalam Islam, terdapat dua jenis 
pengetahuan yang dapat diakui kebenarannya, yaitu pengetahuan langsung dan pengetahuan 
tidak langsung. Pada jenis pengetahuan yang pertama, yaitu pengetahuan langsung 
merupakan pengetahuan yang diungkapkan Allah SWT. kepada subjek secara langsung, baik 
berupa pengetahuan instingtif maupun pengetahuan yang diturunkan Allah SWT. kepada 
utusannya dalam bentuk wahyu. Konsep kunci dalam pengetahuan jenis ini adalah bahwa 
kita selalu diperintahkan untuk ingat (dzikr) kepada Allah SWT. sebagai sumber dari segala 
pengetahuan. Kemudian kita dituntun untuk mampu merenungkan (fikr) segala bentuk 
ciptaan Allah SWT. sebagai tanda dari kebesarannya (Azram, 2011). 

Adapun pengetahuan jenis kedua adalah pengetahuan tidak langsung dimana 
pengetahuan ini diperoleh subjek melalui metode-metode ilmiah tertentu. Konsep kunci 
dalam pengetahuan tidak langsung ini adalah bahwa manusia perlu menggunakan 
metodologi yang islami serta memanfaatkan instrumen pengetahuan yang diberikan Allah 
SWT. baik berupa indera maupun akal untuk memahami dunia eksternal. Pengetahuan tidak 
langsung melalui metodologi ilmiah ini yang kemudian perlu dikembangkan manusia, 
khususnya dalam memahami alam semesta sebagai proses—yang tentu turut mengantarkan 
pada kesadaran akan kebesaran Tuhan (Azram, 2011). Lalu bagaimana terhadap pandangan 
skeptis tentang kebenaran inderawi dalam kalangan Muslim? Banyak tokoh pemikiran Islam 
yang mencoba menjawab hal ini, salah satu yang paling dikenal adalah al-Ghazali dengan 
sikap skeptisnya terhadap kebenaran persepsi indera yang perlu diragukan. Al-Ghazali juga 
turut menolak taklid buta yang dilakukan manusia terhadap pengajaran yang diberikan 
pemegang otoritas pengetahuan, sehingga ia kemudian menawarkan prinsip intuitif sebagai 
sesuatu yang lebih pasti dalam memperoleh kebenaran. Kita boleh saja sepakat atas apa yang 
disampaikan al-Ghazali tentang pengetahuan yang lebih pasti dalam mencapai kebenaran—
tetapi tidak berarti saintifik. Al-Ghazali tidaklah menutup dan menolak secara penuh atas 
pengetahuan yang didasarkan pada fakultas inderawi manusia. Al-Ghazali hanya meletakkan 
ilmu-ilmu sains, ilmu rasional, dan bahkan filsafat sebagai pengetahuan yang lebih inferior 
ketimbang kebenaran Agama (Azram, 2012). 

Pengetahuan intuitif langsung memang merupakan titik tertinggi dalam mencapai 
kebenaran, tetapi perlu digaris bawahi bahwa pengetahuan ini bukan merupakan satu-
satunya sumber pengetahuan yang diakui kebenarannya. Karena baik disadari ataupun tidak, 
pada pemikiran dengan hanya mengandalkan satu sudut pandang saja justru akan menjebak 
diri ketimbang menjawab permasalahan. Pengetahuan yang dihasilkan pun akan terkesan 
normatif dan terkesan berbentuk bantahan tanpa mampu melihat lebih jauh dalam 
menemukan solusi akibat pemikiran yang ada hanya didominasi satu metodologi maupun 
satu aliran saja. Akhirnya kita sepakat bahwa sangat penting membangun sistem 
pengetahuan yang turut memperhatikan sisi empiris untuk memberikan alternatif dan sudut 
pandang lain dalam membaca realitas. Tentunya perlu diingat bahwa kita juga tidak boleh 
luput dari muatan spiritualitas dan moralitas demi mengendalikan pengetahuan dari 
kerusakan yang bisa dibawanya. 

Penggunaan rasio dan indera sebagai perangkat manusia dalam memperoleh 
pengetahuan ini sejatinya telah diutarakan oleh filosof Islam awal, seperti Ibnu Rusyd 
misalnya. Bahkan secara tegas Ibnu Rusyd memberikan uraian tentang adanya dua bentuk 
realitas yang masing-masing darinya memiliki lingkup kajiannya tersendiri—selain adanya 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 71 

wahyu sebagai sumber pengetahuan. Pertama terdapat objek inderawi yang selanjutnya 
melalui pengembangannya melahirkan sains hingga fisika, sedangkan pada objek rasional 
memunculkan kajian filsafat (Soleh, 2017). Tentunya garansi yang diperlukan selanjutnya 
adalah bagaimana memposisikan pengetahuan tersebut agar tidak bersifat ekstrimis dan 
menolak Wahyu seperti yang terjadi pada filsafat Barat modern. Bagi Ibnu Rusyd sendiri 
bahwa antara wahyu dan realitas sejatinya berasal dari sumber yang sama sehingga keduanya 
akan membawa pada kebenaran yang sama pula (Soleh dan nukul, 2006). Salah satu solusi 
yang dapat kita upayakan bersama adalah dengan melakukan reaktualisasi terhadap sistem 
epistemologi filsafat Islam. Terlebih dalam upaya membangkitkan kembali semangat 
terhadap ilmu pengetahuan yang berbasis pada pengalaman empirik dalam bentuk ilmu-ilmu 
saintifik. Hal ini perlu diupayakan mengingat sistem ilmu pengetahuan modern saat ini 
terpusat pada sains—seperti yang terjadi di Barat. Dalam upaya menghadapi (mengejar 
ketertinggalan) era modern ini, kita tentu tidak bisa abai apalagi masih berkutat pada 
pembenaran teologi secara apologetik. Tentunya kita juga perlu berpegang pada wahyu 
sebagai otoritas pengetahuan Islam. Sehingga sistem pengembangan epistemologi yang 
digagas adalah epistemologi empiris (based on data) yang disandingkan dengan pemahaman 
keagamaan (based on text Qur’an -hadits) sebagai acuan nilai moralitasnya. 

KESIMPULAN 
Berdasarkan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa 

epistemologi Islam menurut Abid al-Jabiri terdiri atas tiga pendekatan utama, yaitu bayani, 
burhani, dan irfani. Epistemologi bayani berlandaskan pada teks wahyu dan metode 
penggalian hukum seperti qiyas dan ijma’; burhani menekankan rasionalitas dan logika 
dalam memperoleh pengetahuan melalui pengamatan dan penalaran; sedangkan irfani 
berfokus pada pengetahuan intuitif dan pengalaman spiritual melalui penyucian hati. Ketiga 
sistem ini menggambarkan keseimbangan antara wahyu, akal, dan intuisi dalam memperoleh 
kebenaran. Dalam tradisi filsafat Islam, epistemologi sering kali lebih menonjolkan aspek 
wahyu dan intuisi, sementara pendekatan empiris kurang mendapatkan perhatian. Padahal, 
pengamatan terhadap realitas alam dan sosial juga sejalan dengan ajaran al-Qur’an yang 
mendorong manusia untuk berpikir kritis dan meneliti ciptaan Allah. Oleh karena itu, 
penggabungan antara pendekatan empiris, rasional, dan spiritual menjadi penting untuk 
memperkaya khazanah keilmuan Islam. Selain itu, Islam mengenal dua bentuk pengetahuan, 
yaitu pengetahuan langsung dari Allah berupa wahyu atau ilham, dan pengetahuan tidak 
langsung yang diperoleh melalui usaha ilmiah manusia. Keduanya memiliki kedudukan 
penting dalam Islam dan saling melengkapi. Integrasi antara rasionalitas ilmiah dan 
spiritualitas wahyu inilah yang perlu dikembangkan agar filsafat Islam mampu melahirkan 
sistem pengetahuan yang tidak hanya rasional dan empiris, tetapi juga bernilai moral dan 
spiritual, sesuai dengan cita-cita masyarakat Islami modern. 

REFERENSI 

Amril, Ahmad Khoirul Fata, and Mohd Roslan Nor, “The Epistemology Of Islamic 
Philosophy : A Chronological Review”, Ulul Albab Jurnal Studi Islam, vol. 24, no. 1, 
2023, pp. 65–88. 

Asy’arie, Musa et al., Filsafat Islam: Kajian Ontologis, Epistemologis, Aksiologis, Historis, 
dan Prospektif, 1st edition, ed. by Irma Fatimah, Sleman: Lembaga Studi Filsafat Islam 
(LESFI), 1992. 

Azram, M., “Epistemology - An Islamic Perspective”, IIUM Engineering Journal, vol. 12, 
no. 5, 2011, pp. 179–87. 



CARE: Journal Pengabdian Multi Disiplin 

Vol. 3 No. 2 (2025) PP 62-72 
Hompage: https//journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/care 

 
 

 72 

Badruzzaman, Dudi, “Perkembangan Paradigma Epistemologi dalam Filsafat Islam”, IDEA: 
Jurnal Humaniora, vol. 2, no. 1, 2019, pp. 52–64. 

Dinata, Syaiful, “Epistemologi Kritisisme Immanuel Kant”, Kanz Philosophia A Journal for 
Islamic Philosophy and Mysticism, vol. 7, no. 2, 2021, pp. 217–36 
[https://doi.org/10.20871/kpjipm.v7i2.183 ]. 

Kuswandi, Rudi and Ofianto, “Pengembangan Ilmu Pengetahuan dalam Konsep 
Rasionalisme Empirisme : Perspektif Historis dan Epistemologis”, Jurnal Pendidikan 
Tambusai, vol. 7, no. 3, 2023, pp. 28511–28519 
[https://doi.org/10.31004/jptam.v7i3.11511 ]. 

Muthahhari, Ayatullah Murtadha, Pengantar Epistemologi Islam: Sebuah Pemetaan dan 
Kritik Epistemologi Islam atas Paradigma Pengetahuan Ilmiah dan Relevansi 
Pandangan Dunia, ed. by Terj. Muhammad Jawab Bafaqih, Jakarta Selatan: Shadra 
Press, 2010. 

Nuseibeh, Sari, “Epistemologi: Persoalan-persoalan Umum”, in Ensiklopedia Tematis 
Filsafat Islam, ed. by Seyyed Hossein Nasr and Oliver Leaman, Bandung: PT Mizan 
Pustaka, 2003. 

Rizal, Syamsul, “Epistemologi Filsafat Islam dalam Kerangka Pemikiran Abid al-Jabiri”, 
At-Takfir, vol. VII, no. 1, 2014, pp. 100–30. 

Soleh, A. Khudori, Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer, Sleman: Ar-Ruzz 
Media, 2016. 

----, Epistemologi Islam: Integrasi Agama, Filsafat, dan Sains dalam Perspektif Al-Farabi 
dan Ibnu Rusyd, Sleman: Ar-Ruzz Media, 2017. 

Soleh, Achmad Khudori and Fathul Lubabin Nuqul, “Epistemologi Pemikiran Islam”, El-
Qudwah: Jurnal Penelitian Integrasi Sains dan Islam, vol. 1, no. 2, LP2M UIN Maliki 
Malang, 2006, pp. 1–24. 

Syahputra, Afrizal El Adzim, “Proses Berpikir Nabi Ibrahim AS. Melalui Dialog dengan 
Tuhan dalam Al-Qur’an”, Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, vol. 12, 
no. 2, 2018, pp. 161–78 
[https://doi.org/http://dx.doi.org/10.1234/hermeneutik.v14i1.6804 ]. 

Titus, Harold H., Marilyn S. Smith, and Richard T. Nolan, Persoalan-Persoalan Filsafat, 
ed. by Terj. M. Rasjidi, Jakarta: PT Bulan Bintang, 1984. 
 


	PENDAHULUAN
	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN

