
 
Jayapangus Press 

Jurnal Penelitian Agama Hindu  
 

 
Volume 9 Nomor 4 (2025) 
ISSN : 2579-9843 (Media Online) 

 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 142 

 

Sistem Pemujaan Soroh Nyuwung Di Desa Abianbase Kabupaten Gianyar 
(Kajian Teologi Hindu) 

 
Hari Harsanananda*, I Nyoman Yoga Segara, I Wayan Wastawa 
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia 

*hariharsananda@uhnsugriwa.ac.id 

 

Abstract 
This research discusses one Soroh (lineage group) in Abianbase Village, Gianyar 

Regency, which has a different worship system compared to other Sorohs in Bali. 
Therefore, this study aims to map the subsystems that form part of a complete worship 
system. These include the beliefs held by Soroh Nyuwung, the presence of the Dukuh 
figure as a religious leader for Soroh Nyuwung, and the structuring of sacred places that 
serve as media for worship for Soroh Nyuwung in Abianbase Village, Gianyar Regency. 
This research is qualitative with an ethnographic approach. Data was obtained through 
observation at the location, interviews with religious leaders of Soroh Nyuwung, and 
document studies in the form of copies of the Soroh Nyuwung inscription which contains 
the rules of life for Soroh Nyuwung. The data was analyzed through data reduction, 
classification, and display processes, as well as conclusion drawing and verification, 
ultimately being presented descriptively and narratively. The research results show that 
the Soroh Nyuwung worship system contains three subsystems: belief in Hyang Sinuhun 
Kidul, who for Soroh Nyuwung is closely affiliated with Bhatara Brahma and is believed 
to be the ancestor who created the descendants of Soroh Nyuwung. Furthermore, there is 
the existence of a figure titled Dukuh as the sole leader in every ceremony. Dukuhs are 
stratified into two types: Dukuh Pengarep and Dukuh Pengabih. There are also sacred 
places or places of worship for Sang Hyang Sinuhun Kidul called Gedong Sinapa, located 
in Pura Panti and Sanggah Pamerajan, which are known to have existed since ancient 
Balinese times. These three subsystems synergize to form a rigid system, creating a 
systemic pattern of worship by Soroh Nyuwung towards the entity they sanctify, namely 
Sang Hyang Sinuhun Kidul. 

 
Keywords: Worship; Soroh Nyuwung 

 

Abstrak 
Penelitian ini membahas salah satu Soroh di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar 

yang memiliki sistem pemujan yang berbeda dengan sistem pemujaan yang dilakukan 
oleh Soroh lainnya di Bali sehingga penelitian ini berupaya untuk memetakan bagian 
subsistem yang menjadi bagian dari satu kesatuan sistem pemujaan yang utuh antara lain 
keyakinan  dimiliki oleh Soroh  Nyuwung,kehadiran sosok Dukuh sebagai pemuka dan 
pemimpin agama bagi Soroh Nyuwung serta strukturasi tempat suci yang menjadi media 
pemujaan bagi Soroh Nyuwung di Dersa Abianbase Kabupaten Gianyar. Penelitian ini 
berjenis kualitatif dengan pendekatan etnografi, data diperoleh melalui observasi ke 
lokasi, wawancara terhadap pemuka agama bagi Soroh Nyuwung serta studi dokumen 
berupa salinan prasasasti Soroh Nyuwung yang memuat tentang aturan hidup Soroh 
Nyuwung serta dianalisis melalui proses reduksi data, klasifikasi dan display data serta 
pengambilan kesimpulan dan verifikasi dan pada akhirnya data disajikan secara deskripsi 
dan naratif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam sistem pemujaan Soroh Nyuwung 
memuat tiga subsistem yaitu keyakinan terhadap Hyang Sinuhun Kidul yang bagi Soroh 
Nyuwung terafiliasi erat dengan Bhatara Brahma yang diyakini hadir sebagai leluhur 
yang  menciptakan keturunan dari Soroh Nyuwung tersebut, selanjutnya  terlihat  adanya 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 143 

 

eksistensi sosok yang bergelar Dukuh sebagai pemimpin tunggal dalam setiap 
pelaksanaan upacara. Dukuh terstratifikasi dalam dua jenis yaitu Dukuh Pengarep dan 
Dukuh Pengabih. Serta terdapat pula tempat suci atau tempat pemujaan bagi Sang Hyang 
Sinuhun Kidul yang disebut dengan Gedong Sinapa yang berada di Pura Panti dan 
Sanggah Pamerajan yang dikenal telah ada sejak jaman Bali Kuna, ketiga subsistem ini 
bersinersi menjadi sebuah sistem yang rigid membentuk suatu pola sistemik pemujaan 
Soroh Nyuwung terhadap entitas yang mereka sucikan yaitu Sang Hyang Sinuhun Kidul. 

 

Kata Kunci : Pemujaan; Soroh Nyuwung 
 
Pendahuluan 

 Sistem keagamaan masyarakat Hindu di Bali hingga masa kini mayoritas dikenal 
dalam bentuk harmonisasi antara paksa Siwa dan Buddha. Hal ini terlihat jelas dari 
beragam praktik keberagamaan serta studi sastra yang memuat hal tersebut, namun pada 
realitasnya tidak semua daerah di Bali mengikuti pola keberagamaan di bawah Paksa 
Siwa-Buddha ini. Terdapat beberapa daerah seperti desa-desa tua atau kerapkali dikenal 
dengan desa Bali Aga yang memiliki sistem kepercayaannya tersendiri.  Berdasarkan 
pada hal tersebut, maka Penelitian ini akan membahas salah satu kelompok masyarakat 
yang memiliki sistem pemujaan yang unik dan tentu saja tidak hadir dalam arus utama 
sistem keberagamaan Hindu di Bali. Kelompok masyarakat ini disebut dengan Soroh 
Nyuwung. Soroh yuwung berdasarkan hasil penelusuran penelitian sebelumnya merujuk 
pada sekelompok masyarakat yang berada di bawah paksa Brahmana, yang minim dalam 
penggunaan Mantra, Yantra Mudra dan Aksara (Harsananda, 2018) selain hal tersebut 
terdapat beberapa keunikan yang terlihat dari sistem keberagamaan Soroh Nyuwung ini 
antara lain pertama kehadiran Soroh Nyuwung sebagai salah satu klan di Bali yang tidak 
terafiliasi secara geneologis dengan Soroh atau klan lainnya di Bali. Kedua ketiadaan 
Palinggih Kamulan yang lazim dibuat oleh masyarakat Hindu di Bali, yang ketiga sistem 
pemujaan yang terpusat pada pura Panti Panyuwungan sebagai epicentrumnya dan tidak 
melaksanakan pemujaaan pada pura lainnya, yang keempat adanya sosok bernama Dukuh 
yaitu pemuka agama yang hadir khusus untuk Soroh Nyuwung serta memiliki pakem di 
luar konsep Tri Sadhaka dan  

 Berdasarkan uraian di atas maka dirasa sangat perlu hasil penelitian ini untuk 
terpublikasikan guna menambah khazanah pengetahuan umat Hindu tentang varietas 
yang berbeda baik dalam dimensi keyakinan, ideologi ketuhanan, jenis-jenis praktik 
keberagamaan yang berbeda hingga sistem pemujaan yang berbeda pula dengan harapan 
penelitian ini dapat berkontribusi dalam meluruskan tafsir-tafsir yang salah terhadap 
tradisi dan budaya yang terkesan liyan debandingkan dengan tradisi agama dan budaya 
yang berada dalam arus utama keyakinan umat Hindu di bali yaitu Paksa Siwa-Buddha. 
 

Metode 
Penelitian ini merupakan hasil dari penelitian yang telah dilaksanakan dengan 

judul Sistem Pemujaan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar yang 
merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan etnografi. Fokus kajiannya adalah 
sistem pemujaan yang dilaksanakan oleh Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Kabupaten 
Gianyar. Beberapa informan merupakan pewaris kebudayaan aktif atau pewaris 
kebudayaan yang aktif menggerakkan dan menjadi aktor dalam proses kebudayaan 
tersebut yaitu Dukuh¸serta beberapa Prajuru maupun pewaris kebudayaan pasif yang 
dalam penelitian ini adalah masyarakat umum dari Soroh Nyuwung yang melaksanakan 
roses upacara secara turun temurun dari Soroh Nyuwung. Para informan ini dipilih melalui 
metode Purposive sampling yang didasarkan pada kemampuan dari informan untuk 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 144 

 

menjelaskan perihal aktivitas keberagamaan Soroh Nyuwung, ide-ide teologis yang ada 
di balik pelaksaaan aktivitas keberagamaan tersebut. Selain bersumber dari informan, 
data juga didapatkan melalui penelusuran teks yang terkait dengan Soroh Nyuwung untuk 
meningkatkan validitas data. Data yang diperoleh melalui metode wawancara kemudian 
diklasifikasikan, diverifikasi dan direduksi untuk mendapatkan data valid dan rigid dalam 
perumusan hasil penelitian ini.  

 

Hasil dan Pembahasan 
Berbicara mengenai sistem pemujaan maka harus dipahami terlebih dahulu bahwa 

sistem adalah adalah kumpulan hal-hal yang secara koheren dan konsisten terkait antara 
satu bagian dengan bagian lainnya dan dapat dijelaskan secara rasional. Terdapat sebuah 
konsep dalam teori sistem yang merumuskan bahwa suatu sistem merupakan suatu 
kesatuan dari beberapa subsistem yang bersinergi dan menjalin suatu kesatuan yang tidak 
terpisahkan satu dengan lainnya (Amirin, 2001). Berdasarkan pada hal tersebut maka 
setidaknya terdapat tiga subsistem yang membentuk sistem pemujaan Soroh Nyuwung di 
Desa Abianbase Kabupaten Gianyar secara utuh yaitu: 

 

1. Keyakinan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase kabupaten Gianyar 
 Keyakinan sesungguhnya menjadi hal yang sifatnya esential bagi tiap agama yang 

hadir di Indonesia, guna merumuskan keyakinan dari Soroh Nyuwung maka dilaksanakan 
suatu studi dokumen dari Babab atau Pyagem. Menurut (Teeuw, 1988) Babad dapat 
dipahami sebagai teks historik atau geneologis yang mengandung unsur kesastraan yang 
terdiri dari peristiwa sejarah hingga silsilah keturunan serta perkembangannya di Bali. 
Adapun beberapa  karya sastra yang tergolong dalam jenis babad yaitu Pamacangah, 
uwug (rereg), pyagem, purana, prasasti (Bakta et al., 2015) dan berdasarkan babad 
Pandhya Bang  yang ditemukan salinanya di desa Abianbase serta memiliki kesamaan 
dengan Babad Pandhya Bang yang ditemukan di Puri Sibang Kaja ditemukan fakta 
bahwa Soroh Nyuwung juga dikenal dengan nama lain yaitu Soroh Pandhya Bang  yang 
merupakan Soroh dengan dasar keyakinan  untuk menyembah entitas yang bergelar Sang 
Hyang  Sinuhun Kidul.  

 Entitas suci inilah yang diyakini memunculkan entitas awal bagi Soroh Nyuwung 
di Bali yang asal mulanya berasal dari Jawa namun akhirnya pergi ke Bali dan mentap di 
seputaran Giri Kehen (daerah Bangli). relasi yang paling dekat dengan Sang Hyang 
Sinuhun Kidul adalah relasinya dengan Dewa Brahma yang diyakini menjadi Dewa yang 
menciptakan Soroh Nyuwung ini. Hal ini menjadi menarik karena jika merujuk kata Kidul 
yang artinya selatan maka keyakinan terhadap Sang Sinuhun Kidul yang identik dengan 
Dewa Brahma menjadi valid disebabkan dalam konstrukis Dewata Nawa Saóga, stana 
atau wilayah mandala yang didiami oleh Dewa Brahma terletak di arah selatan seperti 
kutipan teks Bhuana Sangksepa sloka 11-13 berikut ini: 

 Iúa purvantu vijñeyah, agneya tu màheúvaraá 

 Brahmàpi dakûinajñeyah, nairityam rudra evaca 

 Paúcimantu màhadevaá, vayabhyam sangkars tatha, 
 Viûóu uttara vijñeyaá, airúanyamsambhur evaca 

 Adohara itijñeyah, madhyo càpi sadaúivah 

 Urde paramaúivàpi, iti devo pratiûþhitaá (Bhuana Sangksepa 11-13) 
Terjemahannya: 
Demikianlah dewata yang membuat hidup dalam hati, Iúa di timur, Mahesora di 
tenggara, Brahma di selatan. Rudra di barat daya, Mahadewa di barat, Sangkaradi 
barat laut, Wisnu di utara, Sambhu di Timur laut, Siwatma di di bawah, Sadasiwa 
di tengah, Paramasiwa di atas (Rai Armita et al., 1995). 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 145 

 

Validitas sosok Dewa Brahma sebagai dewa yang utama yang menciptakan Soroh 
Nyuwung ini juga termuat secara spesifik dalam kutipan prasasti Pande Bang yang 
ditemukan di Puri Ngurah Sibang Kaja yang memuat secara terperinci proses penciptaan 
Soroh Nyuwung ini dari awal sampai akhirnya menetap di Desa Abianbase, Kabupaten 
Gianyar yang akan tergambarkan dalam struktur silsilah di bawah ini: 

 
Gambar 1. Silsilah Soroh Nyuwung 

Sumber: Prasasti Pandhya Bang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 146 

 

Menurut Dukuh Suprapta (wawancara, 12 Juli 2023) secara spesifik, Soroh 
Nyuwung dapat dikatakan sebagai Soroh Pandhya Bang jika ditelusuri dari nama leluhur 
yang menjadi awal keberadaan Soroh ini, namun dalam kutipan prasasti yang diyakini, 
Soroh Pandya Bang mendapatkan nama lain sebagai Soroh Nyuwung atau Panyuwungan 
yang diyakini diambil dari sosok leluhur Mpu Sandang Suwungan. 

Jika menilik sejarahnya, dapat diketahui bahwa keberadaan Soroh Pandhya Bang 
di Bali sudah ada sejak zaman kerajaan Bali kuno.. Hal ini didapat dari penelusuran nama 
Giri Kehen. Kehen sendiri sebenarnya memiliki 3 buah prasasti yang menurut Goris 
dalam (Ardika et al., 2013) masing – masing berangka tahun 804–836 Saka, 938–971 
serta prasasti ketiga berangka tahun 1126 Saka. Pada prasasti pertama yang berangka 
tahun 804-836 masehi, nama kehen belum termuat, yang termuat itu adalah nama Hyang 
Api. Termuatnya nama Kehen baru terlihat pada prasasti ketiga dengan angka tahun 1126 
saka, jika merujuk pada prasasti Pandhya Bang yang memuat bahwa kedatangan Pandhya 
Bang atau Bang Bali Bangsul di Bali yang kemudian menetap pada sebelah timur Giri 
Kehen maka patut diduga, sekitar tahun 1126 Saka atau sekitar tahun 1204 M yang 
notabena tergolong dalam masa Bali Kuna Pandhya Bang tiba di Bali yang saat itu Bali 
tengah di kuasai oleh Bhatara Guru Sri Adikuntiketana (Harsananda, 2018b). 

Lebih lanjut lagi ada hal yang menarik jika melihat penyematan nama Pandhya 
pada leluhur Soroh Nyuwung yaitu Pandhya Bang, hal ini disebabkan karena di bali 
sendiri, memang ada Soroh atau kelompok warga geneologis yang dikenal dengan Soroh 
Pande. Menanggapi hal ini, Dukuh Suprapta dalam wawancaranya menegaskan bahwa 
sampai saat ini, tidak ada sumber literatur yang menegaskan keterkaitan antara Soroh 
Nyuwung dengan Soroh Pande lainnya di Bali, bahkan Prapen (alat menempa logam) dan 
aktivitas memande (menempa logam) sebagai identitas lokal Soroh Pande pun tidak 
ditemukan dalam tradisi turun-temurun Soroh Nyuwung ini. Penelusuran lebih jauh 
sesungguhnya dapat ditelusuri dengan metode komparasi terhadap beberapa Babad 
Pande yang memang menunjukkan ketiadaan relasi secara geneologis antara Soroh 
Pandhya Bang dengan Soroh Pande yang hari ini eksis di Bali. Selain itu pula untuk 
Soroh Pande sendiri, menurut Purna Jiwa di awali oleh kedatangan Mpu Brahma Raja 
dari Madura yang datang ke Bali atas undangan dari Raja Bali kala itu yaitu Dalem Ketut 
Ngulesir (Jiwa, 2013) jika merujuk pada masa pemerintahan Dalem Ketut Ngulesir 
sendiri, maka dapat diperkirakan kedatangan dari leluhur Soroh Pande ada pada rentang 
tahun 1401 Masehi sampai 1460 Masehi (Ardika et al., 2013), namun karena masa dari 
Mpu Brahma Raja sendiri berada pada rentang tahun 1385-1455 M, maka secara spesifik 
dapat dikatakan bahwa kedatangan Mpu Brahma Raja ke Bali ada pada rentang tahun 
1041-1455, sehingga jika dihitung akan ada selisih tahun kedatangan antara leluhur Soroh 
Nyuwung  yaitu kira-kira 163 tahun lebih awal dibandingkan dengan leluhur Soroh Pande. 

 

2. Dukuh Sebagai Pemuka Agama Bagi Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Gianyar. 
Bagi masyarakat Hindu di Bali, pemuka agama bagi masyarakat dikenal dalam 

dua varietas yaitu Pinandita atau Pamangku dan Pandita atau Sulinggih atau Sadhaka. 
Kata Pamangku berasal dari kata ”pangku” yang memiliki arti sama dengan 
”menyangga”, “memikul beban” atau “memikul tanggung jawab” yang dalam hal ini 
memikul tanggung jawab sebagai pelayan atau perantara antara umat dengan Ida Sang 
Hyang Widhi Wasa. Pamangku ini pula dapat di golongkan dalam eka jati (Suhardana, 
2015)Sedangkan Pandita atau Sulinggih adalah tahap lanjutan dari Pamangku atau telah 
melalui proses Diksa hingga menjadi Dwijati yaitu terlahir dua kali, yaitu yang pertama 
terlahir dari rahim Ibu, yang kedua terlahir dari rahim pengetahuan Sang Guru Nabe. 
Secara etimologi kata, Sulinggih berasal dari dua kata yaitu Su yang berarti baik dan 
Linggih yang artinya kedudukan, dalam hal ini Sulinggih adalah sosok yang disucikan 
dan diberi kedudukan yang baik oleh masyarakat Hindu (Suhardana, 2008)  



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 147 

 

Secara umum di Bali pada masa dahulu, Sulinggih atau Sadhaka dapat dikatakan 
dimonopoli oleh satu soroh atau klan yaitu Soroh Brahmana dengan Ida Pedanda sebagai 
gelar atau Abhyseka Sulinggihnya namun sejak upacara Panca Walikrama di Besakih 
pada tahun 1999 terjadi perubahan dengan menggunakan konsep Sarwa Sadhaka yaitu 
Sulinggih dari beragam Soroh maupun Wangsa dengan Abhisekanya masing-masing yang 
dipercaya untuk Muput atau menyelesaikan upacara saat itu (Suhardana, 2008) Hal ini 
dilakukan untuk memberikan hak-hak yang sama pada setiap Soroh di Bali untuk diakui 
keberadaan Sulinggihnya masing-masing. Untuk gelar Abhiseka bagi seorang Sulinggih 
dari masing-masing Soroh akan dijabar sebagai berikut: 

a. Pedanda adalah gelar untuk keluarga Brahmana. 
b. Bhagawan adalah gelar untuk keluarga ksatria.  
c. Resi Bhujangga adalah gelar auntuk bhujangga wesnawa.  
d. Empu adalah gelar untuk keluarga pande atau pasek. 
e. Dukuh adalah gelar untuk sulinggih yang berasal dari masyarakat Bali Aga 

(Sukrawati, 2020). 
Meski memiliki gelar Abhiseka yang beragam, namun pada dasarnya, sistem 

Kasulinggihan di Bali selalu terbagi dalam tiga pola struktur ajaran atau Agem-Ageman  
yang sering di sebut dengan Tri Sadhaka yaitu Pandita Siwa yang memiliki wewenang 
untuk menghaturkan Yajña atau korban suci dengan upasaksi sanggar Surya guna 
menyucikan alam atas dan menurunkan kekuatan Tuhan, kemudian Pandita Bhuda 
berwenang untuk menghaturkan Yajña guna menyucikan alam tengah dan 
mempertemukan kekuatan suci Tuhan dengan kekutan Bhutakala yang telah somia dan 
Pandita Bhujangga yang berwenang untuk menghaturkan Yajña guna membersihkan 
alam bawah serta mengharmonisasi Bhuta Kala (nyomia) (Suhardana, 2008) 

 Pendapat dari Sukrawati yang memuat bahwa Dukuh adalah gelar atau sebutan 
untuk Sulinggih atau Pandita yang memiliki latar belakang geneologis dari masyarakat 
Bali Aga. Menanggapi hal ini Dukuh Suprapta dalam wawancara tanggal 12 Juli 2023 
menegaskan sosok Dukuh bagi Soroh Nyuwung adalah sosok yang sentral dalam proses 
keberagamaan,dan beliau setuju dengan pendapat Sukrawati yang merumuskan 
bahwasanya gelar Dukuh adalah gelar yang merujuk pada pemuka agama bagi 
masyarakat Bali Aga meski menurut beliau, istilah Bali Aga bagi Soroh Nyuwung kurang 
tepat lebih tepat jika disebut sebagai Bali Mula atau masyarakat yang datang lebih dulu 
dibandingan Soroh lainnya mengingat kedatangan leluhur Soroh Nyuwung memang 
berada pada masa Bali Kuna di Bali. 

 Proses inisiasi yang dilalui untuk menjadi Dukuh juga memiliki perbedaan dengan 
soroh lainnya di Bali yaitu dengan prosesi upacara bernama Mabersih Dukuh tidak 
menggunakan istilah Diksa seperti klan lainnya. Untuk gelar Dukuh sendiri, bagi Dukuh 
Suprapta berasumsi bahwa gelar tersebut pertama kali digunakan oleh leluhur dari Soroh 
Nyuwung yaitu Sang Pandhya Bang atau disebut juga Bang Bali Bangsul sesuai dengan 
kutipan prasasti. Lebih lanjut berdasarkan menurut Dukuh Suprapta (wawancara 12 Juli 
2023), Soroh Nyuwung memiliki sistem hierarkis pada Dukuh itu sendiri, dalam artian 
ada dua jenis Dukuh dihormati oleh Soroh Nyuwung yaitu Dukuh Pengarép dan Dukuh 
Pengabih. Dukuh Pengarép adalah dukuh yang secara hierarkis memiliki derajat yang 
lebih tinggi dibandingkan dengan Dukuh Pengabih dan sampai hari ini, sistem 
pengangkatan seorang Dukuh Pengarép masih didasarkan pada sistem keturunan 
langsung dalam artian, seorang Dukuh Pengarép akan mewariskan gelar Dukuh Pengarép 
ini kepada keturunan langsungnya.  

Hal yang berbeda berlaku bagi Dukuh Pengabih yang menurut Dukuh Suprapta, 
pengangkatan seorang Dukuh Pengabih dapat dilakukan dalam tiga kondisi yaitu: 

 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 148 

 

a. Keturunan: Seorang dapat menjadi Dukuh Pengabih jika memiliki garis keturunan 
Dukuh Pengabih sebelumnya 

b. Tuntutan warga: Perkembangan kuantitas Soroh Nyuwung yang semakin 
meningkat menimbulkan krisis pada aspek jumlah Dukuh Pengabih yang dapat 
memenuhi tuntutan Yajña masyarakat. Dalam hal ini, seorang Dukuh pengabih 
dapat diusulkan oleh warga untuk melalui proses inisiasi mabersih Dukuh dan 
menjadi Dukuh Pengabih. 

c.  Pawisik: selain dua kondisi di atas, seseorang dapat menjadi Dukuh Pengabih 
ketika dirinya dan Dukuh Pengarép saat itu mendapat Pawisik yang sama bahwa 
orang tersebut harus diinisiasi. 
Menurut Dukuh Suprapta, dalam dimensi religiusitas, Dukuh Pengarép adalah 

pusatnya. Hal tersebut disebabkan karena hanya Dukuh Pengarép yang memiliki hak 
otoritatif untuk memutuskan waktu serta mekanisme upacara yang akan diselenggarakan 
dan hanya Dukuh Pengarép yang memiliki hak utama dan pertama untuk Muput atau 
memimpin upacara. Adapun hadirnya Dukuh Pengabih secara khusus memiliki fungsi  
sebagai Support system atau sebagai unsur pendukung dari proses upacara yang sedang 
berlangsung, namun disebabkan kuantitas Dukuh yang sedikit serta aturan bahwa ssang 
Pamuput hanyalah Dukuh Pengarép ada kalanya  dalam siatuasi tertentu seorang Dukuh 
Pengabih dapat muput atau memimpin suatu upacara jika Dukuh Pengarép dalam kondisi 
tidak mampu untuk Muput, maka dalam kondisi demikian, pemimpin upacara akan 
dilimpahkan dari Dukuh Pengarép kepada Dukuh Pengabih atas rekomendasi serta 
penugasan dari Dukuh Pengarép kepada Dukuh Pengabih. 

 

3. Tempat Suci Bagi Soroh Nyuwung 
 Kehadiran tempat suci bagi umat beragama sangatlah penting, tempat suci adalah 

tempat sakral yang menjadi media manusia untuk terkoneksi dengan Tuhannya. Hal ini 
bahkan dijabarkan dengan jelas oleh Eliade yang merumuskan bahwa tempat suci adalah 
sebuah Hierophany, sebuah istilah dalam bahasa Yunani yang berarti “penampakan suci”, 
hieros dan phaineien (Pals, 2012). Tentu saja penggunaan istilah ini selaras dengan fungsi 
tempat suci sebagai lokasi yang diyakini “dikunjungi” entitas suci. 

Bagi umat Hindu di Indonesia, Pura menjadi sebuah nama resmi untuk menunjuk 
tempat suci bagi pemeluk agama Hindu, meski dalam berbagai wilayah, terdapat istilah 
berbeda untuk hal ini, semisal Balai Basarah yang menjadi nama untuk menunjukkan 
tempat suci sekaligus tempat peribadatan bagi suku dayak dan penganut Hindu 
Kaharingan (Paramarta, 2022) hingga nama-nama seperti Pak Buaran, Penammuan, 
hingga Pak Pesungan/Inan Pemalaran yang menjadi nama-nama tempat suci bagi 
masyarakat Hindu Alukta (Segara, 2023). Pengertian Pura sendiri sesungguhnya berasal 
dari kata “Pur” yang artinya kota, benteng, atau kota yang berbenteng dalam artian bahwa 
pura adalah suatu kesatuan wilayah yang memiliki benteng yang mengelilingi guna 
menjaga kesakralan yang dimiliki oleh bangunan tersebut (Netra., 1997). Bagi umat Hidu 
secara umum mengenal beberapa jenis Pura berdasarkan karakteristiknya yaitu: 

a. Pura Kahyangan Jagat, yaitu pura yang difungsikan sebagai media pemujaan 
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa dalam aneka Prabhawa atau manifestasi-
Nya contohnya adalah pura Sad Kahyangan dan Pura Dang Kahyangan 

b. Pura Kahyangan Desa (teritorial) yaitu pura yang disungsung (dipuja dan 
dipelihara) oleh kesatuan masyarakat dalam satu wilayah tertentu seperti desa 
pakraman atau desa adat 

c. Pura Swagina (pura fungsional), yaitu pura yang disungsung (dipuja dan 
dipelihara) oleh sekelompok masyarakat yang memiliki kesamaan dibidang 
profesi atau mata pencaharian seperti Pura Subak yang disungsung oleh para 
petani dan pura Melanting yang disungsung oleh para pedagang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 149 

 

d. Pura Kawitan, yaitu pura yang disungsung oleh warga masyarakat yang memiliki 
satu ikatan keturunan (geneologis) sehingga memiliki satu “wit” atau memiliki 
satu asal kelahiran yang bmembentuk suatu pemujaan kepada entitas leluhur yang 
sama. Adapun bentuk pura ini seperti sanggah, Pamerajan, Panti, Dadya hingga 
Pedharman  (Titib, 2003).  
Bagi Soroh Nyuwung tempat suci yang dimiliki dan diyakini secara esensial ada 

dua macam yang tergolong dalam jenis Pura Kawitan. Menurut hasil wawancara dengan 
Dukuh Suprapta, Soroh Nyuwung memang mengutamakan pemujaan kepada leluhur yang 
dalam hal ini termanifestasikan melalui dua media tempat suci yaitu Sanggah dan Pura 
Panti. Sanggah adalah tempat pemujaan bagi keluarga pribadi sedangkan Pura Panti 
Panyuwungan adalah tempat pemujaan dalam skala geneologis yang lebih besar yaitu 
Soroh Nyuwung itu sendiri. Bagi Soroh Nyuwung keberadaan Pura Panti Panyuwungan 
sangatlah penting dikarenakan segala aktivitas keberagamaan dapat dilakukan dan Puput 
atau selesai di Pura Panti Panyuwungan (Wawancara, 12 Juli 2023). 

Bagi Soroh Nyuwung sendiri, untuk sanggah atau Merajan wajib memiliki 
beberapa Palingih atau sthana Ida Bhatara sebagaimana yang telah termuat dalam 
kutipan prasasti Pandya Bang sebagai berikut: 

Inilah bangunan suci yang wajib ada di Mrajan, yaitu Palinggih Kawitan, 
Palinggih Bhatara Agniswara, terutama Palinggih Gedong Sinapa, perhatikan 
dengan baik, jangan melanggar aturan dalam tata cara pembuatan bangunan suci. 
perhatikan dengan baik rupa dan bentuk masing-masing bangunan, lihat dengan 
pasti agar tidak samar-samar. 
Ada pesanku kepadamu sekalian, janganlah kalian lupa kepada kewajiban 
(sasana) dan jatidiri (kawwangan) kalian, yakni memuja Bhatara Kasuhun yang 
bersemayam di Gedong Sinapa, sesuaikanlah tata pelaksanaan upacaranya 
sebagaimana dijelaskan dalam prasasti, baik untuk kehidupan maupun kematian, 
jangan melanggar. Jika kalian lupa melakukan pemujaan di Kahyangan, 
melanggar kewajiban dan tatakrama, pastilah kalian terkena kutukan Bhatara 
Kasuhun, selama hidupmu tidak akan menemukan keselamatan dan selalu 
menderita kesakitan, hidup boros, menjadi orang miskin. Sebab tidak menjadi 
pewaris namanya (Bakta et al., 2015) 
Pada kutipan Prasasti di atas nampak jelas bahwa yang menjadi Palinggih utama 

bagi Soroh Nyuwung adalah Gedong Sinapa yang menjadi media bagi Soroh Nyuwung 
dalam memuja Bhatara Kasuhunan (Kidul) disertai dengan Palinggih kawitan dan 
Agniswara hal ini dibenarkan oleh Dukuh Suprapta dan mengatakan bahwa sejatinya, 
Pelinggih utama yang menjadi media Soroh Nyuwung dalam mengkoneksikan dirinya 
dengan Bhatara Kasuhunan Kidul adalah Gedong Sinapa baik dalam skala sanggah atau 
Merajan hingga Palinggih yang utama di Pura Panti Panyuwungan pun disebut dengan 
Gedong Sinapa hanya saja, jika di Pura Panti akan ditemukan jumlah palinggih yang lebih 
banyak (Wawancara, 12 Juli 2023). 

 Menelisik lebih dalam tentang Gedong Sinapa, dapat ditemukan beberapa Pura 
dengan Palinggih yang bernama sama, menurut Jero Mangku Nyoman Putra selaku 
Pamangku Jan Banggul di Pura Durga Kutri, Palinggih Gedong Sinapa sejauh ini 
ditemukan pada Pura Durga Kutri, Pura Kahyangan Tiga di  Desa Pakraman Kutri serta 
seluruh Sanggah Gede milik warga di Desa Pakraman Kutri Kecamatan Blahbatuh, 
namun hingga saat ini belum diketahui mengenai entitas suci yang puja melalui medium 
Palinggih Gedong Sinapa tersebut, baik Gedong Sinapa yang hadir pada wilayah Pura 
Durga Kutri, Kahyangan desa hingga Sanggah Pamerajan  tersebut. Selain daftar pura 
yang telah disebut serta terdapat dua pura lainnya yang memiliki Palinggih Gedong 
Sinapa ini yaitu Pura Natar Pande yang disungsung oleh keturunan Pande Mas yang 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 150 

 

berlokasi di Banjar Pande Blahbatuh serta Sanggah Gede Pande Beratan di Banjar Pokas 
Blahbatuh (Wawancara, 21 Agustus 2023). Menurut Jero Mangku Pande Yasa 
(Wawancara, 21 Agustus 2023), yang merupakan Pamangku Jan Banggul di Pura Natar 
Pande menuturkan bahwa keberadaan Gedong Sinapa di Pura Natar Pande telah ada sejak 
dahulu, namun tidak diketahui angka tahun spesifiknya serta tidak ada penuturan baik 
secara lisan maupun tulisan mengenai hal tersebut. Mengenai fungsi dari keberadaan 
Palinggih Gedong Sinapa tersebut juga tidak diketahui sehingga dalam aktivitas 
keseharian pemujaan sehari-hari Palinggih Gedong Sinapa difungsikan sebagai tempat 
menyimpan Pratima atau Arca Ida Bhatara.  

 Pada awalnya kehadiran Palinggih Gedong Sinapa di beberapa pura yang 
berkaitan dengan Soroh Pande membuka kemungkinan bahwa ada relasi antara Soroh 
Nyuwung dengan Soroh Pande, namun berdasarkan buku Soroh Pande di Bali karya 
Guermonprez yang memuat beberapa denah Pura kawitan yang berkaitan dengan Soroh 
Pande seperti Pura Pande Mas Kamasan yang berada di banjar sangging, kamasan, 
Klungkung, tidak terdapat Pelinggih Gedong Sinapa seperti pura kawitan Pande lainnya 
di wilayah Blahbatuh. Berdasarkan dari data ini, patut diasumsikan, keberadaaan Gedong 
Sinapa baik di wilayah Blahbatuh maupun pada Soroh Nyuwung memiliki keterkaitan 
dalam dimensi sama-sama merupakan Palinggih dari jaman Bali Kuna mengingat  Pura 
Durga Kutri sebagai pura yang dibangun sebagai percandian dari Gunapriyadharmapatni 
yang mangkat pada tahun 929 saka atau 1001 Masehi (Ardika et al., 2013) yang berselisih 
sekitar 203 tahun dari kedatangan pertama Pandhya Bang ke Bali pada tahun 1204 M 
selaku leluhur dari Soroh Nyuwung itu sendiri, hanya saja pada Soroh Nyuwung, 
Palinggih Gedong Sinapa hadir secara spesifik dan fungsional untuk memuja Hyang 
Sinuhun Kidul. 

 Selain sisi historis dari Gedong Sinapa yang menarik, terdapat pula sisi menarik 
lainnya yaitu aturan yang mengatur tatacara membangun Gedong Sinapa di areal merajan 
pribadi bagi Soroh Nyuwung. Berdasarkan hasil wawancara dengan Dukuh Suprapta 
tanggal 12 Juli 2023, dijelaskan bahwa, sistem membangun sanggah atau merajan bagi 
Soroh Nyuwung tidak sama dengan umat Hindu di Bali secara umum, bagi mereka yang 
Ngarangin atau membangun sanggah pamerajan ditempat yang baru, maka ada aturan 
bahwa gedong Sinapa baru boleh dibangun di areal tersebut, jika warga dari Soroh 
Nyuwung ini sudah menikah, jika belum menikah hanya membangun Panungun Karanng 
saja di rumahnya. 

 Saat telah menikah, maka warga dari Soroh Nyuwung ini wajib membangun satu 
Pelinggih Gedong Sinapa dengan Rong satu di sebelah utara dari sikut Merajan wilayah 
kaja-kangin (Timur laut) dalam sikut pekarangan rumah. Pelinggih Gedong Sinapa ini 
difungsikan untuk memuja Ida Bhatara Kawitan/ Dewa Brahma sebagai Dewa yang 
ditakini menciptakan mereka. Pelinggih ini akan bertambah jika keturunan dari warga 
pertama yang Ngarangin ini telah melalui upacara Pawiwahan atau menikah, karena bagi 
keturunan yang telah menikah, keturunannya ini wajib membuat Palinggih Rong satu 
yang baru di sebelah timur sikut sanggah sebagai sanggah anten tempat mereka juga 
memuja kawitan mereka tersendiri, sehingga dalam hal ini, baik generasi pertama 
maupun generasi kedua sama-sama memiliki Palinggih pamujaannya tersendiri. 

 Tradisi ini kemudian akan berlanjut ke generasi berikutnya, generasi ketiga 
setelah menikah juga akan melakukan hal yang sama dengan generasi kedua, hanya saja 
letak Palinggihnya akan berjejer ke sebelah barat atau selatan dari Palinggih  milik 
generasi kedua, dan untuk palinggih atau sanggah anten milik generasi ketiga dapat 
digabung menjadi satu dengan Palinggih generasi kedua yang berada di sebelah timur 
sehingga Palinggih yang dimiliki oleh generasi kedua akan berubah bentuk menjadi 
sebuah palinggih gedong dengan satu pintu/ Rong namun memiliki tiga sekat dan saat ini 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 151 

 

dilakukan maka di Pelinggih milik generasi kedua yang awalnya berstatus sebagai 
Palinggih Kawitan milik generasi kedua berubah menjadi Palinggih Kamulan  yang hadir 
sebagai media memuja leluhur oleh generasi kedua, ketiga dan seterusnya, sedangkan 
Palinggih Gedong Sinapa  milik generasi pertama tidak berubah posisi dan tetap berada 
di utara, hanya saja akan ada tambahan palinggih yaitu Palinggih Taksu di sebelah barat 
Gedong Sinapa milik generasi pertama, serta palinggih Pangrurah  disebelah selatan dari 
Palinggih Kamulan yang dipuja oleh generasi kedua dan seterusnya. Untuk lebih 
memudahkan dalam mengerti transformasi dari merjan Soroh Nyuwung, maka akan 
digambarkan sebagai berikut: 

 
Gambar 2. Denah Merajan Soroh Nyuwung generasi pertama 

Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023) 
Keterangan gambar: 
A : Palinggih Gedong Sinapa ( Rong I) disebut juga dengan Palinggih kawitan 

 
Gambar 3. Denah Merajan Soroh Nyuwung untuk generasi pertama dan kedua 

Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023) 
Keterangan gambar: 
A : Gedong Sinapa/Gedong Kawitan untuk generasi pertama 

B : Gedong Sinapa/Gedong kamulan (rong satu) untuk generasi kedua 

 

 
Gambar 4. Denah Merajan Soroh Nyuwung Untuk Generasi Pertama, Kedua dst. 

Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 152 

 

Keterangan gambar: 
A : Gedong Sinapa/Gedong kawitan untuk generasi pertama 

B: Gedong Kamulan dengan satu rong namun terbagi menjadi tiga sekat 
C: Palinggih Taksu 

D: Palinggih Pangrurah 

Untuk Pura kedua yang disucikan oleh Soroh Nyuwung masih berupa pura 
Kawitan yang disebut dengan Pura Panti Panyuwungan serta disungsung oleh seluruh 
Soroh Nyuwung di Bali. Hal ini disebabkan karena Pura Panti Panyuwungan di Desa 
Abianbase Gianyar, adalah satu-satunya Pura yang tersurat di dalam Prasasti Pandya 
Bang dan disebutkan menjadi pura awal bagi Soroh Nyuwung, sehingga Panyungsung 
dari Pura ini berasal dari banyak daerah persebaran Soroh Nyuwung seperti daerah 
Abianbase, Tedung hingga ke desa Gadungan, kabupaten Tabanan. Pura Panti sendiri 
memiliki sebuah definisi sebagai pura pemujaan leluhur suatu keluarga yang kurang jelas 
kekerabatannya, dalam artian penyungsungnya sudah termasuk dalam kuantitas yang 
banyak melebihi Sanggah Pakurenan yang disungsung satu keluarga inti dan Dadya yang 
disungsung oleh beberapa keluarga inti (Rema, n.d.). Hal ini juga termuat di dalam teks 
Siwagama sebagai berikut: 

 …saduluking wwang kawandasa kinon magawaya panti krama, wwang setengah 
bhaga rwang puluhing saduluk ibu wangunika, nista sapuluhing sadulung, 
sanggar prethiwi wangun ika mwang kamulan pamangganya sowang… 

Terjemahannya: 
 Setiap 40 pekarangan rumah mendirikan panti. Adapun setengah bagian itu yakni 
20 pekarangan rumah agar mendirikan palinggih Ibu, sedikitnya 10 pekarangan 
rumah, supaya mendirikan Palinggih Prethiwi dan Palinggih Kamulan setiap 
pekarangan rumah sebagai Penghulu nya (Sukada, 2002). 
Meski dalam kutipan teks di atas teruat bahwa untuk membangun Pura Panti  

harus terdiri dari 40 kepala keluarga, namun dalam sistem Soroh Nyuwung tidak demikian 
adanya karena Pura Panti panyuwungan adalah tingkatan pura yang paling tinggi yang 
dimiliki oleh Soroh Nyuwung hal ini terkonfirmasi dalam wawancara dengan Dukuh 
Suprapta tanggal 12 Juli 2023 yang menjelaskan bahwa pura Panti Panyuwungan  adalah 
pusat dari aktivitas keberagamaan Soroh Nyuwung, baik itu upacara Dewa Yajña  seperti 
Piodalan, upacara Manusa Yajña seperti mapetik, upacara rsi Yajña seperti Mabersih 
Dukuh hingga upacara Pitra Yajña seperti upacara Pengaskaraan sehingga awal dan 
akhir semua Puput di Panti dalam artian bahwa, segala macam aktivitas religius berupa 
ritual keagamaan akan menggunakan Tirtha dari Panti Panyuwungan sebagai sarana 
penyuciannya dan tidak menggunakan tirtha dari pura lainnya seperti Pura Kahyangan 
Tiga selayaknya yang lazim dilakukan oleh masyarakat Hindu di Bali. 

Selain itu pula keberadaan pura Panti Panyuwungan sebagai pura dengan tingkat 
tertinggi yang dimiliki oleh Soroh Nyuwung menjadikan Soroh ini secara otomatis tidak 
memiliki dan meyakini pura pada tingkat Pedharman di Besakih. Bagi Dukuh Suprapta, 
hal ini wajar mengingat entitas Soroh Nyuwung yang memang dipercaya sebagai warga 
Bali Mula sehingga struktur pura yang muncul belakakangan dari periodenisasi 
kedatangan mereka tidak di kenal. Untuk struktur dari pura panti panyuwungan pun 
tergolong unik karena mayoritas berisikan Palinggih dalam model Gedong seperti yang 
tampak pada gambar berikut ini: 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 153 

 

 
Gambar 5. Deretan Palinggih di Pura Panti Panyuwungan 

Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023) 
Untuk strukturnya sendiri, Pura Panti Panyuwungan hanya memiliki Dwi 

Mandala yaitu Jaba dan Jeroan, adapun untuk bangunannya di Jaba terdapat 2 Palinggih 
Apit lawang serta 21 bangungan lainnya berada di jeroan yang terdiri dari 11 Palinggih 
pemujaan, 2 Bale Piyasan, 1 Bale Patok, 1 Bale Paebatan, 1 Bale pertemuan, 1 Bale 
Pasimpenan dan 1 dapur, 1 telaga, 1 Bale Kul-Kul dan 1 Bale Panggungan, jika 
dituangkan dalam bentuk denah akan seperti gambar di bawah ini:  

 
Gambar 6. Denah Pura Panti Panyuwungan Beserta Warna Busana Palinggih 

Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023) 
Keterangan : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Menurut Dukuh Suprapta (Wawancara, 22 Agustus 2023), keberadaan Pura Panti 
Panyuwungan hari ini telah melalui banyak perubahan dan adaptasi, beliau menuturkan 
bahwa Palinggih esensial di Pura Panti tetaplah Palinggih Gedong Sinapa, kemudian 
berkembang menjadi tiga Palinggih yaitu Gedong Sinapa,Gedong Kamimitan dan 
gedong Gunung Agung kemudian berkembang menjadi lima Pelinggih  dengan 
menambahkan  Gedong Mahadewa dan Gedong Wisnu dan sampai hari ini berkembang 
menjadi sembilan pelinggih dengan menambahkan Pelinggih Padma Indrablaka, 
palinggih Taksu, Palinggih Tirtha dan Padmasana. 

A :  Apit Lawang 

B :  Bale Kulkul 
C : Bale Mebat 
D : Bale Patok 

E : Bale Piyasan 

F : Dapur/Perantenan 

G : Balai Pertemuan 

H : Bale Piyasan 

I : Bale Pasimpenan 

J : Padma Indrablaka 

K : Palinggih Taksu 

 

L :  Gedong Mahadewa 

M :  Gedong Wisnu 

N : Gedong Sinapa 

O : Padmasana 

P : Gedong Kamimitan 

Q : Gedong Gunung Agung 

R : Gedong Brahma 

S : Bale Panggungan 

T : Palinggih Tirtha 

U : Telaga 

V : Palinggih Lesung 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 154 

 

Berdasarkan penjelasan di atas sesungguhnya terlihat bahwasanya terdapat 
perbedaan mencolok diantara Soroh Nyuwung dan warga Kramen (sebutan Soroh 
Nyuwung kepada orang -orang diluar Soroh mereka) dalam hal sistem tempat suci yang 
diyakini. Ajaran Mpu Kuturan yang diterapkan dalam pola pendirian Pura di Bali dalam 
bentuk kahyangan Tiga, untuk sebuah desa, sedangkan untuk sebuah keluarga ditetapkan 
pembangunan sanggah Kemulan Rong Tiga selain juga beliau memperkenalkan 
bangunan dalam bentuk Gedong dan Meru, hal ini diperkuat dengan beberapa kutipan 
sloka seperti kutipan dari lontar Catur Lokapala sebagai berikut: 

… lahya kita manusa kabeh, haywa kita tan enget ri kami, mulaning sariranta 
kabeh, kami Sang Hyang Guru Reka, angreka sahisining rat kabeh, kami 
sinanggah Bhatari Hyang Widhi, Dewa Hyang Kawitanta kabeh, kami 
panunggalanira sanghyang siwa uma kala, kami masarira sanghyang brahma 
wisnu iswara, mengete kita kabeh, mangke wenang kita samuha, magawe sanggar 
kawitanta rong tiga sana, apan mabeda beda pawittaning wang, padha wijiling 
pancasiwa, sadparamartha teka kami, kami utpatti sthiti linanta… 

Terjemahannya: 
…sebagai manusia jangan lupa kepadaku, akulah asal semua badanmu, aku adalah 
Sang Hyang Guru Reka, yang membuat semua isi dunia, aku disebut Bhatari 
Hyang Widhi, Dewa Hyang Kawitanmu semua, aku menyatu dengan Sang Hyang 
Siwa Uma Kala, aku berbadan Sang Hyang Brahma Wisnu Iswara, ingatlah 
semua, sekarang kamu wajib bermufakat, membuat sanggah kawitan rong tiga, 
karena berbeda-beda asalnya manusia, keluar dari Panca Siwa, Sada Paramasrtha 
padaku, aku pencipta, pemelihara, pengembalimu… (Sukada, 2002). 
Kemudian ada juga kutipan dari lontar Raja Purana sebagai berikut: 
…ngraris nangun catur agama, catur lokhita bhasa, catur sila, makadi 
ngewangun sanggah kamulan, kahnyangan tiga pura dalem, puseh mwang bale 
agung… 

Terjemahannya: 
…selanjutnya diterapkan empat peraturan agama, empat cara berbahasa, empat 
ajaran daam kesusilaan, termasuk membuat sanggah kemulan, kahyangan tiga 
pura Dalem, Puseh dan Bale Agung (Sukada, 2002). 
Untuk perbedaan bentuk Kamulan sendiri sesungguhnya dapat dipahami dengan 

logis, disebabkan periodenisasi kedatangan leluhur dari Soroh Nyuwung dapat dikatakan 
berada dalam periodenisasi yang sama dengan kedatangan Mpu Kuturan di Bali, meski 
secara angka tahu, belum dapat ditentukan secara pasti angka tahun kedatangan Mpu 
Kuturan disebabkan ada banyaknya variasi sumber sastra yang memuat angka tahun 
kedatangan Mpu Kuturan, namun dapat di generalisir, masa Mpu Kuturan berada dalam 
rentang angka tahun 1001 M–1384 M (Ardiyasa, 2018) dan angka tahun kedatangan 
leluhur Soroh Nyuwung yaitu Pandya Bang diperkirakan ada pada angka tahun 1204 M 
sehingga wajar, warisan ajaran Mpu Kuturan ini tidak diadopsi oleh Soroh Nyuwung 
disamping perbedaan keyakinan yang dimiliki oleh Soroh Nyuwung itu sendiri. 

Selain itu pula menurut penelitian Rema, Kamulan pada dasarnya memang 
memiliki rong satu atau rong tunggal, namun dalam perkembangannya mengalami 
penyesuaian dengan konsep Tri Murti yang terdiri dari Brahma, Wisnu dan Iswara 
sebagai manifestasi Ida Sang Hyang Widhi, sehingga palinggih Rong Telu  hari ini 
memiliki peran ganda yaitu sebagai sarana memuja leluhur dan memuja Tri Murti (Rema, 
2014.) berdasarkan hal ini dapat disimpulkan, Palinggih kamulan yang ada pada Soroh 
Panyuwungan sejatinya memang berfungsi sebagai pemujaan leluhur tanpa keterlibatan 
keyakinan terhadap Tri Murti yang menyebabkan juga Soroh Nyuwung pada akhirnya 
tidak terkorelasi dan membangun relasi keyakinan dan peribadatan dengan Pura 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 155 

 

Kahyangan Tiga di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar. Untuk Palinggih Padmasana 
yang ada di Pura Panti panyuwungan sendiri, menurut Dukuh Suprapta juga tergolong 
baru yang dibangun ekitar tahun 80’an dengan fungsi melengkapi palinggih yang ada di 
panti  agar sesuai dengan kemajuan jaman meski dikatakan, padmasana bukanlah 
Palinggih pokok bagi Soroh Nyuwung hal ini sejalan dengan hasil penelitian yang 
dilakukan oleh Guermonprez yang tertuang dalam bukunya “Soroh Pande di Bali 
pembentukan Kasta dan Nilai Gelar” yang mengemukakan bahwa terdapat sekelompok 
warga di Abianbase dan Cemenggawon yang tidak dikenal sebagai Pande namun 
memiliki panggilan kehormatan Mawang dan Suung atau Panyuwung. Kelompok ini juga 
memiliki pendeta mereka sendiri yang disebut dengan Dukuh dan di pura mereka tidak 
terdapat padmasana dan Palinggih yang paling dihormati memiliki nama yang sangat 
istimewa yaitu Gedong Sinapa (Guermonprez, 2012), namun bukan berarti Soroh 
Nyuwung tidak mengenal Padmasana. Keberadaan Padmasana pada Soroh Nyuwung 
tidak dikenal sebagai sebuah Palinggih melainkan hadir sebagai sebuah Wadah saat 
upacara Ngaben yang digunakan oleh Dukuh Pengarép saat beliau meninggal dunia, hal 
ini sejalan dengan tradisi bagi warga kramen yang menggunakan Padmasana sebagai 
wadah/bade bagi Brahmana warna. Penggunaan Bade untuk Brahmana Warna dalam 
wujud Padmasana karena diyakini seorang pandita adalah Sang Adi Guru Loka, Ia 
memiliki tugas untuk memberikan pengabdiannya kepada umat dalam bidang agama 
(Suyoga, n.d.). 

Berdasarkan uraian yang telah menjelaskan tentang bagian sub-sistem di atas, 
maka dapat disimpulkan bahwa dalam merumuskan sistem pemujaan Soroh Nyuwung di 
Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar setidaknya terdapat 3 bagian sub- sistem yang 
menjadi penopangnya yaitu yang pertama sistem keyakinan terhadap leluhur serta Hyang 
Sinuhun Kidul, kemudian yang kedua sistem Dukuh sebagai entitas orang suci bagi Soroh 
Nyuwung serta yang ketiga adalah Gedong Sinapa selaku palinggih  atau media bagi 
Soroh Nyuwung dalam melaksakan pemujaan.  

Ketiga subsistem ini bersinergi dalam suatu relasi yang yang saling terkait satu 
dengan lainnya, hal ini sejalan dengan teori sistem yang mengemukakan bahwa dalam 
sebuah sistem terdapat tiga asumsi mendasar yaitu pertama adanya dimensi menyeluruh 
dari sebuah sistem, yang kedua adanya subsistem yang terorganisir dan yang ketiga 
sistem dapat bersifat terbuka meski dalam upaya mempertahankan eksitensi 
keseluruhannya (Bertalanffy, 1968). Penggabaran tentang sistem pemujaan ini dapat 
digambarkan sebagai berikut:  

 
Gambar 7. Ilustrasi Relasi Antara Subsistem Menjadi Suatu Sistem Pemujaan Yang Utuh 

Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023) 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 156 

 

Pada gambar ilustrasi di atas dapat dijelaskan bahwasanya dalam sistem pemujaan 
Soroh Nyuwung terdapat tiga bagian subsistem yaitu keyakinan, orang suci atau dalam 
hal ini Dukuh kemudian yang ketiga adalah tempat suci yang dalam hal ini meliputi 
Sanggah dan Pura Panti Panyuwungan. Penggambaran ketiga subsistem dalam tiga 
lingkaran yang berbeda menunjukkan batas yang jelas diantara masing- masing masing 
subsistem, lalu satu lingkaran besar yang menggambar bahwa susbsistem yang terpisah-
pisah tersebut dari menjadi satu kesatuan sistem yang utuh (Wholism). Subsistem 
keyakinan hadir sebagai subsistem awal dalam perumusan sistem pemujaan, keyakinan 
Soroh Nyuwung berlandaskan pada Prasasti Pandya Bang yang lejat dengan keyakinan 
geneologis yang telah diwarisi, keyakinan ini sendiri sebagai subsistem tidak dapat berdiri 
sendiri dan wajib terkoneksi dengan subsistem lainnya sebagai sebagai bentuk 
ketergantungan antar subsistem untuk membentuk suatu sistem yang utuh sesuai dengan 
teori sistem (Amirin, 2001) Dalam hal ini Dukuh menjadi subsistem kedua yang hadir 
dalam sistem pemujaan Soroh Nyuwung dan yang ketiga adalah subsistem tempat suci. 
Hal ini diperkuat dengan hasil wawancara dengan Dukuh Suprapta sebagai berikut  

Bagi kami Soroh Nyuwung di Desa Abianbase, dalam proses pemujaan yang kami 
lakukan memang selalu dilandasi oleh kutipan prasasti sebagai landasan kami, 
walaupun dalam prosesnya, Kak Dukuh masih ikut belajar dan membandingkan 
apa yang sebelumnya dipercaya oleh Sorong Nyuwung dengan apa yang diyakini 
oleh Soroh Kramen, siapa tahu ada penyempurnaan-penyempurnaan yang bisa 
Kak Dukuh buat meski tidak sempurna sekali dan tidak melenceng dari keyakinan 
yang selama ini sudah ada, selain itu pula Nini Dukuh selaku Dukuh Pengarép dan 
Dukuh -Dukuh Pengiring lainnya selalu berusaha untuk hadir sebagai panglingsir 
yang memimpin upacara serta membimbing dalam proses pembuatan upakara 
bebantenan meskipun tidak dipungkiri, beberapa jenis upakara dan bebantenan 
ada juga penambahan dari apa yang termuat dalam prasasti, karena tidak 
dipungkiri, dalam perkembangan Soroh ini ada faktor seperti perkawinan yang 
membuat adanya variasi dari bebantenan Soroh Kramen, dan bukan banten saja, 
Palinggih palinggih juga ada beberapa penambahan karena dulu ya palinggih nya 
cuma Gedong Sinapa saja, sekarang sudah ada Padmasana karena mungkin 
panglingsir terdahulu juga melihat Palinggih di luar Soroh kami, dan karena di 
panti ada Padmasana jadi ada juga warga lain yang membangun Padma 
dirumahnya, apalagi bagi mereka memiliki anggota keluarga yang sudah menikah 
keluar keluarga, tapi itu tidak jadi masalah selama Gedong Sinapa selaku 
Palinggih pokok tetap ada dan keyakinan mereka tetap menjadikan Pura Panti 
sebagai pusat upacara karena ada bahasa turun temurun yaitu sami puput ring 
panti (semua selesai di Panti) dan syukurnya sampai hari ini, tradisi itu tetap 
berjalan (Wawancara, 12 Juli 2023) 
Berdasarkan dari kutipan wawancara di atas sesungguhnya dapat dilihat ciri- ciri 

suatu sistem menurut teori sistem itu sendiri yaitu pertama adanya tujuan yang sama dari 
hadirnya ketiga subsistem yaitu Keyakinan, Dukuh dan tempat suci yaitu terwujudnya 
suatu pemujaan, yang kedua sistem pemujaan Soroh Nyuwung sejatinya memiliki batasan 
atau Boundaries yang memisahkan sistem pemujaan Soroh Nyuwung dengan sistem 
pemujaan yang dilakukan oleh Soroh lainnya, yang ketiga, meskipun memiliki 
boundaries namun sistem pemujaan Soroh Nyuwung bersifat terbuka dalam artian 
menerima penyesuaian -penyesuaian yang hadir akibat interaksi dengan sistem pemujaan 
yang berbeda dalam lingkungannya dan yang terakhir, Dukuh dapat hadir sebagai 
subsistem yang berfungsi untuk menjadi mekanisme kontrol sehingga dapat mengatur 
sistem pemujaan yang telah ada hingga transformasi yang hadir akibat dari interaksi 
sistem pemujaan Soroh Nyuwung dengan sistem pemujaan lainnya. 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 157 

 

Kesimpulan 
Sistem pemujaan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Kabupaten Gianyar 

merupakan sebuah sistem pemujaan yang unik dan berbeda jika dibandingkan dengan 
Soroh lainnya di Bali. Sistem yang unik ini didasarkan pada tiga realitas subsistem yaitu 
keyakinan Soroh Nyuwung yang menitik beratkankan keyakinannya pada Sang Hyang 
Sinuhun Kidul yang terafiliasi erat dengan Dewa Brahma. Pewarisan keyakinan ini 
kemudian dijaga dengan apik oleh kehadiran Dukuh atau pemuka agama bagi Soroh 
Nyuwung. Melalui sistem Dukuh yang membagi Dukuh dalam dua varian berbeda yaitu 
Dukuh Pengarep yang memiliki fungsi Dukuh tertingggi dan utama serta Dukuh 
Pengabih yang hadir sebagai Support system bagi Dukuh Pengarep. Selain dua bagian 
subsistem diatas terdapat pula subsistem ketiga yaitu tempat ibadah yang dikenal dengan 
Panti Panyuwungan yang di dalamnya terdapat Palinggih yang disebut Gedong Sinapa 
sebagai media bagi Soroh Nyuwung dalam upaya mendekatkan dirinya dengan leluhur 
mereka. 
 

Daftar Pustaka 
Amirin, T. M. (2001). Pokok-Pokok Teori Sistem. Jakarta: PT Rajagrafindo Persada. 
Ardika, W., Parimartha, I. G., & Wirawan, A. A. B. (2013). Sejarah Bali. Denpasar: 

Udayana Press. 
Ardiyasa, I. N. S. (2018). Peran Mpu Kuturan dalam Membangun Peradaban Bali 

(Tinjauan Historis, Kritis). Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 2(1). 

Bakta, I. M., Cika, I. W., & Suarka, I. N. (2015). Meniti Kehidupan: Berguru dari 
Pengalaman dan Riwayat Leluhur Pande di Bali. Denpasar: Udayana Press. 

Bertalanffy, L. Von. (1968). General System Theory. New York: George Braziller. 
Guermonprez, J. F. (2012). Soroh Pande di Bali : Pembentukan Kasta dan Nilai Gelar. 

Denpasar: Udayana Press. 
Harsananda, H. (2018a). Upacara Mabersih Dukuh warga Nyuwung di Desa Abianbase 

Gianyar. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 21(2). 

Harsananda, H. (2018b). Upacara Mabersih Dukuh warga Nyuwung di Desa Abianbase 

Gianyar. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 21(2). 

Titib, I. M. (2003). Menumbuhkembangkan Pendidikan Budhi Pekerti Pada Anah 
(Perspektif Agama Hindu). Bandung: Ganeca. 

Jiwa, P. M. P. (2013). Prasasti & Babad Pande : Mencari jati Diri, Mengamalkan Bisama 
Batara Kawitan, Menuju Ajeg Bali. Surabaya: Paramita. 

Netra, A. A. G. O. (1997). Tuntunan Dasar Agama Hindu. Jakarta: Hanoman Sakti. 
Pals, D. L. (2012). Seven Theories Of Religion (2nd ed.). Djogjakarta: IRCiSoD. 
Paramarta, M. (2022). Bentuk Dan Fungsi Balai Basarah Hindu Kaharingan Di Desa 

Pangi Kecamatan Banama Tingang Kabupaten Pulang Pisau. Bawi Ayah: Jurnal 

Pendidikan Agama dan Budaya Hindu, 13(1), 2036-2036. 

Rai Armita, I. G. A., Sura, I. G., Dunia, I W., Kade Sindu, I. B., Dalem, I. G. K., & 
Sukayasa, I. W. (1995). Alih Aksara dan Alih Bahasa Teks Lontar Bhuwana 
Sangksepa. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali. 

Rema, N. (2014). Tradisi Pemujaan Leluhur Pada Masyarakat Hindu di Bali: Ancestor 
Worship Tradition At Hindu Society In Bali. Jurnal Forum Akeologi, 27(1), 1-12. 

Segara, I. N. Y. (2023). The Future of Hindu Alukta in Tana Toraja Post-Integration with 

the Hindu Religion. Heritage of Nusantara: International Journal of Religious 

Literature and Heritage, 12(2), 217-259. 

Suhardana. (2015). Pedoman Pinandita. Surabaya: Paramita. 
Suhardana, K. M. (2008). Dasar-Dasar Kesulinggihan. Surabaya: Paramita 



 

https://jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH 158 

 

Sukrawati, N. M. (2020). Eksistensi dan Peranan Pandita Bali Aga di Kota Denpasar. 
Denpasar: UNHI Press. 

Suyoga, I. P. G. (2018). Arsitektur Wadah, dari Tradisi ke Industri. In SENADA (Seminar 

Nasional Manajemen, Desain dan Aplikasi Bisnis Teknologi) (Vol. 1, pp. 321-

327). 

Teeuw, A. (1988). Sastra dan Ilmu Sastra/Pengantar Ilmu Sastra. Jakarta: Pustaka Jaya. 
  


