Jayapangus Press
Jurnal Penelitian Agama Hindu

Volume 9 Nomor 4 (2025)
ISSN : 2579-9843 (Media Online)

- 5
Sepzpragee frsid

Sistem Pemujaan Soroh Nyuwung Di Desa Abianbase Kabupaten Gianyar
(Kajian Teologi Hindu)

Hari Harsanananda*, I Nyoman Yoga Segara, I Wayan Wastawa
Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar, Indonesia
*hariharsananda@uhnsugriwa.ac.id

Abstract

This research discusses one Soroh (lineage group) in Abianbase Village, Gianyar
Regency, which has a different worship system compared to other Sorohs in Bali.
Therefore, this study aims to map the subsystems that form part of a complete worship
system. These include the beliefs held by Soroh Nyuwung, the presence of the Dukuh
figure as a religious leader for Soroh Nyuwung, and the structuring of sacred places that
serve as media for worship for Soroh Nyuwung in Abianbase Village, Gianyar Regency.
This research is qualitative with an ethnographic approach. Data was obtained through
observation at the location, interviews with religious leaders of Soroh Nyuwung, and
document studies in the form of copies of the Soroh Nyuwung inscription which contains
the rules of life for Soroh Nyuwung. The data was analyzed through data reduction,
classification, and display processes, as well as conclusion drawing and verification,
ultimately being presented descriptively and narratively. The research results show that
the Soroh Nyuwung worship system contains three subsystems: belief in Hyang Sinuhun
Kidul, who for Soroh Nyuwung is closely affiliated with Bhatara Brahma and is believed
to be the ancestor who created the descendants of Soroh Nyuwung. Furthermore, there is
the existence of a figure titled Dukuh as the sole leader in every ceremony. Dukuhs are
stratified into two types: Dukuh Pengarep and Dukuh Pengabih. There are also sacred
places or places of worship for Sang Hyang Sinuhun Kidul called Gedong Sinapa, located
in Pura Panti and Sanggah Pamerajan, which are known to have existed since ancient
Balinese times. These three subsystems synergize to form a rigid system, creating a
systemic pattern of worship by Soroh Nyuwung towards the entity they sanctify, namely
Sang Hyang Sinuhun Kidul.

Keywords: Worship; Soroh Nyuwung

Abstrak

Penelitian ini membahas salah satu Soroh di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar
yang memiliki sistem pemujan yang berbeda dengan sistem pemujaan yang dilakukan
oleh Soroh lainnya di Bali sehingga penelitian ini berupaya untuk memetakan bagian
subsistem yang menjadi bagian dari satu kesatuan sistem pemujaan yang utuh antara lain
keyakinan dimiliki oleh Soroh Nyuwungkehadiran sosok Dukuh sebagai pemuka dan
pemimpin agama bagi Soroh Nyuwung serta strukturasi tempat suci yang menjadi media
pemujaan bagi Soroh Nyuwung di Dersa Abianbase Kabupaten Gianyar. Penelitian ini
berjenis kualitatif dengan pendekatan etnografi, data diperoleh melalui observasi ke
lokasi, wawancara terhadap pemuka agama bagi Soroh Nyuwung serta studi dokumen
berupa salinan prasasasti Soroh Nyuwung yang memuat tentang aturan hidup Soroh
Nyuwung serta dianalisis melalui proses reduksi data, klasifikasi dan display data serta
pengambilan kesimpulan dan verifikasi dan pada akhirnya data disajikan secara deskripsi
dan naratif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam sistem pemujaan Soroh Nyuwung
memuat tiga subsistem yaitu keyakinan terhadap Hyang Sinuhun Kidul yang bagi Soroh
Nyuwung terafiliasi erat dengan Bhatara Brahma yang diyakini hadir sebagai leluhur
yang menciptakan keturunan dari Soroh Nyuwung tersebut, selanjutnya terlihat adanya

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



eksistensi sosok yang bergelar Dukuh sebagai pemimpin tunggal dalam setiap
pelaksanaan upacara. Dukuh terstratifikasi dalam dua jenis yaitu Dukuh Pengarep dan
Dukuh Pengabih. Serta terdapat pula tempat suci atau tempat pemujaan bagi Sang Hyang
Sinuhun Kidul yang disebut dengan Gedong Sinapa yang berada di Pura Panti dan
Sanggah Pamerajan yang dikenal telah ada sejak jaman Bali Kuna, ketiga subsistem ini
bersinersi menjadi sebuah sistem yang rigid membentuk suatu pola sistemik pemujaan
Soroh Nyuwung terhadap entitas yang mereka sucikan yaitu Sang Hyang Sinuhun Kidul.

Kata Kunci : Pemujaan; Soroh Nyuwung

Pendahuluan

Sistem keagamaan masyarakat Hindu di Bali hingga masa kini mayoritas dikenal
dalam bentuk harmonisasi antara paksa Siwa dan Buddha. Hal ini terlihat jelas dari
beragam praktik keberagamaan serta studi sastra yang memuat hal tersebut, namun pada
realitasnya tidak semua daerah di Bali mengikuti pola keberagamaan di bawah Paksa
Siwa-Buddha ini. Terdapat beberapa daerah seperti desa-desa tua atau kerapkali dikenal
dengan desa Bali Aga yang memiliki sistem kepercayaannya tersendiri. Berdasarkan
pada hal tersebut, maka Penelitian ini akan membahas salah satu kelompok masyarakat
yang memiliki sistem pemujaan yang unik dan tentu saja tidak hadir dalam arus utama
sistem keberagamaan Hindu di Bali. Kelompok masyarakat ini disebut dengan Soroh
Nyuwung. Soroh yuwung berdasarkan hasil penelusuran penelitian sebelumnya merujuk
pada sekelompok masyarakat yang berada di bawah paksa Brahmana, yang minim dalam
penggunaan Mantra, Yantra Mudra dan Aksara (Harsananda, 2018) selain hal tersebut
terdapat beberapa keunikan yang terlihat dari sistem keberagamaan Soroh Nyuwung ini
antara lain pertama kehadiran Soroh Nyuwung sebagai salah satu klan di Bali yang tidak
terafiliasi secara geneologis dengan Soroh atau klan lainnya di Bali. Kedua ketiadaan
Palinggih Kamulan yang lazim dibuat oleh masyarakat Hindu di Bali, yang ketiga sistem
pemujaan yang terpusat pada pura Panti Panyuwungan sebagai epicentrumnya dan tidak
melaksanakan pemujaaan pada pura lainnya, yang keempat adanya sosok bernama Dukuh
yaitu pemuka agama yang hadir khusus untuk Soroh Nyuwung serta memiliki pakem di
luar konsep 7ri Sadhaka dan

Berdasarkan uraian di atas maka dirasa sangat perlu hasil penelitian ini untuk
terpublikasikan guna menambah khazanah pengetahuan umat Hindu tentang varietas
yang berbeda baik dalam dimensi keyakinan, ideologi ketuhanan, jenis-jenis praktik
keberagamaan yang berbeda hingga sistem pemujaan yang berbeda pula dengan harapan
penelitian ini dapat berkontribusi dalam meluruskan tafsir-tafsir yang salah terhadap
tradisi dan budaya yang terkesan liyan debandingkan dengan tradisi agama dan budaya
yang berada dalam arus utama keyakinan umat Hindu di bali yaitu Paksa Siwa-Buddha.

Metode

Penelitian ini merupakan hasil dari penelitian yang telah dilaksanakan dengan
judul Sistem Pemujaan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar yang
merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan etnografi. Fokus kajiannya adalah
sistem pemujaan yang dilaksanakan oleh Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Kabupaten
Gianyar. Beberapa informan merupakan pewaris kebudayaan aktif atau pewaris
kebudayaan yang aktif menggerakkan dan menjadi aktor dalam proses kebudayaan
tersebut yaitu Dukuh, serta beberapa Prajuru maupun pewaris kebudayaan pasif yang
dalam penelitian ini adalah masyarakat umum dari Soroh Nyuwung yang melaksanakan
roses upacara secara turun temurun dari Soroh Nyuwung. Para informan ini dipilih melalui
metode Purposive sampling yang didasarkan pada kemampuan dari informan untuk

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



menjelaskan perihal aktivitas keberagamaan Soroh Nyuwung, ide-ide teologis yang ada
di balik pelaksaaan aktivitas keberagamaan tersebut. Selain bersumber dari informan,
data juga didapatkan melalui penelusuran teks yang terkait dengan Soroh Nyuwung untuk
meningkatkan validitas data. Data yang diperoleh melalui metode wawancara kemudian
diklasifikasikan, diverifikasi dan direduksi untuk mendapatkan data valid dan rigid dalam
perumusan hasil penelitian ini.

Hasil dan Pembahasan

Berbicara mengenai sistem pemujaan maka harus dipahami terlebih dahulu bahwa
sistem adalah adalah kumpulan hal-hal yang secara koheren dan konsisten terkait antara
satu bagian dengan bagian lainnya dan dapat dijelaskan secara rasional. Terdapat sebuah
konsep dalam teori sistem yang merumuskan bahwa suatu sistem merupakan suatu
kesatuan dari beberapa subsistem yang bersinergi dan menjalin suatu kesatuan yang tidak
terpisahkan satu dengan lainnya (Amirin, 2001). Berdasarkan pada hal tersebut maka
setidaknya terdapat tiga subsistem yang membentuk sistem pemujaan Soroh Nyuwung di
Desa Abianbase Kabupaten Gianyar secara utuh yaitu:

1. Keyakinan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase kabupaten Gianyar

Keyakinan sesungguhnya menjadi hal yang sifatnya esential bagi tiap agama yang
hadir di Indonesia, guna merumuskan keyakinan dari Soroh Nyuwung maka dilaksanakan
suatu studi dokumen dari Babab atau Pyagem. Menurut (Teeuw, 1988) Babad dapat
dipahami sebagai teks historik atau geneologis yang mengandung unsur kesastraan yang
terdiri dari peristiwa sejarah hingga silsilah keturunan serta perkembangannya di Bali.
Adapun beberapa karya sastra yang tergolong dalam jenis babad yaitu Pamacangah,
uwug (rereg), pvagem, purana, prasasti (Bakta et al., 2015) dan berdasarkan babad
Pandhya Bang yang ditemukan salinanya di desa Abianbase serta memiliki kesamaan
dengan Babad Pandhya Bang yang ditemukan di Puri Sibang Kaja ditemukan fakta
bahwa Soroh Nyuwung juga dikenal dengan nama lain yaitu Soroh Pandhya Bang yang
merupakan Soroh dengan dasar keyakinan untuk menyembah entitas yang bergelar Sang
Hyang Sinuhun Kidul.

Entitas suci inilah yang diyakini memunculkan entitas awal bagi Soroh Nyuwung
di Bali yang asal mulanya berasal dari Jawa namun akhirnya pergi ke Bali dan mentap di
seputaran Giri Kehen (daerah Bangli). relasi yang paling dekat dengan Sang Hyang
Sinuhun Kidul adalah relasinya dengan Dewa Brahma yang diyakini menjadi Dewa yang
menciptakan Soroh Nyuwung ini. Hal ini menjadi menarik karena jika merujuk kata Kidul
yang artinya selatan maka keyakinan terhadap Sang Sinuhun Kidul yang identik dengan
Dewa Brahma menjadi valid disebabkan dalam konstrukis Dewata Nawa Sadga, stana
atau wilayah mandala yang didiami oleh Dewa Brahma terletak di arah selatan seperti
kutipan teks Bhuana Sangksepa sloka 11-13 berikut ini:

lua purvantu vijieyah, agneya tu maheuvarad

Brahmapi dakiiinajiieyah, nairityam rudra evaca

Paucimantu mahadevaa, vayabhyam sangkars tatha,

Vitiou uttara vijiieyaa, airuanyamsambhur evaca

Adohara itijiieyah, madhyo capi sadauivah

Urde paramauivapi, iti devo pratinphitaa (Bhuana Sangksepa 11-13)

Terjemahannya:

Demikianlah dewata yang membuat hidup dalam hati, [ta di timur, Mahesora di

tenggara, Brahma di selatan. Rudra di barat daya, Mahadewa di barat, Sangkaradi

barat laut, Wisnu di utara, Sambhu di Timur laut, Siwatma di di bawah, Sadasiwa

di tengah, Paramasiwa di atas (Rai Armita et al., 1995).

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Validitas sosok Dewa Brahma sebagai dewa yang utama yang menciptakan Soroh
Nyuwung ini juga termuat secara spesifik dalam kutipan prasasti Pande Bang yang
ditemukan di Puri Ngurah Sibang Kaja yang memuat secara terperinci proses penciptaan
Soroh Nyuwung ini dari awal sampai akhirnya menetap di Desa Abianbase, Kabupaten
Gianyar yang akan tergambarkan dalam struktur silsilah di bawah ini:

L Mpu Bdlmahmg,sﬂ
.
[ Mpu Wija Brahma Kependeyan |
|

v v v v
[ Mpu Bang Tawang l Mpu Apandhys Mpu Sandang Mpu Buhung-
Bang Suwungan Buhungan
|
! 1 v v
Pande lreng Sira Arya :*'“'0 & 0: SiAna Bangbang
Cemeng [ o :::,_. Bangkara Angkara
! S ¢ v
Sira Arya Rakyan Suta Diah Ranggani
Bang Bang Mantri
. § .
Ki-Patih Pandhya Bang Pandya lreng
Biaung ( Bang Bali
1 Bangsul)

L
VoAb | [ Kavae
Abian

I Satria Pempat ] x Avu Ngurah Kembang Koning
T

[ Ar}nhtx: ]x llDﬂaDm]gdagGmdisl

Im'-‘flﬂshlﬂ[““‘jﬂml

‘ v ! : +
Pande Pande Pande Ketut Pande Pande
Bang Gading Gebug Basa Pasangan Cemeng Kapuji
I |
| PandeSakti | | Pande Bagus | I Wayan I Made Sepit Cotii
Sshab Gunting
Sorok " Silsitah Soroh Nyuwung/Pandhya Bang
l;._';;:' di Desa Abianbase, Gianyar
Abianbase Oleh Hari Harsananda

Gambar 1. Silsilah Soroh Nyuwung
Sumber: Prasasti Pandhya Bang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH | 5]



Menurut Dukuh Suprapta (wawancara, 12 Juli 2023) secara spesifik, Soroh
Nyuwung dapat dikatakan sebagai Soroh Pandhya Bang jika ditelusuri dari nama leluhur
yang menjadi awal keberadaan Soroh ini, namun dalam kutipan prasasti yang diyakini,
Soroh Pandya Bang mendapatkan nama lain sebagai Soroh Nyuwung atau Panyuwungan
yang diyakini diambil dari sosok leluhur Mpu Sandang Suwungan.

Jika menilik sejarahnya, dapat diketahui bahwa keberadaan Soroh Pandhya Bang
di Bali sudah ada sejak zaman kerajaan Bali kuno.. Hal ini didapat dari penelusuran nama
Giri Kehen. Kehen sendiri sebenarnya memiliki 3 buah prasasti yang menurut Goris
dalam (Ardika et al., 2013) masing — masing berangka tahun 804—836 Saka, 938-971
serta prasasti ketiga berangka tahun 1126 Saka. Pada prasasti pertama yang berangka
tahun 804-836 masehi, nama kehen belum termuat, yang termuat itu adalah nama Hyang
Api. Termuatnya nama Kehen baru terlihat pada prasasti ketiga dengan angka tahun 1126
saka, jika merujuk pada prasasti Pandhya Bang yang memuat bahwa kedatangan Pandhya
Bang atau Bang Bali Bangsul di Bali yang kemudian menetap pada sebelah timur Giri
Kehen maka patut diduga, sekitar tahun 1126 Saka atau sekitar tahun 1204 M yang
notabena tergolong dalam masa Bali Kuna Pandhya Bang tiba di Bali yang saat itu Bali
tengah di kuasai oleh Bhatara Guru Sri Adikuntiketana (Harsananda, 2018b).

Lebih lanjut lagi ada hal yang menarik jika melihat penyematan nama Pandhya
pada leluhur Soroh Nyuwung yaitu Pandhya Bang, hal ini disebabkan karena di bali
sendiri, memang ada Soroh atau kelompok warga geneologis yang dikenal dengan Soroh
Pande. Menanggapi hal ini, Dukuh Suprapta dalam wawancaranya menegaskan bahwa
sampai saat ini, tidak ada sumber literatur yang menegaskan keterkaitan antara Soroh
Nyuwung dengan Soroh Pande lainnya di Bali, bahkan Prapen (alat menempa logam) dan
aktivitas memande (menempa logam) sebagai identitas lokal Soroh Pande pun tidak
ditemukan dalam tradisi turun-temurun Soroh Nyuwung ini. Penelusuran lebih jauh
sesungguhnya dapat ditelusuri dengan metode komparasi terhadap beberapa Babad
Pande yang memang menunjukkan ketiadaan relasi secara geneologis antara Soroh
Pandhya Bang dengan Soroh Pande yang hari ini eksis di Bali. Selain itu pula untuk
Soroh Pande sendiri, menurut Purna Jiwa di awali oleh kedatangan Mpu Brahma Raja
dari Madura yang datang ke Bali atas undangan dari Raja Bali kala itu yaitu Dalem Ketut
Ngulesir (Jiwa, 2013) jika merujuk pada masa pemerintahan Dalem Ketut Ngulesir
sendiri, maka dapat diperkirakan kedatangan dari leluhur Soroh Pande ada pada rentang
tahun 1401 Masehi sampai 1460 Masehi (Ardika et al., 2013), namun karena masa dari
Mpu Brahma Raja sendiri berada pada rentang tahun 1385-1455 M, maka secara spesifik
dapat dikatakan bahwa kedatangan Mpu Brahma Raja ke Bali ada pada rentang tahun
1041-1455, sehingga jika dihitung akan ada selisih tahun kedatangan antara leluhur Soroh
Nyuwung yaitu kira-kira 163 tahun lebih awal dibandingkan dengan leluhur Soroh Pande.

2. Dukuh Sebagai Pemuka Agama Bagi Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Gianyar.

Bagi masyarakat Hindu di Bali, pemuka agama bagi masyarakat dikenal dalam
dua varietas yaitu Pinandita atau Pamangku dan Pandita atau Sulinggih atau Sadhaka.
Kata Pamangku berasal dari kata “pangku” yang memiliki arti sama dengan
“menyangga”, “memikul beban” atau “memikul tanggung jawab” yang dalam hal ini
memikul tanggung jawab sebagai pelayan atau perantara antara umat dengan Ida Sang
Hyang Widhi Wasa. Pamangku ini pula dapat di golongkan dalam eka jati (Suhardana,
2015)Sedangkan Pandita atau Sulinggih adalah tahap lanjutan dari Pamangku atau telah
melalui proses Diksa hingga menjadi Dwijati yaitu terlahir dua kali, yaitu yang pertama
terlahir dari rahim Ibu, yang kedua terlahir dari rahim pengetahuan Sang Guru Nabe.
Secara etimologi kata, Sulinggih berasal dari dua kata yaitu Su yang berarti baik dan
Linggih yang artinya kedudukan, dalam hal ini Sulinggih adalah sosok yang disucikan
dan diberi kedudukan yang baik oleh masyarakat Hindu (Suhardana, 2008)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Secara umum di Bali pada masa dahulu, Sulinggih atau Sadhaka dapat dikatakan
dimonopoli oleh satu soroh atau klan yaitu Soroh Brahmana dengan Ida Pedanda sebagai
gelar atau Abhyseka Sulinggihnya namun sejak upacara Panca Walikrama di Besakih
pada tahun 1999 terjadi perubahan dengan menggunakan konsep Sarwa Sadhaka yaitu
Sulinggih dari beragam Soroh maupun Wangsa dengan Abhisekanya masing-masing yang
dipercaya untuk Muput atau menyelesaikan upacara saat itu (Suhardana, 2008) Hal ini
dilakukan untuk memberikan hak-hak yang sama pada setiap Soroh di Bali untuk diakui
keberadaan Sulinggihnya masing-masing. Untuk gelar Abhiseka bagi seorang Sulinggih
dari masing-masing Soroh akan dijabar sebagai berikut:

a. Pedanda adalah gelar untuk keluarga Brahmana.

b. Bhagawan adalah gelar untuk keluarga ksatria.
Resi Bhujangga adalah gelar auntuk bhujangga wesnawa.
Empu adalah gelar untuk keluarga pande atau pasek.
Dukuh adalah gelar untuk sulinggih yang berasal dari masyarakat Bali Aga
(Sukrawati, 2020).
Meski memiliki gelar Abhiseka yang beragam, namun pada dasarnya, sistem
Kasulinggihan di Bali selalu terbagi dalam tiga pola struktur ajaran atau Agem-Ageman
yang sering di sebut dengan 7ri Sadhaka yaitu Pandita Siwa yang memiliki wewenang
untuk menghaturkan Yajiia atau korban suci dengan upasaksi sanggar Surya guna
menyucikan alam atas dan menurunkan kekuatan Tuhan, kemudian Pandita Bhuda
berwenang untuk menghaturkan Yajia guna menyucikan alam tengah dan
mempertemukan kekuatan suci Tuhan dengan kekutan Bhutakala yang telah somia dan
Pandita Bhujangga yang berwenang untuk menghaturkan Yajiia guna membersihkan
alam bawah serta mengharmonisasi Bhuta Kala (nyomia) (Suhardana, 2008)

Pendapat dari Sukrawati yang memuat bahwa Dukuh adalah gelar atau sebutan
untuk Sulinggih atau Pandita yang memiliki latar belakang geneologis dari masyarakat
Bali Aga. Menanggapi hal ini Dukuh Suprapta dalam wawancara tanggal 12 Juli 2023
menegaskan sosok Dukuh bagi Soroh Nyuwung adalah sosok yang sentral dalam proses
keberagamaan,dan beliau setuju dengan pendapat Sukrawati yang merumuskan
bahwasanya gelar Dukuh adalah gelar yang merujuk pada pemuka agama bagi
masyarakat Bali Aga meski menurut beliau, istilah Bali Aga bagi Soroh Nyuwung kurang
tepat lebih tepat jika disebut sebagai Bali Mula atau masyarakat yang datang lebih dulu
dibandingan Soroh lainnya mengingat kedatangan leluhur Soroh Nyuwung memang
berada pada masa Bali Kuna di Bali.

Proses inisiasi yang dilalui untuk menjadi Dukuh juga memiliki perbedaan dengan
soroh lainnya di Bali yaitu dengan prosesi upacara bernama Mabersih Dukuh tidak
menggunakan istilah Diksa seperti klan lainnya. Untuk gelar Dukuh sendiri, bagi Dukuh
Suprapta berasumsi bahwa gelar tersebut pertama kali digunakan oleh leluhur dari Soroh
Nyuwung yaitu Sang Pandhya Bang atau disebut juga Bang Bali Bangsul sesuai dengan
kutipan prasasti. Lebih lanjut berdasarkan menurut Dukuh Suprapta (wawancara 12 Juli
2023), Soroh Nyuwung memiliki sistem hierarkis pada Dukuh itu sendiri, dalam artian
ada dua jenis Dukuh dihormati oleh Soroh Nyuwung yaitu Dukuh Pengarép dan Dukuh
Pengabih. Dukuh Pengarép adalah dukuh yang secara hierarkis memiliki derajat yang
lebih tinggi dibandingkan dengan Dukuh Pengabih dan sampai hari ini, sistem
pengangkatan seorang Dukuh Pengarép masih didasarkan pada sistem keturunan
langsung dalam artian, seorang Dukuh Pengarép akan mewariskan gelar Dukuh Pengarép
ini kepada keturunan langsungnya.

Hal yang berbeda berlaku bagi Dukuh Pengabih yang menurut Dukuh Suprapta,
pengangkatan seorang Dukuh Pengabih dapat dilakukan dalam tiga kondisi yaitu:

°o a0

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



a. Keturunan: Seorang dapat menjadi Dukuh Pengabih jika memiliki garis keturunan
Dukuh Pengabih sebelumnya

b. Tuntutan warga: Perkembangan kuantitas Soroh Nyuwung yang semakin
meningkat menimbulkan krisis pada aspek jumlah Dukuh Pengabih yang dapat
memenuhi tuntutan Yajria masyarakat. Dalam hal ini, seorang Dukuh pengabih
dapat diusulkan oleh warga untuk melalui proses inisiasi mabersih Dukuh dan
menjadi Dukuh Pengabih.

c. Pawisik: selain dua kondisi di atas, seseorang dapat menjadi Dukuh Pengabih
ketika dirinya dan Dukuh Pengarép saat itu mendapat Pawisik yang sama bahwa
orang tersebut harus diinisiasi.

Menurut Dukuh Suprapta, dalam dimensi religiusitas, Dukuh Pengarép adalah
pusatnya. Hal tersebut disebabkan karena hanya Dukuh Pengarép yang memiliki hak
otoritatif untuk memutuskan waktu serta mekanisme upacara yang akan diselenggarakan
dan hanya Dukuh Pengarép yang memiliki hak utama dan pertama untuk Muput atau
memimpin upacara. Adapun hadirnya Dukuh Pengabih secara khusus memiliki fungsi
sebagai Support system atau sebagai unsur pendukung dari proses upacara yang sedang
berlangsung, namun disebabkan kuantitas Dukuh yang sedikit serta aturan bahwa ssang
Pamuput hanyalah Dukuh Pengarép ada kalanya dalam siatuasi tertentu seorang Dukuh
Pengabih dapat muput atau memimpin suatu upacara jika Dukuh Pengarép dalam kondisi
tidak mampu untuk Muput, maka dalam kondisi demikian, pemimpin upacara akan
dilimpahkan dari Dukuh Pengarép kepada Dukuh Pengabih atas rekomendasi serta
penugasan dari Dukuh Pengarép kepada Dukuh Pengabih.

3. Tempat Suci Bagi Soroh Nyuwung

Kehadiran tempat suci bagi umat beragama sangatlah penting, tempat suci adalah
tempat sakral yang menjadi media manusia untuk terkoneksi dengan Tuhannya. Hal ini
bahkan dijabarkan dengan jelas oleh Eliade yang merumuskan bahwa tempat suci adalah
sebuah Hierophany, sebuah istilah dalam bahasa Yunani yang berarti “penampakan suci”,
hieros dan phaineien (Pals, 2012). Tentu saja penggunaan istilah ini selaras dengan fungsi
tempat suci sebagai lokasi yang diyakini “dikunjungi” entitas suci.

Bagi umat Hindu di Indonesia, Pura menjadi sebuah nama resmi untuk menunjuk
tempat suci bagi pemeluk agama Hindu, meski dalam berbagai wilayah, terdapat istilah
berbeda untuk hal ini, semisal Balai Basarah yang menjadi nama untuk menunjukkan
tempat suci sekaligus tempat peribadatan bagi suku dayak dan penganut Hindu
Kaharingan (Paramarta, 2022) hingga nama-nama seperti Pak Buaran, Penammuan,
hingga Pak Pesungan/Inan Pemalaran yang menjadi nama-nama tempat suci bagi
masyarakat Hindu Alukta (Segara, 2023). Pengertian Pura sendiri sesungguhnya berasal
dari kata “Pur” yang artinya kota, benteng, atau kota yang berbenteng dalam artian bahwa
pura adalah suatu kesatuan wilayah yang memiliki benteng yang mengelilingi guna
menjaga kesakralan yang dimiliki oleh bangunan tersebut (Netra., 1997). Bagi umat Hidu
secara umum mengenal beberapa jenis Pura berdasarkan karakteristiknya yaitu:

a. Pura Kahyangan Jagat, yaitu pura yang difungsikan sebagai media pemujaan
kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa dalam aneka Prabhawa atau manifestasi-

Nya contohnya adalah pura Sad Kahyangan dan Pura Dang Kahyangan

b. Pura Kahyangan Desa (teritorial) yaitu pura yang disungsung (dipuja dan
dipelihara) oleh kesatuan masyarakat dalam satu wilayah tertentu seperti desa
pakraman atau desa adat

c. Pura Swagina (pura fungsional), yaitu pura yang disungsung (dipuja dan
dipelihara) oleh sekelompok masyarakat yang memiliki kesamaan dibidang
profesi atau mata pencaharian seperti Pura Subak yang disungsung oleh para
petani dan pura Melanting yang disungsung oleh para pedagang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



d. Pura Kawitan, yaitu pura yang disungsung oleh warga masyarakat yang memiliki
satu ikatan keturunan (geneologis) sehingga memiliki satu “wit” atau memiliki
satu asal kelahiran yang bmembentuk suatu pemujaan kepada entitas leluhur yang
sama. Adapun bentuk pura ini seperti sanggah, Pamerajan, Panti, Dadya hingga
Pedharman (Titib, 2003).

Bagi Soroh Nyuwung tempat suci yang dimiliki dan diyakini secara esensial ada
dua macam yang tergolong dalam jenis Pura Kawitan. Menurut hasil wawancara dengan
Dukuh Suprapta, Soroh Nyuwung memang mengutamakan pemujaan kepada leluhur yang
dalam hal ini termanifestasikan melalui dua media tempat suci yaitu Sanggah dan Pura
Panti. Sanggah adalah tempat pemujaan bagi keluarga pribadi sedangkan Pura Panti
Panyuwungan adalah tempat pemujaan dalam skala geneologis yang lebih besar yaitu
Soroh Nyuwung itu sendiri. Bagi Soroh Nyuwung keberadaan Pura Panti Panyuwungan
sangatlah penting dikarenakan segala aktivitas keberagamaan dapat dilakukan dan Puput
atau selesai di Pura Panti Panyuwungan (Wawancara, 12 Juli 2023).

Bagi Soroh Nyuwung sendiri, untuk sanggah atau Merajan wajib memiliki
beberapa Palingih atau sthana lda Bhatara sebagaimana yang telah termuat dalam
kutipan prasasti Pandya Bang sebagai berikut:

Inilah bangunan suci yang wajib ada di Mrajan, yaitu Palinggih Kawitan,

Palinggih Bhatara Agniswara, terutama Palinggih Gedong Sinapa, perhatikan

dengan baik, jangan melanggar aturan dalam tata cara pembuatan bangunan suci.

perhatikan dengan baik rupa dan bentuk masing-masing bangunan, lihat dengan
pasti agar tidak samar-samar.

Ada pesanku kepadamu sekalian, janganlah kalian lupa kepada kewajiban

(sasana) dan jatidiri (kawwangan) kalian, yakni memuja Bhatara Kasuhun yang

bersemayam di Gedong Sinapa, sesuaikanlah tata pelaksanaan upacaranya

sebagaimana dijelaskan dalam prasasti, baik untuk kehidupan maupun kematian,
jangan melanggar. Jika kalian lupa melakukan pemujaan di Kahyangan,
melanggar kewajiban dan tatakrama, pastilah kalian terkena kutukan Bhatara

Kasuhun, selama hidupmu tidak akan menemukan keselamatan dan selalu

menderita kesakitan, hidup boros, menjadi orang miskin. Sebab tidak menjadi

pewaris namanya (Bakta et al., 2015)

Pada kutipan Prasasti di atas nampak jelas bahwa yang menjadi Palinggih utama
bagi Soroh Nyuwung adalah Gedong Sinapa yang menjadi media bagi Soroh Nyuwung
dalam memuja Bhatara Kasuhunan (Kidul) disertai dengan Palinggih kawitan dan
Agniswara hal ini dibenarkan oleh Dukuh Suprapta dan mengatakan bahwa sejatinya,
Pelinggih utama yang menjadi media Soroh Nyuwung dalam mengkoneksikan dirinya
dengan Bhatara Kasuhunan Kidul adalah Gedong Sinapa baik dalam skala sanggah atau
Merajan hingga Palinggih yang utama di Pura Panti Panyuwungan pun disebut dengan
Gedong Sinapa hanya saja, jika di Pura Panti akan ditemukan jumlah palinggih yang lebih
banyak (Wawancara, 12 Juli 2023).

Menelisik lebih dalam tentang Gedong Sinapa, dapat ditemukan beberapa Pura
dengan Palinggih yang bernama sama, menurut Jero Mangku Nyoman Putra selaku
Pamangku Jan Banggul di Pura Durga Kutri, Palinggih Gedong Sinapa sejauh ini
ditemukan pada Pura Durga Kutri, Pura Kahyangan Tiga di Desa Pakraman Kutri serta
seluruh Sanggah Gede milik warga di Desa Pakraman Kutri Kecamatan Blahbatuh,
namun hingga saat ini belum diketahui mengenai entitas suci yang puja melalui medium
Palinggih Gedong Sinapa tersebut, baik Gedong Sinapa yang hadir pada wilayah Pura
Durga Kutri, Kahyangan desa hingga Sanggah Pamerajan tersebut. Selain daftar pura
yang telah disebut serta terdapat dua pura lainnya yang memiliki Palinggih Gedong
Sinapa ini yaitu Pura Natar Pande yang disungsung oleh keturunan Pande Mas yang

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



berlokasi di Banjar Pande Blahbatuh serta Sanggah Gede Pande Beratan di Banjar Pokas
Blahbatuh (Wawancara, 21 Agustus 2023). Menurut Jero Mangku Pande Yasa
(Wawancara, 21 Agustus 2023), yang merupakan Pamangku Jan Banggul di Pura Natar
Pande menuturkan bahwa keberadaan Gedong Sinapa di Pura Natar Pande telah ada sejak
dahulu, namun tidak diketahui angka tahun spesifiknya serta tidak ada penuturan baik
secara lisan maupun tulisan mengenai hal tersebut. Mengenai fungsi dari keberadaan
Palinggih Gedong Sinapa tersebut juga tidak diketahui sehingga dalam aktivitas
keseharian pemujaan sehari-hari Palinggih Gedong Sinapa difungsikan sebagai tempat
menyimpan Pratima atau Arca Ida Bhatara.

Pada awalnya kehadiran Palinggih Gedong Sinapa di beberapa pura yang
berkaitan dengan Soroh Pande membuka kemungkinan bahwa ada relasi antara Soroh
Nyuwung dengan Soroh Pande, namun berdasarkan buku Soroh Pande di Bali karya
Guermonprez yang memuat beberapa denah Pura kawitan yang berkaitan dengan Soroh
Pande seperti Pura Pande Mas Kamasan yang berada di banjar sangging, kamasan,
Klungkung, tidak terdapat Pelinggih Gedong Sinapa seperti pura kawitan Pande lainnya
di wilayah Blahbatuh. Berdasarkan dari data ini, patut diasumsikan, keberadaaan Gedong
Sinapa baik di wilayah Blahbatuh maupun pada Soroh Nyuwung memiliki keterkaitan
dalam dimensi sama-sama merupakan Palinggih dari jaman Bali Kuna mengingat Pura
Durga Kutri sebagai pura yang dibangun sebagai percandian dari Gunapriyadharmapatni
yang mangkat pada tahun 929 saka atau 1001 Masehi (Ardika et al., 2013) yang berselisih
sekitar 203 tahun dari kedatangan pertama Pandhya Bang ke Bali pada tahun 1204 M
selaku leluhur dari Soroh Nyuwung itu sendiri, hanya saja pada Soroh Nyuwung,
Palinggih Gedong Sinapa hadir secara spesifik dan fungsional untuk memuja Hyang
Sinuhun Kidul.

Selain sisi historis dari Gedong Sinapa yang menarik, terdapat pula sisi menarik
lainnya yaitu aturan yang mengatur tatacara membangun Gedong Sinapa di areal merajan
pribadi bagi Soroh Nyuwung. Berdasarkan hasil wawancara dengan Dukuh Suprapta
tanggal 12 Juli 2023, dijelaskan bahwa, sistem membangun sanggah atau merajan bagi
Soroh Nyuwung tidak sama dengan umat Hindu di Bali secara umum, bagi mereka yang
Ngarangin atau membangun sanggah pamerajan ditempat yang baru, maka ada aturan
bahwa gedong Sinapa baru boleh dibangun di areal tersebut, jika warga dari Soroh
Nyuwung ini sudah menikah, jika belum menikah hanya membangun Panungun Karanng
saja di rumahnya.

Saat telah menikah, maka warga dari Soroh Nyuwung ini wajib membangun satu
Pelinggih Gedong Sinapa dengan Rong satu di sebelah utara dari sikut Merajan wilayah
kaja-kangin (Timur laut) dalam sikut pekarangan rumah. Pelinggih Gedong Sinapa ini
difungsikan untuk memuja Ida Bhatara Kawitan/ Dewa Brahma sebagai Dewa yang
ditakini menciptakan mereka. Pelinggih ini akan bertambah jika keturunan dari warga
pertama yang Ngarangin ini telah melalui upacara Pawiwahan atau menikah, karena bagi
keturunan yang telah menikah, keturunannya ini wajib membuat Palinggih Rong satu
yang baru di sebelah timur sikut sanggah sebagai sanggah anten tempat mereka juga
memuja kawitan mereka tersendiri, sehingga dalam hal ini, baik generasi pertama
maupun generasi kedua sama-sama memiliki Palinggih pamujaannya tersendiri.

Tradisi ini kemudian akan berlanjut ke generasi berikutnya, generasi ketiga
setelah menikah juga akan melakukan hal yang sama dengan generasi kedua, hanya saja
letak Palinggihnya akan berjejer ke sebelah barat atau selatan dari Palinggih milik
generasi kedua, dan untuk palinggih atau sanggah anten milik generasi ketiga dapat
digabung menjadi satu dengan Palinggih generasi kedua yang berada di sebelah timur
sehingga Palinggih yang dimiliki oleh generasi kedua akan berubah bentuk menjadi
sebuah palinggih gedong dengan satu pintu/ Rong namun memiliki tiga sekat dan saat ini

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



dilakukan maka di Pelinggih milik generasi kedua yang awalnya berstatus sebagai
Palinggih Kawitan milik generasi kedua berubah menjadi Palinggih Kamulan yang hadir
sebagai media memuja leluhur oleh generasi kedua, ketiga dan seterusnya, sedangkan
Palinggih Gedong Sinapa milik generasi pertama tidak berubah posisi dan tetap berada
di utara, hanya saja akan ada tambahan palinggih yaitu Palinggih Taksu di sebelah barat
Gedong Sinapa milik generasi pertama, serta palinggih Pangrurah disebelah selatan dari
Palinggih Kamulan yang dipuja oleh generasi kedua dan seterusnya. Untuk lebih
memudahkan dalam mengerti transformasi dari merjan Soroh Nyuwung, maka akan
digambarkan sebagai berikut:

Gambar 2. Denah Merajan Soroh Nyuwung generasi pertama
Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023)
Keterangan gambar:
A : Palinggih Gedong Sinapa ( Rong I) disebut juga dengan Palinggih kawitan

Gambar 3. Denah Merajan Soroh Nyuwung untuk generasi pertama dan kedua
Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023)
Keterangan gambar:
A : Gedong Sinapa/Gedong Kawitan untuk generasi pertama
B : Gedong Sinapa/Gedong kamulan (rong satu) untuk generasi kedua

o]

Gambar 4. Denah Merajan Soroh Nyuwung Untuk Generasi Pertama, Kedua dst.
Sumber: Dokumen Dukuh Suprapta (2023)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Keterangan gambar:

A : Gedong Sinapa/Gedong kawitan untuk generasi pertama

B: Gedong Kamulan dengan satu rong namun terbagi menjadi tiga sekat
C: Palinggih Taksu

D: Palinggih Pangrurah

Untuk Pura kedua yang disucikan oleh Soroh Nyuwung masih berupa pura
Kawitan yang disebut dengan Pura Panti Panyuwungan serta disungsung oleh seluruh
Soroh Nyuwung di Bali. Hal ini disebabkan karena Pura Panti Panyuwungan di Desa
Abianbase Gianyar, adalah satu-satunya Pura yang tersurat di dalam Prasasti Pandya
Bang dan disebutkan menjadi pura awal bagi Soroh Nyuwung, sehingga Panyungsung
dari Pura ini berasal dari banyak daerah persebaran Soroh Nyuwung seperti daerah
Abianbase, Tedung hingga ke desa Gadungan, kabupaten Tabanan. Pura Panti sendiri
memiliki sebuah definisi sebagai pura pemujaan leluhur suatu keluarga yang kurang jelas
kekerabatannya, dalam artian penyungsungnya sudah termasuk dalam kuantitas yang
banyak melebihi Sanggah Pakurenan yang disungsung satu keluarga inti dan Dadya yang
disungsung oleh beberapa keluarga inti (Rema, n.d.). Hal ini juga termuat di dalam teks
Siwagama sebagai berikut:

...saduluking wwang kawandasa kinon magawaya panti krama, wwang setengah

bhaga rwang puluhing saduluk ibu wangunika, nista sapuluhing sadulung,

sanggar prethiwi wangun ika mwang kamulan pamangganya sowang...

Terjemahannya:

Setiap 40 pekarangan rumah mendirikan panti. Adapun setengah bagian itu yakni

20 pekarangan rumah agar mendirikan palinggih Ibu, sedikitnya 10 pekarangan

rumah, supaya mendirikan Palinggih Prethiwi dan Palinggih Kamulan setiap

pekarangan rumah sebagai Penghulu nya (Sukada, 2002).

Meski dalam kutipan teks di atas teruat bahwa untuk membangun Pura Panti
harus terdiri dari 40 kepala keluarga, namun dalam sistem Soroh Nyuwung tidak demikian
adanya karena Pura Panti panyuwungan adalah tingkatan pura yang paling tinggi yang
dimiliki oleh Soroh Nyuwung hal ini terkonfirmasi dalam wawancara dengan Dukuh
Suprapta tanggal 12 Juli 2023 yang menjelaskan bahwa pura Panti Panyuwungan adalah
pusat dari aktivitas keberagamaan Soroh Nyuwung, baik itu upacara Dewa Yajiia seperti
Piodalan, upacara Manusa Yajiia seperti mapetik, upacara rsi Yajiia seperti Mabersih
Dukuh hingga upacara Pitra Yajiia seperti upacara Pengaskaraan sehingga awal dan
akhir semua Puput di Panti dalam artian bahwa, segala macam aktivitas religius berupa
ritual keagamaan akan menggunakan Tirtha dari Panti Panyuwungan sebagai sarana
penyuciannya dan tidak menggunakan firtha dari pura lainnya seperti Pura Kahyangan
Tiga selayaknya yang lazim dilakukan oleh masyarakat Hindu di Bali.

Selain itu pula keberadaan pura Panti Panyuwungan sebagai pura dengan tingkat
tertinggi yang dimiliki oleh Soroh Nyuwung menjadikan Soroh ini secara otomatis tidak
memiliki dan meyakini pura pada tingkat Pedharman di Besakih. Bagi Dukuh Suprapta,
hal ini wajar mengingat entitas Soroh Nyuwung yang memang dipercaya sebagai warga
Bali Mula sehingga struktur pura yang muncul belakakangan dari periodenisasi
kedatangan mereka tidak di kenal. Untuk struktur dari pura panti panyuwungan pun
tergolong unik karena mayoritas berisikan Palinggih dalam model Gedong seperti yang
tampak pada gambar berikut ini:

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Gambar 5. Deretan Palinggih di Pura Panti Panyuwungan
Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023)

Untuk strukturnya sendiri, Pura Panti Panyuwungan hanya memiliki Dwi
Mandala yaitu Jaba dan Jeroan, adapun untuk bangunannya di Jaba terdapat 2 Palinggih
Apit lawang serta 21 bangungan lainnya berada di jeroan yang terdiri dari 11 Palinggih
pemujaan, 2 Bale Piyasan, 1 Bale Patok, 1 Bale Paebatan, 1 Bale pertemuan, 1 Bale
Pasimpenan dan 1 dapur, 1 telaga, 1 Bale Kul-Kul dan 1 Bale Panggungan, jika
dituangkan dalam bentuk denah akan seperti gambar di bawah ini:

] nmw-m o=

7 — 0]

|——| [ |

—— 1]

)

Gambar 6. Denah Pura Panti Panyuwungan Beserta Warna Busana Palinggih
Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023)

Keterangan :
A : Apit Lawang L : Gedong Mahadewa
B : Bale Kulkul M : Gedong Wisnu
C : Bale Mebat N : Gedong Sinapa
D : Bale Patok 0 : Padmasana
E : Bale Piyasan P : Gedong Kamimitan
F : Dapl}r/Perantenan Q : Gedong Gunung Agung
G : Balai Pertemuan R : Gedong Brahma
H : Bale Plygsan S : Bale Panggungan
| : Bale Pasimpenan T : Palinggih Tirtha
J Pad.ma I.ndrablaka U : Telaga
K : Palinggih Taksu \Y : Palinggih Lesung

iviuiue unun uprapa Wawaneara, 22 Agustus 2u23), keoeraaaan Pura Panti
Panyuwungan hari ini telah melalui banyak perubahan dan adaptasi, beliau menuturkan
bahwa Palinggih esensial di Pura Panti tetaplah Palinggih Gedong Sinapa, kemudian
berkembang menjadi tiga Palinggih yaitu Gedong Sinapa,Gedong Kamimitan dan
gedong Gunung Agung kemudian berkembang menjadi lima Pelinggih  dengan
menambahkan Gedong Mahadewa dan Gedong Wisnu dan sampai hari ini berkembang
menjadi sembilan pelinggih dengan menambahkan Pelinggih Padma Indrablaka,
palinggih Taksu, Palinggih Tirtha dan Padmasana.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH | (55



Berdasarkan penjelasan di atas sesungguhnya terlihat bahwasanya terdapat
perbedaan mencolok diantara Soroh Nyuwung dan warga Kramen (sebutan Soroh
Nyuwung kepada orang -orang diluar Soroh mereka) dalam hal sistem tempat suci yang
diyakini. Ajaran Mpu Kuturan yang diterapkan dalam pola pendirian Pura di Bali dalam
bentuk kahyangan Tiga, untuk sebuah desa, sedangkan untuk sebuah keluarga ditetapkan
pembangunan sanggah Kemulan Rong Tiga selain juga beliau memperkenalkan
bangunan dalam bentuk Gedong dan Meru, hal ini diperkuat dengan beberapa kutipan
sloka seperti kutipan dari lontar Catur Lokapala sebagai berikut:

... lahya kita manusa kabeh, haywa kita tan enget ri kami, mulaning sariranta
kabeh, kami Sang Hyang Guru Reka, angreka sahisining rat kabeh, kami
sinanggah Bhatari Hyang Widhi, Dewa Hyang Kawitanta kabeh, kami
panunggalanira sanghyang siwa uma kala, kami masarira sanghyang brahma
wisnu iswara, mengete kita kabeh, mangke wenang kita samuha, magawe sanggar
kawitanta rong tiga sana, apan mabeda beda pawittaning wang, padha wijiling
pancasiwa, sadparamartha teka kami, kami utpatti sthiti linanta...

Terjemahannya:

...sebagai manusia jangan lupa kepadaku, akulah asal semua badanmu, aku adalah

Sang Hyang Guru Reka, yang membuat semua isi dunia, aku disebut Bhatari

Hyang Widhi, Dewa Hyang Kawitanmu semua, aku menyatu dengan Sang Hyang

Siwa Uma Kala, aku berbadan Sang Hyang Brahma Wisnu Iswara, ingatlah

semua, sekarang kamu wajib bermufakat, membuat sanggah kawitan rong tiga,

karena berbeda-beda asalnya manusia, keluar dari Panca Siwa, Sada Paramasrtha

padaku, aku pencipta, pemelihara, pengembalimu... (Sukada, 2002).

Kemudian ada juga kutipan dari lontar Raja Purana sebagai berikut:

...ngraris nangun catur agama, catur lokhita bhasa, catur sila, makadi

ngewangun sanggah kamulan, kahnyangan tiga pura dalem, puseh mwang bale

agung...

Terjemahannya:

...selanjutnya diterapkan empat peraturan agama, empat cara berbahasa, empat

ajaran daam kesusilaan, termasuk membuat sanggah kemulan, kahyangan tiga

pura Dalem, Puseh dan Bale Agung (Sukada, 2002).

Untuk perbedaan bentuk Kamulan sendiri sesungguhnya dapat dipahami dengan
logis, disebabkan periodenisasi kedatangan leluhur dari Soroh Nyuwung dapat dikatakan
berada dalam periodenisasi yang sama dengan kedatangan Mpu Kuturan di Bali, meski
secara angka tahu, belum dapat ditentukan secara pasti angka tahun kedatangan Mpu
Kuturan disebabkan ada banyaknya variasi sumber sastra yang memuat angka tahun
kedatangan Mpu Kuturan, namun dapat di generalisir, masa Mpu Kuturan berada dalam
rentang angka tahun 1001 M—1384 M (Ardiyasa, 2018) dan angka tahun kedatangan
leluhur Soroh Nyuwung yaitu Pandya Bang diperkirakan ada pada angka tahun 1204 M
sehingga wajar, warisan ajaran Mpu Kuturan ini tidak diadopsi oleh Soroh Nyuwung
disamping perbedaan keyakinan yang dimiliki oleh Soroh Nyuwung itu sendiri.

Selain itu pula menurut penelitian Rema, Kamulan pada dasarnya memang
memiliki rong satu atau rong tunggal, namun dalam perkembangannya mengalami
penyesuaian dengan konsep 77i Murti yang terdiri dari Brahma, Wisnu dan Iswara
sebagai manifestasi Ida Sang Hyang Widhi, sehingga palinggih Rong Telu hari ini
memiliki peran ganda yaitu sebagai sarana memuja leluhur dan memuja Tri Murti (Rema,
2014.) berdasarkan hal ini dapat disimpulkan, Palinggih kamulan yang ada pada Soroh
Panyuwungan sejatinya memang berfungsi sebagai pemujaan leluhur tanpa keterlibatan
keyakinan terhadap 77i Murti yang menyebabkan juga Soroh Nyuwung pada akhirnya
tidak terkorelasi dan membangun relasi keyakinan dan peribadatan dengan Pura

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kahyangan Tiga di Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar. Untuk Palinggih Padmasana
yang ada di Pura Panti panyuwungan sendiri, menurut Dukuh Suprapta juga tergolong
baru yang dibangun ekitar tahun 80’an dengan fungsi melengkapi palinggih yang ada di
panti agar sesuai dengan kemajuan jaman meski dikatakan, padmasana bukanlah
Palinggih pokok bagi Soroh Nyuwung hal ini sejalan dengan hasil penelitian yang
dilakukan oleh Guermonprez yang tertuang dalam bukunya “Soroh Pande di Bali
pembentukan Kasta dan Nilai Gelar” yang mengemukakan bahwa terdapat sekelompok
warga di Abianbase dan Cemenggawon yang tidak dikenal sebagai Pande namun
memiliki panggilan kehormatan Mawang dan Suung atau Panyuwung. Kelompok ini juga
memiliki pendeta mereka sendiri yang disebut dengan Dukuh dan di pura mereka tidak
terdapat padmasana dan Palinggih yang paling dihormati memiliki nama yang sangat
istimewa yaitu Gedong Sinapa (Guermonprez, 2012), namun bukan berarti Soroh
Nyuwung tidak mengenal Padmasana. Keberadaan Padmasana pada Soroh Nyuwung
tidak dikenal sebagai sebuah Palinggih melainkan hadir sebagai sebuah Wadah saat
upacara Ngaben yang digunakan oleh Dukuh Pengarép saat beliau meninggal dunia, hal
ini sejalan dengan tradisi bagi warga kramen yang menggunakan Padmasana sebagai
wadah/bade bagi Brahmana warna. Penggunaan Bade untuk Brahmana Warna dalam
wujud Padmasana karena diyakini seorang pandita adalah Sang Adi Guru Loka, la
memiliki tugas untuk memberikan pengabdiannya kepada umat dalam bidang agama
(Suyoga, n.d.).

Berdasarkan uraian yang telah menjelaskan tentang bagian sub-sistem di atas,
maka dapat disimpulkan bahwa dalam merumuskan sistem pemujaan Soroh Nyuwung di
Desa Abianbase, Kabupaten Gianyar setidaknya terdapat 3 bagian sub- sistem yang
menjadi penopangnya yaitu yang pertama sistem keyakinan terhadap leluhur serta Hyang
Sinuhun Kidul, kemudian yang kedua sistem Dukuh sebagai entitas orang suci bagi Soroh
Nyuwung serta yang ketiga adalah Gedong Sinapa selaku palinggih atau media bagi
Soroh Nyuwung dalam melaksakan pemujaan.

Ketiga subsistem ini bersinergi dalam suatu relasi yang yang saling terkait satu
dengan lainnya, hal ini sejalan dengan teori sistem yang mengemukakan bahwa dalam
sebuah sistem terdapat tiga asumsi mendasar yaitu pertama adanya dimensi menyeluruh
dari sebuah sistem, yang kedua adanya subsistem yang terorganisir dan yang ketiga
sistem dapat bersifat terbuka meski dalam upaya mempertahankan eksitensi
keseluruhannya (Bertalanffy, 1968). Penggabaran tentang sistem pemujaan ini dapat
digambarkan sebagai berikut:

Gambar 7. Ilustrasi Relasi Antara Subsistem Menjadi Suatu Sistem Pemujaan Yang Utuh
Sumber: Dokumentasi Harsananda (2023)

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Pada gambar ilustrasi di atas dapat dijelaskan bahwasanya dalam sistem pemujaan
Soroh Nyuwung terdapat tiga bagian subsistem yaitu keyakinan, orang suci atau dalam
hal ini Dukuh kemudian yang ketiga adalah tempat suci yang dalam hal ini meliputi
Sanggah dan Pura Panti Panyuwungan. Penggambaran ketiga subsistem dalam tiga
lingkaran yang berbeda menunjukkan batas yang jelas diantara masing- masing masing
subsistem, lalu satu lingkaran besar yang menggambar bahwa susbsistem yang terpisah-
pisah tersebut dari menjadi satu kesatuan sistem yang utuh (Wholism). Subsistem
keyakinan hadir sebagai subsistem awal dalam perumusan sistem pemujaan, keyakinan
Soroh Nyuwung berlandaskan pada Prasasti Pandya Bang yang lejat dengan keyakinan
geneologis yang telah diwarisi, keyakinan ini sendiri sebagai subsistem tidak dapat berdiri
sendiri dan wajib terkoneksi dengan subsistem lainnya sebagai sebagai bentuk
ketergantungan antar subsistem untuk membentuk suatu sistem yang utuh sesuai dengan
teori sistem (Amirin, 2001) Dalam hal ini Dukuh menjadi subsistem kedua yang hadir
dalam sistem pemujaan Soroh Nyuwung dan yang ketiga adalah subsistem tempat suci.
Hal ini diperkuat dengan hasil wawancara dengan Dukuh Suprapta sebagai berikut

Bagi kami Soroh Nyuwung di Desa Abianbase, dalam proses pemujaan yang kami

lakukan memang selalu dilandasi oleh kutipan prasasti sebagai landasan kami,

walaupun dalam prosesnya, Kak Dukuh masih ikut belajar dan membandingkan
apa yang sebelumnya dipercaya oleh Sorong Nyuwung dengan apa yang diyakini
oleh Soroh Kramen, siapa tahu ada penyempurnaan-penyempurnaan yang bisa

Kak Dukuh buat meski tidak sempurna sekali dan tidak melenceng dari keyakinan

yang selama ini sudah ada, selain itu pula Nini Dukuh selaku Dukuh Pengarép dan

Dukuh -Dukuh Pengiring lainnya selalu berusaha untuk hadir sebagai panglingsir

yang memimpin upacara serta membimbing dalam proses pembuatan upakara

bebantenan meskipun tidak dipungkiri, beberapa jenis upakara dan bebantenan
ada juga penambahan dari apa yang termuat dalam prasasti, karena tidak
dipungkiri, dalam perkembangan Soroh ini ada faktor seperti perkawinan yang
membuat adanya variasi dari bebantenan Soroh Kramen, dan bukan banten saja,

Palinggih palinggih juga ada beberapa penambahan karena dulu ya palinggih nya

cuma Gedong Sinapa saja, sekarang sudah ada Padmasana karena mungkin

panglingsir terdahulu juga melihat Palinggih di luar Soroh kami, dan karena di

panti ada Padmasana jadi ada juga warga lain yang membangun Padma

dirumahnya, apalagi bagi mereka memiliki anggota keluarga yang sudah menikah
keluar keluarga, tapi itu tidak jadi masalah selama Gedong Sinapa selaku

Palinggih pokok tetap ada dan keyakinan mereka tetap menjadikan Pura Panti

sebagai pusat upacara karena ada bahasa turun temurun yaitu sami puput ring

panti (semua selesai di Panti) dan syukurnya sampai hari ini, tradisi itu tetap

berjalan (Wawancara, 12 Juli 2023)

Berdasarkan dari kutipan wawancara di atas sesungguhnya dapat dilihat ciri- ciri
suatu sistem menurut teori sistem itu sendiri yaitu pertama adanya tujuan yang sama dari
hadirnya ketiga subsistem yaitu Keyakinan, Dukuh dan tempat suci yaitu terwujudnya
suatu pemujaan, yang kedua sistem pemujaan Soroh Nyuwung sejatinya memiliki batasan
atau Boundaries yang memisahkan sistem pemujaan Soroh Nyuwung dengan sistem
pemujaan yang dilakukan oleh Soroh lainnya, yang ketiga, meskipun memiliki
boundaries namun sistem pemujaan Soroh Nyuwung bersifat terbuka dalam artian
menerima penyesuaian -penyesuaian yang hadir akibat interaksi dengan sistem pemujaan
yang berbeda dalam lingkungannya dan yang terakhir, Dukuh dapat hadir sebagai
subsistem yang berfungsi untuk menjadi mekanisme kontrol sehingga dapat mengatur
sistem pemujaan yang telah ada hingga transformasi yang hadir akibat dari interaksi
sistem pemujaan Soroh Nyuwung dengan sistem pemujaan lainnya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Kesimpulan

Sistem pemujaan Soroh Nyuwung di Desa Abianbase Kabupaten Gianyar
merupakan sebuah sistem pemujaan yang unik dan berbeda jika dibandingkan dengan
Soroh lainnya di Bali. Sistem yang unik ini didasarkan pada tiga realitas subsistem yaitu
keyakinan Soroh Nyuwung yang menitik beratkankan keyakinannya pada Sang Hyang
Sinuhun Kidul yang terafiliasi erat dengan Dewa Brahma. Pewarisan keyakinan ini
kemudian dijaga dengan apik oleh kehadiran Dukuh atau pemuka agama bagi Soroh
Nyuwung. Melalui sistem Dukuh yang membagi Dukuh dalam dua varian berbeda yaitu
Dukuh Pengarep yang memiliki fungsi Dukuh tertingggi dan utama serta Dukuh
Pengabih yang hadir sebagai Support system bagi Dukuh Pengarep. Selain dua bagian
subsistem diatas terdapat pula subsistem ketiga yaitu tempat ibadah yang dikenal dengan
Panti Panyuwungan yang di dalamnya terdapat Palinggih yang disebut Gedong Sinapa
sebagai media bagi Soroh Nyuwung dalam upaya mendekatkan dirinya dengan leluhur
mereka.

Daftar Pustaka

Amirin, T. M. (2001). Pokok-Pokok Teori Sistem. Jakarta: PT Rajagrafindo Persada.

Ardika, W., Parimartha, 1. G., & Wirawan, A. A. B. (2013). Sejarah Bali. Denpasar:
Udayana Press.

Ardiyasa, 1. N. S. (2018). Peran Mpu Kuturan dalam Membangun Peradaban Bali
(Tinjauan Historis, Kritis). Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 2(1).

Bakta, I. M., Cika, I. W., & Suarka, 1. N. (2015). Meniti Kehidupan: Berguru dari
Pengalaman dan Riwayat Leluhur Pande di Bali. Denpasar: Udayana Press.

Bertalanffy, L. Von. (1968). General System Theory. New York: George Braziller.

Guermonprez, J. F. (2012). Soroh Pande di Bali : Pembentukan Kasta dan Nilai Gelar.
Denpasar: Udayana Press.

Harsananda, H. (2018a). Upacara Mabersih Dukuh warga Nyuwung di Desa Abianbase
Gianyar. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 21(2).

Harsananda, H. (2018b). Upacara Mabersih Dukuh warga Nyuwung di Desa Abianbase
Gianyar. Pangkaja: Jurnal Agama Hindu, 21(2).

Titib, I. M. (2003). Menumbuhkembangkan Pendidikan Budhi Pekerti Pada Anah
(Perspektif Agama Hindu). Bandung: Ganeca.

Jiwa, P. M. P. (2013). Prasasti & Babad Pande : Mencari jati Diri, Mengamalkan Bisama
Batara Kawitan, Menuju Ajeg Bali. Surabaya: Paramita.

Netra, A. A. G. O. (1997). Tuntunan Dasar Agama Hindu. Jakarta: Hanoman Sakti.

Pals, D. L. (2012). Seven Theories Of Religion (2nd ed.). Djogjakarta: IRCiSoD.

Paramarta, M. (2022). Bentuk Dan Fungsi Balai Basarah Hindu Kaharingan Di Desa
Pangi Kecamatan Banama Tingang Kabupaten Pulang Pisau. Bawi Ayah: Jurnal
Pendidikan Agama dan Budaya Hindu, 13(1), 2036-2036.

Rai Armita, I. G. A., Sura, I. G., Dunia, I W., Kade Sindu, I. B., Dalem, I. G. K., &
Sukayasa, 1. W. (1995). Alih Aksara dan Alih Bahasa Teks Lontar Bhuwana
Sangksepa. Denpasar: Kantor Dokumentasi Budaya Bali.

Rema, N. (2014). Tradisi Pemujaan Leluhur Pada Masyarakat Hindu di Bali: Ancestor
Worship Tradition At Hindu Society In Bali. Jurnal Forum Akeologi, 27(1), 1-12.

Segara, I. N. Y. (2023). The Future of Hindu Alukta in Tana Toraja Post-Integration with
the Hindu Religion. Heritage of Nusantara: International Journal of Religious
Literature and Heritage, 12(2), 217-259.

Suhardana. (2015). Pedoman Pinandita. Surabaya: Paramita.

Suhardana, K. M. (2008). Dasar-Dasar Kesulinggihan. Surabaya: Paramita

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



Sukrawati, N. M. (2020). Eksistensi dan Peranan Pandita Bali Aga di Kota Denpasar.
Denpasar: UNHI Press.

Suyoga, I. P. G. (2018). Arsitektur Wadah, dari Tradisi ke Industri. In SENADA (Seminar
Nasional Manajemen, Desain dan Aplikasi Bisnis Teknologi) (Vol. 1, pp. 321-
327).

Teeuw, A. (1988). Sastra dan Ilmu Sastra/Pengantar l[Imu Sastra. Jakarta: Pustaka Jaya.

https:/ /jayapanguspress.penerbit.org/index.php/JPAH



