
51Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad

KRITIK TERHADAP EPISTEMOLOGI FIKIH MURTAD 

Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sultan Amai Gorontalo
Jln. Gelatik, Heledulaa, Kota Tim, Kota Gorontalo, Gorontalo

E-mail: sofyan.ap.kau@gmail.com; zulkarnain-suleman@yahoo.com

Abstract. Criticism to Epistemology of Apostate Fiqh. �is paper contains a critique to �qh of apostasy which considers 
the action as a criminal o�ense to be sentenced to death. Reviewing the legal sources of �qh using allegorical approach 
and historical evidence indicates that the action is a violation of the theological apostasy against God, and therefore 
only God who has a right to punish. In al-Qur’an, the type of punishment is non-physical punishment and will be 
executed in hereafter. �e act of apostasy will be punishable by death if apostasy is in political arena and civil matter, 
which is followed by resistance and rebellion against legitimate political authority that interfere with public safety and 
o�cial authority. �erefore, the provision of the punishment is handed over to the legitimate political institutions 
(ta’zir) to determine the appropriate punishment.

Keywords: islamic jurisprudence, apostate, crime abuse, theological abuse

Abstrak. Kritik Terhadap Epistemologi Fikih Murtad. Tulisan ini berisi kritik terhadap �kih murtad yang meng-
golongkan tindakan kemurtadan sebagai kejahatan pidana sehingga dihukum mati. Pembacaan ulang atas sumber 
hukum �kih murtad dengan pendekatan alegoris disertai dengan bukti-bukti historis, menunjukkan bahwa tindakan 
kemurtadan merupakan pelanggaran teologis terhadap Tuhan, dan karenanya hanya Tuhan yang menghukumnya. 
Dalam al-Quran hukumannya bersifat non �sik dan ukhrawi. Tindakan kemurtadan dapat dihukum mati jika 
kemurtadan itu bersifat politis dan sipil, yaitu kemurtadan yang diikuti dengan perlawanan dan pemberontakan 
terhadap otoritas politik yang sah sehingga mengganggu keselamatan publik dan tatanan resmi. Karena itu, ketentuan 
hukumannya diserahkan kepada lembaga politik yang absah (takzir) untuk menentukan hukuman yang tepat.

Kata kunci: �kih, murtad, kejahatan pidana, pelanggaran teologis

Pendahuluan

Secara sederhana murtad berarti menjadi ka�r 
setelah beriman atau setelah memeluk Islam.1 Terma 
murtad berasal dari kata irtidâd, yang berarti kembali. 
Itu berarti kata murta–sebagai bentuk fâ’il (subjek) 
merujuk kepada pelaku apostasi, sedangkan tindakan 
apostasi disebut riddah.2 Meskipun kata irtidad sendiri 

Naskah diterima: 7 Agustus 2015, direvisi: 10 Agustus 2015, 
disetujui untuk terbit: 4 November 2015.

1 Ibnu Qudâmah, al-Mughnî, (Beirût: Dâr al-Fikr, 1405 H), Jilid 
X, h. 74.

2 Sayyid Sâbiq mengartikan riddah sebagai kembalinya seorang 
Muslim yang akil balig, dari agama Islam kepada bentuk ka�r tanpa 
ada paksaan dari manapun. Dengan ungkapan lain, murtad adalah 
keluarnya seorang Muslim dewasa dan berakal sehat dari agama Islam 
kepada keka�ran, baik dengan niat, dengan kehendaknya sendiri 
tanpa paksaan dari siapa pun. Sayyid Sâbiq, Fiqh al-Sunnah, (Beirût: 
Dâr al-Fikr, 1983), Jilid II, h. 451. Menurut al-Zuhailî riddah adalah 
keluarnya seorang Muslim dari agama Islam menjadi ka�r, baik dengan 
niat, perkataan maupun perbuatan yang menyebabkan orang yang 
bersangkutan dikategorikan ka�r. Wahbah Al-Zuhailî, Al-Fiqh al-Islamî 
wa Adillatuh, (Damaskus: Dâr al-Fikr al-‘Arabi, t. th.), Jilid VII, h. 183. 
Secara redaksional kedua rumusan ini berbeda, namun secara subtansial 
adalah sejalan menegaskan bahwa ada tiga unsur riddah, yaitu: pertama, 

berasal dari kata riddah yang berarti keduanya semakna, 
namun al-Ashfahânî membedakannya bahwa irtidâd 
digunakan untuk orang ka�r dan selainnya, sedangkan 
riddah hanya untuk orang ka�r.3 Dalam tulisan ini, 
istilah murtad tidak saja merujuk kepada pelaku 
apostasi tetapi juga kepada kepada tindakannya.

Dalam diskursus �kih, murtad dan tindakan ke-
murtad an (riddah) dikategorikan sebagai kejahatan pidana 
sehingga digolongkan sebagai jarîmah hudûd. Menurut 
ke sepakatan ulama (ijmak), sanksi dan hukum an atas 
tindakan apostasi adalah hukuman mati.4 Fikih murtad5 

pelakunya adalah orang sehat dan dewasa; kedua, riddah dilakukan atas 
kesadaran sendiri; dan bukan atas paksaan; dan ketiga, riddah dilakukan 
baik dengan hati, perkataan dan perbuatan. Dengan demikian tidak 
dikategorikan sebagai pelaku riddah (murtad), kecuali terpenuhinya tiga 
unsur tersebut. Oleh karena itu, riddah yang dilakukan dengan terpaksa, 
oleh anak-anak dan atau yang tidak waras tidak dinamakan riddah.

3 Al-Râghib al-Ashfahânî, Al-Mufrâdât fî Gharîb al-Qur’ân, (Beirût: 
Dâr al-Fikr, 1961), h. 192-193.

4 Abdul Qadir al-‘Audah, Al-Tasyrî’ al-Jinâî al-Islâmî Muqâranan 
bi al-Qânûn al-Wadh’î, (Beirût: Dâr al-Kitab al-Bâbî, t. th. al-Bâbî), 
Jilid I, h. 79.

5 Yang dimaksud dengan “Fikih Murtad” dalam tulisan ini adalah 



52 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

ini dalam catatan Sayyid Husain Hasyimi menuai kritik, 
karena dinilai tidak sejalan dengan semangat kebebas-
an beragama. Bahwa pemaksaan dalam agama terlarang 
dalam Alquran. Oleh karena itu, hukuman mati terhadap 
pelaku murtad bertentangan dengan Q.s. al-Baqarah 
ayat 256, “Lâ Ikrâha fî al-Dîn” (Tidak ada pemaksaan 
dalam agama).6 Menurut al-�abâthabâ’î, hukuman 
kemurtadan tersebut tidak bertentangan dengan ayat 
tersebut. Sebab pada prinsip nya ayat tersebut menjelaskan 
bahwa pemaksaan atas seseorang agar memiliki suatu 
kepercayaan tidaklah mungkin secara rasional. Agama 
adalah urusan hati dan perkara keyakinan. Oleh karena 
itu, secara rasional, ia tidak dapat dipaksakan.7

Secara eksplisit tidak ditemukan secara tegas (sharîh) 
pernyataan Alquran tentang hukuman mati atas pelaku 
kemurtadan, padahal kategori jarîmah hudûd merujuk 
kepada tindakan pidana yang kuantitas dan kualitas telah 
ditentukan hukumnya oleh nash Alquran.8 Hukuman 
yang ditegaskan Alquran adalah sanksi non�sik, dan 
bukan hukuman �sik. Hukuman non�sik di maksud 
adalah kerugian di dunia dan di akhirat (Q.s. al-Hajj: 
11). Kerugian di dunia berupa Allah tidak mencintainya 
(Q.s. al-Maidah: 54); sebaliknya dimurkai (Q.s. al-
Nahl: 106); tidak mendapat petunjuk atau hidayah 
(Q.s. al-Nisâ’: 137, Âli Imr’ân: 86); dan seluruh amalnya 
dianggap sia-sia (Q.s. al-Baqarah: 217). Sedangkan ke-
rugian di akhirat berupa kelak wajah mereka menjadi 
hitam (Q.s. Âli ‘Imrân: 106) dan tidak akan mendapat 
ampunan (Q.s. al-Nisa’: 137). Sebaliknya yang mereka 
peroleh adalah siksa berat (Q.s. al-Nahl: 106, Âli Imrân: 
177); mereka dimasukkan ke dalam neraka jahanam dan 
kekal di dalamnya (Q.s. al-Baqarah: 217).

Selain siksa di atas, mereka juga akan mendapatkan 
laknat dari Allah, para malaikat dan semua manusia. 
Bahkan ketika mereka menebus dirinya dengan emas 
seisi bumi untuk memperoleh pengampunan, Allah 
tidak akan mengampuninya, kecuali dengan ber-
taubat dan melakukan amal kebajikan. Jika tidak, 
mereka memperoleh siksa, dan tidak pula mendapatkan 
penolong. Siksa demikian dilukiskan dalam Q.s. Âli 
‘Imrân ayat 87-91, “Balasan atas mereka adalah laknat 
Allah, para Malaikat dan manusia seluruhnya”, “Mereka 
kekal di dalamnya, tidak diringankan siksa, dan tidak 
(pula) mereka diberi tangguh”. “Kecuali orang-orang yang 

ketentuan-ketentuan hukum �kih berkenaan dengan kemurtadan; bisa 
juga berarti pandangan ulama hukum (fukaha) tentang hal-hal yang 
berkaitan dengan konsep murtad baik pengertian, kriteria murtad, 
maupun sanksi hukumnya.

6 Sayyid Husain Hasyimi, Hukum Murtad Hak Allah atau Manusia, 
(Jakarta: IICT, 2012), h. 22.

7 Muhammad Husain al-�abâthabâ’î, Al-Mîzân fî Tafsîr al-Qur’ân, 
(Beirût: Mu’assasah al-‘Alam li Mathbû’at, 1991), Jilid II, h. 342.

8 Abdul Qadir al-‘Audah, Al-Tasyrî’ al-Jinâî al-Islâmî, h. 78-79. 

taubat, sesudah (ka�r) itu dan mengadakan perbaikan, 
karena sesungguhnya Allah maha pengampun lagi maha 
penyayang”. “Sesungguhnya orang-orang ka�r sesudah 
beriman, kemudian ber tambah keka�rannya, sekali-kali 
tidak akan diterima taubat nya; dan mereka itulah orang-
orang yang sesat”. “Sesungguhnya orang-orang yang ka�r 
dan mati sedang mereka tetap dalam keka�rannya, Maka 
tidaklah akan diterima dari seseorang diantara mereka 
emas sepenuh bumi, walaupun dia menebus diri dengan 
emas (yang sebanyak) itu. Bagi mereka itulah siksa 
yang pedih dan sekali-kali mereka tidak memperoleh 
penolong”. Karena itu, berdasarkan ayat ini, Mahmûd 
Syaltût menyimpulkan bahwa sanksi atas orang murtad 
adalah sanksi moral dan ukhrawi; dan bukan sanksi �sik, 
kecuali jika ia memusuhi Islam. Pandangan Mahmûd 
Syaltût ini didasarkan kepada surat al-Anfâl ayat 39, 
“Dan perangilah mereka, supaya jangan ada �tnah dan 
supaya agama itu semata-mata untuk Allah. Jika mereka 
berhenti (dari keka�ran), maka sesungguhnya Allah 
Maha melihat apa yang mereka kerjakan”. 9

Dengan demikian, diperlukan pembacaan ulang atas 
�kih murtad untuk memastikan tindakan kemurtadan 
bukan sebagai kejahatan pidana, dan karenanya tidak 
dapat digolongkan sebagai jarîmah hudûd. Tulisan ini 
akan mendeskripsikan tindakan kemurtadan sebagai pe-
langgaran teologis dan pelanggaran sipil. Untuk itu, hadis 
sebagai sumber hukum yang menjadi pijakan ulama akan 
dikritisi dengan menghadirkan fakta-fakta historis.

Kritik Epistemologi terhadap Sumber Hukum 
Fikih Murtad 

Hukuman mati atas tindakan kemurtadan tidak 
ditegaskan oleh Alquran melainkan bersumber dari 
hadis. Salah satu hadis yang dijadikan rujukan adalah:” 
Tidak halal darah orang yang telah bersaksi bahwa tiada 
Tuhan selain Allah dan bahwasanya aku (Nabi) adalah 
utusan Allah, kecuali karena tiga perkara: orang yang 
membunuh jiwa di balas jiwa, orang yang menikah 
kemudian berzina dan orang yang meninggalkan agama-
nya serta memisahkan diri dari jama’ah”.10 Hadis ini 
menegaskan bahwa orang Muslim boleh dibunuh karena 
tiga hal. Satu diantaranya –dalam pemahaman ulama 
hukum- adalah orang yang murtad. Sementara redaksi 
hadis tersebut berbunyi: orang meninggalkan agama-
nya (al-târik lidînihi) serta memisahkan dirinya dari 

9 Mahmûd Syaltût, Al-Islâm ‘Aqîdah wa Syarî’ah, (Mesir: Dâr al-
Qalam, 1966), h. 28-289.

10 Teks hadisnya:
 F' /H6O GF7G &7G' G/ WFo W :F'F GWF7N GPF? Ï' LF7 Ï' FJ77 WF' /J?7G F.' JGN Ï' /.? F?

 /?'G.FF F7'GG' GFO/F G7'.F'N O'6F' .PW/F'N 7GWFF'. 7GWFF' :7GF //X/ //' WW' Ï' FJ77 WO'N Ï' WW' GF' W
Abî Abdillâh Muhammad ibn Ismâ’îl Ibrâhîm al-Imâm Al-Bukhârî, 

Shahîh Al-Bukhârî, (Beirût: Dâr al-Fikr, 1401/1981), Jilid IV, h. 38.



53Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad

komunitas muslim (al-mufâriq li al-jamâ’ah). Itu berarti 
memisahkan diri dari komunitas muslim merupakan 
persyaratan yang sangat penting dalam kasus riddah. 
Sedangkan secara kontekstual, frase ini mengandung 
pengertian bahwa orang-orang muslim yang memisah-
kan diri atau meninggalkan orang-orang muslim lain 
untuk kemudian bergabung dengan pasukan musuh 
menunjukkan bahwa situasi pada saat itu adalah situasi 
perang. Itu berarti, mereka yang murtad dibunuh bukan 
karena menukar agamanya, melainkan lebih disebabkan 
oleh permusuhannya. Pemahaman seperti ini secara 
deduktif sejalan dengan apa yang dijelaskan dalam surat 
al-Mâidah ayat 33 dan al-Nisâ’ ayat 89, “Sesungguhnya 
pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi 
Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka 
bumi, hanyalah mereka dibunuh atau disalib, atau 
dipotong tangan dan kaki mereka dengan bertimbal 
balik, atau dibuang dari negeri (tempat kediamannya). 
Yang demikian itu (sebagai) suatu penghinaan untuk 
mereka di dunia, dan di akhirat mereka beroleh siksaan 
yang besar” dan “Mereka ingin supaya kamu menjadi 
ka�r sebagaimana mereka telah menjadi ka�r, lalu kamu 
menjadi sama (dengan mereka). Maka janganlah kamu 
jadikan di antara mereka penolong-penolong(mu), 
hingga mereka berhijrah pada jalan Allah. Maka jika 
mereka berpaling, tawan dan bunuhlah mereka di 
mana saja kamu menemuinya, dan janganlah kamu 
ambil seorang pun di antara mereka menjadi pelindung, 
dan jangan (pula) menjadi penolong”. Namun jika 
pelaku kemurtadan tersebut lari dan berlindung ke 
dalam sejumlah suku bangsa yang tidak melakukan 
peperangan terhadap orang-orang Islam, maka ia tidak 
boleh dibunuh. Demikian dijelaskan dalam lanjutan 
ayat surah al-Nisâ’, yaitu ayat 90: “Kecuali orang-orang 
yang meminta perlindungan kepada sesuatu kaum, yang 
antara kamu dan kaum itu telah ada Perjanjian (damai) 
atau orang-orang yang datang kepada kamu sedang hati 
mereka merasa keberatan untuk memerangi kamu dan 
memerangi kaumnya. Kalau Allah menghendaki, tentu 
Dia memberi kekuasaan kepada mereka terhadap kamu, 
lalu pastilah mereka memerangimu. Tetapi jika mereka 
membiarkan kamu, dan tidak memerangi kamu serta 
mengemukakan perdamaian kepadamu, maka Allah 
tidak memberi jalan bagimu (untuk menawan dan mem-
bunuh) mereka”.

Karena itu, dalam hadis riwayat Imam al-Bukhârî 
ditemukan fakta yang menunjukkan bahwa nabi 
pernah tidak menghukum mati atas pelaku riddah.11 

11 Teks hadisnya,
 ' NGOH VFF N? OG_FF' NN V6N7 VG_FF' V/V. N? VFV. V7V.' N. VFN? V7 V/ NGVF OGVF' VFV. V/_GNOG VFN? OGVF'NG VFN? N/ NGNF V7NG OFV. VG_FF' O/V. N? 'NF NF/ _/ N/
 OGN'' N. _O/ N.N'NG V.N? VFP NF. VFVFVFN' NF'NF NFG NGV?NN OGN.' N7N'NG VG NX V7VVU' LNF N? NG_F N7NN VGVPNF N? OG_FF' L_F N7 VG_FF' NFJ O7N7 N?NO'N. '_PV.'N7 V?N' _FN'
'NHOF.P V7 O? N7VF NFONN 'NHNF/N. N. NVGVF NF. V� VGVF' NG O/NFO V/ NGVF' NG_F N7NN VGVPNF N? OG_FF' L_F N7 VG_FF' OFJ O7N7 NF'NF NFG N.N7 N.NG N.N'NG V.N? VFP NF. VFVFVFN' NF'NF NFG

Hadis tersebut menyatakan bahwa seorang lelaki Arab 
Badui datang kepada Nabi saw. berbait masuk Islam. 
Pada hari berikutnya orang tersebut ber�kir bahwa 
ia tidak seharusnya masuk Islam, maka kemudian ia 
datang menghadap Nabi dan meminta agar sumpahnya 
(bai’at) dikembalikan. Nabi Saw. menolaknya. Hadis ini 
jelas menunjukkan kasus riddah, namun orang tersebut 
tetap dibiarkan pergi tanpa dibunuh. Padahal, dalam 
kondisi bagaimana pun, tidak mungkin Rasulullah Saw. 
melanggar ketentuan hukum yang diperintahkan Allah. 
Sebab, beliau sendiri telah menjelaskan bagaimana 
sikap beliau dalam melaksanakan ketentuan-ketentuan 
hukum yang diperintahkan Allah, melalui sebuah hadis, 
“Jika Fatimah putri Muhammad mencuri, niscaya akan 
aku potong tangannya.” (H.r. al-Bukhârî).12 Itu berarti, 
riwayat Imam al-Bukhârî tersebut menunjukkan bahwa 
hukuman mati bukan merupakan bentuk sanksi bagi 
orang murtad. Sebab, jika memang benar ia sanksi 
bagi orang murtad, tentu orang Baduwi tersebut 
tidak berani datang kepada Rasulullah saw. seraya me-
ngatakan dirinya murtad. Jika demikian, berarti siap 
menyerahkan diri untuk dibunuh. 

Hadis lain yang menjadi dasar atas hukuman mati 
terhadap pelaku kemurtadan adalah, “Barang siapa 
yang menukarkan agamanya, maka bunuhlah ia”.13 
Bunyi literal dan tekstual hadis ini, secara historis ber-
tentangan dengan fakta sejarah yang menunjukkan 
bahwa Nabi Saw. tidak menghukum mati pelaku ke-
murtadan sebagaimana dalam hadis di atas. Karena itu, 
murtad yang dibunuh dalam hadis ini dipahami Ibnu 
Rusyd (w. 582 H/1198 M) bukan kepada orang yang 
keluar dari Islam (pindah agama), tetapi kepada mereka 
yang murtad yang hendak memerangi kaum muslimin. 
Konteks hadis tersebut adalah perang, dan karena itu 
yang dikenai hukum mati adalah mereka kaum pria 

“Abdullâh ibn Maslamah menceritakan kepada kami dari 
Mâlik dari Muhammad ibn al-Munkadiri dari Jâbir ibn ‘Abdillâh 
radhiyallâhu ‘anhumâ bahwasanya seorang Arab Badui datang kepada 
Rasul dan menyatakan dirinya masuk Islam. Ia kemudian diserang 
penyakit wa’k (penyakit akibat terlalu lelah) di Madinah dan hari 
berikutnya datang lagi kepada Rasul dan berkata, “Ya Rasul Allah, 
kembalikan sumpahku”, tetapi Nabi menolak, lalu ia datang lagi dan 
berkata, “Kembalikan sumpahku”, tetapi Nabi menolak lalu orang 
itu pun pergi. Lalu Nabi bersabda ”Madinah itu seperti alat peniup 
yang menghapus kotoran dan menjaga kemurniannya”. Muhammad 
bin Ismâ’îl al-Bukhârî, Shahîh Al-Bukhârî, (Beirût: Dâr al-Fikr, 1401 
H/1981), Jilid VIII, h. 124.

12 Ibnu Hajar Al-Asqalânî, Fath al-Bârî bi Syarh Shahîh Al-Bukhârî, 
(Beirût: Dâr al-Fikr, Beirût, 1415 H/1995 M), Juz XIV, h. 38-39.

13 Teks hadisnya,
 VG_FF' OFJ O7N7 NF'NF NF'NF O7'_. N? VFV.' VFN? N/NGV7 VGV? VFN? N.J_ON' VFN? N/NF VFP NFP O? OFV. OF'NPVG O7 'NFN'N. VFFN' V/'_. _7F' OFV. O/_GNOG 'NF NF/ _/ N/

.OGJOF OF. VFF'NG OGNFOV/ NF_/N. VFNG NG_F N7NN VGVPNF N? OG_FF' L_F N7
Imam al-Bukhârî, Shahîh Al-Bukhârî, Jilid VIII, h. 50; Imam al-

Bukhârî, Matn al-Bukhârî bi Hâsyiyah al-Sindî, (Beirût: Dâr al-Fikr, 
1995), Jilid IV, h. 316.



54 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

yang terlibat dalam peperangan. Sedangkan wanita 
tidak termasuk di dalamnya, sebagaimana pendapat 
Abû Hanîfah (w. 150 H/767 M).14

Dilihat dari sisi matan, hadis ini kontradiktif dengan 
pernyataan Alquran. Dikatakan kontradiktif, karena 
sanksi atas murtad dalam Alquran bukan sanksi �sik, 
melainkan sanksi non�sik. Dengan merujuk kepada 
pendapat Muhammad al-Ghazâlî,15 maka pernyata-
an hadis di atas tertolak karena bertentangan dengan 
pernyataan Alquran. Khaled M. Abou El Fadl me-
nambah kan, jika berpegang kepada metodologi yang 
menyatakan bahwa jika ketentuan Alquran berbeda 
dengan ketentuan hadis Nabi, maka ketentuan Alquran 
yang harus diambil. Dengan kata lain, sanksi hukuman 
mati atas murtad dalam hadis tertolak. Karena Alquran 
tidak menegaskannya.16 Al-Adlabi menegaskan bahwa 
para ahli hadis sepakat bahwa setiap riwayat yang ber-
tentangan dengan Alquran ditolak, tidak boleh dipakai, 
sebab Alquran adalah Kitab Allah yang terjamin dari 
setiap perubahan dan pemalsuan. Oleh karena itu, 
Alquran adalah kitab suci yang tidak datang kepadanya 
kebatilan, baik dari depan maupun dari belakang. 17

Sedangkan dari segi sanad, al-Ulwan menemukan 
adanya problem integritas atas dua rawi hadis tersebut, 
yaitu Ikrimah dan al-Sakhytiyânî. ‘Ikrimah adalah 
budak Ibnu Abbas. Ia menukil dari Ibnu Abbas apa 
yang dikatakan dan apa yang tidak dikatakan, ter-
utama dalam tafsir. ‘Ikrimah tetap menjadi budak Ibnu 
Abbas sampai Ibnu Abbas meninggal dunia. Ketika 
Ibnu Abbas wafat, anak-anaknya menerima ‘Ikrimah 
sebagai warisan. Mereka kemudian menjual atau me-
merdekakan ‘Ikrimah. ‘Ali ibn ‘Abd Allâh ibn ‘Abbâs 
pernah menuduh ‘Ikrimah melakukan kebohongan atas 
nama ayahnya (Ibn ‘Abbâs), maka ia pun merantai kedua 

14 Ibnu Rusyd, Bidâyah al-Mujtahid wa al-Nihâyah al-Muqtashid, 
(Beirût: Dâr al-Fikr, t. th.), Juz II, h. 342.

15 Untuk mengukur kevalidan hadis, Syekh Muhammad al-Ghazâlî 
menggunakan prinsip “mendahulukan Alquran atas hadis”. Itu berarti, 
kebenaran hadis harus dikon�rmasi dengan ajaran dasar Alquran. 
Karena itu, Muhammad al-Ghazâlî, termasuk orang yang tidak segan-
segan menolak hadis jika isi materi (matan) tidak sejalan dengan makna 
universal Alquran, meskipun hadis tersebut memiliki transmisi-mata 
rantai (sanad) hadis yang tergolong valid (shahîh). “Rangkaian perawi 
‘rantai emas’ tidak menolong matan yang rapuh”, tegas Muhammad al-
Ghazâlî. Syekh Muhammad al-Ghazâlî Al-Sunnah al-Nabawiyyah bayn 
Ahlu al-Hadîts wa al-Fuqahâ, diterjemahkan oleh Muhammad al-Baqir 
dengan judul Studi Kritis Atas Hadis Nabi saw. : Antara Pendekatan 
Tekstual dan Kontekstual, (Bandung: Mizan, 1991), h. 191.

16 Khaled M. Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic 
Law, Authority, and Women, diterjemahkan oleh R. Cecep Lukman 
Yasin dengan judul Atas Nama Tuhan dari Fikih Otoriter ke Fikih 
Otoritatif,(Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2004), h. 244. 

17 Muhammad Munîr Al-Adlabi, Qatl al-Murtadd: Al-Jarîmah 
allatî Harramahâ al-Islâm, diterjemahkan oleh. A. Hakiem Sarazy dan 
Azka Hammam Syaerozie, (Jakarta: Nigos, Menjelajah Alam Gagas, 
2002) h. 104. 

tangan dan kakinya. Ia mengurung ‘Ikrimah di kandang 
ternak. Orang-orang pun menanyakan sebabnya. Ali 
menjawab, “Orang busuk ini telah berdusta atas nama 
ayahku”. Ibnu Sirin memasukkan ‘Ikrimah ke dalam 
golongan orang-orang yang majruh (tercela). Ia berkata, 
“‘Ikrimah adalah pendusta”. Ibnu Abu Dzi’b berkata, 
“Hadisnya tidak bisa dijadikan hujjah. Demikianlah 
yang dikatakan oleh hanyak orang”. 18

Sa’id bin Jubair berkata, “Kalian meriwayatkan 
Hadis-hadis dari ‘Ikrimah yang kalau aku berada di 
posisinya, aku tidak akan meriwayatkan Hadis-hadis 
itu”. Sa’id bin al-Musayyab selalu berpesan agar berhati-
hati terhadap ‘Ikrimah. Ia berkata, “Budak Ibnu Abbas 
itu tidak akan berhenti sampai lehernya dililit tali”. Sa’id 
bin Musayyab selalu berpesan kepada budaknya, Burd, 
“Jangan berdusta atas namaku seperti ‘Ikrimah yang 
berdusta atas nama Ibnu Abbas”. Ibnu Umar berkata 
kepada budaknya, Nâ�’, “Jangan berdusta atas namaku 
seperti ‘Ikrimah yang berdusta atas nama Ibnu Abbas”. 19

Para ulama hadis mengkritik Bukhârî karena me-
nerima riwayat ‘Ikrimah. Ibnu al-Shalah berkata, 
“Bukhari berargumentasi dengan sekelompok orang 
yang dianggap majruh (tercela) seperti ‘Ikrimah, budak 
Ibnu Abbas.” Atas ke-majruh-an ‘Ikrimah, Imam 
Muslim menghindari riwayat ‘Ikrimah kecuali jika 
tidak ada riwayat lain yang mendukungnya. Imam 
Malik menolak riwayat ‘Ikrimah kecuali satu hadis, 
sebagai mana disebutkan Ahmad bin Hanbal. Ibnu 
Sa’ad menulis, “Imam Malik sangat benci mendengar 
nama ‘‘Ikrimah”.20

Adapun Ayub al-Sakhytiyânî (Abu Bakar bin 
Taimah) adalah orang yang menerima hadis dari 
‘Ikrimah. Ia termasuk salah seorang ahli zuhud yang 
selalu ber prasangka baik terhadap ‘Ikrimah dan kerap 
mem  belanya. Tidak diketahui pembelaan tersebut 
karena kezuhudan atau al-Sakhytiyânî tidak begitu 
mem  pedulikan persoalan jarh dan ta’dîl. Sementara 
hadis yang diriwayatkan itu berkenaan dengan nyawa 
orang, bukan tentang keutamaan (fadhâil al-‘amâl). 
Bagai mana mungkin orang yang zuhud dan wara’ ini 
mem  biarkan dirinya meriwayatkan hadis dan orang 
yang integritasnya diragukan dan dicela oleh para 
ulama? Al-Ulwânî menduga bahwa hadis ini menjadi 
ter kenal dan diriwayatkan oleh banyak orang, seperti 
di antaranya Hammad, Sufyan dan Abdul Waris karena 

18 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, terj. Aa Fuad Muhlis, 
(Jakarta: Srigunting, 2010), h. 239.

19 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, terj. Aa Fuad Muhlis, 
h. 239.

20 Ibnu Sa’ad, al-�abaqât al-Kubrâ, (Beirût: Dâr al-Fikr. 1990) 
Jilid V, h. 219. 



55Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad

ketokohan Ayub yang menjadi pusat hadis ini. 21

Maulana Muhammad Ali melakukan penelusuran 
terhadap hadis-hadis Nabi yang berkaitan dengan riddah. 
Ia menemukan bahwa kasus-kasus riddah terjadi pada 
masa-masa perang yang berlangsung antara orang-orang 
Muslim dan orang-orang ka�r. Bahkan seringkali terjadi 
orang-orang yang melakukan riddah tersebut bera�liasi 
dengan orang-orang ka�r dan bersama-sama mereka 
memerangi orang Muslim. Dengan demikian hukuman 
bunuh atas mereka tersebut adalah karena mereka telah 
berpihak kepada musuh selanjutnya me merangi Muslim, 
bukan karena mereka telah me nukarkan agamanya.22 
Mahmoud Mustafa Ayoub me nyimpulkan bahwa riddah 
adalah bagian dari isu politik yang muncul bersamaan 
dengan datangnya kolonialisme Barat dan akibat aktivitas 
misionaris Kristen Barat yang makin intensif di daerah 
muslim.23

Berdasarkan argumen di atas, Syekh Mahmûd 
Syaltût menegaskan agar permasalahan tindak pidana 
murtad (riddah) perlu ditinjau kembali. Alasannya 
adalah karena kebanyakan ulama berpandangan bahwa 
sanksi hudûd tidak bisa dilakukan atas dasar hadis âhâd. 
Sementara kekufuran itu sendiri bukanlah penyebab 
halalnya darah seorang pelaklu murtad, melainkan sikap 
permusuhan dan perlawanannya (al-muhârabah wa al-
’udwân) terhadap kaum muslimin. Sementara makna 
fundamental Alquran justru melarang pemaksaan 
terhadap agama, sebagaimana termaktub dalam Q.s. al-
Baqarah: 256 dan Yunûs: 99, “Tidak ada paksaan untuk 
(memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas 
jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu 
barang siapa yang ingkar kepada thaghut dan beriman 
kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang 
kepada tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan 
Allah maha mendengar lagi maha mengetahui”, “Dan 
jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman 
semua orang yang di muka bumi seluruhnya. Maka 
apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya 
mereka men jadi orang-orang yang beriman semuanya?”24

Hal senada disampaikan M. Hasbi Ash-Shiddiqy 
menurutnya, sanksi bunuh kepada setiap orang yang 
murtad adalah berlawanan dengan �rman Tuhan yang 
terdapat dalam Q.s. al-Baqarah: 256. Kecuali itu, 
hukuman mati itu bertentangan dengan dasar cita-cita 
Islam yang membawa keamanan dan kesejahteraan 

21 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 241.
22 Maulana Muhammad Ali, �e Religion of Islam: A Comprehensive 

Discussion of the Sources, Principles and Practices of Islam, (Lahore: �e 
Ahmadiyyah Anjuman Isha’at al-Islam, 1950), h. 595.

23 Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Kon�ik Muslim-Kristen, 
(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), h. 305, 321. 

24 Mahmûd Syaltût, Al-Islâm ‘Aqîdah wa Syarî’ah, h. 289.

kepada sesama manusia. Murtad yang dihukum mati 
adalah mereka yang melakukan perlawanan terhadap 
pemerintahan Islam dan undang-undangnya. Sedang 
sebelumnya, mereka menyatakan diri memeluk Islam 
dan patuh kepada hukum-hukumnya. Jika ia keluar 
dari Islam tanpa melakukan kekacauan dan perlawanan, 
maka ia tidak dijatuhi hukuman. Hemat penulis, inilah 
konsep yang sesuai dengan jiwa Islam, sebagai agama 
yang membawa perdamaian di alam dunia, tegas Hasbi.25

Argumen Historis: Murtad Bebas Hukuman Mati

Kritik epistemologi hukum di atas diperkuat dengan 
bukti-bukti historis. Pertama, peristiwa Isra Mikraj. 
Menurut Haekal sebagian besar orang-orang Mekah 
yang sudah Muslim berbalik menjadi ka�r karena tidak 
percaya atas kebenaran peristiwa isra mi raj. Tetapi tak 
seorang pun dari mereka mendapat sanksi dari Nabi.26 
Kedua, fath Makkah (penaklukan kota Mekah). Ketika 
itu Nabi berhasil menguasai kaum ka�r Quraisy tanpa 
perlawanan bersenjata kecuali oleh sekelompok kecil 
saja dan mereka menyerah tanpa syarat kepada pasukan 
Muslim yang datang dalam jumlah yang sangat besar. 
Tetapi, karena keluhuran budi dan sifat pemaaf Nabi 
yang begitu besar, maka beliau pun memberikan 
amnesti kepada orang-orang Quraisy yang pada saat 
itu sudah tak berdaya dan memohon pengampunan. 
Amnesti ini diberikan kepada semua orang Quraisy 
tersebut dan seluruh penduduk Mekah, kecuali 17 
orang yang ditetapkan untuk dibunuh. Mereka dibunuh 
karena kejahatannya yang begitu besar terhadap orang 
Muslim. Di antara mereka itu terdapat ‘Abd Allâh ibn 
Abî al-Sarh, ‘Abd Allâh ibn Khaththâl, dan ‘Ikrimah ibn 
Abî Jahl. 

‘Abd Allâh bin Abî al-Sarh adalah penulis wahyu, 
tetapi kemudian berbalik murtad menjadi musrik di 
pihak Quraisy dengan menggembar-gemborkan bahwa 
dia telah memalsukan wahyu ketika ia menuliskannya. 
Sedangkan ‘Abdullâh bin Khaththâl, setelah masuk 
Islam, tetapi kemudian membunuh seorang budak. 
Selanjutnya ia berbalik menjadi musyrik dan menyuruh 
kedua budaknya perempuan—Fartana dan teman-
temannya—menyanyi sebagai ejekkan kepada Nabi. 
Sementara ’Ikrimah bin Abî Jahl adalah orang yang 
paling keras memusuhi Muhammad dan kaum 
Muslim. Ia juga melakukan perlawanan ketika pasukan 
Khâlid bin Walid masuk ke Mekkah dari arah yang ber-

25 M. Hasbi Ash-Shiddiqy, Pedoman Hukum Syar’i yang Berkembang 
Dalam Islam Sunny, (Jakarta: Pustaka Islam, 1952), Jilid II, h. 245.

26 Muhammad Husain Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, diter-
jemahkan Ali Audah, (Bogor: PT Litera Antar Nusa, 1990), h. 159.



56 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

beda dengan Nabi.27 Walaupun demikian, ‘Abdullâh 
bin Abî al-Sarh, ‘Ikrimah bin Abî Jahl, Shafwân bin 
Umayya dan juga Hindun, mendapat pengampunan 
setelah ada jaminan dan permohonan ampunan dari 
keluarga mereka yang telah Muslim. Yang dihukum 
mati adalah empat orang ka�r yaitu Huwairid yang 
telah mengganggu Zainab putri Nabi sepulangnya dari 
Mekah ke Madinah, serta dua orang yang sudah masuk 
Islam, lalu melakukan kejahatan dengan mengadakan 
pembunuhan di Madinah dan kemudian melarikan 
diri ke Mekah serta berbalik meninggalkan agamanya 
menjadi musyrik dan dua orang budak Ibn Khaththâl, 
yang selalu mengganggu Nabi dengan nyanyian-
nyanyiannya.28

Rangkaian peristiwa di atas, menunjukkan bahwa 
Nabi menjatuhkan hukuman mati kepada orang-orang 
murtad tersebut bukan karena meninggalkan Islam, tetapi 
lebih disebabkan oleh kejahatan-kejahatan mereka yang 
besar terhadap Islam dan sikap mereka yang memusuhi 
orang-orang Muslim. Tersebut dalam al-�abaqât al-
Kubrâ (II: 103) dan Ansâb al-Asyraf (I: 307) karya Ibnu 
Sa’ad dan al-Baladzirî, sebagaimana dikutip al-Ulwânî, 
bahwa jumlah mereka sepuluh orang. Kepada mereka 
Nabi memerintahkan untuk membunuhnya meskipun 
mereka ditemukan bersembunyi di bawah kain penutup 
Ka’bah. Kesepuluh mereka adalah Ikrimah ibn Abi Jahl; 
Habbâr ibn al-Aswad, ‘Abdullâh ibn Sa’ad ibn Abi Sarh, 
Muqâis ibn Shabâbah al-Laytsî, Huwairits ibn Nuqaid, 
‘Abdullâh ibn Hilâl ibn Khaththâl al-Adrami, Hindun 
binti Utbah, Sarah Maulat Amr ibn Hisyâm, Firtana 
dan Quraibah. Enam orang yang disebut pertama 
adalah laki-laki. Sedangkan empat orang sisanya adalah 
wanita. Sementara dua orang yang disebut terakhir 
adalah biduanita milik ‘Abdullâh ibn Khaththâl. 
Perintah bunuh atas mereka, demikian al-Ilwânî adalah 
karena peranan mereka dalam memotivasi orang-orang 
musyrik untuk memerangi kaum muslimin. Kecuali 
itu mereka juga menghalang-halangi kaum muslimin 
dari jalan Allah, di samping tindakan kemurtadannya, 
seperti Muqâis ibn Shabâbah al-Laytsî dan ‘Abdullâh 
ibn Khaththâl.29 

Selain murtad, Muqâis ibn Shabâbah al-Laytsî juga 
melakukan tindak pidana pembunuhan terhadap orang 
Anshar yang bernama Aqilah al-Anshârî, karena orang 
ini telah membunuh saudaranya yang bernama Hâsyim 
ibn Shabâbah ibn Hazn. Padahal orang Anshar ini tidak 
sengaja melakukannya. Itu terjadi karena ia mengira 

27 Muhammad Husain Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 
diterjemahkan Ali Audah, h. 159.

28 Muhammad Husain Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, 
diterjemahkan Ali Audah, h. 468.

29 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 136.

bahwa ibn Hazn adalah musyrik, padahal ia telah me-
meluk Islam. Lalu Muqâis ibn Shabâbah al-Laytsî datang 
kepada Nabi untuk minta keadilan. Kepada Aqilah al-
Anshârî Nabi meminta agar ia membayar diat (uang 
tebusan sebagai ganti rugi). Muqâis mengambilnya 
dan ia pun masuk Islam. Namun, ia selanjutnya meng-
ani aya Aqilah al-Anshârî hingga tewas. Muqâis kabur 
dalam keadaan murtad.30 Adapun kejahatan ‘Abdullâh 
ibn Khaththâl adalah pembunuhan terhadap pem-
bantunya. Ibnu Ishâq menuturkan: setelah Abdullah 
ibn Khaththal masuk Islam, Rasulullah mengutusnya 
untuk suatu keperluan. Ia ditemani seorang Muslim 
laki-laki Anshar. Laki-laki Anshar ini siap membantu 
dan melayani keperluannya. Kepada pembantunya, 
‘Abdullâh ibn Khaththâl meminta agar ia menyembelih 
seekor kambing dan memasakkannya untuknya. 
‘Abdullâh ibn Khaththâl lalu tidur. Ketika ia bangun, 
ter nyata pembantunya belum melakukannya. Lalu ia 
meng aniaya pembantunya hingga tewas. Ia lalu murtad 
dan kembali menjadi musyrik. Dengan demikian, 
perintah Nabi untuk membunuhnya bukan karena ke-
murtadannya, melainkan karena pembunuhan yang 
ia lakukan. Sedangkan kasus murtad adalah dosa lain 
yang menyusul. Selain kasus pembunuhan dan murtad, 
‘Abdullâh ibn Khaththâl juga selalu memerangi Nabi. 
Bahkan ia menjadi provokator dan motivator gerakan 
untuk selalu memerangi dan membunuh Nabi saw. 31 

Penuturan riwayat di atas menjadi bukti nyata 
bahwa secara faktual Nabi tidak pernah menjatuh kan 
hukuman mati atas pelaku kemurtadan. Karena itu, pen-
dapat mayoritas ulama tentang hukuman mati terhadap 
orang murtad berdasarkan pernyataan verbal dalam 
hadis, “Siapa yang murtad, maka bunuhlah” kontradiktif 
dengan kenyataan faktual tentang adanya pernyataan 
non verbal Nabi yang tidak melakukan sanksi bunuh atas 
orang murtad. Terhadap dua kenyataan kontradiktif ini, 
penulis lebih memilih “mendahulukan hadis �’lî atas hadis 
qawlî”. Karena hal ini lebih bersesuaian dengan semangat 
fundamental Alquran dan misi kenabian.

Rekonstruksi Konsep Murtad dan Sanksi  
Hukumnya 

Berdasarkan argumen historis dan kritik epistemologi 
di atas, maka dapat dikatakan bahwa murtad adalah 
pelanggaran teologis, dan bukan kejahatan pidana. 
Karena itu, memasukkannya kedalam kategori jarîmah 
hudûd adalah tidak tepat, tidak saja kontradiktif 
dengan fakta-fakta normatif dan historis (tekstual 
dan kontekstual), namun juga berseberangan dengan 

30 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 136.
31 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 138.



57Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad

makna universal Alquran (Q. S. al-Baqarah: 256) yang 
menegaskan tidak ada pemaksaan dalam beragama: “La 
Ikrâha fî al-dîn” (Tidak ada paksaan untuk [memasuki] 
agama [Islam])”. Itu berarti pilihan atas satu agama 
tertentu merupakan hak asasi seseorang yang tidak 
boleh dipaksakan oleh siapa pun. Tegasnya kebebasan 
beragama adalah hak asasi manusia. Menurut Nurcholis 
Madjid, kebebasan beragama merupakan kebebasan 
yang fundamental dalam urusan sosial politik ke-
hidupan manusia. Ajaran agama sesungguhnya adalah 
ajaran yang paling benar, namun hal ini tidak dapat 
dipaksakan kepada orang lain. Nabi Muhammad 
sendiri selalu diingatkan bahwa tugasnya hanyalah 
me nyampaikan pesan-pesan Allah, dan tidak berhak 
memaksa seseorang untuk beriman dan mengikuti.32 

Menurut al-Wâhidî, Q.s. al-Baqarah, 256 di atas 
turun berkenaan dengan seorang Anshar yang mem-
punyai dua putra. Keduanya menjadi Kristen sejak 
sebelum Allah mengutus Rasulullah. Kedua putra 
tersebut datang ke Madinah bersama sekelompok orang 
Kristen, mengangkut barang-barang yang bisa dimakan. 
Ayah mereka lalu menyatu dengan mereka, dan berkata, 
“Aku tidak akan meninggalkan kalian, sebelum kalian 
menjadi muslim”. Tetapi mereka menolak. Mereka 
men datangi Rasulullah sambil menuduh ayah mereka. 
Sang ayah berkata, “Ya Rasulullah, apakah sebagian 
dari diriku harus masuk neraka, sementara aku hanya 
melihat?”. Lalu Allah menurunkan ayat, “Tidak ada 
paksaan dalam agama ?”33 Menurut riwayat lain, ayat 
tersebut turun berkenaan dengan Ahlul Kitab, yang 
tidak diwajibkan masuk Islam selama mereka membayar 
jizyah (pajak).34 Imam al-Qurthubî menuliskan bahwa 
Ibnu Zaid ibn Aslam menceritakan, berdasarkan pe-
nuturan ayahnya, bahwa dia mendengar Umar ibn al-
Khaththâb pernah berkata kepada seorang wanita tua, 
“Jadilah seorang muslimah, niscaya kamu selamat [dari 
neraka], karena Allah mengutus Muhammad dengan 
kebenaran”. Wanita ini menjawab, “Aku seorang 
perempu an tua, dan kematianku tidak jauh lagi”. Umar 
ber kata, “Allah, saksikanlah!”. Lalu ia membaca, “Tidak 
ada paksaan dalam agama”.35 Menurut Rasyid Ridha 
ayat di atas turun ketika Hasin dari golongan Anshar 
datang menghadap Nabi meminta izin untuk memaksa 
kedua anaknya yang masih beragama Nasrani, masuk 

32 Nurcholis Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan, 
(Bandung: Mizan, 1989), h. 56.

33 Abû al-Hasan ‘Alî ibn Ahmad al-Wâhidî, Asbâb Nuzûl al-Qur’ân, 
(Mesir: Dâr al-Kitâb al-Jadîd, 1969), h. 52. 

34 Muhammad Ibn ‘Alî al-Syaukânî, Fath al-Qadîr, (Beirût: Dâr 
al-Fikr, 1414 H/1994 M), Jilid I, h. 275. 

35 Abû ‘Abdillâh Muhammad ibn Ahmad al-Anshârî al-Qurthûbî, 
Al-Jâmi’ liahkâm al-Qur’ân, (Beirût: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah 1413 
H/1993 M), Jilid II. h. 280. 

Islam, turunlah ayat 256 surat al-Baqarah sebagai 
teguran.36

Berdasarkan asbâb al-nuzûl (sebab-sebab penurunan 
ayat) di atas, dapat dipahami bahwa pemaksaan terhadap 
orang lain untuk menganut agama Islam adalah terlarang 
dan bertentangan dengan Alquran. Demikian juga, 
pemaksaan terhadap orang yang keluar dari Islam untuk 
kembali kepada Islam. Riwayat tentang kedua putra 
Abû al-Husain yang masuk Kristen dan mengikuti para 
pedagang Syria, sebagaimana dalam sabab al-nuzûl di atas, 
cukup menjadi dalil. Bahwa memaksakan seseorang yang 
semula muslim lalu pindah agama lain untuk menjadi 
muslim kembali adalah tidak dibenarkan. Atas dasar itu 
�âha Jâbir al-Ulwânî menyimpulkan bahwa prinsip 
fundamental Islam yang dipresentasikan oleh Alquran 
adalah kebebasan beragama dan tidak ada paksaan 
dalam agama.37 Kebebasan beragama, lanjut al-’Ulwânî 
merupakan target utama Alquran dan menganggapnya 
sebagai sebuah hak asasi seseorang. Bahkan ia merupakan 
tujuan utama dari maqâshid al-syarî’ah. 38 

Karena itu, kemurtadan bukan kejahatan pidana 
sehingga dikategorikan sebagai jarimah hudud. Tindakan 
apostasi lebih sebagai pelanggaran teologis, atau dalbha. 
Menurut tindakan riddah beserta sanksinya lebih tepat 
dimasukkan dalam kategori ta’zîr. Bahwa besar-kecilnya 
sanksi atas hukumannya diserahkan kepada kebijakan 
pemerintah. Dalam konseks ini Umar bin Khaththâb 
telah memberi isyarat bahwa Abû Mûsâ telah mengutus 
Anas ibn Mâlik untuk menyampaikan berita kepada 
khalifah Umar. Yaitu berita tentang enam golongan dari 
kabilah Bani Bakar ibn Wail yang keluar dari Islam dan 
bergabung dengan kaum musyrikin. Kemudian Umar 
bertanya, “Apa yang telah dilakukan oleh kabilah Bani 
Bakar ibn Wail?”. Anas ibn Mâlik menjawab: “Wahai 
Amirul Mukminin, mereka telah keluar dari Islam dan 
bergabung dengan kaum musyrik, tidak ada jalan lain 
agi mereka kecuali harus dibunuh”.

Umar kemudian berkata, “Tidak! Menghadapi 
dengan cara damai dan persuasif akan lebih menyenang-
kan bagiku ketimbang terangnya cahaya matahari di-
seantara bumi ini”. Anas ibn Mâlik bertanya, “Wahai 
Amirul Mukminin, apa yang akan paduka lakukan 
terhadap mereka”. Khalifah Umar menjawab, “Saya 
akan membukakan pintu untuk mereka dimana mereka 
telah keluar dari pintu tersebut. Jika mereka berkenan 
masuk kembali, maka akan saya terima. Sebaliknya 

36 Muhammad Rasyîd Ridhâ, Tafsîr al-Manâr, (Beirût: Dâr al-Fikr, 
t. th.), Jilid III, h. 36; Muhammad Hasan al-Hamasy, Qur’ân Karîm: 
Tafsîr wa Bayân, (Damaskus: Dâr al-Rusyd, t. th.), h. 83.

37 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 14.
38 �âha Jâbir Al-Ulwânî, Lâ Ikrâha fî al-Dîn, h. 111, 118.



58 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

jika mereka tidak mau masuk, maka mereka akan aku 
penjarakan”.39 Riwayat ini menegaskan bahwa sanksi 
atas murtad bukan kategori hudûd namun takzir. 
Sementara bentuk sanksinya dapat berupa penjara. 

Karena itu, Muhammad Munîr Adhabî memahami 
perintah hukuman mati atas murtad dalam hadis al-
Bukhâri di atas bukan dalam pengertian menghilangkan 
nyawa (literalistik), melainkan dalam pengertian boikot 
sosial.40 Pemahaman ini didasarkan kepada ungkapan 
Umar bin Khaththab ketika menanggapi tindakan salah 
seorang sahabat yang tidak mau membaiat Abû Bakar 
sebagai khalifah. Saat itu Umar berkata, “Bunuhlah 
ia, maka Allah akan membunuhnya”. Seluruh sahabat 
me nge tahui bahwa yang dimaksud Umar dengan kata 
al-qatlu adalah boikot sosial terhadap sahabat ter sebut. 
Kata “bunuhlah ia” bukan berarti menghilangkan 
nyawa  nya, namun yang dimaksudkan adalah, “Jadikan 
ia seperti orang mati, dianggap sebagai bagian dari 
orang-orang mati, binasa, tidak diterima dan tidak 
di  percaya perkataannya”. Bukti konkrit atas makna 
“bunuhlah” bukan dalam artian menghilangkan 
nyawa sebagai hukuman mati adalah tidak ada satu 
pun keterangan sejarah yang menunjukkan bahwa di 
antara para sahabat ada yang melaksanakan perintah 
Umar menurut makna literalisnya, yaitu membunuh.41 
Dengan demikian, hadis yang menyuruh membunuh 
orang murtad—kalau pun hadis tersebut diperpegangi- 
bukan dalam makna literal, yaitu hukuman mati, 
melainkan dalam pengertian sanksi sosial. 

Selain penalaran alegoris, hadis tersebut dapat pula di-
maknai secara kontekstual. Menurut Ibnu Rusyd, konteks 
hadis tersebut berkenaan perang sehingga hukuman 
bunuh atas orang yang murtad adalah ke harusan. Sebab 

39 Muhammad Munîr Adhabî, Qatl al-Murtadd, h. 111.
40 Memaknai hadis sebagaimana bunyi tekstual akan berbenturan 

dengan kenyataan historis bahwa Nabi Saw tidak menajtuhkan hukuman 
mati atas pelaku kemurtadan. Kecuali itu, kata al-qatl (membunuh) 
di dalam Alquran dan hadis, tidak selalu berarti menghilangkan 
nyawa, tetapi bisa bermakna lain sesuai dengan konteksnya (siyâq al-
Kalâm), diantaranya berarti mengekang atau menahan hawa nafsu 
(Q.s.al-Baqarah:54), laknat atau melaknati (Q.s. Al-Munâ�qûn:4), 
membinasakan atau hancur (Q.s. ’Abasa:17). Karena itu, redaksi 
”bunuhlah dirimu” (faqtuluw anfusakum) dalam Q.S.al-Baqarah: 54 
bukan berarti perintah untuk “membunuh diri”, melainkan berarti 
menyingkirkan hawa nafsu (syahwat) atau mengekang hawa nafsu. 
Lihat al-Râghib al-Ashfahânî, Mu‘jam Mufradât Alfâzh al-Qur’ân, h. 
407. Demikian pula dalam hadis. Pernyataan Nabi “Qâtilhu fa innahu 
syaithân” (bunuhlah —orang yang lewat di hadapan orang salat— 
karena sesungguhnya ia adalah setan) bukan perintah menghilangkan 
nyawanya, melainkan perintah untuk mendorongnya. Sebab suatu 
hal mustahil bagi Nabi menyuruh orang yang sedang salat untuk 
membunuh. Tentu yang dimaksud dengan ungkapan tersebut adalah 
mendorong. Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyah, al-Mu’jam al-Wasîth, 
(Beirût: Dâr al-Fikr, t. th.), Jilid II, h. 741. Sehingga hadis tersebut 
bermakna, ”Doronglah ia, agar tidak berada di arah kiblatmu”.

41 Muhammad Munîr Adhabî, Qatl al-Murtadd, h. 112.

ia tidak saja telah mengkhianati ke yakinannya, namun 
pada saat yang sama mengkhianati kelompoknya. Dan 
ketika ia lari meninggalkan Islam dan kaum muslimin, 
kemudian bergabung dengan musuh, maka bukan 
hanya agama yang terancam, tetapi juga kaum muslimin 
dalam bahaya. Karena dipastikan ia akan membeberkan 
rahasia dan strategi kaum muslimin. Terhadap orang yang 
demikian, tidak ada sanksi kecuali hukuman mati atau 
bunuh. Makna kontekstual ini sesungguhnya sebagai 
syarat yang mengikat (taqyîd) atas makna literal-general 
(muthlaq). Karena itu, pemahaman atas hadis tersebut 
bukan mendahulukan makna umum—berupa hukuman 
mati atas murtad—sebagai hal muthlaq dilakukan, tanpa 
mempertimbangkan syarat yang presentasikan oleh 
makna kontesktual sebagai sebuah pengikat (muqayyad). 
Dengan kata lain, pemaknaan atas hadis tersebut harus 
mendahulukan muqayyad atas muthlaq, karena indikasi 
kontekstualnya. Bahwa secara taqyîdî-kontekstual hadis 
itu berkenaan dengan kasus kâ�r harbî, yaitu mereka yang 
meninggalkan Islam lalu bergabung dengan kelompok 
orang-orang ka�r untuk memusuhi dan memerangi Islam, 
tegas Muhammad Munir Adhabi.42 Penegasan Adhabî 
didasarkan atas pandangan Ibnu Hajar dalam Fath al-
Bârî yang menyatakan bahwa hadis-hadis –yang muthlaq 
(umum) dan yang lainnya muqayyad (syarat), maka yang 
muthlaq harus diarahkan kepada yang muqayyad). Adapun 
hadis tersebut (“Siapa yang meninggalkan agamanya, 
maka bunuhlah ia” adalah bersifat muthlaq. Maka pe-
maknaannya harus diarahkan kepada muqayyad, dan 
muqayyad-nya hadis tersebut adalah konteks ka�r harbî. 
Yaitu mereka yang telah mendengar dakwah Nabi dan 
menyatakan diri masuk Islam. Tetapi kemudian mereka 
murtad dan bergabung dengan pihak musuh untuk 
memusuhi Islam. 43 

Karena itu patut dibedakan kemurtadan tindakan 
riddah (murtad) sebagai kejahatan teologis dan ke-
jahatan politik; pelanggaran religius dan pelanggaran 
sipil. Diakui bahwa bukan hal yang mudah untuk 
membedakan aspek moral dan sipil. Sedangkan 
pembahasan tindakan riddah (murtad) dalam �kih 
jinayah dianggap tidak hanya melanggar hak manusia 
(huqûq âdamî), melainkan juga hak Tuhan (huqûq 
Allâh). Ada semacam pengertian di mana manusia 
dan Tuhan bisa memiliki klaim dalam pelanggaran 
yang sama, bahkan jika kejadian itu hanya merugikan 
salah satunya. Meskipun hukuman terhadap kejahatan 
melawan agama itu berada diluar wewenang manusia, 
peradilan Islam memiliki wewenang untuk menerapkan 
sanksi hanya jika bisa ditunjukkan tanpa keraguan 

42 Muhammad Munîr Adhabî, Qatl al-Murtadd, h. 108.
43 Muhammad Munîr Adhabî, Qatl al-Murtadd, h. 107-108.



59Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad

bahwa kejahatan berat itu termasuk juga melanggar hak 
manusia (huqûq l-âdamî). 

Karena itu, menurut penulis reposisi terhadap 
konseptual murtad menjadi penting dilakukan. Secara 
etimologis, murtad yang berasal dari kata kerja irtidâd 
berarti penolakan atau berpaling. Menurut Abdul Aziz 
Sachedina, secara historis irtidâd digunakan untuk 
menyebut peperangan yang dilakukan terhadap kaum 
muslim yang menolak membayar zakat kepada otoritas 
politik Islam setelah wafatnya Rasul. Jadi, murtaddîn 
adalah orang-orang yang membangkang terhadap 
tatanan resmi. Ini berbeda dengan arti kata irtidâd yang 
di pahami dalam Kristen, di mana secara historis kata 
itu memiliki arti mengabaikan satu agama institusional 
dan eksklusif demi agama lain. Dalam pengertian ini, 
kemurtadan terjadi ketika pelbagai agama berlomba-
lomba dalam satu kancah publik. Irtidâd, di sisi lain, 
terjadi dalam tatanan komunal dalam bentuk subversi 
(serangan) internal, sehingga hal tersebut bukan lagi 
merupakan pelanggaran agama melainkan pelanggaran 
sipil. Dengan ungkapan lain, ada murtad dalam 
bentuk perpindahan agama secara individual; dan ada 
pula dalam bentuk pembangkangan terhadap tatanan 
resmi dan penyerangan terhadap pemerintah yang sah. 
Murtad dalam bentuk pertama dikategorikan sebagai 
kejahatan teologis dan karenanya sanksi hukum atas 
pelakuknya berada di luar wilayah wewenang manusia. 
Disini terlihat bahwa Alquran mendukung kebebasan 
beragama sepenuhnya, bukan sekadar toleransi terhadap 
agama lain selain Islam. Sementara irtidâd atau riddah 
dalam Alquran adalah berpaling dari Tuhan dan, oleh 
karenanya, hanya bisa dihukum oleh Tuhan. Sedangkan 
murtad dalam bentuk kedua sangat tergantung kepada 
perwujudan publiknya dan efek negatifnya terhadap 
tatanan publik muslim -berarti berpaling dari umat, 
sehingga penentuan kadar pelanggarannya dengan ketat 
berada dalam wilayah tatanan publik Muslim yang 
absah. Batasan hukuman tergantung kepada penafsiran 
sipil otoritas �kih dan politik terhadap tindakan tersebut. 
Sebab murtad dalam bentuk kedua dikategorikan sebagai 
kejahatan politik dan atau pelanggaran sipil karena efek 
dan dampak negatif terhadap tatanan publik.44

Selain itu, dalam menentukan bahwa tindakan 
riddah (sebagaimana tindakan penolakan atau berpaling 
dari tatanan publik muslim) dianggap harus dihukum 
dengan hukuman tertentu bergantung kepada otoritas 
politik muslim. Terlebih, dalam konteks Islam, tiada ada 

44 Abdul Aziz Sachedina, �is Translation of �e Islamic Roots of 
Democratic Pluralism, diterjemahkan oleh Satrio Wahono dengan judul 
Kesetaraan Kaum Beriman Akar Pluralisme Demokratis dalam Islam, 
(Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2002), h. 174.

institusi agama dan badan eklesiastis (keruhanian). Karena 
itu, tanggung jawab otoritas sipillah untuk menentukan 
kadar kejahatan riddah dan untuk mengambil tindakan 
yang dibutuhkan untuk mengatasinya. Karena pe-
nentu an riddah dibatasi hanya kepada otoritas politik 
yang diperlukan untuk melindungi kepentingan umum 
umat, sejumlah fukaha menggolongkan irtidâd sebagai 
bagian dan kejahatan ta’zîr (penjeraan) yang “melanggar 
kepentingan privat atau umat dari tatanan publik),” 
yang hukumannya dilembagakan oleh otoritas politik 
yang absah. Akibatnya, menurut A.A Mansour, otoritas 
publik mengemban tugas untuk memberikan aturan-
aturan yang menghukum semua perilaku yang tampak 
bertentangan dengan kepentingan umum, ketenangan 
sosial, atau tatanan publik.45

Karena itu, pertimbangan-pertimbangan sipil seputar 
persoalan penghasutan telah mewarnai penafsiran 
tentang murtad dalam Islam. Perlakuan keras terhadap 
kaum murtad dalam hukum Islam dirumuskan tanpa 
membuat pembedaan penting antara doktrin Alquran 
mengenai ke bebasan beragama yang menegaskan bahwa 
tidak ada agensi manusia yang bisa menawar-nawar takdir 
spiritualnya- dan mengenai tatanan publik muslim yang 
absah. Menurut Abdul Aziz Sachedina, selama kemurtadan 
tetap merupakan masalah privat dan tidak mengganggu 
masyarakat secara keseluruhan, tidak ada hukuman ter-
tentu dalam Alquran. Namun, ketika kemurtadan telah 
melanggar kesucian dan membahayakan hak-hak kaum 
muslim untuk melaksanakan kepercayaan mereka, maka 
kemurtadan dianggap sebagai pelanggaran nyata terhadap 
keimanan. Pada titik itu, ia bukan lagi sekadar kemurtadan. 
Hal demikian dianggap sebagai tindakan penghasutan 
yang menyebabkan kegoncangan dan membahayakan 
kesatuan umat Islam. Hanya dalam kasus seperti inilah 
kemurtadan dapat dihukum dengan hukuman terberat 
dengan dalih untuk melindungi diri dari pembangkangan 
brutal terhadap Tuhan dan Rasul, suatu pembangkangan 
yang harus dilawan dengan kekerasan jika diperlukan. 46

Dengan demikian, penting dibedakan dan pemetaan 
sifat kriminal terhadap tindakan kemurtadan. Harus di-
bedakan kemurtadan dalam artian yang ketat, yaitu me-
ninggalkan satu agama institusional secara publik untuk 
memeluk agama lain; sekadar sebuah ungkapan perbedaan 
religius dengan umat mayoritas-suatu bentuk ekspresi 
yang oleh Alquran dibolehkan sebagai hak dasar individu-
tidaklah bisa dianggap sebagai satu tindakan kriminal 
yang harus dihukum di dunia ini. Otoritas politik Muslim 

45 A.A Mansour. “Hudud Crimes”, dalam �e Islamic Criminal 
Justice System, (ed.) M. Cerif Bassiouni, (NewYork: Oceans Publications, 
1982), h. 195-196. 

46 Abdul Aziz Sachedina, Kesetaraan Kaum Beriman, h. 176-177.



60 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

memiliki tanggung jawab tertinggi untuk menggunakan 
kekuasaannya dalam menilai tingkat kekacauan yang di-
timbulkan oleh pernyataan murtad secara publik, dan 
tanggung jawab otoritas tersebut pulalah untuk mengambil 
langkah-langkah yang perlu untuk mengatasinya.

Penutup

Pembacaan ulang atas sumber hukum �kih murtad 
secara alegoris dan kontekstual, dengan merujuk kepada 
bukti-bukti historis menunjukkan bahwa tindakan 
kemurtadan bukan kejahatan pidana, kecuali disertai 
dengan permusuhan terhadap Islam dan kaum muslimin. 
Hukuman mati atas pelaku kemurtadaan yang dilakukan 
oleh Nabi Saw. bukan karena faktor kemurtadannya 
an sich, melainkan karena tindak kejahatan pidana. 
Sebab mereka yang murtad pada peristiwa isra’ mi’raj 
dan peristiwa penaklukan Mekah (fath al-Makkah) 
tidak dijatuhi hukuman mati oleh Nabi Saw. Karena 
itu harus dibedakan antara kemurtadan murni yang 
berupa konversi teologis dan kemurtadan yang bersifat 
politik dalam bentuk subversi. Yang disebut pertama 
merupakan pelanggaran teologis terhadap Tuhan, dan 
karenanya hanya Tuhan yang menghukumnya (huquq 
Allah). Sedangkan yang kedua merupakan perlawanan 
dan pemberontakan terhadap otoritas kekuasaan politik 
yang sah. Tindakan mereka tidak saja mengganggu 
keselamatan publik, tetapi juga merusak tatanan resmi. 
Karena itu, ketentuan hukuman diserahkan kepada 
lembaga politik yang absah (takzir) untuk menentukan 
bentuk hukuman yang tepat (huqûq al-insân). []

Pustaka Acuan

A.A Mansour, “Hudud Crimes,” dalam �e Islamic 
Criminal Justice System, ed. M. Cerif Bassiouni. 
NewYork: Oceans Publications, 1982.

Adhabî, Muhammad Munîr, Qatl al-Murtadd: Al-
Jarîmah allatî Harramahâ al-Islâm. diterjemahkan 
oleh A. Hakiem Sarazy dan Azka Hammam Syaerozie. 
Jakarta: Nigos, Menjelajah Alam Gagas, 2002.

Al-‘Audah, Abdul Qadir, Al-Tasyrî’ al-Jinâî al-Islâmî 
Muqâranan bi al-Qânûn al-Wadh’î, Jilid I, Beirût: 
Dâr al-Kitab al-Bâbî, t. th. al-Bâbî.

Al-Ashfahânî, Al-Râghib, Al-Mufrâdât fî Gharîb al-
Qur’ân, Beirût: Dâr al-Fikr, 1961.

Al-Asqalânî, Ibnu Hajar, Fath al-Bârî bi Syarh Shahîh 
Al-Bukhârî, Juz XIV. Beirût: Dâr al-Fikr, Beirût, 
1415 H/1995 M.

Al-Hamasy, Muhammad Hasan, Qur’ân Karîm: Tafsîr 
wa Bayân, Damaskus: Dâr al-Rusyd, t. th.

Ali, Maulana Muhammad, �e Religion of Islam: A 
Comprehensive Discussion of the Sources, Principles 

and Practices of Islam. Lahore: �e Ahmadiyyah 
Anjuman Isha’at al-Islam, 1950.

al-Qurthûbî, Abû ‘Abdillâh Muhammad ibn Ahmad al-
Anshârî, Al-Jâmi’ liahkâm al-Qur’ân. Jilid II. Beirût: 
Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah 1413 H/1993 M.

al-Syaukânî, Muhammad Ibn ‘Alî, Fath al-Qadîr, Jilid I, 
Beirût: Dâr al-Fikr, 1414 H/1994 M. 

Al-�abâthabâ’î, Muhammad Husain, Al-Mîzân fî 
Tafsîr al-Qur’ân, Jilid II. Beirût: Mu’assasah al-‘Alam 
li Mathbû’at, 1991.

Al-Ulwânî, �âha Jâbir, Lâ Ikrâha fî al-Dîn. Diterjemahkan 
oleh Aa Fuad Muhlis. Jakarta: Srigunting, 2005.

al-Wâhidî, Abû al-Hasan ‘Alî ibn Ahmad, Asbâb Nuzûl 
al-Qur’ân, Mesir: Dâr al-Kitâb al-Jadîd, 1969.

Al-Zuhailî, Wahbah, Al-Fiqh al-Islamî wa Adillatuh, 
Jilid VII, Damaskus: Dâr al-Fikr al-‘Arabi, t. th.

Ash-Shiddiqy, M. Hasbi, Pedoman Hukum Syar’i yang 
Berkembang dalam Islam Sunny. Jilid II. Jakarta: 
Pustaka Islam, 1952.

Ayoub, Mahmoud Mustafa, Mengurai Kon�ik Muslim-
Kristen, . Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001.

Haekal, Muhammad Husain, Sejarah Hidup Muhammad, 
diterjemahkan oleh Ali Audah. Bogor : PT Litera Antar 
Nusa, 1990.

Hasyimi, Sayyid Husain, Hukum Murtad Hak Allah 
atau Manusia, Jakarta: IICT, 2012.

Ibnu Qudâmah, al-Mughnî, Jilid X. Beirût: Dâr al-Fikr, 
1405 H.

Ibnu Rusyd, Bidâyah al-Mujtahid wa al-Nihâyah al-
Muqtashid, Juz II, Beirût: Dâr al-Fikr, t. th.

Ibnu Sa’ad, al-�abaqât al-Kubrâ, Jilid V, Beirût: Dâr 
al-Fikr. 1990. 

Imam al-Bukhârî, Muhammad bin Ismâ’îl. Shahîh Al-
Bukhârî, Jilid IV, VIII. Beirût: Dâr al-Fikr, 1401/1981.

Imam al-Bukhârî, Muhammad bin Ismâ’îl, Matn al-
Bukhârî bi Hâsyiyah al-Sindî. Jilid IV, Beirût: Dâr 
al-Fikr, 1995.

Madjid, Nurcholis, Islam Kemodernan dan 
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1989.

Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyah, al-Mu’jam al-Wasîth, 
Jilid II, Beirût: Dâr al-Fikr, t. th. 

Ridhâ, Muhammad Rasyîd, Tafsîr al-Manâr, Jilid III, 
Beirût: Dâr al-Fikr, t. th.

Sâbiq, Sayyid. Fiqh al-Sunnah, Jilid II. Beirût: Dâr al-
Fikr, 1983.

Sachedina, Abdul Aziz, �is Translation of �e Islamic 
Roots of Democratic Pluralism, diterjemahkan oleh 
Satrio Wahono dengan judul Kesetaraan Kaum 
Beriman Akar Pluralisme Demokratis dalam Islam. 
Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2002.

Syaltût, Mahmûd, Al-Islâm ‘Aqîdah wa Syarî’ah. Mesir: 
Dâr al-Qalam, 1966.


