Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad 51

KRITIK TERHADAP EPISTEMOLOGI FIKIH MURTAD

Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman

Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sultan Amai Gorontalo
JIn. Gelatik, Heledulaa, Kota Tim, Kota Gorontalo, Gorontalo
E-mail: sofyan.ap.kau@gmail.com; zulkarnain-suleman@yahoo.com

Abstract. Criticism to Epistemology of Apostate Figh. This paper contains a critique to figh of apostasy which considers
the action as a criminal offense to be sentenced to death. Reviewing the legal sources of figh using allegorical approach
and historical evidence indicates that the action is a violation of the theological apostasy against God, and therefore
only God who has a right to punish. In al-Qur’an, the type of punishment is non-physical punishment and will be
executed in hereafter. The act of apostasy will be punishable by death if apostasy is in political arena and civil matter,
which is followed by resistance and rebellion against legitimate political authority that interfere with public safety and
official authority. Therefore, the provision of the punishment is handed over to the legitimate political institutions
(tazir) to determine the appropriate punishment.

Keywords: islamic jurisprudence, apostate, crime abuse, theological abuse

Abstrak. Kritik Terbadap Epistemologi Fikih Murtad. Tulisan ini berisi kritik terhadap fikih murtad yang meng-
golongkan tindakan kemurtadan sebagai kejahatan pidana schingga dihukum mati. Pembacaan ulang atas sumber
hukum fikih murtad dengan pendekatan alegoris disertai dengan bukti-bukti historis, menunjukkan bahwa tindakan
kemurtadan merupakan pelanggaran teologis terhadap Tuhan, dan karenanya hanya Tuhan yang menghukumnya.
Dalam al-Quran hukumannya bersifat non fisik dan ukhrawi. Tindakan kemurtadan dapat dihukum mati jika
kemurtadan itu bersifat politis dan sipil, yaitu kemurtadan yang diikuti dengan perlawanan dan pemberontakan
terhadap otoritas politik yang sah sehingga mengganggu keselamatan publik dan tatanan resmi. Karena itu, ketentuan

hukumannya diserahkan kepada lembaga politik yang absah (takzir) untuk menentukan hukuman yang tepat.

Kata kunci: fikih, murtad, kejahatan pidana, pelanggaran teologis

Pendahuluan

Secara sederhana murtad berarti menjadi kafir
setelah beriman atau setelah memeluk Islam.! Terma
murtad berasal dari kata irtidid, yang berarti kembali.
Itu berarti kata murta—sebagai bentuk f7i/ (subjek)
merujuk kepada pelaku apostasi, sedangkan tindakan
apostasi disebut riddah.> Meskipun kata irtidad sendiri

Naskah diterima: 7 Agustus 2015, direvisi: 10 Agustus 2015,
disetujui untuk terbit: 4 November 2015.

' Ibnu Qudamah, al-Mughni, (Beirtt: Dar al-Fikr, 1405 H), Jilid
X, h. 74.

2 Sayyid Sabiq mengartikan riddah sebagai kembalinya seorang
Muslim yang akil balig, dari agama Islam kepada bentuk kafir tanpa
ada paksaan dari manapun. Dengan ungkapan lain, murtad adalah
keluarnya seorang Muslim dewasa dan berakal sehat dari agama Islam
kepada kekafiran, baik dengan niat, dengan kehendaknya sendiri
tanpa paksaan dari siapa pun. Sayyid Sabiq, Figh al-Sunnah, (Beirtt:
Dar al-Fikr, 1983), Jilid II, h. 451. Menurut al-Zuhaili riddah adalah
keluarnya seorang Muslim dari agama Islam menjadi kafir, baik dengan
niat, perkataan maupun perbuatan yang menyebabkan orang yang
bersangkutan dikategorikan kafir. Wahbah Al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami
wa Adillatub, (Damaskus: Dar al-Fikr al-Arabi, t. th.), Jilid VII, h. 183.
Secara redaksional kedua rumusan ini berbeda, namun secara subtansial
adalah sejalan menegaskan bahwa ada tiga unsur riddah, yaitu: pertama,

berasal dari kata riddah yang berarti keduanya semakna,
namun al-Ashfahini membedakannya bahwa irtidid
digunakan untuk orang kafir dan selainnya, sedangkan
riddah hanya untuk orang kafir’ Dalam tulisan ini,
istilah murtad tidak saja merujuk kepada pelaku
apostasi tetapi juga kepada kepada tindakannya.

Dalam diskursus fikih, murtad dan tindakan ke-
murtadan (7iddah) dikategorikan sebagai kejahatan pidana
sehingga digolongkan sebagai jarimah hudiid. Menurut
kesepakatan ulama (ijmak), sanksi dan hukuman atas
tindakan apostasi adalah hukuman mati.* Fikih murtad’®

pelakunya adalah orang sehat dan dewasa; kedua, riddah dilakukan atas
kesadaran sendiri; dan bukan atas paksaan; dan ketiga, riddah dilakukan
baik dengan hati, perkataan dan perbuatan. Dengan demikian tidak
dikategorikan sebagai pelaku riddah (murtad), kecuali terpenuhinya tiga
unsur tersebut. Oleh karena itu, riddah yang dilakukan dengan terpaksa,
oleh anak-anak dan atau yang tidak waras tidak dinamakan riddah.

3 Al-Raghib al-Ashfahani, A-Mufridit fi Gharib al-Qur'in, (Beirtt:
Dar al-Fikr, 1961), h. 192-193.

¢ Abdul Qadir al-Audah, Al-Tasyri’ al-Jindi al-Islami Muqdranan
bi al-Qiniin al-Wadh’i, (BeirGt: Dar al-Kitab al-Babi, t. th. al-Babi),
Jilid 1, h. 79.

> Yang dimaksud dengan “Fikih Murtad” dalam tulisan ini adalah



52 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

ini dalam catatan Sayyid Husain Hasyimi menuai kritik,
karena dinilai tidak sejalan dengan semangat kebebas-
an beragama. Bahwa pemaksaan dalam agama terlarang
dalam Alquran. Oleh karena itu, hukuman mati terhadap
pelaku murtad bertentangan dengan Q.s. al-Bagarah
ayat 256, “Ld lkriha fi al-Din” (Tidak ada pemaksaan
dalam agama).® Menurut al-Thabithabdi, hukuman
kemurtadan tersebut tidak bertentangan dengan ayat
tersebut. Sebab pada prinsipnya ayat tersebut menjelaskan
bahwa pemaksaan atas seseorang agar memiliki suatu
kepercayaan tidaklah mungkin secara rasional. Agama
adalah urusan hati dan perkara keyakinan. Oleh karena

itu, secara rasional, ia tidak dapat dipaksakan.”

Secara eksplisit tidak ditemukan secara tegas (sharib)
pernyataan Alquran tentang hukuman mati atas pelaku
kemurtadan, padahal kategori jarimah hudid merujuk
kepada tindakan pidana yang kuantitas dan kualitas telah
ditentukan hukumnya oleh nash Alquran.® Hukuman
yang ditegaskan Alquran adalah sanksi nonfisik, dan
bukan hukuman fisik. Hukuman nonfisik dimaksud
adalah kerugian di dunia dan di akhirat (Q.s. al-Hajj:
11). Kerugian di dunia berupa Allah tidak mencintainya
(Q.s. al-Maidah: 54); sebaliknya dimurkai (Q.s. al-
Nahl: 106); tidak mendapat petunjuk atau hidayah
(Q.s. al-Nis&: 137, Ali Imr’an: 86); dan seluruh amalnya
dianggap sia-sia (Q.s. al-Bagarah: 217). Sedangkan ke-
rugian di akhirat berupa kelak wajah mereka menjadi
hitam (Q.s. Ali ‘Imran: 106) dan tidak akan mendapat
ampunan (Q.s. al-Nisa’: 137). Sebaliknya yang mereka
peroleh adalah siksa berat (Q.s. al-Nahl: 106, Ali Imran:
177); mereka dimasukkan ke dalam neraka jahanam dan
kekal di dalamnya (Q.s. al-Bagarah: 217).

Selain siksa di atas, mereka juga akan mendapatkan
laknat dari Allah, para malaikat dan semua manusia.
Bahkan ketika mereka menebus dirinya dengan emas
seisi bumi untuk memperoleh pengampunan, Allah
tidak akan mengampuninya, kecuali dengan ber-
taubat dan melakukan amal kebajikan. Jika tidak,
mereka memperoleh siksa, dan tidak pula mendapatkan
penolong. Siksa demikian dilukiskan dalam Q.s. Ali
‘Imran ayat 87-91, “Balasan atas mereka adalah laknat
Allah, para Malaikat dan manusia seluruhnya”, “Mereka
kekal di dalamnya, tidak diringankan siksa, dan tidak
(pula) mereka diberi tangguh”. “Kecuali orang-orang yang

ketentuan-ketentuan hukum fikih berkenaan dengan kemurtadan; bisa
juga berarti pandangan ulama hukum (fi#kaba) tentang hal-hal yang
berkaitan dengan konsep murtad baik pengertian, kriteria murtad,
maupun sanksi hukumnya.

¢ Sayyid Husain Hasyimi, Hukum Murtad Hak Allah atau Manusia,
(Jakarta: IICT, 2012), h. 22.

7 Muhammad Husain al-Thabathaba’i, A-Mizin fi Tafsir al-Qurén,
(Beirtit: Mu’assasah al-Alam li Mathb@’at, 1991), Jilid II, h. 342.

8 Abdul Qadir al-Audah, Al-Tasyri’ al-Jindi al-Islimi, h. 78-79.

taubat, sesudah (kafir) itu dan mengadakan perbaikan,
karena sesungguhnya Allah maha pengampun lagi maha
penyayang’. “Sesungguhnya orang-orang kafir sesudah
beriman, kemudian bertambah kekafirannya, sekali-kali
tidak akan diterima taubatnya; dan mereka itulah orang-
orang yang sesat”. “Sesungguhnya orang-orang yang kafir
dan mati sedang mereka tetap dalam kekafirannya, Maka
tidaklah akan diterima dari seseorang diantara mereka
emas sepenuh bumi, walaupun dia menebus diri dengan
emas (yang sebanyak) itu. Bagi mereka itulah siksa
yang pedih dan sekali-kali mereka tidak memperoleh
penolong”. Karena itu, berdasarkan ayat ini, Mahmiid
Syalttit menyimpulkan bahwa sanksi atas orang murtad
adalah sanksi moral dan ukhrawi; dan bukan sanksi fisik,
kecuali jika ia memusuhi Islam. Pandangan Mahmid
Syalttit ini didasarkan kepada surat al-Anfil ayat 39,
“Dan perangilah mereka, supaya jangan ada fitnah dan
supaya agama itu semata-mata untuk Allah. Jika mereka
berhenti (dari kekafiran), maka sesungguhnya Allah
Maha melihat apa yang mereka kerjakan”.”

Dengan demikian, diperlukan pembacaan ulang atas
fikih murtad untuk memastikan tindakan kemurtadan
bukan sebagai kejahatan pidana, dan karenanya tidak
dapat digolongkan sebagai jarimah budid. Tulisan ini
akan mendeskripsikan tindakan kemurtadan sebagai pe-
langgaran teologis dan pelanggaran sipil. Untuk itu, hadis
sebagai sumber hukum yang menjadi pijakan ulama akan
dikritisi dengan menghadirkan fakta-fakta historis.

Kritik Epistemologi terhadap Sumber Hukum
Fikih Murtad

Hukuman mati atas tindakan kemurtadan tidak
ditegaskan oleh Alquran melainkan bersumber dari
hadis. Salah satu hadis yang dijadikan rujukan adalah:”
Tidak halal darah orang yang telah bersaksi bahwa tiada
Tuhan selain Allah dan bahwasanya aku (Nabi) adalah
utusan Allah, kecuali karena tiga perkara: orang yang
membunuh jiwa di balas jiwa, orang yang menikah
kemudian berzina dan orang yang meninggalkan agama-
nya serta memisahkan diri dari jama’ah”.!® Hadis ini
menegaskan bahwa orang Muslim boleh dibunuh karena
tiga hal. Satu diantaranya —dalam pemahaman ulama
hukum- adalah orang yang murtad. Sementara redaksi
hadis tersebut berbunyi: orang meninggalkan agama-
nya (al-tdrik lidinihi) serta memisahkan dirinya dari

? Mahmd Syaltte, A-Islam Aqidah wa Syariah, (Mesir: Dar al-
Qalam, 1966), h. 28-289.
10 Teks hadisnya:
O Ay s 2500 23 12 Y 106 ey e 1 o 80 Sy S g ) 5 1 ke o
olanll Byl ) Sty 1 ol il i) 25 B3 T ) 0 ey s 0 Y
Abi AbdillAh Muhammad ibn Ism#’il Ibrahim al-ImAm Al-Bukhari,
Shahih Al-Bukhiri, (Beirtit: Dar al-Fikr, 1401/1981), Jilid TV, h. 38.



Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad 53

komunitas muslim (a/-mufiriq li al-jamd'ah). Itu berarti
memisahkan diri dari komunitas muslim merupakan
persyaratan yang sangat penting dalam kasus riddah.
Sedangkan secara kontekstual, frase ini mengandung
pengertian bahwa orang-orang muslim yang memisah-
kan diri atau meninggalkan orang-orang muslim lain
untuk kemudian bergabung dengan pasukan musuh
menunjukkan bahwa situasi pada saat itu adalah situasi
perang. Itu berarti, mereka yang murtad dibunuh bukan
karena menukar agamanya, melainkan lebih disebabkan
oleh permusuhannya. Pemahaman seperti ini secara
deduktif sejalan dengan apa yang dijelaskan dalam surat
al-Maidah ayat 33 dan al-Nis ayat 89, “Sesungguhnya
pembalasan terhadap orang-orang yang memerangi
Allah dan Rasul-Nya dan membuat kerusakan di muka
bumi, hanyalah mereka dibunuh atau disalib, atau
dipotong tangan dan kaki mereka dengan bertimbal
balik, atau dibuang dari negeri (tempat kediamannya).
Yang demikian itu (sebagai) suatu penghinaan untuk
mereka di dunia, dan di akhirat mereka beroleh siksaan
yang besar” dan “Mereka ingin supaya kamu menjadi
kafir sebagaimana mereka telah menjadi kafir, lalu kamu
menjadi sama (dengan mereka). Maka janganlah kamu
jadikan di antara mereka penolong-penolong(mu),
hingga mereka berhijrah pada jalan Allah. Maka jika
mereka berpaling, tawan dan bunuhlah mereka di
mana saja kamu menemuinya, dan janganlah kamu
ambil seorangpun di antara mereka menjadi pelindung,
dan jangan (pula) menjadi penolong”. Namun jika
pelaku kemurtadan tersebut lari dan berlindung ke
dalam sejumlah suku bangsa yang tidak melakukan
peperangan terhadap orang-orang Islam, maka ia tidak
boleh dibunuh. Demikian dijelaskan dalam lanjutan
ayat surah al-NisZ, yaitu ayat 90: “Kecuali orang-orang
yang meminta petlindungan kepada sesuatu kaum, yang
antara kamu dan kaum itu telah ada Perjanjian (damai)
atau orang-orang yang datang kepada kamu sedang hati
mereka merasa keberatan untuk memerangi kamu dan
memerangi kaumnya. Kalau Allah menghendaki, tentu
Dia memberi kekuasaan kepada mereka terhadap kamu,
lalu pastilah mereka memerangimu. Tetapi jika mereka
membiarkan kamu, dan tidak memerangi kamu serta
mengemukakan perdamaian kepadamu, maka Allah
tidak memberi jalan bagimu (untuk menawan dan mem-

bunuh) mereka”.

Karena itu, dalam hadis riwayat Imam al-Bukhéri
ditemukan fakta yang menunjukkan bahwa nabi
pernah tidak menghukum mati atas pelaku riddah."

1 Teks hadlsnya
Waﬁ\fjwlMJfb_;JM\JM ;bew A,U\.A,.f-\..;.\>
; 4» Ju. s -m\.&b ,vu\'!\sl;,idﬂjmwywu J}MJ &L ng;} 5
ww,qﬂ,w,&ﬂfumuﬂmw»\;&w\v,@ \\u,,,adu Méujm

Hadis tersebut menyatakan bahwa seorang lelaki Arab
Badui datang kepada Nabi saw. berbait masuk Islam.
Pada hari berikutnya orang tersebut berfikir bahwa
ia tidak seharusnya masuk Islam, maka kemudian ia
datang menghadap Nabi dan meminta agar sumpahnya
(bai'at) dikembalikan. Nabi Saw. menolaknya. Hadis ini
jelas menunjukkan kasus riddah, namun orang tersebut
tetap dibiarkan pergi tanpa dibunuh. Padahal, dalam
kondisi bagaimana pun, tidak mungkin Rasulullah Saw.
melanggar ketentuan hukum yang diperintahkan Allah.
Sebab, beliau sendiri telah menjelaskan bagaimana
sikap beliau dalam melaksanakan ketentuan-ketentuan
hukum yang diperintahkan Allah, melalui sebuah hadis,
“Jika Fatimah putri Muhammad mencuri, niscaya akan
aku potong tangannya.” (H.r. al-Bukhari)." Itu berarti,
riwayat Imam al-Bukhéri tersebut menunjukkan bahwa
hukuman mati bukan merupakan bentuk sanksi bagi
orang murtad. Sebab, jika memang benar ia sanksi
bagi orang murtad, tentu orang Baduwi tersebut
tidak berani datang kepada Rasulullah saw. seraya me-
ngatakan dirinya murtad. Jika demikian, berarti siap
menyerahkan diri untuk dibunuh.

Hadis lain yang menjadi dasar atas hukuman mati
terthadap pelaku kemurtadan adalah, “Barang siapa
yang menukarkan agamanya, maka bunuhlah ia”."
Bunyi literal dan tekstual hadis ini, secara historis ber-
tentangan dengan fakta sejarah yang menunjukkan
bahwa Nabi Saw. tidak menghukum mati pelaku ke-
murtadan sebagaimana dalam hadis di atas. Karena itu,
murtad yang dibunuh dalam hadis ini dipahami Ibnu
Rusyd (w. 582 H/1198 M) bukan kepada orang yang
keluar dari Islam (pindah agama), tetapi kepada mereka
yang murtad yang hendak memerangi kaum muslimin.
Konteks hadis tersebut adalah perang, dan karena itu
yang dikenai hukum mati adalah mereka kaum pria

“Abdullah ibn Maslamah menceritakan kepada kami dari
Mailik dari Muhammad ibn al-Munkadiri dari Jabir ibn ‘Abdillah
radhiyalldhu ‘anhuma4 bahwasanya seorang Arab Badui datang kepada
Rasul dan menyatakan dirinya masuk Islam. Ia kemudian diserang
penyakit wak (penyakit akibat terlalu lelah) di Madinah dan hari
berikutnya datang lagi kepada Rasul dan berkata, “Ya Rasul Allah,
kembalikan sumpahku”, tetapi Nabi menolak, lalu ia datang lagi dan
berkata, “Kembalikan sumpahku”, tetapi Nabi menolak lalu orang
itu pun pergi. Lalu Nabi bersabda "Madinah itu seperti alat peniup
yang menghapus kotoran dan menjaga kemurniannya”. Muhammad
bin Ism&’il al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirtit: Dar al-Fikr, 1401
H/1981), Jilid VIII, h. 124.

12 Tbnu Hajar Al-Asqalani, Fath al-Béiri bi Syarh Shahih Al-Bukhiri,
(Beirtit: Dar al-Fikr, Beirtt, 1415 H/1995 M), Juz XIV, h. 38-39.

13 Teks hadlsnya, . /
way;JuJu e ,\_,;u,{;f,, J;WJJquu\,LA\JJA;uJ,

apuwwwgﬂww\;ﬂ

Imam al-Bukhari, Shahih Al-Bukhiri, Jilid VIII, h. 50; Imam al-
Bukhari, Matn al-Bukhiri bi Hisyiyah al-Sindi, (BeirGt: Dar al-Fikr,
1995), Jilid IV, h. 316.



54 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

yang terlibat dalam peperangan. Sedangkan wanita
tidak termasuk di dalamnya, sebagaimana pendapat
Abt Hanifah (w. 150 H/767 M).'*

Dilihat dari sisi 7atan, hadis ini kontradiktif dengan
pernyataan Alquran. Dikatakan kontradiktif, karena
sanksi atas murtad dalam Alquran bukan sanksi fisik,
melainkan sanksi nonfisik. Dengan merujuk kepada
pendapat Muhammad al-Ghazili,"” maka pernyata-
an hadis di atas tertolak karena bertentangan dengan
pernyataan Alquran. Khaled M. Abou El Fadl me-
nambahkan, jika berpegang kepada metodologi yang
menyatakan bahwa jika ketentuan Alquran berbeda
dengan ketentuan hadis Nabi, maka ketentuan Alquran
yang harus diambil. Dengan kata lain, sanksi hukuman
mati atas murtad dalam hadis tertolak. Karena Alquran
tidak menegaskannya.'® Al-Adlabi menegaskan bahwa
para ahli hadis sepakat bahwa setiap riwayat yang ber-
tentangan dengan Alquran ditolak, tidak boleh dipakai,
sebab Alquran adalah Kitab Allah yang terjamin dari
setiap perubahan dan pemalsuan. Oleh karena itu,
Alquran adalah kitab suci yang tidak datang kepadanya
kebatilan, baik dari depan maupun dari belakang. !

Sedangkan dari segi sanad, al-Ulwan menemukan
adanya problem integritas atas dua rawi hadis tersebut,
yaitu lkrimah dan al-Sakhytiyani. ‘Tkrimah adalah
budak Ibnu Abbas. Ia menukil dari Ibnu Abbas apa
yang dikatakan dan apa yang tidak dikatakan, ter-
utama dalam tafsir. ‘Tkrimah tetap menjadi budak Ibnu
Abbas sampai Ibnu Abbas meninggal dunia. Ketika
Ibnu Abbas wafat, anak-anaknya menerima ‘Ikrimah
sebagai warisan. Mereka kemudian menjual atau me-
merdekakan ‘Tkrimah. ‘Ali ibn ‘Abd Allah ibn ‘Abbés
pernah menuduh ‘Tkrimah melakukan kebohongan atas
nama ayahnya (Ibn ‘Abbas), maka ia pun merantai kedua

' Ibnu Rusyd, Biddyah al-Mujtahid wa al-Nihiyah al-Muqtashid,
(Beirtit: Dar al-Fikr, t. th.), Juz II, h. 342.

1> Untuk mengukur kevalidan hadis, Syekh Muhammad al-Ghazali
menggunakan prinsip “mendahulukan Alquran atas hadis”. Itu berarti,
kebenaran hadis harus dikonfirmasi dengan ajaran dasar Alquran.
Karena itu, Muhammad al-Ghazali, termasuk orang yang tidak segan-
segan menolak hadis jika isi materi (matan) tidak sejalan dengan makna
universal Alquran, meskipun hadis tersebut memiliki transmisi-mata
rantai (sanad) hadis yang tergolong valid (shahib). “Rangkaian perawi
‘rantai emas’ tidak menolong matan yang rapuh”, tegas Muhammad al-
Ghazali. Syekh Muhammad al-Ghazali Al-Sunnah al-Nabawiyyah bayn
Ablu al-Hadits wa al-Fuqahi, diterjemahkan oleh Muhammad al-Bagir
dengan judul Studi Kritis Atas Hadis Nabi saw. : Antara Pendekatan
Tekstual dan Kontekstual, (Bandung: Mizan, 1991), h. 191.

¢ Khaled M. Abou El Fadl, Speaking in Gods Name: Islamic
Law, Authority, and Women, diterjemahkan oleh R. Cecep Lukman
Yasin dengan judul Azas Nama Tuhan dari Fikih Otoriter ke Fikih
Otoritatif,(Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2004), h. 244.

7 Muhammad Munir Al-Adlabi, Qat! al-Murtadd: Al-Jarimah
allati Harramahé al-Islim, diterjemahkan oleh. A. Hakiem Sarazy dan
Azka Hammam Syaerozie, (Jakarta: Nigos, Menjelajah Alam Gagas,
2002) h. 104.

tangan dan kakinya. Ja mengurung ‘Tkrimah di kandang
ternak. Orang-orang pun menanyakan sebabnya. Ali
menjawab, “Orang busuk ini telah berdusta atas nama
ayahku”. Ibnu Sirin memasukkan ‘Tkrimah ke dalam
golongan orang-orang yang majrub (tercela). la berkata,
“Tkrimah adalah pendusta”. Ibnu Abu Dzi’b berkata,
“Hadisnya tidak bisa dijadikan Aujjah. Demikianlah
yang dikatakan oleh hanyak orang”. '

S2id bin Jubair berkata, “Kalian meriwayatkan
Hadis-hadis dari ‘Tkrimah yang kalau aku berada di
posisinya, aku tidak akan meriwayatkan Hadis-hadis
itu”. S2'id bin al-Musayyab selalu berpesan agar berhati-
hati terhadap ‘Tkrimah. Ia berkata, “Budak Ibnu Abbas
itu tidak akan berhenti sampai lehernya dililit tali”. Sa'id
bin Musayyab selalu berpesan kepada budaknya, Burd,
“Jangan berdusta atas namaku seperti ‘lkrimah yang
berdusta atas nama Ibnu Abbas”. Ibnu Umar berkata
kepada budaknya, Naft’, “Jangan berdusta atas namaku

seperti ‘Tkrimah yang berdusta atas nama Ibnu Abbas”. ¥

Para ulama hadis mengkritik Bukhiri karena me-
nerima riwayat ‘lkrimah. Ibnu al-Shalah berkata,
“Bukhari berargumentasi dengan sekelompok orang
yang dianggap majrub (tercela) seperti ‘lkrimah, budak
Ibnu Abbas.” Atas ke-majrub-an ‘lkrimah, Imam
Muslim menghindari riwayat ‘Tkrimah kecuali jika
tidak ada riwayat lain yang mendukungnya. Imam
Malik menolak riwayat ‘Tkrimah kecuali satu hadis,
sebagaimana disebutkan Ahmad bin Hanbal. Ibnu
Sa’ad menulis, “Imam Malik sangat benci mendengar
nama “Tkrimah”.%°

Adapun Ayub al-SakhytiyAni (Abu Bakar bin
Taimah) adalah orang yang menerima hadis dari
‘Ikrimah. Ia termasuk salah seorang ahli zuhud yang
selalu berprasangka baik terhadap ‘Tkrimah dan kerap
membelanya. Tidak diketahui pembelaan tersebut
karena kezuhudan atau al-Sakhytiyani tidak begitu
mempedulikan persoalan jarh dan adil. Sementara
hadis yang diriwayatkan itu berkenaan dengan nyawa
orang, bukan tentang keutamaan (fadhiil al-amail).
Bagaimana mungkin orang yang zuhud dan wara’ ini
membiarkan dirinya meriwayatkan hadis dan orang
yang integritasnya diragukan dan dicela oleh para
ulama? Al-Ulwani menduga bahwa hadis ini menjadi
terkenal dan diriwayatkan oleh banyak orang, seperti
di antaranya Hammad, Sufyan dan Abdul Waris karena

'8 Thaha Jabir Al-Ulwani, L4 Ikriha fi al-Din, terj. Aa Fuad Muhlis,
(Jakarta: Srigunting, 2010), h. 239.

1 Thaha Jabir Al-Ulwani, L4 Ikriha fi al-Din, terj. Aa Fuad Muhlis,
h. 239.

» Ibnu Saad, al-Thabagit al-Kubri, (Beirtit: Dar al-Fikr. 1990)
Jilid V; h. 219.



Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad 55

ketokohan Ayub yang menjadi pusat hadis ini. *!

Maulana Muhammad Ali melakukan penelusuran
terhadap hadis-hadis Nabi yang berkaitan dengan riddah.
la menemukan bahwa kasus-kasus riddah terjadi pada
masa-masa perang yang berlangsung antara orang-orang
Muslim dan orang-orang kafir. Bahkan seringkali terjadi
orang-orang yang melakukan riddah tersebut berafiliasi
dengan orang-orang kafir dan bersama-sama mereka
memerangi orang Muslim. Dengan demikian hukuman
bunuh atas mereka tersebut adalah karena mereka telah
berpihak kepada musuh selanjutnya memerangi Muslim,
bukan karena mereka telah menukarkan agamanya.”
Mahmoud Mustafa Ayoub menyimpulkan bahwa riddah
adalah bagian dari isu politik yang muncul bersamaan
dengan datangnya kolonialisme Barat dan akibat aktivitas
misionaris Kristen Barat yang makin intensif di daerah
muslim.?

Berdasarkan argumen di atas, Syekh Mahmtd
Syaltiit menegaskan agar permasalahan tindak pidana
murtad (riddah) perlu ditinjau kembali. Alasannya
adalah karena kebanyakan ulama berpandangan bahwa
sanksi hudid tidak bisa dilakukan atas dasar hadis 2h4d.
Sementara kekufuran itu sendiri bukanlah penyebab
halalnya darah seorang pelaklu murtad, melainkan sikap
permusuhan dan perlawanannya (al-mubirabah wa al-
udwdin) terhadap kaum muslimin. Sementara makna
fundamental Alquran justru melarang pemaksaan
terhadap agama, sebagaimana termaktub dalam Q.s. al-
Baqarah: 256 dan Yunis: 99, “Tidak ada paksaan untuk
(memasuki) agama (Islam); sesungguhnya telah jelas
jalan yang benar daripada jalan yang sesat. Karena itu
barang siapa yang ingkar kepada thaghut dan beriman
kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang
kepada tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan
Allah maha mendengar lagi maha mengetahui”, “Dan
jikalau Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman
semua orang yang di muka bumi seluruhnya. Maka
apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya
mereka menjadiorang-orangyangberiman semuanya?”*

Hal senada disampaikan M. Hasbi Ash-Shiddiqy
menurutnya, sanksi bunuh kepada setiap orang yang
murtad adalah berlawanan dengan firman Tuhan yang
terdapat dalam Q.s. al-Baqarah: 256. Kecuali itu,
hukuman mati itu bertentangan dengan dasar cita-cita
Islam yang membawa keamanan dan kesejahteraan

2! 'Thaha Jabir Al-Ulwani, L4 Ikrihba fi al-Din, h. 241.

> Maulana Muhammad Ali, 7he Religion of Islam: A Comprehensive
Discussion of the Sources, Principles and Practices of Islam, (Lahore: The
Ahmadiyyah Anjuman Isha’at al-Islam, 1950), h. 595.

» Mahmoud Mustafa Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen,
(Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001), h. 305, 321.

2 Mahmd Syalttit, Al-Islam Aqidah wa Syariah, h. 289.

kepada sesama manusia. Murtad yang dihukum mati
adalah mereka yang melakukan perlawanan terhadap
pemerintahan Islam dan undang-undangnya. Sedang
sebelumnya, mereka menyatakan diri memeluk Islam
dan patuh kepada hukum-hukumnya. Jika ia keluar
dari Islam tanpa melakukan kekacauan dan perlawanan,
maka ia tidak dijatuhi hukuman. Hemat penulis, inilah
konsep yang sesuai dengan jiwa Islam, sebagai agama
yang membawa perdamaian dialam dunia, tegas Hasbi.®

Argumen Historis: Murtad Bebas Hukuman Mati

Kritik epistemologi hukum di atas diperkuat dengan
bukti-bukti historis. Pertama, peristiwa Isra Mikraj.
Menurut Haekal sebagian besar orang-orang Mekah
yang sudah Muslim berbalik menjadi kafir karena tidak
percaya atas kebenaran peristiwa isra mi raj. Tetapi tak
seorang pun dari mereka mendapat sanksi dari Nabi.?
Kedua, fath Makkah (penaklukan kota Mekah). Ketika
itu Nabi berhasil menguasai kaum kafir Quraisy tanpa
perlawanan bersenjata kecuali oleh sekelompok kecil
saja dan mereka menyerah tanpa syarat kepada pasukan
Muslim yang datang dalam jumlah yang sangat besar.
Tetapi, karena keluhuran budi dan sifat pemaaf Nabi
yang begitu besar, maka beliau pun memberikan
amnesti kepada orang-orang Quraisy yang pada saat
itu sudah tak berdaya dan memohon pengampunan.
Amnesti ini diberikan kepada semua orang Quraisy
tersebut dan seluruh penduduk Mekah, kecuali 17
orang yang ditetapkan untuk dibunuh. Mereka dibunuh
karena kejahatannya yang begitu besar terhadap orang
Muslim. Di antara mereka itu terdapat ‘Abd Allah ibn
Ab1 al-Sarh, ‘Abd Allah ibn Khaththal, dan ‘Tkrimah ibn
Abi Jahl.

‘Abd Allah bin Abi al-Sarh adalah penulis wahyu,
tetapi kemudian berbalik murtad menjadi musrik di
pihak Quraisy dengan menggembar-gemborkan bahwa
dia telah memalsukan wahyu ketika ia menuliskannya.
Sedangkan ‘Abdullih bin Khaththil, setelah masuk
Islam, tetapi kemudian membunuh seorang budak.
Selanjutnya ia berbalik menjadi musyrik dan menyuruh
kedua budaknya perempuan—Fartana dan teman-
temannya—menyanyi sebagai ejekkan kepada Nabi.
Sementara ’lkrimah bin Abi Jahl adalah orang yang
paling keras memusuhi Muhammad dan kaum
Muslim. Ia juga melakukan perlawanan ketika pasukan

Khalid bin Walid masuk ke Mekkah dari arah yang ber-

» M. Hasbi Ash-Shiddiqy, Pedoman Hukum Syar’i yang Berkembang
Dalam Islam Sunny, (Jakarta: Pustaka Islam, 1952), Jilid I, h. 245.

¢ Muhammad Husain Haekal, Sejarah Hidup Muhammad, diter-
jemahkan Ali Audah, (Bogor: PT Litera Antar Nusa, 1990), h. 159.



56 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

beda dengan Nabi.”” Walaupun demikian, ‘Abdulldh
bin Abi al-Sarh, ‘Tkrimah bin Abi Jahl, Shafwin bin
Umayya dan juga Hindun, mendapat pengampunan
setelah ada jaminan dan permohonan ampunan dari
keluarga mereka yang telah Muslim. Yang dihukum
mati adalah empat orang kafir yaitu Huwairid yang
telah mengganggu Zainab putri Nabi sepulangnya dari
Mekah ke Madinah, serta dua orang yang sudah masuk
Islam, lalu melakukan kejahatan dengan mengadakan
pembunuhan di Madinah dan kemudian melarikan
diri ke Mekah serta berbalik meninggalkan agamanya
menjadi musyrik dan dua orang budak Ibn Khaththal,
yang selalu mengganggu Nabi dengan nyanyian-
nyanyiannya.*®

Rangkaian peristiwa di atas, menunjukkan bahwa
Nabi menjatuhkan hukuman mati kepada orang-orang
murtad tersebut bukan karena meninggalkan Islam, tetapi
lebih disebabkan oleh kejahatan-kejahatan mereka yang
besar terhadap Islam dan sikap mereka yang memusuhi
orang-orang Muslim. Tersebut dalam a/-7habagit al-
Kubra (11: 103) dan Ansdb al-Asyraf (1: 307) karya Ibnu
Sa’ad dan al-Baladziri, sebagaimana dikutip al-Ulwani,
bahwa jumlah mereka sepuluh orang. Kepada mereka
Nabi memerintahkan untuk membunuhnya meskipun
mereka ditemukan bersembunyi di bawah kain penutup
Ka’bah. Kesepuluh mereka adalah Ikrimah ibn Abi Jahl;
Habbar ibn al-Aswad, ‘Abdullah ibn Sa’ad ibn Abi Sarh,
Mugqais ibn Shababah al-Laytsi, Huwairits ibn Nugqaid,
‘Abdullah ibn Hilal ibn Khaththal al-Adrami, Hindun
binti Utbah, Sarah Maulat Amr ibn Hisydm, Firtana
dan Quraibah. Enam orang yang disebut pertama
adalah laki-laki. Sedangkan empat orang sisanya adalah
wanita. Sementara dua orang yang disebut terakhir
adalah biduanita milik ‘Abdullah ibn Khathchal.
Perintah bunuh atas mereka, demikian al-Ilwani adalah
karena peranan mereka dalam memotivasi orang-orang
musyrik untuk memerangi kaum muslimin. Kecuali
itu mereka juga menghalang-halangi kaum muslimin
dari jalan Allah, di samping tindakan kemurtadannya,
seperti Mugqais ibn Shababah al-Laytsi dan ‘Abdulldh
ibn Khaththal.”

Selain murtad, Muqais ibn Shab4bah al-Laytsi juga
melakukan tindak pidana pembunuhan terhadap orang
Anshar yang bernama Agqilah al-Anshari, karena orang
ini telah membunuh saudaranya yang bernama Hasyim
ibn Shababah ibn Hazn. Padahal orang Anshar ini tidak

sengaja melakukannya. Itu terjadi karena ia mengira

¥ Muhammad Husain Hacekal, Sejarah Hidup Mubhammad,
diterjemahkan Ali Audah, h. 159.

* Muhammad Husain Hacekal, Sejarah Hidup Mubhammad,
diterjemahkan Ali Audah, h. 468.

% Thaha Jabir Al-Ulwani, L4 Ikriha fi al-Din, h. 136.

bahwa ibn Hazn adalah musyrik, padahal ia telah me-
meluk Islam. Lalu Muqais ibn Shababah al-Laytsi datang
kepada Nabi untuk minta keadilan. Kepada Aqilah al-
Anshari Nabi meminta agar ia membayar diat (uang
tebusan sebagai ganti rugi). Mugiis mengambilnya
dan ia pun masuk Islam. Namun, ia selanjutnya meng-
aniaya Agilah al-Anshari hingga tewas. Muqais kabur
dalam keadaan murtad.*® Adapun kejahatan ‘Abdulldh
ibn Khaththidl adalah pembunuhan terhadap pem-
bantunya. Ibnu Ishiq menuturkan: setelah Abdullah
ibn Khaththal masuk Islam, Rasulullah mengutusnya
untuk suatu keperluan. Ia ditemani seorang Muslim
laki-laki Anshar. Laki-laki Anshar ini siap membantu
dan melayani keperluannya. Kepada pembantunya,
‘Abdullah ibn Khaththil meminta agar ia menyembelih
seckor kambing dan memasakkannya untuknya.
‘Abdullah ibn Khaththal lalu tidur. Ketika ia bangun,
ternyata pembantunya belum melakukannya. Lalu ia
menganiaya pembantunya hingga tewas. Ia lalu murtad
dan kembali menjadi musyrik. Dengan demikian,
perintah Nabi untuk membunuhnya bukan karena ke-
murtadannya, melainkan karena pembunuhan yang
ia lakukan. Sedangkan kasus murtad adalah dosa lain
yang menyusul. Selain kasus pembunuhan dan murtad,
‘Abdulldh ibn Khaththal juga selalu memerangi Nabi.
Bahkan ia menjadi provokator dan motivator gerakan
untuk selalu memerangi dan membunuh Nabi saw. !

Penuturan riwayat di atas menjadi bukti nyata
bahwa secara faktual Nabi tidak pernah menjatuhkan
hukuman mati atas pelaku kemurtadan. Karena itu, pen-
dapat mayoritas ulama tentang hukuman mati terhadap
orang murtad berdasarkan pernyataan verbal dalam
hadis, “Siapa yang murtad, maka bunuhlah” kontradikeif
dengan kenyataan faktual tentang adanya pernyataan
non verbal Nabi yang tidak melakukan sanksi bunuh atas
orang murtad. Terhadap dua kenyataan kontradiktif ini,
penulis lebih memilih “mendahulukan hadis /77 atas hadis
gawli”. Karena hal ini lebih bersesuaian dengan semangat
fundamental Alquran dan misi kenabian.

Rekonstruksi Konsep Murtad dan Sanksi
Hukumnya

Berdasarkan argumen historis dan kritik epistemologi
di atas, maka dapat dikatakan bahwa murtad adalah
pelanggaran teologis, dan bukan kejahatan pidana.
Karena itu, memasukkannya kedalam kategori jarimah
budiid adalah tidak tepat, tidak saja kontradiktif
dengan fakta-fakta normatif dan historis (tekstual
dan kontekstual), namun juga berseberangan dengan

30 Thaha Jabir Al-Ulwani, Ld Ikriha fi al-Din, h. 136.
3! Thaha Jabir Al-Ulwani, Ld Ikriha fi al-Din, h. 138.



Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad 57

makna universal Alquran (Q. S. al-Bagarah: 256) yang
menegaskan tidak ada pemaksaan dalam beragama: “La
Ikriha fi al-din” (Tidak ada paksaan untuk [memasuki]
agama [Islam])”. Ttu berarti pilihan atas satu agama
tertentu merupakan hak asasi seseorang yang tidak
boleh dipaksakan oleh siapa pun. Tegasnya kebebasan
beragama adalah hak asasi manusia. Menurut Nurcholis
Madjid, kebebasan beragama merupakan kebebasan
yang fundamental dalam urusan sosial politik ke-
hidupan manusia. Ajaran agama sesungguhnya adalah
ajaran yang paling benar, namun hal ini tidak dapat
dipaksakan kepada orang lain. Nabi Muhammad
sendiri selalu diingatkan bahwa tugasnya hanyalah
menyampaikan pesan-pesan Allah, dan tidak berhak

memaksa seseorang untuk beriman dan mengikuti.*

Menurut al-Wahidi, Q.s. al-Baqarah, 256 di atas
turun berkenaan dengan seorang Anshar yang mem-
punyai dua putra. Keduanya menjadi Kristen sejak
sebelum Allah mengutus Rasulullah. Kedua putra
tersebut datang ke Madinah bersama sekelompok orang
Kristen, mengangkut barang-barang yang bisa dimakan.
Ayah mereka lalu menyatu dengan mereka, dan berkata,
“Aku tidak akan meninggalkan kalian, sebelum kalian
menjadi muslim”. Tetapi mereka menolak. Mereka
mendatangi Rasulullah sambil menuduh ayah mereka.
Sang ayah berkata, “Ya Rasulullah, apakah sebagian
dari diriku harus masuk neraka, sementara aku hanya
melihat?”. Lalu Allah menurunkan ayat, “Tidak ada
paksaan dalam agama ?”** Menurut riwayat lain, ayat
tersebut turun berkenaan dengan Ahlul Kitab, yang
tidak diwajibkan masuk Islam selama mereka membayar
jizyah (pajak).’* Imam al-Qurthubi menuliskan bahwa
Ibnu Zaid ibn Aslam menceritakan, berdasarkan pe-
nuturan ayahnya, bahwa dia mendengar Umar ibn al-
Khathth4b pernah berkata kepada seorang wanita tua,
“Jadilah seorang muslimah, niscaya kamu selamat [dari
neraka], karena Allah mengutus Muhammad dengan
kebenaran”. Wanita ini menjawab, “Aku seorang
perempuan tua, dan kematianku tidak jauh lagi”. Umar
berkata, “Allah, saksikanlah!”. Lalu ia membaca, “Tidak
ada paksaan dalam agama”.®> Menurut Rasyid Ridha
ayat di atas turun ketika Hasin dari golongan Anshar
datang menghadap Nabi meminta izin untuk memaksa
kedua anaknya yang masih beragama Nasrani, masuk

32 Nurcholis Madjid, Islam Kemodernan dan Keindonesiaan,
(Bandung: Mizan, 1989), h. 56.

33 Abi al-Hasan ‘Ali ibn Ahmad al-Wahidi, Aséib Nuzil al-Qur'in,
(Mesir: Dar al-Kitab al-Jadid, 1969), h. 52.

% Muhammad Ibn ‘Al al-Syaukani, Fath al-Qadir, (Beirit: Dar
al-Fikr, 1414 H/1994 M), Jilid I, h. 275.

3 Abt ‘Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-Anshari al-Qurthiibi,
Al-Jami’ liabkidm al-Qur'dn, (BeirGt: Dar al-Kutub al-Tlmiyah 1413
H/1993 M), Jilid II. h. 280.

Islam, turunlah ayat 256 surat al-Bagarah sebagai

teguran.*

Berdasarkan asbib al-nuzil (sebab-sebab penurunan
ayat) di atas, dapat dipahami bahwa pemaksaan terhadap
orang lain untuk menganut agama Islam adalah terlarang
dan bertentangan dengan Alquran. Demikian juga,
pemaksaan terhadap orang yang keluar dari Islam untuk
kembali kepada Islam. Riwayat tentang kedua putra
Abt al-Husain yang masuk Kristen dan mengikuti para
pedagang Syria, sebagaimana dalam sabab al-nuzdildi atas,
cukup menjadi dalil. Bahwa memaksakan seseorang yang
semula muslim lalu pindah agama lain untuk menjadi
muslim kembali adalah tidak dibenarkan. Atas dasar itu
Thaha Jabir al-Ulwini menyimpulkan bahwa prinsip
fundamental Islam yang dipresentasikan oleh Alquran
adalah kebebasan beragama dan tidak ada paksaan
dalam agama.’” Kebebasan beragama, lanjut al-’Ulwani
merupakan target utama Alquran dan menganggapnya
sebagai sebuah hak asasi seseorang. Bahkan ia merupakan
tujuan utama dari maqdshid al-syari‘ah.

Karena itu, kemurtadan bukan kejahatan pidana
sehingga dikategorikan sebagai jarimah hudud. Tindakan
apostasi lebih sebagai pelanggaran teologis, atau dalbha.
Menurut tindakan riddah beserta sanksinya lebih tepat
dimasukkan dalam kategori ta’zir. Bahwa besar-kecilnya
sanksi atas hukumannya diserahkan kepada kebijakan
pemerintah. Dalam konseks ini Umar bin Khaththab
telah memberi isyarat bahwa Abli Misa telah mengutus
Anas ibn Malik untuk menyampaikan berita kepada
khalifah Umar. Yaitu berita tentang enam golongan dari
kabilah Bani Bakar ibn Wail yang keluar dari Islam dan
bergabung dengan kaum musyrikin. Kemudian Umar
bertanya, “Apa yang telah dilakukan oleh kabilah Bani
Bakar ibn Wail?”. Anas ibn Malik menjawab: “Wahai
Amirul Mukminin, mereka telah keluar dari Islam dan
bergabung dengan kaum musyrik, tidak ada jalan lain
agi mereka kecuali harus dibunuh”.

Umar kemudian berkata, “Tidak! Menghadapi
dengan cara damai dan persuasif akan lebih menyenang-
kan bagiku ketimbang terangnya cahaya matahari di-
seantara bumi ini”. Anas ibn Malik bertanya, “Wahai
Amirul Mukminin, apa yang akan paduka lakukan
terhadap mereka”. Khalifah Umar menjawab, “Saya
akan membukakan pintu untuk mereka dimana mereka
telah keluar dari pintu tersebut. Jika mereka berkenan
masuk kembali, maka akan saya terima. Sebaliknya

3¢ Muhammad Rasyid Ridh4, Zafsir al-Mandr, (Beirtt: Dar al-Fikr,
t. th.), Jilid III, h. 36; Muhammad Hasan al-Hamasy, Qurin Karim:
Tafsir wa Bayin, (Damaskus: Dar al-Rusyd, t. th.), h. 83.

37 Thaha Jabir Al-Ulwani, Lé Ikriha f7 al-Din, h. 14.

3% Thaha Jabir Al-Ulwani, L4 Ikriha fi al-Din, h. 111, 118.



58 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

jika mereka tidak mau masuk, maka mereka akan aku
penjarakan”.* Riwayat ini menegaskan bahwa sanksi
atas murtad bukan kategori hudiid namun takzir.
Sementara bentuk sanksinya dapat berupa penjara.

Karena itu, Muhammad Munir Adhabi memahami
perintah hukuman mati atas murtad dalam hadis al-
Bukhéri di atas bukan dalam pengertian menghilangkan
nyawa (literalistik), melainkan dalam pengertian boikot
sosial.®* Pemahaman ini didasarkan kepada ungkapan
Umar bin Khaththab ketika menanggapi tindakan salah
seorang sahabat yang tidak mau membaiat Ab(i Bakar
sebagai khalifah. Saat itu Umar berkata, “Bunuhlah
ia, maka Allah akan membunuhnya”. Seluruh sahabat
mengetahui bahwa yang dimaksud Umar dengan kata
al-qatlu adalah boikot sosial terhadap sahabat tersebut.
Kata “bunuhlah ia”
nyawanya, namun yang dimaksudkan adalah, “Jadikan
ia seperti orang mati, dianggap sebagai bagian dari
orang-orang mati, binasa, tidak diterima dan tidak

bukan berarti menghilangkan

dipercaya perkataannya”. Bukti konkrit atas makna
“bunuhlah” bukan dalam artian menghilangkan
nyawa sebagai hukuman mati adalah tidak ada satu
pun keterangan sejarah yang menunjukkan bahwa di
antara para sahabat ada yang melaksanakan perintah
Umar menurut makna literalisnya, yaitu membunuh.*
Dengan demikian, hadis yang menyuruh membunuh
orang murtad—Xkalau pun hadis tersebut diperpegangi-
bukan dalam makna literal, yaitu hukuman mati,
melainkan dalam pengertian sanksi sosial.

Selain penalaran alegoris, hadis tersebut dapat pula di-
maknai secara kontekstual. Menurut Ibnu Rusyd, konteks
hadis tersebut berkenaan perang sehingga hukuman
bunuh atas orang yang murtad adalah keharusan. Sebab

3 Muhammad Munir Adhabi, Qat/ al-Murtadd, h. 111.

4 Memaknai hadis sebagaimana bunyi tekstual akan berbenturan
dengan kenyataan historis bahwa Nabi Saw tidak menajtuhkan hukuman
mati atas pelaku kemurtadan. Kecuali itu, kata a/~gazl (membunuh)
di dalam Alquran dan hadis, tidak selalu berarti menghilangkan
nyawa, tetapi bisa bermakna lain sesuai dengan konteksnya (siydq al-
Kalim), diantaranya berarti mengekang atau menahan hawa nafsu
(Q.s.al-Baqarah:54), laknat atau melaknati (Q.s. Al-Munafiqiin:4),
membinasakan atau hancur (Q.s. ’Abasa:17). Karena itu, redaksi
“bunuhlah dirimu” (fagtuluw anfusakum) dalam Q.S.al-Baqarah: 54
bukan berarti perintah untuk “membunuh diri”, melainkan berarti
menyingkirkan hawa nafsu (syahwat) atau mengekang hawa nafsu.
Lihat al-Raghib al-Ashfahani, Mujam Mufradit Alfizh al-Qur'an, h.
407. Demikian pula dalam hadis. Pernyataan Nabi “Qdtilhu fa innahu
syaithan” (bunuhlah —orang yang lewat di hadapan orang salat—
karena sesungguhnya ia adalah setan) bukan perintah menghilangkan
nyawanya, melainkan perintah untuk mendorongnya. Sebab suatu
hal mustahil bagi Nabi menyuruh orang yang sedang salat untuk
membunuh. Tentu yang dimaksud dengan ungkapan tersebut adalah
mendorong. Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyah, al-Mujam al-Wasith,
(Beirat: Dar al-Fikr, t. th.), Jilid II, h. 741. Sehingga hadis tersebut
bermakna, ”Doronglah ia, agar tidak berada di arah kiblatmu”.

4 Muhammad Munir Adhabi, Qa#l al-Murtadd, h. 112.

ia tidak saja telah mengkhianati keyakinannya, namun
pada saat yang sama mengkhianati kelompoknya. Dan
ketika ia lari meninggalkan Islam dan kaum muslimin,
kemudian bergabung dengan musuh, maka bukan
hanya agama yang terancam, tetapi juga kaum muslimin
dalam bahaya. Karena dipastikan ia akan membeberkan
rahasia dan strategi kaum muslimin. Terhadap orang yang
demikian, tidak ada sanksi kecuali hukuman mati atau
bunuh. Makna kontekstual ini sesungguhnya sebagai
syarat yang mengikat (faqyid) atas makna literal-general
(muthlaq). Karena itu, pemahaman atas hadis tersebut
bukan mendahulukan makna umum—berupa hukuman
mati atas murtad—sebagai hal muthlag dilakukan, tanpa
mempertimbangkan syarat yang presentasikan oleh
makna kontesktual sebagai sebuah pengikat (mugayyad).
Dengan kata lain, pemaknaan atas hadis tersebut harus
mendahulukan mugayyad atas muthlag, karena indikasi
kontekstualnya. Bahwa secara taqyidi-kontekstual hadis
itu berkenaan dengan kasus kdfir harbi, yaitu mereka yang
meninggalkan Islam lalu bergabung dengan kelompok
orang-orang kafir untuk memusuhi dan memerangi Islam,
tegas Muhammad Munir Adhabi.** Penegasan Adhabi
didasarkan atas pandangan Ibnu Hajar dalam Farh al-
Biri yang menyatakan bahwa hadis-hadis —yang muthlagq
(umum) dan yang lainnya mugayyad (syarat), maka yang
muthlag harus diarahkan kepada yang muqgayyad). Adapun
hadis tersebut (“Siapa yang meninggalkan agamanya,
maka bunuhlah ia” adalah bersifat muthlag. Maka pe-
maknaannya harus diarahkan kepada mugayyad, dan
mugqayyad-nya hadis tersebut adalah konteks kafir harbi.
Yaitu mereka yang telah mendengar dakwah Nabi dan
menyatakan diri masuk Islam. Tetapi kemudian mereka
murtad dan bergabung dengan pihak musuh untuk
memusuhi Islam. %

Karena itu patut dibedakan kemurtadan tindakan
riddah (murtad) sebagai kejahatan teologis dan ke-
jahatan politik; pelanggaran religius dan pelanggaran
sipil. Diakui bahwa bukan hal yang mudah untuk
membedakan aspek moral dan sipil. Sedangkan
pembahasan tindakan riddah (murtad) dalam fikih
jinayah dianggap tidak hanya melanggar hak manusia
(bugiiq ddami), melainkan juga hak Tuhan (bugiq
Allah). Ada semacam pengertian di mana manusia
dan Tuhan bisa memiliki klaim dalam pelanggaran
yang sama, bahkan jika kejadian itu hanya merugikan
salah satunya. Meskipun hukuman terhadap kejahatan
melawan agama itu berada diluar wewenang manusia,
peradilan Islam memiliki wewenang untuk menerapkan
sanksi hanya jika bisa ditunjukkan tanpa keraguan

2 Muhammad Munir Adhabi, Qatl al-Murtadd, h. 108.
# Muhammad Munir Adhabi, Qat! al-Murtadd, h. 107-108.



Sofyan A.P. Kau & Zulkarnain Suleman: Kritik Terhadap Epistomologi Fikih Murtad 59

bahwa kejahatan berat itu termasuk juga melanggar hak
manusia (bugiiq l-ddami).

Karena itu, menurut penulis reposisi terhadap
konseptual murtad menjadi penting dilakukan. Secara
etimologis, murtad yang berasal dari kata kerja irtidid
berarti penolakan atau berpaling. Menurut Abdul Aziz
Sachedina, secara historis #rtiddd digunakan untuk
menyebut peperangan yang dilakukan terhadap kaum
muslim yang menolak membayar zakat kepada otoritas
politik Islam setelah wafatnya Rasul. Jadi, murtaddin
adalah orang-orang yang membangkang terhadap
tatanan resmi. Ini berbeda dengan arti kata irtidid yang
dipahami dalam Kristen, di mana secara historis kata
itu memiliki arti mengabaikan satu agama institusional
dan eksklusif demi agama lain. Dalam pengertian ini,
kemurtadan terjadi ketika pelbagai agama berlomba-
lomba dalam satu kancah publik. /r#did, di sisi lain,
terjadi dalam tatanan komunal dalam bentuk subversi
(serangan) internal, sechingga hal tersebut bukan lagi
merupakan pelanggaran agama melainkan pelanggaran
sipil. Dengan ungkapan lain, ada murtad dalam
bentuk perpindahan agama secara individual; dan ada
pula dalam bentuk pembangkangan terhadap tatanan
resmi dan penyerangan terhadap pemerintah yang sah.
Murtad dalam bentuk pertama dikategorikan sebagai
kejahatan teologis dan karenanya sanksi hukum atas
pelakuknya berada di luar wilayah wewenang manusia.
Disini terlihat bahwa Alquran mendukung kebebasan
beragama sepenuhnya, bukan sekadar toleransi terhadap
agama lain selain Islam. Sementara irtidid atau riddah
dalam Alquran adalah berpaling dari Tuhan dan, oleh
karenanya, hanya bisa dihukum oleh Tuhan. Sedangkan
murtad dalam bentuk kedua sangat tergantung kepada
perwujudan publiknya dan efek negatifnya terhadap
tatanan publik muslim -berarti berpaling dari umat,
sehingga penentuan kadar pelanggarannya dengan ketat
berada dalam wilayah tatanan publik Muslim yang
absah. Batasan hukuman tergantung kepada penafsiran
sipil otoritas fikih dan politik terhadap tindakan tersebut.
Sebab murtad dalam bentuk kedua dikategorikan sebagai
kejahatan politik dan atau pelanggaran sipil karena efek
dan dampak negatif terhadap tatanan publik.*

Selain itu, dalam menentukan bahwa tindakan
riddah (sebagaimana tindakan penolakan atau berpaling
dari tatanan publik muslim) dianggap harus dihukum
dengan hukuman tertentu bergantung kepada otoritas
politik muslim. Terlebih, dalam konteks Islam, tiada ada

“ Abdul Aziz Sachedina, 7his Translation of The Islamic Roots of
Democratic Pluralism, diterjemahkan oleh Satrio Wahono dengan judul
Kesetaraan Kaum Beriman Akar Pluralisme Demokratis dalam Islam,
(Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2002), h. 174.

institusi agama dan badan eklesiastis (keruhanian). Karena
itu, tanggung jawab otoritas sipillah untuk menentukan
kadar kejahatan riddah dan untuk mengambil tindakan
yang dibutuhkan untuk mengatasinya. Karena pe-
nentuan riddah dibatasi hanya kepada otoritas politik
yang diperlukan untuk melindungi kepentingan umum
umat, sejumlah fukaha menggolongkan irtidid sebagai
bagian dan kejahatan #a%ir (penjeraan) yang “melanggar
kepentingan privat atau umat dari tatanan publik),”
yang hukumannya dilembagakan oleh otoritas politik
yang absah. Akibatnya, menurut A.A Mansour, otoritas
publik mengemban tugas untuk memberikan aturan-
aturan yang menghukum semua perilaku yang tampak
bertentangan dengan kepentingan umum, ketenangan
sosial, atau tatanan publik.”’

Karena itu, pertimbangan-pertimbangan sipil seputar
persoalan  penghasutan telah mewarnai penafsiran
tentang murtad dalam Islam. Perlakuan keras terhadap
kaum murtad dalam hukum Islam dirumuskan tanpa
membuat pembedaan penting antara doktrin Alquran
mengenai kebebasan beragama yang menegaskan bahwa
tidak ada agensi manusia yang bisa menawar-nawar takdir
spiritualnya- dan mengenai tatanan publik muslim yang
absah. Menurut Abdul Aziz Sachedina, selama kemurtadan
tetap merupakan masalah privat dan tidak mengganggu
masyarakat secara keseluruhan, tidak ada hukuman ter-
tentu dalam Alquran. Namun, ketika kemurtadan telah
melanggar kesucian dan membahayakan hak-hak kaum
muslim untuk melaksanakan kepercayaan mereka, maka
kemurtadan dianggap sebagai pelanggaran nyata terhadap
keimanan. Pada titik itu, ia bukan lagi sekadar kemurtadan.
Hal demikian dianggap sebagai tindakan penghasutan
yang menyebabkan kegoncangan dan membahayakan
kesatuan umat Islam. Hanya dalam kasus seperti inilah
kemurtadan dapat dihukum dengan hukuman terberat
dengan dalih untuk melindungi diri dari pembangkangan
brutal terhadap Tuhan dan Rasul, suatu pembangkangan
yang harus dilawan dengan kekerasan jika diperlukan. %

Dengan demikian, penting dibedakan dan pemetaan
sifat kriminal terhadap tindakan kemurtadan. Harus di-
bedakan kemurtadan dalam artian yang ketat, yaitu me-
ninggalkan satu agama institusional secara publik untuk
memeluk agama lain; sekadar sebuah ungkapan perbedaan
religius dengan umat mayoritas-suatu bentuk ekspresi
yang oleh Alquran dibolehkan sebagai hak dasar individu-
tidaklah bisa dianggap sebagai satu tindakan kriminal
yang harus dihukum di dunia ini. Otoritas politik Muslim

% A.A Mansour. “Hudud Crimes”, dalam 7he Llamic Criminal
Justice System, (ed.) M.. Cerif Bassiouni, (NewYork: Oceans Publications,
1982), h. 195-196.

4 Abdul Aziz Sachedina, Kesetaraan Kaum Beriman, h. 176-177.



60 Ahkam: Vol. XVI, No. 1, Januari 2016

memiliki tanggung jawab tertinggi untuk menggunakan
kekuasaannya dalam menilai tingkat kekacauan yang di-
timbulkan oleh pernyataan murtad secara publik, dan
tanggung jawab otoritas tersebut pulalah untuk mengambil
langkah-langkah yang perlu untuk mengatasinya.

Penutup

Pembacaan ulang atas sumber hukum fikih murtad
secara alegoris dan kontekstual, dengan merujuk kepada
bukti-bukti historis menunjukkan bahwa tindakan
kemurtadan bukan kejahatan pidana, kecuali disertai
dengan permusuhan terhadap Islam dan kaum muslimin.
Hukuman mati atas pelaku kemurtadaan yang dilakukan
oleh Nabi Saw. bukan karena faktor kemurtadannya
an sich, melainkan karena tindak kejahatan pidana.
Sebab mereka yang murtad pada peristiwa isra® mi'raj
dan peristiwa penaklukan Mekah (fath al-Makkah)
tidak dijatuhi hukuman mati oleh Nabi Saw. Karena
itu harus dibedakan antara kemurtadan murni yang
berupa konversi teologis dan kemurtadan yang bersifat
politik dalam bentuk subversi. Yang disebut pertama
merupakan pelanggaran teologis terhadap Tuhan, dan
karenanya hanya Tuhan yang menghukumnya (buquq
Allah). Sedangkan yang kedua merupakan perlawanan
dan pemberontakan terhadap otoritas kekuasaan politik
yang sah. Tindakan mereka tidak saja mengganggu
keselamatan publik, tetapi juga merusak tatanan resmi.
Karena itu, ketentuan hukuman diserahkan kepada
lembaga politik yang absah (takzir) untuk menentukan
bentuk hukuman yang tepat (buqiiq al-insin). ]

Pustaka Acuan

A.A Mansour, “Hudud Crimes,” dalam 7he lamic
Criminal Justice System, ed. M. Cerif Bassiouni.
NewYork: Oceans Publications, 1982.

Adhabi, Muhammad Munir, Qa#l al-Murtadd: Al-
Jarimah allati Harramahi al-Islim. diterjemahkan
oleh A. Hakiem Sarazy dan Azka Hammam Syaerozie.
Jakarta: Nigos, Menjelajah Alam Gagas, 2002.

Al-Audah, Abdul Qadir, Al-Tasyri’ al-Jindi al-Islimi
Mugdranan bi al-Qiniin al-Wadh%, Jilid 1, Beirtt:
Dar al-Kitab al-Babi, t. th. al-Babi.

Al-Ashfahani, Al-Raghib, AFMufridit fi Gharib al-
Quran, Beirlit: Dar al-Fikr, 1961.

Al-Asqalani, Ibnu Hajar, Fath al-Bari bi Syarh Shahih
Al-Bukhiri, Juz XIV. BeirGt: Dar al-Fikr, Beirfr,
1415 H/1995 M.

Al-Hamasy, Muhammad Hasan, Quridn Karim: Tafsir
wa Baydn, Damaskus: Dar al-Rusyd, t. th.

Ali, Maulana Muhammad, 7he Religion of Islam: A
Comprehensive Discussion of the Sources, Principles

and Practices of Islam. Lahore: The Ahmadiyyah
Anjuman Isha’at al-Islam, 1950.

al-Qurthibi, Abt ‘AbdillAh Muhammad ibn Ahmad al-
Anshari, Al-Jémi’ liahkim al-Qur'in. Jilid 11. Beirtt:
Dir al-Kutub al-Tlmiyah 1413 H/1993 M.

al-Syaukani, Muhammad Ibn ‘Ali, Fath al-Qadir, Jilid 1,
Beirtit: Dar al-Fikr, 1414 H/1994 M.

Al-Thabathab&i, Muhammad Husain, Al-Mizin fi
Tafsir al-Quran, Jilid 11. BeirGt: Mu’assasah al-‘Alam
li Mathb{’at, 1991.

Al-Ulwani, Thaha Jabir, L4 lkriha fi al-Din. Diterjemahkan
oleh Aa Fuad Mubhlis. Jakarta: Srigunting, 2005.

al-Wahidi, Abt al-Hasan ‘Alf ibn Ahmad, Asbdb Nuzil
al-Qur’in, Mesir: Dar al-Kitab al-Jadid, 1969.

Al-Zuhaili, Wahbah, Al-Figh al-Islami wa Adillatubh,
Jilid VII, Damaskus: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t. th.

Ash-Shiddiqy, M. Hasbi, Pedoman Hukum Syar’i yang
Berkembang dalam Islam Sunny. Jilid 1I. Jakarta:
Pustaka Islam, 1952.

Ayoub, Mahmoud Mustafa, Mengurai Konflik Muslim-
Kristen, . Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2001.

Haekal, Muhammad Husain, Sejarah Hidup Muhammad,
diterjemahkan oleh Ali Audah. Bogor : PT Litera Antar
Nusa, 1990.

Hasyimi, Sayyid Husain, Hukum Murtad Hak Allah
atau Manusia, Jakarta: IICT, 2012.

Ibnu Qudamah, a/-Mughni, Jilid X. Beirtit: Dar al-Fikr,
1405 H.

Ibnu Rusyd, Biddyah al-Mujtahid wa al-Nibiyah al-
Mugqtashid, Juz 11, Beirtit: Dar al-Fikr, t. th.

Ibnu Sa'ad, al-Thabaqit al-Kubra, Jilid V, Beirtit: Dar
al-Fikr. 1990.

Imam al-Bukhari, Muhammad bin Isma'il. Shabih Al-
Bukhiri, Jilid IV, VIII. Beirtit: Dar al-Fikr, 1401/1981.

Imam al-Bukhari, Muhammad bin Ism#’il, Matn al-
Bukhiri bi Hésyiyah al-Sindi. Jilid 1V, BeirGt: Dar
al-Fikr, 1995.

Madjid,  Nurcholis,  Islam  Kemodernan — dan
Keindonesiaan, Bandung: Mizan, 1989.

Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyah, al-Mujam al-Wasith,
Jilid 11, Beirtt: Dar al-Fikr, t. th.

Ridh4, Muhammad Rasyid, Zafsir al-Mandr, Jilid 111,
Beirtit: Dar al-Fikr, t. th.

Sabiq, Sayyid. Figh al-Sunnah, Jilid 1. Beirat: Dar al-
Fikr, 1983.

Sachedina, Abdul Aziz, This Translation of The Islamic
Roots of Democratic Pluralism, diterjemahkan oleh
Satrio Wahono dengan judul Kesezaraan Kaum
Beriman Akar Pluralisme Demokratis dalam Islam.
Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2002.

Syalttt, Mahmad, Al-Islam Aqidah wa Syari‘ah. Mesir:
Dar al-Qalam, 1966.



