Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56

ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346, DOI: 10.57163 /almuhafidz.v5i1.147

Journal Homepage: https://jurnal.stig-almultazam.ac.id /index.php/muhafidz/index

N

RELIGIOUS PLURALISM IN TAFSIR AL-MIZAN: THABATHABA'I
PERSPECTIVE AND ITS RELEVANCE IN MULTICULTURAL INDONESIA

Lalu Abdul Gafar,* Nurusshobah?
1-2Universitas Islam Negeri Mataram, Indonesia

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received Dec 6, 2024
Revised Jan 18,2025
Accepted Jan 18, 2025
Published Feb 25, 2025

Keywords:

Multiculturalism
Religious Pluralism
Tafsir al-Mizan
Thabathaba'i

How to Cite

Gafar, Lalu Abdul and
Nurusshobah. 2025. “Religious
Pluralism, Tafsir al-Mizan,
Thabathaba'i
Multiculturalism”. Al Muhafidz:
Jurnal Ilmu Al-Quran Dan
Tafsir, 5(1), 38-56.
https://doi.org/10.57163/alm
uhafidz.v5i1.147

Indonesia's diverse society, with its multitude of ethnicities,
religions, and cultures, stands as both a profound asset and a
significant challenge. While this diversity is a source of immense
social wealth, it can also lead to conflict if not properly managed.
Religious tolerance plays a central role in ensuring social harmony,
as religion often serves as a strong identity marker that may create
divisions or competition among groups. In this context, Islamic
moderation presents a peaceful way to combat radicalism and
extremism. This study examines the views of Allama Tabatabai in his
al-Mizan fi Tafsir al-Quran regarding religious pluralism, exploring
its relevance to fostering tolerance and social unity in Indonesia.
Using a qualitative, library-based research approach, data was
gathered from various sources, including Qur'anic commentaries,
academic journals, and related literature. The findings suggest that
while religious pluralism can be a sensitive issue, it also offers a
foundation for strengthening social tolerance. Thabathaba’i argues
that salvation in the afterlife is not determined solely by one’s
religion but by faith in God, belief in the Day of Judgment, and good
deeds. This inclusive perspective offers a framework for
understanding religious differences in Indonesia. Ultimately, the
research demonstrates that understanding religious pluralism
through Tabatabai's interpretation can promote a more harmonious
and tolerant society, where Islamic moderation and respect for
diversity are key to building social unity amid Indonesia’s diverse
and globalized environment. This research is innovative in applying
Tabatabai's thoughts to the Indonesian context, highlighting their
potential for enhancing social harmony amidst diversity.

This is an open access article under the CC BY license.

o

Corresponding Author:

Lalu Abdul Gafar

Universitas [slam Negeri Mataram, JI. Gajah Mada No.100, Jempong Baru, Kec. Sekarbela, Kota Mataram,

Nusa Tenggara Barat. Indonesia

Email: ghaffarelmadad0805@gmail.com

Copyright (c) 2025 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah


https://jurnal.stiq-almultazam.ac.id/index.php/muhafidz/index
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:ghaffarelmadad0805@gmail.com

Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 39

PENDAHULUAN

Masyarakat yang beragam dengan berbagai agama, etnis dan budaya dapat
memperkaya kehidupan sosial, tetapi juga berpotensi menimbulkan konflik jika tidak
dikelola dengan baik. Toleransi antaragama menjadi kunci untuk menjaga keharmonisan
meskipun agama sering kali membentuk identitas yang mempengaruhi pandangan
terhadap kelompok lain. Ketegangan antaragama bisa muncul mengingat perbedaan
pandangan yang ada. Agama memiliki peran penting dalam membentuk sikap dan
perilaku sosial yang dipengaruhi oleh nilai-nilai moral yang berfungsi sebagai pedoman
dalam kehidupan. Tanpa kehadiran agama, manusia mungkin belum sepenuhnya mampu
menjalankan perannya dalam masyarakat.

Beberapa kejadian sosial yang terjadi di Indonesia dalam beberapa tahun terakhir
mencerminkan ketegangan antaragama yang signifikan. Konflik yang dipicu oleh
perbedaan keyakinan di berbagai daerah menunjukkan bahwa meskipun Indonesia
sangat beragam, tidak semua individu dapat menerima perbedaan agama dengan sikap
terbuka. Ketegangan ini tercermin dalam berbagai bentuk, seperti kekerasan terhadap
kelompok agama minoritas atau penutupan tempat ibadah yang tidak sesuai dengan
ketentuan setempat. Meskipun Indonesia mengusung prinsip Bhineka Tunggal Ika,
tantangan untuk memperkuat toleransi dan saling menghargai masih tetap ada.
Ketegangan antaragama ini mengungkapkan kesulitan dalam mengelola keberagaman.
Meskipun ada langkah-langkah penyelesaian konflik, tantangan besar masih ada dalam
membangun sikap saling menghormati dan menghargai perbedaan. Untuk mencapai
masyarakat yang damai, dibutuhkan upaya bersama untuk menghargai keberagaman dan
mengatasi diskriminasi serta kekerasan berbasis agama?.

Agama memiliki peran yang sangat kuat dalam membentuk kehidupan sosial, di
mana keduanya saling mempengaruhi dan membentuk satu sama lain. Ajaran agama
mengajarkan nilai-nilai moral yang menjadi pedoman bagi umat manusia dalam
bertindak dan berinteraksi dengan orang lain. Tanpa agama, manusia sebagai makhluk
sosial mungkin belum sepenuhnya mencerminkan sifat kemanusiaannya, karena agama
memberikan petunjuk hidup dan makna dalam aktivitas sehari-hari. Namun, dalam
implementasinya, nilai-nilai agama terkadang menumbuhkan sikap eksklusif yang
memperburuk jurang pemisah antarkelompok agama. Oleh karena itu, sangat penting
untuk mengembangkan pemahaman pluralisme agama yang lebih terbuka, yang
menghargai keberagaman sebagai bagian dari kekayaan sosial. Dalam hal ini, tafsiran
agama memainkan peran penting untuk menjaga persatuan di tengah perbedaan dan
mengurangi potensi konflik antarkelompok agama. Salah satu tafsir yang dianggap
relevan adalah Al-Mizan karya Thabathaba'’i. Tafsir ini tidak hanya menawarkan
penjelasan mendalam tentang ayat-ayat Al-Qur’an, tetapi juga menghadirkan sudut
pandang moderat terkait pluralisme agama dengan menekankan pentingnya dialog dan
saling menghormati antar umat beragama sebagai dasar untuk membangun kedamaian
dan kerukunan dalam masyarakat.

Beberapa studi terkini, seperti yang dilakukan oleh Dedi Supriadi, menekankan
pentingnya dialog antaragama untuk mengurangi ketegangan sektarian di Indonesia.
Selain itu, penelitian Nurhadi juga menunjukkan kontribusi pemikiran ulama
kontemporer dalam mempromosikan toleransi dan pluralisme di Indonesia. Meskipun
banyak kajian tentang pluralisme agama, masih sedikit penelitian yang mengkaji tafsiran

1 Adelia Mahrani et al., “PERAN AGAMA DALAM MEMBENTUK PERILAKU SOSIAL MASYARAKAT,”
Jurnal Media Akademik (JMA) 2, no. 1 SE-Articles (January 6, 2024), https://doi.org/10.62281/v2i1.66.

2 Tesa Amyata Putri and dkk., “Analisa Konflik Ahmadiyah Di Sukabumi Dalam Pemberitaan Media
Massa Rentang Tahun 2008-2020,” Kolaborasi Resolusi Konflik, 2021, 182-83.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



40 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

Al-Qur’an dari perspektif ulama Syiah seperti Thabathaba’i dalam konteks Indonesia yang
multikultural.

Namun, tantangan dalam menjaga pluralisme agama di Indonesia tetap besar.
Radikalisme dan ekstremisme yang dapat memecah belah masyarakat dan mengancam
toleransi menjadi ancaman nyata. Diskriminasi dan ketidakadilan terhadap kelompok
agama tertentu juga dapat memicu konflik dan menghambat terwujudnya masyarakat
yang adil dan setara. Kurangnya pemahaman tentang pluralisme agama dapat
menyebabkan kesalahpahaman, prasangka, dan konflik antar agama3. Dalam era
globalisasi yang terus berkembang, masyarakat di seluruh dunia menghadapi tantangan
dan peluang yang tidak pernah terjadi. Salah satu hal yang semakin mencolok dalam
dinamika sosial adalah keberagaman budaya, etnis, dan agama. Di tengah perubahan ini,
konsep pluralisme menjadi semakin penting dan relevan untuk dipahami. Pluralisme
tidak hanya berkaitan dengan pengakuan terhadap perbedaan, tetapi juga bagaimana
masyarakat dapat berinteraksi secara konstruktif dalam lingkungan yang penuh
keragaman.

Pluralisme agama, yang diakui oleh berbagai ulama dan cendekiawan, menekankan
penerimaan terhadap kebenaran dari berbagai agama. Al-Qur’an berfungsi sebagai
rujukan utama dalam menanggapi isu ini. Meskipun gagasan tersebut awalnya
diperkenalkan oleh para pemikir Kristen. Beberapa intelektual Islam juga
mengadopsinya, berpendapat bahwa meskipun agama-agama mengajak umatnya
mengikuti keyakinan masing-masing, semua agama tidak saling bertentangan karena
memiliki asal yang sama dari Tuhan®. Indonesia sebagai negara yang kaya akan
keberagaman, menghadapi tantangan besar dalam memelihara pluralisme agama.
Terutama dengan kemunculan radikalisme dan ekstremisme yang dapat merusak
kerukunan sosial.

Diskriminasi terhadap kelompok agama tertentu seringkali memicu ketegangan
dan memperburuk hubungan antarumat yang menghalangi terciptanya masyarakat yang
adil dan setara. Kurangnya pemahaman yang mendalam tentang pluralisme agama juga
dapat memperburuk prasangka dan konflik antaragama. Untuk itu, penting untuk
mengembangkan pemahaman pluralisme agama secara lebih inklusif. Salah satu
pendekatan yang dapat dilakukan adalah dengan mengkaji tafsir Al-Qur’an karya
Thabathaba'i yang menawarkan perspektif moderat dan rasional terkait pluralisme
agama. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis pemikiran Thabathaba'’i dalam tafsir
Al-Mizan serta relevansinya dengan kondisi sosial di Indonesia. Penelitian ini akan
menelaah bagaimana tafsir tersebut dapat memperdalam pemahaman tentang
pluralisme agama serta bagaimana prinsip-prinsipnya dapat diterapkan untuk
meredakan ketegangan antaragama, mengurangi radikalisasi, serta memperkuat
toleransi dan keharmonisan sosial di Indonesia. Harapannya, kajian ini dapat
menawarkan solusi untuk menghadapi tantangan pluralisme agama di Indonesia.

TINJAUAN PUSTAKA

Penelitian yang dilakukan oleh Azhari Andi dan Ezi Fadilla dalam artikel mereka
yang berjudul “Menyikapi Pluralisme Agama Perspektif Al-Qur'an” menyimpulkan bahwa
pluralisme agama dipahami sebagai pandangan mengenai kemajemukan agama yang
berlandaskan pada sikap toleransi dan koeksistensi, di mana pluralisme bukan berarti

3Triana Rosalina Noor, “Menepis Prasangka Dan Diskriminasi Dalam Perilaku Beragama Untuk Masa
Depan Multikulturalisme Di Indonesia,” Fikri : Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya 5, no. 2 (2020): 210-
22, https://doi.org/10.25217 /jf.v5i2.1058.

4 Muhammad Hasan Qadrdan Qaramaliki, Al-Qur’an Dan Pluralisme Agama (Sadra Press, 2011), 1.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 41

menyamakan eksistensi agama-agama, melainkan mengakui dan mendukung
keberagaman dalam masyarakat. Al-Qur'an mengajarkan umat untuk menyikapi
pluralisme dengan bijaksana tanpa menimbulkan konflik atau diskriminasi yang sejalan
dengan ajaran Islam tentang perdamaian dan toleransi. Namun, penelitian ini tidak
membahas secara rinci bagaimana prinsip pluralisme dalam Al-Qur’an dapat diterapkan
kepada konteks sosial-politik Indonesia yang sangat majemuk yang masih menghadapi
tantangan terkait keragaman agama dan budaya. Kesenjangan ini membuka peluang
untuk penelitian lebih lanjut mengenai penerapan pluralisme dalam kehidupan sosial
dan politik di Indonesia. Penelitian ini menekankan pentingnya sikap mengakui dan
mendukung keberagaman, namun diperlukan analisis lebih mendalam mengenai
implementasinya dalam kehidupan berbangsa dan bernegara agar gagasan pluralisme
agama dalam Al-Qur’an dapat diadaptasi dan diimplementasikan secara efektif dalam
komunitas yang beragam?®.

Penelitian oleh Alexa Abigil Kristy, Cresentia Viola Priscilla Hapsari, dan Denis
Hermanto dalam judul “Konflik Agama dan Pluralisme Agama di Indonesia”
mengidentifikasi bahwa konflik agama di Indonesia dipengaruhi oleh perbedaan
pemahaman ajaran agama dan konflik identitas. Penelitian ini menyoroti pentingnya
dialog lintas agama, pemahaman yang mendalam tentang berbagai ajaran agama, serta
upaya untuk mendorong persatuan dan kesetaraan di antara kelompok-kelompok
masyarakat. Mereka juga mengkritisi peran politik yang memperburuk ketegangan,
sehingga penting untuk memisahkan agama dari politik dan membangun sistem politik
yang adil. Selain itu, peneliti menyoroti peran pendidikan dan media dalam meningkatkan
pemahaman dan toleransi antarumat beragama serta pentingnya pencegahan
radikalisasi dan literasi media untuk mengatasi ekstremisme dan hoaks. Dengan upaya
positif seperti peningkatan toleransi, dialog konstruktif, dan kebijakan pemerintah yang
mendukung keberagaman, mereka percaya kerukunan antaragama dan masyarakat yang
harmonis dapat tercapai®.

Penelitian oleh Aulia Desty Budieni, Istigamah, dan Salamah dalam judul
“Pluralisme Agama; Memahami Kebergaman dan Toleransi dalam Konteks Islam Indonesia”
menyimpulkan bahwa pluralisme agama membuka peluang untuk dialog dan
pemahaman antar keyakinan, serta berperan penting dalam menciptakan harmoni di
masyarakat yang beragam. Mereka menekankan bahwa perbedaan seharusnya
dipandang sebagai kekayaan, bukan sumber konflik. Islam melalui Al-Qur'an memandang
pluralitas sebagai sesuatu yang alami dan mutlak ada. Penelitian ini juga mengungkap
berbagai tantangan pluralisme agama di Indonesia, di mana keberagaman agama dan
keyakinan dapat memicu konflik yang berisiko mengganggu persatuan nasional. Oleh
karena itu, penting untuk mengelola pluralitas dengan dialog antaragama untuk
memperkuat pemahaman bersama dan menciptakan toleransi. Peneliti menegaskan
bahwa kebebasan beragama adalah hak fundamental yang harus dihormati, dan saling
menghormati menjadi pondasi utama dalam mewujudkan pluralisme agama’.

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Haikal Azumardi, Bilqis Cahya Ratri, dan
Choirul Azam Firdausi dalam judul “Pluralisme Agama dalam Perspektif Al-Qur’an dan
Tafsir Ulama” menyoroti pemahaman yang terkandung dalam QS. Al-Baqarah: 62 dan QS.

5 Azhari Andi and Ezi Fadilla, “Menyikapi Pluralisme Agama Perspektif Al-Qur’an,” ESENSIA: Jurnal
IImu-Ilmu Ushuluddin 17, no. 1 (April 1, 2016): 39-52, https://doi.org/10.14421/esensia.v17i1.1277.

6 Alexa Abigail, Cresentia Viola Priscilla Hapsari, and Denis Hermanto, “Konflik Agama Dan
Pluralisme Agama Di Indonesia,” Multilingual, (2024): 381-90.

7 Aulia Desty Budieni and Salamah Istigamah, “Pluralisme Agama: Memahami Keberagaman Dan
Toleransi Dalam Konteks Islam Di Indonesia,” Islamic Education, (2023): 482-97.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



42 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

Al-Bagarah: mengenai pluralisme agama. QS. A-Bagarah: 62 dinyatakan bahwa mereka
yang beriman kepada Allah dan melakukan amal saleh tidak terbatas hanya pada umat
[slam, tetapi juga mencakup umat Yahudi, Nasrani, dan Sab'ian, yang mencerminkan
penghargaan terhadap keberagaman agama. QS. Al-Bagarah: 256 menekankan
pentingnya kebebasan beragama dengan menyatakan bahwa tidak ada paksaan dalam
memilih agama, yang memberikan pengakuan terhadap hak individu untuk memilih
keyakinannya. Penelitian ini mengungkapkan bahwa Al-Qur’an mengajarkan nilai saling
menghormati, toleransi, dan kerja sama antar umat beragama. Dalam kajian ini, peneliti
merujuk pada beberapa tafsir, seperti tafsir al-Maraghi, tafsir al-Misbah, tafsir al-Munir,
dan tafsir al-Azhar untuk menggali makna dan ajaran pluralisme dalam Al-Qur’an.?

METODE

Metode penelitian pustaka (library research) digunakan untuk mengumpulkan
informasi dari berbagai sumber tertulis guna mendalami suatu topik. Pendekatan yang
diterapkan dalam penelitian ini bersifat kualitatif, dengan penekanan pada analisis
mendalam dan deskriptif, tanpa fokus pada pengukuran atau kuantifikasi data. Proses
pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur yang melibatkan sumber primer,
seperti tafsir Al-Mizan karya Thabathaba’l serta sumber sekunder termasuk buku, artikel,
jurnal, dan karya-karya terkait lainnya. Desain penelitian ini bersifat kualitatif deskriptif
dan analisis, bertujuan untuk menganalisis berbagai pandangan tentang pluralisme
agama yang terkandung dalam tafsir Al-Mizan dan sumber lainnya. Proses analisis
dilakukan dengan menggambarkan secara sistematis pemikiran mengenai pluralisme
agama dan mengidentifikasi implikasi sosialnya, terutama dalam konteks di Indonesia.
Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menggali pemahaman yang lebih dalam mengenai
pluralisme agama berdasarkan tafsir Al-Mizan, serta untuk mengevaluasi relevansi
pemikiran Thabathaba'i dalam mengurangi ketegangan antaragama dan memperkokoh
toleransi sosial di Indonesia. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan
berarti dalam studi pluralisme agama dan memperkaya upaya pengembangan toleransi
di masyarakat yang multikultural.’

HASIL DAN DISKUSI
Tentang Thathaba’i

Muhammad Hussain ibn Muhammad ibn Muhammad Hussain ibn Mirza Ali Asghar,
yang lebih dikenal dengan nama Syaikh Islam Tabataba'i al-Tabrizi al-Qadi, dilahirkan di
Tabriz pada tahun 1271 H/1892 M. la kehilangan ibunya pada usia lima tahun dan
ayahnya pada usia sembilan tahun. Setelah menjadi yatim piatu, ia bersama adiknya
dibesarkan oleh wali mereka yang bertanggung jawab atas pengelolaan warisan orang
tua mereka.'° Pendidikan dasar agama dimulai di Tabriz dengan arahan dari keluarga
serta tokoh masyarakat setempat. Setelah menyelesaikan pendidikan awal, ia
memutuskan untuk berpindah ke Najaf al-Asyraf, Irak, sekitar tahun 1341 H/1923 M atau
1343 H. Di Najaf, yang merupakan pusat ilmu agama Islam, ia menghabiskan sepuluh
tahun untuk mendalami berbagai disiplin ilmu. Pada usia dua puluh tahun, ia melanjutkan
pendidikannya di Universitas Syiah di Najaf,*!

8 Achmad Haikal Azumardi Azra, Bilqis Cahya Ratri, and Choirul Azam Firdaus, “Islam and Religious
Pluralism in the Perspective of the Al-Qur’an and Tafsir Scholars,” Bulletin of Islamic Research 1, no. 4
(2024): 115-26, https://doi.org/10.69526/bir.v1i4.36.

9 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir (Idea Press, 2019).

10 Ahmad Luqmani, Allameh Thabathaba’i Meezana Ma’Reefat (Depok: Pustaka Iman, 2007), 11.

11 Ahmad Baidowi, Mengenal Tabatabai Dan Kontroversi Nasikh Mansukh (Nuansa, 2016), 11.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 43

Thabathaba'i mendalami ilmu fikih dan ushul melalui bimbingan dua ulama
terkemuka, Syekh Muhammad Husain An-Na'ini dan Syekh Muhammad Husain Al-
Kimyani. Untuk filsafat dan metafisika, ia belajar dari Sayyid Husain Al-Badkubi, seorang
intelektual yang sangat dihormati di bidang tersebut. Selain itu, ia mempelajari
matematika di bawah bimbingan Sayyid Abi al-Qasim Al-Khwansari, seorang ahli
matematika terkemuka. Thabathaba'i bahkan menulis sebuah buku yang membahas
berbagai topik matematika tingkat lanjut dengan menggunakan teori-teori khusus yang
diajarkan oleh gurunya.'?

Selain mendalami ilmu konvensional ('ilm hushuli), Thabathaba'i juga
mempelajari 'ilm hudhuri, yaitu pengetahuan yang diterima langsung dari Allah. Ia
memperoleh pemahaman tentang ma’rifah dari Haji Mirza Ali Qadhi, yang mengajarkan
karya Ibn Arabi, Fushush al-Hikam. Dengan arahan gurunya, Thabathaba'i tidak hanya
menguasai ilmu pengetahuan, tetapi juga memperoleh pemahaman yang mendalam
dalam hal zuhud dan praktik spiritual. la menjalani kehidupan yang penuh kesungguhan,
melaksanakan puasa, shalat, dan bahkan menjalani puasa bicara dalam waktu tertentu.

Karena kesulitan ekonomi, Thabathaba'i kembali ke Tabriz pada tahun 1935 dan
tinggal di sana selama sepuluh tahun. la menyebut periode ini sebagai "masa kekeringan
spiritual," karena kesibukannya mencari penghidupan melalui bertani menghalangi
fokusnya dalam kegiatan intelektual dan perenungan. Meski demikian, ia tetap menulis
beberapa karya ilmiah dan berbagi ilmu dengan kelompok-kelompok kecil. Namun,
Tabriz dianggap kurang mampu mendukung perkembangan keilmuan Thabathaba’i ,
sehingga pada tahun 1364 H/1945 M, ia kembali ke Qum, pusat ilmu keagamaan di Iran,
dan mulai mengajar etika, filsafat, serta tafsir Al-Qur'an kepada beberapa kelompok
studi.’3

Thabathaba'i memainkan peran penting sebagai salah satu tokoh utama di
Perguruan Hauzah di Qum, dengan banyaknya pertemuan ilmiah yang membahas tafsir,
filsafat, fikih, ushul, dan bidang-bidang lainnya. Kehadirannya sangat mendukung para
ilmuwan di Hauzah, yang merasa terlindungi oleh ilmunya, sementara banyak orang dari
masyarakat yang bergabung dalam kajiannya merasa sangat terinspirasi dan ingin terus
belajar. Di antara peserta kajiannya yang terkenal adalah Murtadha Mutahhari, Sayyid
Musa al-Sadr, Asy-Syahid Behesti, Asy-Syahid Miftah, Syekh Jawadi, Syekh Muhammadi,
dan Syekh Misbah Yazidi, serta banyak lainnya.!* Thabathaba’i meninggal pada hari
Minggu, 18 Januari 1402 H (15 November 1981 M) di kota Qum setelah lama menderita
penyakit. Pemakamannya dihadiri oleh ratusan ribu orang, termasuk ulama, tokoh
terkemuka, dan pejuang keagamaan. Sayyed Abdullah Syirazi, salah seorang muridnya,
menyatakan bahwa hari wafat Thabathaba’i dijadikan sebagai hari berkabung dan libur
resmi di Masyhad, sebagai tanda penghormatan atas kepergian sang guru.”

Gambaran Umum Tafsir Al-Mizan

Tafsir al-Mizan, karya besar Thabathaba'i yang terdiri dari 20 jilid, mencakup
seluruh 30 juz Al-Qur’an. Disusun dengan pendekatan tahlilj, tafsir ini menjelaskan setiap
ayat secara mendalam, mengikuti urutan Mushaf Utsmani. Thabathaba'i menggunakan
metode bi al-ma'tsur, menghubungkan ayat dengan ayat lainnya, hadis Rasulullah, dan
pandangan sahabat, serta memperkenalkan pendekatan baru dalam menetapkan dalil.
Setiap surah diorganisasi berdasarkan periode turunnya wahyu dengan tema-tema yang

12 Jalaluddin Rakhmat, Tafsir Sufi Al-Fatihah Mukadimah (PT. Remaja Rosdakarya, 2000).
13 Baidowi, Mengenal Tabatabai Dan Kontroversi Nasikh Mansukh, 40.
14 Huusain Nasr, “Sang Alim Dari Tabriz,” in Mengungkap Rahasia Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1997),

15 Baidowi, Mengenal Tabatabai Dan Kontroversi Nasikh Mansukh, 44.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



44 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

terstruktur dan saling berkaitan, memungkinkan penafsiran maudhu'i (tematik).
Pendekatan ini menekankan keterkaitan antar ayat, menghasilkan pemahaman yang
holistik dan sistematis tentang Al-Qur’an?®.

Sistematika penafsiran dalam Tafsir al-Mizan karya Thabathaba’i dimulai dengan
penjelasan tentang mufradat (arti kalimat), diikuti dengan kajian mengenai hukum,
teologi, dan diakhiri dengan pembahasan riwayat. Metode yang digunakan adalah tafsir
tahlili, yang menggabungkan berbagai referensi dari kitab tafsir, hadis, sejarah, serta tata
bahasa, tanpa terbatas hanya pada sumber-sumber dari kalangan Syi’ah. Penafsiran ayat
dalam Tafsir al-Mizan juga menekankan keterkaitan antara ayat-ayat, baik yang ada
dalam Al-Qur’an itu sendiri maupun riwayat dari Nabi dan Imam Ahl al-Bayt yang
mutawatir. Selain itu, Thabathaba’'i memberi perhatian pada asbab al-nuzul, variasi
bacaan (gira’at), dan hubungan antar ayat yang membantu memperdalam pemahaman
makna ayat.

Thabathaba'i juga menekankan pentingnya pemahaman yang mencakup aspek
lahiriah dan batiniah dalam menafsirkan ayat, dengan menggunakan istilah ta’wil untuk
menggali makna yang lebih dalam. Menurutnya, ta’'wil hanya bisa dilakukan oleh pihak
yang memiliki otoritas, yaitu Nabi dan Imam Ahl al-Bayt, karena mereka memiliki
pemahaman yang lebih dalam mengenai wahyu. Thabathaba'i menghindari penggunaan
kisah-kisah Israiliyat yang jarang dijadikan referensi dalam tafsirnya. Selain itu, Tafsir al-
Mizan juga mengandung unsur filsafat dengan mengacu pada pemikiran al-Farabi dan Ibn
Sina jika sesuai dengan tujuan ayat, meskipun terkadang ia menolak pandangan filsafat
yang bertentangan dengan makna Al-Qur’an. Secara keseluruhan, Tafsir al-Mizan tidak
hanya mengandalkan metode tahlilj, tetapi juga mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu
dan dimensi spiritual dalam penafsiran Al-Qur’an. Hal ini menjadikan karya tersebut
sangat komprehensif, memberikan wawasan baru dalam memahami wahyu dan
relevansinya dengan berbagai aspek kehidupan.'’

Dengan pemahaman teologisnya yang berlandaskan pada ajaran Syi'ah,
Thabathaba’i berusaha untuk memberikan penafsiran yang sesuai dengan paham Syi'ah
Imamiyah, sambil menghindari interpretasi yang bertentangan dengan keyakinan
teologis tersebut. Selain itu, ia juga memberikan perhatian khusus dalam menjelaskan
aspek makkiyah dan madaniyyah dari setiap ayat.

PANDANGAN THABATHABA'I TENTANG PLURALISME AGAMA
V5 04 L k3 0 B g W 23 8L Al 5 el el 1330 il 5 20 Oy
@D 03 4 Y5 pale O3

Artinya:

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang Yahudi, orang-orang
Nasrani, dan orang-orang Sabiin, siapa saja (di antara mereka) yang beriman kepada Allah
dan hari Akhir serta melakukan kebajikan (pasti) mendapat pahala dari Tuhannya, tidak
ada rasa takut yang menimpa mereka dan mereka pun tidak bersedih hati” (QS. Al-
Bagarah: 62)

Thabathaba'’i berpendapat bahwa Allah SWT memberikan dua syarat utama untuk
meraih keselamatan abadi di akhirat, yaitu keyakinan kepada Allah dan hari kiamat, serta

16 Muhammad Husain Thabathaba’i, Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an Jilid 1, ]ilid I (Beirut: Muassasah al-
Alami, 1973).

17 Rangga Oshi Kurniawan and Aliviyah Rosi Khairunnisa, “Karakteristik Dan Metodologi Tafsir Al-
Mizan  Al-Thabathaba’i,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 2 (2021): 146-50,
https://doi.org/10.15575/jis.v1i2.11694.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 45

amal perbuatan yang baik. la menegaskan bahwa selama seseorang memenuhi kedua
syarat ini—iman dan amal saleh—mereka akan memperoleh keselamatan dan
kebahagiaan abadi, tidak peduli agama apa yang dianutnya. Dengan kata lain, setiap
agama yang mengajarkan iman yang benar dan amal saleh dapat membawa pengikutnya
kepada keselamatan di akhirat.

Thabathaba'i juga menjelaskan bahwa pengulangan kata "beriman" dalam Al-
Qur’an menunjukkan adanya perbedaan antara iman yang tulus dan yang hanya tampak
secara lahiriah. Iman yang sejati, menurutnya, diwujudkan melalui amal saleh, yang
merupakan bukti nyata dari keyakinan tersebut. Al-Qur’an sering mengaitkan iman
dengan amal saleh, menegaskan bahwa keduanya tidak dapat dipisahkan untuk mencapai
keselamatan yang sejati. Dalam hal ini, Thabathaba’i menekankan bahwa surat al-
Baqgarah ayat 62 mengajarkan bahwa keselamatan hanya dapat dicapai dengan
memadukan iman yang benar dan amal saleh.

PANDANGAN ULAMA TENTANG PLURALISME AGAMA

Thabathaba’i mengungkapkan bahwa pengulangan kata "iman" dalam ayat
tersebut memiliki makna yang mendalam. Frasa man amana (barangsiapa yang beriman)
merujuk pada iman yang tulus dan telah teruji, sementara kata "iman" pertama dalam
innalladzina amanu (sesungguhnya orang-orang yang beriman) menggambarkan iman
yang tampak secara lahiriah namun belum teruji. Hal ini menandakan perbedaan antara
iman yang hanya terlihat secara fisik dan iman yang terbukti melalui ujian serta amal
perbuatan yang baik. Thabathaba’'i juga menekankan pentingnya hubungan yang erat
antara iman dan amal saleh yang sering kali disandingkan dalam Al-Qur’an. Iman yang
sejati tidak hanya terwujud sebagai keyakinan dalam hati, tetapi harus tercermin dalam
tindakan nyata. Amal shalih menjadi bukti konkret dari keimanan seseorang, karena
tanpa amal, iman tidak akan memberikan dampak dan tanpa iman, amal tidak akan
membawa keselamatan. Oleh karena itu, surat Al-Bagarah ayat 62 menegaskan bahwa
keselamatan hanya dapat diraih melalui kombinasi iman yang benar dan amal shalih yang
nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Piagam Madinah yang disusun oleh Nabi Muhammad SAW setelah hijrah ke
Madinah menjadi dasar bagi pembentukan negara Islam pertama dan mencerminkan
nilai-nilai kehidupan bernegara dalam masyarakat yang beragam. Dokumen ini terdiri
dari 47 pasal yang mengatur hubungan antara umat Islam dan kelompok lainnya di
Madinah, serta bagaimana mereka berinteraksi dalam aspek sosial dan politik. Salah satu
poin utama dalam Piagam Madinah adalah pembentukan komunitas Islam yang kokoh
meskipun terdiri dari berbagai suku dan kelompok. Piagam ini juga menekankan
pentingnya prinsip-prinsip dalam hubungan sosial, seperti menjaga hubungan baik
dengan tetangga, saling membantu menghadapi ancaman bersama, membela pihak yang
tertindas, dan memberikan nasehat demi kebaikan bersama. Lebih dari itu, Piagam
Madinah mengakui kebebasan beragama, mencerminkan nilai Islam yang menghargai
keberagaman agama. Dengan demikian, Islam mengajarkan toleransi, kebebasan,
keterbukaan, keadilan, dan kejujuran dalam hubungan antaragama yang menjadi dasar
penting untuk menciptakan masyarakat yang harmonis dan saling menghargai.*®

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup bagi umat Islam sering digunakan sebagai dasar
dalam diskusi tentang isu-isu keagamaan. Tak heran jika ayat-ayat Al-Qur’an dijadikan
argumen utama dalam perdebatan mengenai pluralisme agama. Namun, isu ini sering
memicu perdebatan karena konsep pluralisme sebagai suatu ide baru berkembang jauh

18 Fathimah Usman, Wahdat Al-Adyan Dialog Pluralisme Agama (Yogyakarta: Lkis, 2002), 77.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



46 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

setelah masa kenabian. Ayat-ayat yang berkaitan dengan topik ini memiliki kedalaman
makna yang tidak dapat dipahami hanya dari satu perspektif, seperti yang dijelaskan oleh
Syekh Fakhrur Razi dalam tafsirnya, Tafsir Ar-Razi. Menurutnya, untuk memahami ayat-
ayat Al-Qur’an tentang pluralisme, diperlukan pendekatan yang lebih menyeluruh dan
tidak hanya didasarkan pada pandangan zaman sekarang.

Pada awal ayat ‘ji;T J,\J\ u\, terdapat perbedaan pendapat di kalangan para ulama
tafsir. Perbedaan ini muncul karena pada bagian akhir ayat, Allah berfirman s&b el Ga
f-:ﬁ\ c}jj\j yang menunjukkan bahwa makna iman di awal ayat berbeda dengan makna

yang dimaksud di akhir ayat. Hal serupa juga terjadi pada ayat \)iﬂ UJJJ\ L@:\ G. Untuk

memahami perbedaan ini, para ulama mengemukakan berbagai pendapat. Salah satunya
adalah bahwa kata "beriman"” pada awal ayat merujuk pada iman yang bersifat umum,
sedangkan di akhir ayat, iman tersebut lebih spesifik yakni iman yang disertai amal saleh
dan kesadaran tentang hari kiamat. Ada juga yang berpendapat bahwa iman yang
dimaksud di awal ayat merujuk pada iman yang lebih mendalam dan menyeluruh, yang
tercermin dalam perilaku dan tindakan yang sesuai dengan ajaran agama.

Ibnu Abbas mengemukakan pendapat bahwa \)iﬂ J’Jj\ merujuk pada orang-orang

yang beriman kepada Nabi Isa AS sebelum diutusnya Nabi Muhammad SAW dan tidak
mengikuti ajaran Yahudi atau Nasrani. Ibnu Abbas menyebut beberapa tokoh seperti Qais
bin Saadah, pendeta Buhairo, Hubaib Annajar, Zaid bin Amr bin Nufail, Waroqoh bin
Naufal, Salman Al-Farisi, Abi Dzar Al-Ghifari, dan Wafd An-Najasyi sebagai contoh orang-
orang yang beriman sebelum Islam. Pendapat ini mengartikan ayat tersebut bahwa Allah
berfirman: "Sesungguhnya orang-orang yang beriman sebelum Nabi Muhammad diutus,
serta mereka yang sebelumnya menganut agama Yahudi atau Nasrani, jika mereka
beriman kepada Allah dan hari kiamat setelah kedatangan Nabi Muhammad, maka
mereka akan mendapatkan pahala mereka di sisi Allah." Pendapat ini menegaskan bahwa
iman yang sejati mengharuskan penerimaan terhadap ajaran Nabi Muhammad SAW
sebagai kelanjutan dari wahyu yang telah ada sebelumnya.*®

Pendapat lainnya berargumen bahwa biﬂ UJJJ\ merujuk pada orang-orang yang

munafik, yaitu mereka yang hanya mengucapkan iman dengan lisan, namun tidak
didukung oleh keyakinan yang tulus di hati. Dalam pandangan ini, ayat tersebut dianggap
menggambarkan kesesatan keyakinan yang dianut oleh orang-orang Yahudi, Nasrani, dan
kaum Sabi'in. Namun, apabila ada di antara mereka yang benar-benar memiliki iman yang
tulus kepada Allah, maka mereka akan diakui sebagai orang beriman di sisi Allah.
Pendapat ini diungkapkan oleh Sufyan As-Sauri, yang menekankan bahwa iman yang
sejati datang dari hati dan diwujudkan dalam amal saleh, bukan sekadar pengucapan
lisan tanpa didasari keyakinan yang mendalam.?°

Pendapat lain berpendapat bahwa 541 &-,{;:\j\ merujuk pada orang-orang yang benar-
benar beriman kepada Nabi Muhammad SAW. Ayat ini dianggap merujuk pada masa lalu,
sementara s&b & 5% mengarah pada masa depan. Artinya yang dimaksud adalah orang-

orang yang beriman pada masa lalu dan tetap teguh dalam keimanan mereka sampai
masa depan. Pendapat ini disampaikan oleh ulama ahli tauhid yang menekankan bahwa

19 Fakhrur Razi, Tafsir Ar-Razi Juz 3 (Lebanon: Daar al-Fikr, 1981), 111-12.
20 Razi, 111-12.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 47

iman yang dimaksud bukan hanya sekadar pengakuan, tetapi sebuah keyakinan yang kuat
dan berkelanjutan, serta mencakup penerimaan sepenuhnya terhadap wahyu yang
dibawa oleh Nabi Muhammad SAW.?!

Syekh Fakhrur Razi dan Thabathaba’i memiliki pandangan yang berbeda dalam
menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan iman dan agama. Thabathaba’i
berpendapat bahwa sebutan seperti Yahudi, Nasrani, dan Shabi’i hanya merupakan label
semata, dan ia membedakan antara iman yang hakiki dengan agama yang dianut oleh
seseorang. Berdasarkan pandangannya, ia menyimpulkan bahwa seseorang yang
beriman tidak harus mengikuti agama Islam. Pendapat ini mengarah pada pemahaman
pluralisme agama yang mengakui semua agama dan menyatakan bahwa tujuan utama
dari setiap agama adalah satu yaitu Tuhan yang Maha Esa.

ANALISIS RELEVANSI PLURALISME AGAMA DI INDONESIA PERSPEKTIF
THATHABA'I

Indonesia sebagai negara majemuk, masyarakat Indonesia terdiri dari berbagai
latar belakang yang mencerminkan keberagaman. Keberagaman ini sejalan dengan
prinsip pluralisme yang tercermin dalam semboyan Bhinneka Tunggal lka. Namun,
meskipun penting, pluralisme seringkali tidak mendapat perhatian yang cukup dan
dianggap sebelah mata oleh sebagian orang. Kata "pluralisme" berasal dari bahasa Inggris
yang berarti keberagaman pandangan atau pemahaman??. Beberapa ahli mengartikan
pluralisme dengan berbagai cara. Franz Magnis-Suseno melihat pluralisme sebagai
gambaran tentang kondisi sosial, namun menolak jika itu dijadikan sebagai suatu sikap
teologis. Pandangan serupa juga disampaikan oleh Moh. Shofan yang menyatakan bahwa
pluralisme lebih sebagai upaya untuk membangun kesadaran sosial, bukan hanya terkait
dengan aspek teologis. Secara umum, pluralisme merujuk pada sikap dan pandangan
yang menghargai perbedaan dalam kehidupan sosial.??

Pluralisme bertujuan untuk menciptakan kehidupan masyarakat yang harmonis
dengan menghargai berbagai perbedaan dalam budaya, agama, dan nilai-nilai. Abdul Aziz
Sachedina dalam bukunya yang berjudul Pluralisme Perspektif Agama-Agama,
menjelaskan bahwa pluralisme mencerminkan sebuah dunia baru di mana perbedaan
harus dipahami dengan baik, sehingga masyarakat dapat hidup berdampingan dengan
damai dalam keberagaman. Pluralisme tidak hanya terbatas pada agama, tetapi juga
mencakup perbedaan dalam adat, suku, dan budaya yang ada dalam masyarakat®*.
Sebagai contoh, di Sumatera Barat, meskipun berada dalam satu wilayah, terdapat
berbagai perbedaan adat, suku, dan agama yang ada di tiap daerah. Suku-suku seperti
Koto, Piliang, Bodi, dan Caniago, yang berasal dari suku induk Minangkabau membentuk
kelompok-kelompok yang semakin beragam. Keberagaman ini bukan berarti
mencampuradukkan segala aspek, melainkan mengakui perbedaan yang ada antara satu
kelompok dengan kelompok lainnya yang justru memperkaya keberagaman di Sumatera
Barat.

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai tokoh pluralisme menjelaskan bahwa
pluralisme merupakan pandangan yang mendorong Kketerbukaan untuk mencari

21 Razi, 111-12.

22 Dzakie Fatonah, “Meluruskan Pemahaman Pluralisme Dan Pluralisme Agama Di Indonesia,” Al-
Adyan: Journal of Religious Studies 9, no. 1 (2014): 79-94.

23 Nur Said, “Nalar Pluralisme John Hick Dalam Keberagaman Global,” Fikrah: Jurnal [Imu Aqidah Dan
Studi Keagamaan 3, no. 2 (2015): 22.

24 Sumbulah Umi and Nurjanah Nurjanah, Pluralisme Agama: Makna Dan Lokalitas Pola Kerukunan
Antar Umat Beragama, 4th ed. (Malang: UIN Maliki Press, 2013), 33.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



48 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

kebenaran yang pada gilirannya akan mengarah pada sikap toleransi. Keterbukaan ini
sangat penting, terutama dalam konteks keberagaman agama di Indonesia, karena hanya
dengan menerima perbedaan, kita dapat menciptakan kedamaian dan toleransi. Sikap
saling menghargai terhadap perbedaan menjadi kunci untuk membangun masyarakat
yang harmonis dan damai.?> Nucholis Majid berpendapat bahwa pluralisme agama adalah
bagian dari aturan Tuhan yang tidak dapat disangkal, pandangan yang juga didukung oleh
Djohan Effendi. Menurut Djohan Effendi, meskipun agama memiliki nilai ilahiyah dan
kebenaran yang mutlak, cara manusia memahami agama tetap bersifat relatif. Kebenaran
yang ada dalam agama meskipun bersumber dari wahyu seperti Al-Qur’an dan Sunnabh,
dipahami secara berbeda oleh setiap individu. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun
[slam adalah agama yang benar, pemahaman manusia terhadap ajaran agama tersebut
tetap memiliki unsur kerelatifan?®.

Dalam Al-Qur’an, terdapat setidaknya dua ayat yang membahas tentang
pluralisme, salah satunya adalah al-Baqarah ayat 62:

V5 158 131 240 B s s pdls db odl 26 Gtals stadly 33 3l 3l o3 &y
GD O 4 Vg agle D3s

Artinya:
“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang Yahudi, orang-orang
Nasrani, dan orang-orang Sabiin, siapa saja (di antara mereka) yang beriman kepada Allah
dan hari Akhir serta melakukan kebajikan (pasti) mendapat pahala dari Tuhannya, tidak

ada rasa takut yang menimpa mereka dan mereka pun tidak bersedih hati” (QSAl-Baqarah:
62)

Kemudian dalam Al-Qur’an surah al-Maidah ayat 69:
435 agle D3 B 0o s W o3y A ol o plally Ol 33e 3l 5 30 &

Artinya:

“Sesungguhnya orang-orang yang beriman, orang-orang Yahudi, Sabiin, dan
Nasrani, siapa yang beriman kepada Allah, hari kemudian, dan beramal saleh, tidak ada
rasa takut yang menimpa mereka dan mereka pun tidak bersedih.” (Q.S Al-Maidah:69)

Para pemikir pluralisme menafsirkan dua ayat tersebut dengan pandangan bahwa
pemeluk agama Yahudi, Nasrani, dan Shabi'in yang beriman kepada Allah SWT, meyakini
hari kiamat, dan berbuat amal saleh, akan memperoleh keselamatan. Bahkan, pemeluk
agama manapun yang memenuhi syarat tersebut akan mendapat keselamatan dalam
hidup mereka?’.

Menurut Fatonah Dzakie, faktor-faktor yang mempengaruhi perkembangan
pluralisme agama dapat dibagi menjadi dua, yaitu faktor internal dan eksternal. Faktor
internal berkaitan dengan keyakinan seseorang yang absolut terhadap agamanya, yang
kemudian mengarah pada teori relativisme agama. Pemikiran relativistik ini mendorong
munculnya sikap pluralisme yang mengakui adanya perbedaan dalam pemahaman
agama. Sedangkan faktor eksternal terkait dengan pemikiran liberalisme yang

25 Busyro Busyro, Aditiya Hari Ananda, and Tarihoran Sanur Adlan, “Moderasi Islam (Wasathiyyah)
Di Tengah Pluralisme Agama Indonesia,” FUADUNA : Jurnal Kajian Keagamaan Dan Kemasyarakatan 3, no.
1 (2019): 3, https://doi.org/10.30983 /fuaduna.v3il.1152.

26 Busyro, Ananda, and Adlan, 4.

27 Achmad, “PLURALISME DALAM PROBLEMA,” Jurnal Sosial Humaniora 7, no. 2 (2014): 189-204.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 49

mengedepankan kebebasan, toleransi, kesetaraan, dan demokrasi. Pemikiran ini
memperkaya pandangan individu dan kelompok, sehingga mendorong terbentuknya
pluralisme. Asal-usul pluralisme ini banyak dipengaruhi oleh paham liberal dan
sekularisme dari dunia Barat yang memandang kebenaran agama sebagai sesuatu yang
relatif. Faktor ketiga adalah perkembangan pesat dalam studi agama-agama dunia,
khususnya dalam perbandingan agama. Studi ini menunjukkan bahwa agama-agama
merupakan ekspresi yang beragam dan mencerminkan kemajemukan masyarakat global.
Keterbukaan zaman modern juga semakin memperkuat dialog antaragama yang semakin
berperan dalam berkembangnya pluralisme agama.

Di Indonesia, *®pluralisme agama menjadi topik yang kontroversial dengan
kelompok pro dan kontra. Kelompok kontra menganggap pluralisme berhubungan
dengan liberalisme dan sekularisme, yang dianggap dapat mencampurkan ajaran agama
dan merusak kemurnian agama masing-masing. Mereka khawatir pluralisme akan
melemahkan keyakinan agama dan menyebabkan ketidaksesuaian antara ajaran agama
yang berbeda. Sebaliknya, kelompok yang mendukung pluralisme agama berargumen
bahwa pluralisme bertujuan untuk menciptakan kerukunan antarumat beragama dalam
kehidupan bernegara. Bagi mereka, pluralisme bukan tentang mencampuradukkan
agama, melainkan memberikan ruang bagi setiap individu untuk menjalankan keyakinan
agama mereka dengan damai, serta mengutamakan toleransi dan saling menghargai di
tengah masyarakat yang majemuk.

Kontroversi pluralisme agama di Indonesia mencerminkan ketegangan antara
mereka yang melihat pluralisme sebagai ancaman terhadap identitas agama dan mereka
yang memandangnya sebagai jalan menuju kedamaian serta harmoni sosial. Analisis
mengenai relevansi pluralisme agama di Indonesia sangat kontekstual dengan situasi
sosial, politik, dan budaya yang multikultural. Kemajemukan Indonesia yang terdiri dari
berbagai suku, agama, dan budaya menimbulkan tantangan dalam mengelola
keberagaman tersebut, sehingga pluralisme agama menjadi penting dalam menciptakan
kedamaian dan kerukunan antarumat beragama?°. Pluralisme agama di Indonesia tidak
hanya mencakup perbedaan agama, tetapi juga perbedaan budaya, adat, dan suku yang
memengaruhi kehidupan sosial. Prinsip Bhinneka Tunggal lka yang mengutamakan
keberagaman dalam kesatuan sejalan dengan semangat pluralisme. Namun, meskipun
pluralisme dianggap sebagai solusi untuk harmoni, kenyataannya masih terdapat pro-
kontra di kalangan masyarakat dan tokoh agama. Hal ini menunjukkan bahwa pluralisme
agama di Indonesia memerlukan penanganan bijak agar tidak mengaburkan batasan
ajaran agama yang diyakini®’.

Pro-kontra Pluralisme Agama mempunyai masing-masing alasan tersendiri,
adapun kelompok yang mendukung pluralisme agama beranggapan bahwa pluralisme
bertujuan untuk menciptakan kerukunan dan keharmonisan antar umat beragama dalam
kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Mengingat Indonesia memiliki keragaman
suku, agama, dan budaya, pluralisme dianggap sebagai fondasi penting untuk
membangun toleransi di antara individu dan kelompok yang berbeda keyakinan.
Pandangan ini menyatakan bahwa pluralisme memberikan kebebasan bagi setiap orang
untuk menjalankan agamanya dengan damai tanpa saling mengganggu. Pendukung

28 Busyro, Ananda, and Adlan, “Moderasi Islam (Wasathiyyah) Di Tengah Pluralisme Agama
Indonesia,” 5.

29 Moh. Shofan, “Pluralisme Agama Dalam Perspektif Islam,” Jurnal Hukum Dan Perundang-Undangan
3,n0.1(2020): 45-61.

30 Noorhaidi Hasan, “Toleransi Beragama Di Indonesia: Perspektif Masyarakat Multikultural,” Jurnal
Kajian Sosial Dan Agama 10, no. 2 (2016): 31-45.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



50 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

pluralisme agama juga berpendapat bahwa ini memberikan hak kepada individu untuk
memilih dan menjalankan agama mereka tanpa takut dihakimi atau didiskriminasi.
Kebebasan beragama ini sejalan dengan prinsip-prinsip demokrasi dan hak asasi
manusia yang dijunjung tinggi di Indonesia. Di samping itu, pluralisme agama dianggap
sebagai solusi untuk mengurangi potensi konflik antar kelompok agama. Dengan
mengedepankan sikap saling menghargai dan pemahaman terhadap perbedaan,
pluralisme dapat mengurangi kekerasan berbasis agama dan membangun perdamaian
dalam masyarakat yang majemuk.

Sedangkan, kelompok kontra pluralisme agama berargumen bahwa pluralisme dapat
merusak kemurnian ajaran agama. Mereka khawatir bahwa dengan mengakui dan
menerima ajaran agama lain sebagai sama benarnya menyebabkan ajaran agama masing-
masing bisa terdistorsi. Mereka merasa bahwa pluralisme dapat mengaburkan batasan
antara agama satu dengan agama lainnya yang akhirnya membuat agama menjadi sesuatu
yang relatif dan tidak lagi memiliki kebenaran mutlak. Mereka yang kontra terhadap
pluralisme agama juga melihatnya sebagai produk dari paham liberalisme dan
sekularisme yang menganggap bahwa agama harus dipisahkan dari urusan negara. Dalam
pandangan mereka, pluralisme agama adalah bentuk liberalisasi yang membawa dampak
negatif terhadap keberadaan agama sebagai landasan moral dalam kehidupan sosial dan
politik. Mereka khawatir bahwa sekularisasi yang disertai dengan pluralisme agama akan
mengarah pada hilangnya pengaruh agama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.
Salah satu kekhawatiran terbesar dari kelompok kontra adalah bahwa pluralisme dapat
menyebabkan tercampurnya ajaran agama yang dianggap bertentangan satu sama lain.
Misalnya dalam pandangan mereka, Islam sebagai agama yang mengajarkan tauhid
(mengesakan Tuhan) akan bertentangan dengan ajaran agama-agama lain yang
memandang Tuhan dalam bentuk yang berbeda, sehingga menciptakan kebingungannya
masyarakat dan merusak prinsip-prinsip dasar agama.3!

Berdasarkan definisi pluralisme yang diungkapkan oleh para ahli seperti Franz
Magnis-Suseno dan Moh. Shofan, pluralisme seharusnya dipahami sebagai sikap sosial
yang menerima perbedaan, bukan sebagai paham teologis yang menuntut penyamaan
keyakinan agama. Dalam konteks ini, pluralisme lebih mengarah pada pembentukan
masyarakat yang toleran dan menghargai perbedaan, yang dapat mengurangi ketegangan
antar kelompok yang memiliki keyakinan berbeda.3?

Pluralisme bertujuan untuk mengedepankan kedamaian, toleransi, dan penghargaan
terhadap keberagaman, yang penting diterapkan di Indonesia untuk menghindari konflik
dan membangun masyarakat inklusif. Pluralisme tidak mengarah pada pencampuran
agama, melainkan pada sikap terbuka dan saling menghormati ajaran agama lain, sesuai
dengan semangat kerukunan antar umat beragama. Namun, pluralisme juga dipandang
berbeda oleh sebagian orang. Bagi mereka yang menganut paham absolutisme agama,
Beberapa pihak memandang pluralisme sebagai ancaman terhadap kemurnian ajaran
agama, karena mereka beranggapan bahwa agama mereka adalah yang paling benar.
Sementara itu, para pendukung pluralisme berpendapat bahwa pluralisme sangat
penting untuk menjaga kedamaian, mengurangi ekstremisme, dan memperkuat rasa
kesadaran sosial dalam kehidupan berbangsa dan bernegara®>.

31 Frans Magnis-Suseno, Pluralisme: Suatu Pandangan Moral Tentang Keragaman Agama (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 2006).

32 Husain Anwar, Bhineka Tunggal Ika Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara (Jakarta: Pustaka
Pelajar, n.d.).

33 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Pluralisme Agama Dan Negara (Jakarta:
Gramedia, 2007).

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 51

Analisis tentang pemikiran Thabathaba'i terkait keselamatan abadi di akhirat dan
relevansinya di Indonesia dapat memberikan wawasan yang penting tentang konsep
pluralisme agama serta interaksi antar agama di masyarakat yang majemuk. Thabathaba'i
mengungkapkan bahwa keselamatan di akhirat tidak tergantung pada agama tertentu,
tetapi pada dua syarat universal: Keimanan kepada Allah dan hari kiamat, serta amal
shalih, merupakan syarat yang harus dipenuhi untuk meraih keselamatan. Hal ini
menunjukkan bahwa siapa pun, terlepas dari agama yang dianut, yang memenuhi kedua
syarat tersebut akan memperoleh keselamatan. Dalam hal ini, prinsip pluralisme agama
dapat diterapkan di setiap agama, meskipun memiliki ajaran dan keyakinan yang
berbeda, diyakini memiliki potensi untuk membawa pengikutnya menuju keselamatan
abadi asalkan mereka beriman dengan tulus dan berbuat baik3*.

Keimanan di sini ditekankan sebagai iman yang sejati, yang tidak hanya tampak
secara lahiriah, tetapi juga teruji dalam tindakan nyata, sebagaimana dijelaskan oleh
Thabathaba'i dengan pengulangan kata "beriman". Pengulangan ini menggambarkan
bahwa iman yang sesungguhnya adalah iman yang terbukti melalui amal shalih, yang
merupakan manifestasi nyata dari keimanan itu sendiri. Iman yang hanya sebatas
pengakuan tanpa tindakan nyata dalam bentuk amal tidak akan membuahkan hasil dalam
meraih keselamatan.

Pandangan Thabathaba'i yang mengajarkan bahwa meskipun agama berbeda,
mereka yang memiliki iman yang benar dan amal shalih akan memiliki jalan yang sama
menuju keselamatan sangat relevan dengan kondisi masyarakat Indonesia yang plural.
Indonesia, sebagai negara dengan berbagai agama sering menghadapi tantangan dalam
memahami dan menerima perbedaan agama. Kelompok yang mendukung pluralisme
agama menganggap bahwa agama-agama yang berbeda bisa membawa kebaikan jika
mengikuti prinsip universal seperti iman kepada Tuhan dan amal saleh. Namun, ada juga
kelompok yang menentang pluralisme, meyakini bahwa hanya agama tertentu yang
benar-benar dapat membawa keselamatan.

Ajaran Thabathaba’'i menekankan bahwa iman tidak terpisahkan dari amal shalih,
mengingatkan bahwa agama bukan hanya soal keyakinan atau ibadah pribadi, tetapi juga
tindakan nyata yang berdampak positif bagi kehidupan sosial. Dalam konteks Indonesia,
ini berarti ajakan untuk hidup rukun, menghormati perbedaan, dan saling membantu
antarumat beragama melalui amal yang membawa kesejahteraan bagi masyarakat.
Pandangan Thabathaba’i dapat memperkaya pemahaman pluralisme agama, mendukung
ide bahwa meskipun ada perbedaan keyakinan, setiap agama mengajarkan pentingnya
amal saleh yang seharusnya menjadi dasar untuk menciptakan kerukunan antarumat
beragama.

Secara keseluruhan, meskipun Indonesia menghadapi berbagai tantangan terkait
pluralisme, ajaran Thabathaba’i dapat berfungsi sebagai panduan untuk membangun
pemahaman yang mengutamakan toleransi, saling menghargai, dan mencari kebaikan
bersama dalam kehidupan beragama. Penerapan pluralisme di Indonesia membutuhkan
pendekatan yang bijaksana dan terbuka, di mana pluralisme dianggap sebagai cara untuk
memperkuat toleransi dan persatuan, bukan sebagai ancaman terhadap identitas agama
dan keyakinan pribadi. Dengan adanya pemahaman yang seimbang antara keterbukaan
dan penghormatan terhadap keyakinan agama masing-masing, kerukunan dan
keharmonisan dalam masyarakat dapat tercapai.

34 Thabathaba'i, Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an Jilid I.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



52 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

CARA MENYIKAPI PLURALISME AGAMA

Pembahasan mengenai cara-cara menyikapi pluralisme agama di atas menunjukkan
berbagai upaya untuk menciptakan keharmonisan dalam masyarakat yang beragam,
seperti Indonesia yang memiliki keragaman suku, agama, dan budaya. Setiap pendekatan
yang dijelaskan memiliki peran penting dalam mewujudkan kerukunan antar umat
beragama dan dalam menghadapi tantangan pluralisme agama, yang seringkali
berpotensi menimbulkan perpecahan. Berikut adalah analisis lebih mendalam terkait
setiap cara dalam menyikapi pluralisme agama tersebut.*”

Toleransi

Toleransi adalah kunci dalam menghadapi pluralisme agama terutama di
Indonesia yang kaya akan keberagaman. Toleransi mengajarkan saling menghormati
kebebasan beragama dan hidup berdampingan tanpa permusuhan. Untuk itu, penting
mengintegrasikan nilai toleransi dalam kurikulum pendidikan, melibatkan tokoh agama
sebagai agen perdamaian, dan menciptakan ruang publik yang melibatkan berbagai
kelompok agama. Hal ini membantu memperkuat rasa kebersamaan dan mengurangi
prasangka negatif antar umat beragama.

Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang menunjukkan tentang pluralitas,
termasuk pluralitas dalam hal agama, yang merupakan kehendak Tuhan. Salah satu ayat
yang membahas topik ini adalah: .

Gl S B 0388 S0 s 1 231 2 oA Bl 4 s

Artinya:

“Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi seluruhnya
beriman. Apakah engkau (Nabi Muhammad) akan memaksa manusia hingga mereka
menjadi orang-orang mukmin?”(QS Yunus:99)

Imam al-Tabari menjelaskan bahwa keberagaman dalam beragama adalah
ketetapan Tuhan, dan hanya dengan petunjuk Allah, seseorang dapat beriman kepada
kenabian Muhammad. Pemahaman tentang keberagaman sangat penting untuk
menghindari sikap yang menolak pluralisme yang bisa memicu kekerasan dan konflik.
[slam mengajarkan pentingnya perdamaian dan keharmonisan serta melarang
pembunuhan terhadap orang yang tidak bersalah, yang dalam pandangan Islam setara
dengan membunuh seluruh umat manusia®®.

Menghargai dan Jangan Merendahkan

Menghargai perbedaan agama adalah kunci dalam pluralisme. Setiap individu
berhak dihormati dalam keyakinannya, dan merendahkan agama lain hanya akan
memperburuk hubungan antar umat beragama. Menghargai bukan berarti harus sepakat,
tetapi mengakui hak individu untuk memilih keyakinan mereka. Sikap anti-pluralisme
yang ditunjukkan dengan hujatan hanya memicu permusuhan dan konflik. Al-Qur'an
melarang umatnya mencela atau menghina agama lain, karena klaim dan hujatan yang
berlebihan dapat memicu kekerasan dan perpecahan, seperti yang tercantum dalam
firman-Nya:

N R TR I R T PO Y S R G P A i AR NI LU AT L VUL (I RN
V.é_i.@,or/:g)éj(:r@w&;u ﬂ@)ﬁéﬂﬁgﬁr\jwmwfwgj:wuj,c.b“oijd\\},.iu’ﬂj
P . e

@D O3lass P87G 245505

35 Andi and Fadilla, “Menyikapi Pluralisme Agama Perspektif Al-Qur’an.”
36 Abu Ja'far al-Tabari, Jami’ al-Bayan Fi Ta'wil al Qur’an Juz 6 (Mu’assasah al-Risalah, 2000), 215.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 53

Artinya:

“langanlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah karena
mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa (dasar) pengetahuan.
Demikianlah, Kami jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian
kepada Tuhan merekalah tempat kembali mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada
mereka apa yang telah mereka kerjakan.” (Q.S Al-An’am:108)

Ibnu Asyur menjelaskan bahwa dalam ayat tersebut, Allah melarang umat Islam
untuk merendahkan agama lain. Nabi, dengan sifat mulianya, tentu tidak akan melakukan
hal tersebut. Seringkali umat Islam mencela agama lain karena semangat berlebihan
terhadap keyakinan mereka, seperti yang tercatat dalam riwayat al-Tabari, di mana
penghinaan terhadap berhala umat kafir justru memicu balasan penghinaan terhadap
[slam. Untuk itu, Allah melarang umat Islam untuk mencela agama lain guna menghindari
terjadinya konflik®’.

Membangun Dialog Antaragama

Dialog antaragama merupakan sarana yang efektif untuk memperdalam
pemahaman dan meningkatkan toleransi antarumat beragama. Melalui dialog, umat
beragama dapat saling berbagi pandangan dengan terbuka, mengurangi
kesalahpahaman, dan menghilangkan stereotip. Di Indonesia, dialog antaragama dapat
mempererat kebersamaan dan menghindari gesekan antarkelompok. Oleh karena itu,
perlu diadakan forum rutin yang melibatkan berbagai pihak, seperti pemerintah, lembaga
agama, dan organisasi masyarakat sipil. Forum ini bisa berupa diskusi, seminar, atau
workshop yang mengundang tokoh agama dari berbagai kelompok untuk saling
mendengarkan dan berbagi pandangan.

Sebelum kedatangan Islam, berbagai agama telah berkembang di tanah Arab,
seperti Yahudi, Nasrani, Majusi, dan Shabi'ah. Al-Qur’an memiliki pandangan tertentu
mengenai pluralitas agama ini. Untuk ahlu kitab (Yahudi dan Nasrani), umat Islam diajak
untuk mencari persamaan dan titik temu (kalimah sawa’).

Ui Wi I W5 63 0 8,20 Vg d W) s 3T 28y 0 S 2l ) s o a0 o8

@D 3rled B 13010588 6 06 % 038 22 6

Artinya:

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Wahai Ahlulkitab, marilah (kita) menuju pada satu
kalimat (pegangan) yang sama antara kami dan kamu, (yakni) kita tidak menyembah
selain Allah, kita tidak mempersekutukan-Nya dengan sesuatu apa pun, dan tidak (pula)
sebagian kita menjadikan sebagian yang lain sebagai tuhan-tuhan selain Allah.” Jika
mereka berpaling, katakanlah (kepada mereka), “Saksikanlah bahwa sesungguhnya kami
adalah orang-orang muslim.” (QS Ali-Imran:63)

Perintah Allah kepada Nabi Muhammad untuk mencari kesamaan antara umat
I[slam, Kristen, dan Yahudi, yang dikenal dengan kalimah sawa' (menyembah Allah yang
Maha Esa), mengindikasikan bahwa Al-Qur'an mengajarkan umatnya untuk menjalin
dialog yang konstruktif dengan pemeluk agama lain dan mencari titik persamaan ketika
terjadi perbedaan atau perselisihan3é,

Mengutamakan Nilai-Nilai Kebersamaan

Pluralisme agama dapat memberikan dampak positif bagi kehidupan bersama jika

nilai-nilai kebersamaan selalu dijadikan prioritas. Setiap agama mengajarkan prinsip-

37 Ibnu Asyur, Al-Tahrir Wa al-Tanwir Juz 7 (Dar At-Tunisiyah, 1984), 428.
38 al-Tabari, Jami’ al-Bayan Fi Ta'wil al Qur’an Juz 6, 483.

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



54 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

prinsip kebaikan, seperti kasih sayang, keadilan, dan perdamaian. Dengan
mengedepankan nilai-nilai tersebut, masyarakat dapat menciptakan kehidupan yang
harmonis dan saling mendukung antar umat beragama. Membangun kebersamaan ini
tidak hanya penting dalam konteks agama, tetapi juga dalam upaya memperjuangkan
kesejahteraan bersama dan kehidupan yang damai.
Menghindari Perdebatan yang Mengantarkan Konflik

Perdebatan yang berkepanjangan mengenai agama dapat memicu ketegangan dan
konflik. Dalam konteks pluralisme, penting untuk menghindari perdebatan yang
mengarah pada saling menyalahkan atau merendahkan keyakinan agama lain.
Sebaliknya, perdebatan yang sehat sebaiknya fokus pada upaya untuk saling memahami
dan menemukan kesamaan. Menghindari konflik dan perdebatan yang destruktif akan
mendorong terciptanya rasa saling menghormati antar pemeluk agama dan membangun
hubungan yang damai.

KESIMPULAN

Pluralisme agama memiliki peran yang sangat penting dalam konteks Indonesia
yang beragam sebagai sarana untuk menciptakan perdamaian dan toleransi antar umat
beragama. Pandangan Thabathaba'i dalam tafsir Al-Mizan yang menyatakan bahwa
keselamatan akhirat tidak tergantung pada agama tertentu, melainkan pada keyakinan
kepada Allah, hari kiamat, dan amal saleh, sangat relevan dengan realitas sosial di
Indonesia. Pandangan ini mengindikasikan bahwa meskipun agama berbeda, setiap
individu yang memegang keyakinan yang benar dan beramal baik memiliki peluang untuk
memperoleh keselamatan. Dengan demikian, pluralisme agama dapat berfungsi sebagai
dasar untuk memperkuat kerukunan sosial tanpa mengabaikan ajaran agama masing-
masing. Sikap bijak dan terbuka terhadap perbedaan memungkinkan pluralisme agama
untuk memperkaya kehidupan sosial Indonesia menuju masyarakat yang lebih inklusif,
harmonis, dan saling menghormati.

Perbedaan agama, yang sering dianggap sebagai hambatan, justru dapat menjadi
sumber kekayaan yang mendukung keberagaman dan memperkuat toleransi sosial di
Indonesia. Pluralisme agama di Indonesia seharusnya dilihat sebagai usaha untuk
memperkuat kerukunan dan persatuan tanpa mengorbankan prinsip dasar setiap ajaran
agama. Dengan pendekatan yang bijaksana dan terbuka, Indonesia dapat membangun
masyarakat yang lebih harmonis dan inklusif, di mana keberagaman dianggap sebagai
kekayaan yang memperkaya kehidupan bersama.

BATASAN

Artikel ini mengulas konsep pluralisme agama dalam tafsir Al-Mizan karya
Thabathaba’i dengan fokus pada pandangannya terhadap keberagaman agama.
Pembahasan utama dalam artikel ini meliputi: 1. Penafsiran Thabathaba’i terhadap ayat-
ayat Al-Qur’an yang berhubungan dengan pluralisme agama. 2. Pemahamannya tentang
hubungan antara Islam dan agama-agama lain, baik dalam konteks sosial maupun
teologis. 3. Relevansi ajaran Thabathaba’i mengenai pluralisme agama dalam konteks
Indonesia yang memiliki keberagaman budaya dan agama.

KONTRIBUSI PENULIS

Artikel ini diharapkan memberikan kontribusi dalam: 1. Menyajikan tafsiran baru
atau berbeda mengenai pluralisme agama dari sudut pandang Thabathaba'i, yang dapat
memperkaya pemahaman keagamaan dalam Islam, khususnya mengenai hubungan
antaragama. 2. Menyajikan analisis relevansi pemikiran Thabathaba'i dalam konteks

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



Al-Muhafidz: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir ~ ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346 55

Indonesia yang multikultural, di mana terdapat keberagaman agama dan budaya. 3.
Memberikan wawasan bagi umat Islam dan masyarakat Indonesia dalam menghadapi
isu-isu terkait toleransi dan pluralisme agama di era modern. 4. Menjadi referensi bagi
studi keislaman yang lebih komprehensif dalam mengkaji hubungan agama-agama lain
melalui perspektif tafsir yang mendalam.

REFERENSI

Abigail, Alexa, Cresentia Viola Priscilla Hapsari, and Denis Hermanto. “Konflik Agama Dan
Pluralisme Agama Di Indonesia.” Multilingual, 2024, 381-90.

Achmad. “PLURALISME DALAM PROBLEMA.” Jurnal Sosial Humaniora 7, no. 2 (2014):
189-204.

Al-Tabari, Abu Ja'far. Jami’ al-Bayan Fi Ta’wil al Qur’an Juz 6. Mu’assasah al-Risalah, 2000.

Andi, Azhari, and Ezi Fadilla. “Menyikapi Pluralisme Agama Perspektif Al-Qur’an.”
ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 17, no. 1 (April 1, 2016): 39-52.
https://doi.org/10.14421 /esensia.v17i1.1277.

Anwar, Husain. Bhineka Tunggal Ika Dalam Kehidupan Berbangsa Dan Bernegara. Jakarta:
Pustaka Pelajar, n.d.

Asyur, Ibnu. Al-Tahrir Wa al-Tanwir Juz 7. Dar At-Tunisiyah, 1984.

Baidowi, Ahmad. Mengenal Tabatabai Dan Kontroversi Nasikh Mansukh. Nuansa, 2016.

Budieni, Aulia Desty, and Salamah Istiqgamah. “Pluralisme Agama: Memahami
Keberagaman Dan Toleransi Dalam Konteks Islam Di Indonesia.” Islamic Education
1, no. 4 (2023): 482-97.

Busyro, Busyro, Aditiya Hari Ananda, and Tarihoran Sanur Adlan. “Moderasi Islam
(Wasathiyyah) Di Tengah Pluralisme Agama Indonesia.” FUADUNA : Jurnal Kajian
Keagamaan Dan Kemasyarakatan 3, no. 1 (2019): 1.
https://doi.org/10.30983 /fuaduna.v3il.1152.

Fatonah, Dzakie. “Meluruskan Pemahaman Pluralisme Dan Pluralisme Agama Di
Indonesia.” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 9, no. 1 (2014): 79-94.

Haikal Azumardi Azra, Achmad, Bilgis Cahya Ratri, and Choirul Azam Firdaus. “Islam and
Religious Pluralism in the Perspective of the Al-Qur’an and Tafsir Scholars.”
Bulletin of  Islamic Research 1, no. 4 (2024): 115-26.
https://doi.org/10.69526 /bir.v1i4.36.

Hasan, Noorhaidi. “Toleransi Beragama Di Indonesia: Perspektif Masyarakat
Multikultural.” Jurnal Kajian Sosial Dan Agama 10, no. 2 (2016): 31-45.

Kurniawan, Rangga Oshi, and Aliviyah Rosi Khairunnisa. “Karakteristik Dan Metodologi
Tafsir Al-Mizan Al-Thabathaba’i” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 2 (2021):
146-50. https://doi.org/10.15575 /jis.v1i2.11694.

Lugmani, Ahmad. Allameh Thabathaba’i Meezana Ma’Reefat. Depok: Pustaka Iman, 2007.

Magnis-Suseno, Frans. Pluralisme: Suatu Pandangan Moral Tentang Keragaman Agama.
Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2006.

Mahrani, Adelia, 'Aina Wafiq, Mutia Hairani, and Rini Wahyuni. “PERAN AGAMA DALAM
MEMBENTUK PERILAKU SOSIAL MASYARAKAT.” Jurnal Media Akademik (JMA) 2,
no. 1 SE-Articles (January 6, 2024). https://doi.org/10.62281/v2i1.66.

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Al-Qur’an Dan Tafsir. Idea Press, 2019.

Nasr, Huusain. “Sang Alim Dari Tabriz.” In Mengungkap Rahasia Al-Qur’an. Bandung:
Mizan, 1997.

Noor, Triana Rosalina. “Menepis Prasangka Dan Diskriminasi Dalam Perilaku Beragama
Untuk Masa Depan Multikulturalisme Di Indonesia.” Fikri: Jurnal Kajian Agama,

Religious Pluralism in Tafsir Al-Mizan: Thabathaba'i...



56 ISSN: 3062-6919 E-ISSN: 2807-6346

Sosial Dan Budaya 5, no. 2 (2020): 210-22.
https://doi.org/10.25217 /jf.v5i2.1058.

Putri, Tesa Amyata, and dkk. “Analisa Konflik Ahmadiyah Di Sukabumi Dalam
Pemberitaan Media Massa Rentang Tahun 2008-2020.” Kolaborasi Resolusi Konflik,
2021, 182-83.

Qaramaliki, Muhammad Hasan Qadrdan. Al-Qur’an Dan Pluralisme Agama. Sadra Press,
2011.

Rakhmat, Jalaluddin. Tafsir Sufi Al-Fatihah Mukadimah. PT. Remaja Rosdakarya, 2000.

Razi, Fakhrur. Tafsir Ar-Razi Juz 3. Lebanon: Daar al-Fikr, 1981.

Said, Nur. “Nalar Pluralisme John Hick Dalam Keberagaman Global.” Fikrah: Jurnal lImu
Aqidah Dan Studi Keagamaan 3, no. 2 (2015).

Shofan, Moh. “Pluralisme Agama Dalam Perspektif Islam.” Jurnal Hukum Dan Perundang-
Undangan 3,no. 1 (2020): 45-61.

Thabathaba’i, Muhammad Husain. Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an Jilid 1. Jilid 1. Beirut:
Muassasah al-Alami, 1973.

Umi, Sumbulah, and Nurjanah Nurjanah. Pluralisme Agama: Makna Dan Lokalitas Pola
Kerukunan Antar Umat Beragama. 4th ed. Malang: UIN Maliki Press, 2013.

Usman, Fathimah. Wahdat Al-Adyan Dialog Pluralisme Agama. Yogyakarta: Lkis, 2002.

Wahid, Abdurrahman. Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Pluralisme Agama Dan Negara.
Jakarta: Gramedia, 2007.

Vol. 5 No. 1, February 2025, pp. 38-56 Lalu Abdul Gafar, Nurusshobah



