Volume 9 No 1 (2025) Pages 20-30

Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya
ISSN: 2621-1017 (Online) 2549-7928 (Print)

Journal Homepage: https:/ /journal. mpukuturan.ac.id/index.php/Purwadita

Analisis Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari { )
Gambuh Pada Upacara Pujawali Desa Anturan hecior

updates
Made Udayana Artama Putra 1%, Ketut Bali Sastrawan 2, Ni Wayan Murniti 3
1Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia
2Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia
3Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dan menggali nilai-nilai pendidikan agama Hindu
yang terkandung dalam pementasan tari Gambuh. Penelitian ini merupakan jenis penelitian
kualitatif dengan pendekatan fenomenologis pada pelaksanaan upacara pujawali atau
piodalan di desa Anturan, Kecamatan Buleleng, Kabupaten Buleleng. Menggunakan teknik
purposive sampling, penelitian ini menggunakan metode wawancara, observasi dan
dokumentasi dalam memenuhi data penelitian. Serta dianalisis menggunakan teknik Miles &
Huberman yaitu data collection, reduction, data display dan conclusion drawing.
Berdasarkan hasil analisis yang telah dilakukan dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan
pementasan tari Gambuh memiliki berbagai bentuk atribut yang mencerminkan berbagai
nilai dalam kehidupan masyarakat baik itu tempat, sarana, lakon (tokoh), pakaian dan
iringan. Sebagai pementasan yang sarat makna, tari Gambuh memiliki berbagai makna yaitu
sebagai tari sakral, penolak bala dan jembatan interaksi sosial masyarakat. Nilai-nilai
pendidikan agama Hindu yang terdapat dalam sebuah pementasan tari Gambuh juga
beragam meliputi nilai sikap spiritual, sopan santun, keberanian, hukum karmaphala, sikap
sosial dan kompetensi. Penghayatan nilai-nilai yang terkandung dalam pementasan tari
Gambuh diharapkan dapat menciptakan masyarakat yang santun, sejahtera, religius dan
berbudaya.

Kata Kunci : Analisis; Tari Gambuh; Nilai Pendidikan; Agama Hindu

Abstract

This study aims to determine and explore the values of Hindu religious education contained
in the Gambuh performance. This study is a type of qualitative research with a
phenomenological approach to the implementation of the pujawali or piodalan ceremony in
Anturan Village. Using purposive sampling techniques, this study uses interview, observation
and documentation methods in meeting research data. And analyzed using the Miles &
Huberman technique, namely data collection, reduction, data display and conclusion drawing.
Based on the results of the analysis that has been carried out, it can be concluded that the
implementation of Gambuh has various forms of attributes that reflect various values in
people's lives, be it places, facilities, characters, clothing and accompaniment. As a
performance that is full of meaning, Gambuh has various meanings, namely as a sacred dance,
a ward off disaster and a bridge for social interaction in society. The values of Hindu religious
education contained in a Gambuh performance also vary, including the values of spiritual
attitudes, politeness, courage, karmaphala law, social attitudes and competence. The
appreciation of the values contained in the Gambuh performance is expected to create a polite,
prosperous, religious and cultured society.

Keywords: Analysis; Gambuh; Hindu Religious; Education Values

Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 20


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-1017
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2549-7928
https://journal.mpukuturan.ac.id/index.php/Purwadita
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.55115/purwadita.v9i1.1416&domain=pdf

Copyright (c) 2025 Made Udayana Artama Putra
This is an open access article under the CC-BY-SA license

D} Corresponding author: Made Udayana Artama Putra

Email Address : udayana.art@gmail.com

Received 21 August 2025, Accepted 7 September 2025, Published 23 September 2025
DOI: https:/ /doi.org/10.55115/ purwadita.v9i1.1416

Publisher: Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan aspek paling dasar serta fondasi fundamental dalam kehidupan
manusia dalam pengembangan kualitas dan potensi individu. Berdasarkan Undang-Undang
Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional Pasal 3
menegaskan bahwa pendidikan bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar
menjadi manusia yang beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia,
sehat, berpengetahuan, cakap, kreatif, mandiri, serta menjadi warga yang demokratis dan
bertanggungjawab. Menurut Marsini, pendidikan tidak terbatas pada aspek pendidikan
formal di sekolah atau perguruan tinggi, melainkan mencakup pendidikan informal yang
didapatkan sebagai pengalaman dalam lingkungan sosial. Salah satu bentuk pendidikan
informal yang memiliki peran signifikan adalah pendidikan berbasis seni dan budaya
tradisional (Marsini, 2021:1).

Pendidikan berbasis seni dan budaya tradisional biasanya diwujudkan melalui
pelaksanaan ritual keagamaan. Pelaksanaan upacara keagamaan dalam agama Hindu
didasarkan pada tiga konsep utama meliputi Tattwa (Filsafat), Susila (Etika) dan Upacara
(Ritual). Melalui hal tersebut umat Hindu melaksanakan berbagai upacara keagamaan sebagai
bagian dari keyakinan untuk mencapai kebahagiaan lahir dan batin. I Putu Sutirtadana
menyebutkan bahwa manusia tidak hanya memiliki aspek fisik, tetapi juga spiritual yang
membutuhkan penguatan melalui praktik keagamaan (Sutirtadana, 2020:2). Bali sebagai
daerah yang memiliki mayoritas penduduk beragama Hindu dikenal dengan kebiasaaan
masyarakatnya yang senantiasa melaksanakan berbagai upacara. Serangkaian upacara
tersebut biasanya diiringi dengan berbagai jenis tari atau pertunjukan lainnya. Seni tari Bali
hingga saat ini masih dilestarikan dan dilaksanakan sesuai fungsinya baik sebagai Tari Walj,
Bebali atau Balih-balihan. Salah satu pertunjukan yang erat dengan ritual keagamaan dan masih
eksis pada masa kini adalah seni Gambuh. Seni pertunjukan Gambuh merupakan drama tari
klasik yang memadukan unsur gerak, tembang, dialog dan sastra dalam suatu tatanan
pertunjukan yang harmonis. Istilah ‘Gambuh’ pertama kali ditemukan dalam lontar Candra
Sengkala yang menggambarkan kekaguman Sri Udayana terhadap seni tari, Gambuh sendiri
lahir atas kekaguman Sri Udayana tersebut dengan memadukan seni tari dari Jawa dengan
unsur seni Bali. Drama Tari ini menggunakan bahasa pengantar dalam bahasa Kawi atau
bahasa Jawa Kuno. Pementasan tari Gambuh di desa Anturan dilaksanakan di Pura Desa
Anturan (Kahyangan Tiga ) desa adat Anturan dalam suatu rangkaian acara piodalan sebagai
bagian dari ritual keagamaan. Eksistensi seni Gambuh dalam ritual keagamaan desa adat
Anturan menunjukkan bahwa seni tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ekspresi seni dan
hiburan semata, namun memiliki nilai-nilai spiritual yang mendalam serta sebagai sarana
edukatif bagi masyarakat khususnya generasi muda. Melalui penelitian ini diharapkan dapat
memberikan pandangan bagi masyarakat dalam memperkuat spiritualitas dan pelestarian
budaya tradisional serta nilai-nilai yang terkandung dapat dihayati serta diterapkan dalam
usaha pengembangan karakter berbasis agama Hindu.

METODE

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif karena semua data dijelaskan melalui
data deskriptif dalam bentuk teks. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah
fenomenologis yang didasarkan atas fenomena serta kebiasaan masyarakat desa Anturan.

Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 21


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:udayana.art@gmail.com
https://doi.org/10.55115/purwadita.v9i1.1416
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Pendekatan ini menurut Bagus merupakan pendekatan filsafat yang berpusat pada analisis
kesadaran manusia terhadap suatu nilai pendidikan agama (Bagus, 2002:234). Teknik
penentuan informan dalam penelitian ini menggunakan purposive sampling yang melibatkan
pemangku, kelian adat dan masyarakat yang berkontribusi langsung dalam pelaksanaan
pementasan tari Gambuh. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan
berbagai metode seperti observasi, wawancara dan dokumentasi serta dianalisis
menggunakan teknik analisis Miles & Huberman yaitu pengumpulan data, reduksi data,
penyajian data dan penarikan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Pementasan Gambuh

Sejarah pementasan Gambuh tidak diabadikan dalam suatu prasasti atau buah-buah
lontar tertulis, melainkan disampaikan dari mulut ke mulut tanpa diketahui awal pelaksanaan
pementasan Gambuh tersebut. Berdasarkan hasil wawancara dengan Jro Mangku Radita (5/5)
menyampaikan seluk beluk Gambuh yang berasal dari kata ‘Gam” dan *Embuh’,"Gam’ diartikan
sebagai jalan atau waktu, dan ‘Embuh’ berarti luang atau kosong. Pementasan tari Gambuh
semulanya dimaknai sebagai tarian yang dipentaskan untuk mengisi waktu luang setelah
pelaksanaan persembahyangan. Secara filosofis kata Gambuh juga dianggap berasal dari
gabungan kata gamelan dan embuh, yang dalam konteks ini embuh diartikan sebagai “hilang”.
Sehingga dapat diartikan gamelan embuh artinya gamelan yang hilang (sangat minimalis
penggunaannya). Hal ini memang benar adanya, dibuktikan dengan penggunaan instrumen
yang cukup minim seperti suling, kecek, kendang kerumpung. Perbedaan yang paling
mencolok terletak pada tidak dipergunakannya gangsa yang merupakan instrumen utama
dalam ansambel Bali. Menurut Jro Radita kesederhanaan inilah yang membantu pementasan
tari Gambuh menonjolkan dialog dan komunikasi antar tokoh dalam tarian tanpa didominasi
bunyi-bunyian dari gamelan.

Pelaksanaan pementasan tari Gambuh di desa Anturan disebut diwariskan secara turun
temurun dari generasi ke generasi. Pan Lemek adalah seniman topeng terkenal dan
merupakan leluhur desa Anturan, banyak karyanya berupa lontar dan topeng diambil
Belanda pada masa penjajahan sehingga hanya menyisakan topeng Detya. Topeng Detya
merupakan sesuhunan desa yang difungsikan sebagai kelika dalam tari Baris Pendet. Sejalan
dengan hal tersebut, atas pawisik yang didapatkan oleh para sutri yang berisikan perintah agar
pementasan tari Gambuh dijadikan sebagai tari IWali. Nilai sakral pementasan tari Gambuh
semakin diperkuat dengan kehadiran topeng Detya dan akibat keyakinan warga yang
menyebutkan bahwa para dewa yang berstana di Pura Kahyangan Tiga menari melalui para
penari Gambuh saat pementasan berlangsung. Hal yang menambah nilai sakral dalam
pementasan tari Gambuh ini terletak pada prosesi sebelum pementasan yang harus dilakukan
seperti pemujaan terhadap taksu sesolahan sebagai wujud penghormatan spiritual. Dalam
lontar Dharma Pegambuhan juga menyebutkan bahwa tari Gambuh memiliki tempat pemujaan
khusus di pelinggih pura Desa. Pawisik sebagai dasar dipentaskannya tari Gambuh dapat
dipahami sebagai manifestasi dari pengalaman emosional keagamaan. Menurut
Koentjaraningrat (2009) emosi keagamaan merupakan lonjakan perasaan yang tidak biasa dan
bersifat mendalam, pengalaman emosional ini mampu menghadirkan daya tarik spiritual
yang kuat hingga melahirkan tindakan atau pemikiran yang dianggap sakral oleh masyarakat.
Selain bersifat sakral, tari Gambuh juga tergolong seni klasik karena dahulunya hanya
dipentaskan dalam lingkungan kerajaan sebagai hiburan bagi raja.

Meski sejarahnya tidak tertulis dengan pasti, tari Gambuh tetap eksis dan memberikan
makna lewat cerita turun-temurun dalam praktik keagamaan yang kuat. Keyakinan bahwa
tari Gambuh merupakan sarana bagi para Dewa menari melalui para penarinya menunjukkan
bahwa tari Gambuh bukan sekedar pertunjukan, melainkan perwujudan pengalaman
keagamaan yang suci dan mendalam. Taksu yang diterima oleh para penari menjadi
penghubung dunia spiritual dan dunia nyata yang menjadikan Gambuh sebagai salah satu tari

22 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025



Wali yang tidak lekang oleh waktu serta menjadi jembatan hubungan masyarakat dengan
tradisi dan kepercayaan leluhur.

Bentuk Pementasan Tari Gambuh

Pementasan Tari Gambuh dipentaskan sebagai bagian dari rangkaian acara pujawali
yang diselenggarakan di Pura Kahyangan Tiga Desa adat Anturan yang dilaksanakan pada
malam hari tepatnya pada sasih Tilem Kapat. Pertunjukan ini dilakukan bertepatan dengan
momen munggah canang setelah umat melaksanakan persembahyangan bersama. Adapun
proses pementasan tari Gambuh yaitu persiapan tempat pementasan, persembahan sarana
(banten), ritual upacara pra-pementasan dan pelaksanaan pementasan.
1. Persiapan Tempat Pementasan

Dalam pertunjukan tradisional Bali, tempat pementasan dikenal dengan istilah kalangan
yang berarti gelanggang atau arena. Menurut I Gede Sura, kalangan merujuk pada lapangan
atau area terbuka untuk menggelar pertunjukan yang dapat disaksikan oleh penonton
(Untara, 2021:43). Pementasan tari Gambuh dilaksanakan di jaba tengah pura dengan
menyediakan tetaringan yang terbuat dari bahan alami seperti bambu dan atap dari anyaman
daun kelapa. Menurut Jacobus (2006) pelestarian budaya hanya dapat terwujud apabila
budaya tersebut terus menerus dijalankan dan digunakan dalam kehidupan sehari-hari.
Budaya yang tidak dimanfaatkan dan dilestarikan lambat laun akan terlupakan dan
menghilang. Hal ini juga berlaku bagi alat-alat atau kekayaan benda dalam konteks budaya,
apabila tidak lagi dipergunakan maka keberadaannya akan tergerus oleh waktu. Pengaturan
tempat pementasan tari Gambuh yang mempertahankan nilai tradisional dengan penggunaan
tetaringan dapat digolongkan sebagai upaya pelestarian budaya.

2. Persembahan Sarana (Banten)

Segala bentuk ritual dan upacara keagamaan di Bali menggunakan sarana upacara yang
disebut banten. Berdasarkan lontar Tegesing Sarwa Banten menjelaskan bahwa banten
merupakan persembahan yang merupakan buah dari pikiran atau pemikiran yang bersih.
Berdasarkan pernyataan Jro Ketut Werda (2025) banten yang digunakan dalam pelaksanaan
pementasan tari Gambuh terdiri atas banten pejati, banten caru atau segehan pitik semulung.
Banten pejati merupakan sarana dasar dalam setiap pelaksanaan upacara, banten pejati terdiri
atas daksina, peras, ajuman dan tipat kelanan. Daksina dianggap sebagai esensi dari
persembahan suci, peras merupakan simbol peresmian atau pengangkatan secara spiritual,
ajuman bersifat penghormatan dan tipat kelanan yang terdiri atas enam buah ketupat nasi
merupakan bagian pelengkap dari banten. Secara harfiah banten pejati merupakan simbol
ketulusikhlasan dalam berbhakti terhadap Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Menurut Widiarti,
banten pejati memiliki nilai filosofis dan teologis mendalam yang bertujuan untuk
memperkuat keyakinan dan bentuk pengabdian demi tercapainya kebahagiaan lahir batin
sesuai ajaran Dharma (Widiarti, 2022:7).

Dalam persiapan pelaksanaan pementasan tari Gambuh terdapat saran ritual yang khas
yaitu banten caru segehan penyembelihan pitik semulung yang diletakkan di depan pangung
dan dipergunakan sebagai senjata oleh para penari. Menurut Nyoman (2023) mecaru
merupakan salah satu bentuk upacara bhuta yadnya yang ditujukan untuk menetralisir
kekuatan bhuta atau energi negatif yang berpotensi mengganggu kehidupan manusia. Caru
Manca Warna dengan Segehan Pitik Semulung dalam pelaksanaan pementasan tari Gambuh
selain sebagai sarana pembersihan dari energi negatif juga diartikan sebagai penghormatan
terhadap Ida Sang Hyang Widhi dalam bentuk manifestasi-Nya sebagai Dewa Wisnu yang
berperan menjaga keseimbangan alam. Caru merupakan upacara yadnya yang bertujuan
untuk menjaga keharmonisan bhuana agung dan bhuana alit.

3. Ritual Upacara Pra-pementasan

Ritual diartikan sebagai ekspresi penghormatan kepada Tuhan, para Dewa maupun
leluhur dan merupakan representasi dari sistem kepercayaan mengenai keberadaan Tuhan.
Ritual sebelum pementasan tari Gambuh menurut Jro Mangku Radita bertujuan untuk

Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 23



menyucikan dan memohon taksu (kesaktian / kesakralan). Ketut Wreda (2025) menjabarkan
bahwa ritual sebelum pementasan tari Gambuh dipimpin oleh pemangku pura Desa dan
dibantu oleh pemangku lainnya dari Pura Dalem, Pura Segara dan Pura Gede Patih.
Berdasarkan sloka dalam Rg Veda.IX.64.21 yang berbunyi :

Abhi vena anusateyaksanti pracetasah,
Majjanty-avicetasah

Terjemahan :

Orang beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa yang terpelajar mempersembahkan
doa-doa dan para ahli keagamaan yang dicerahkan berniat menghaturkan yadnya.
Orang yang tidak beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa dan orang yang bodoh akan
tenggelam.

Sloka tersebut berarti yadnya harus dipersembahkan oleh orang yang beriman dan
terpelajar, sebagaimana dijelaskan oleh Sudharta (2007) yang menyatakan bahwa pelaksanaan
yadnya tidak dapat dipisahkan dari peran pemimpin upcara atau rohaniawan yang secara
umum dibagi menjadi dua golongan yaitu dwijati dan ekajati (Sudharta, 2007).

4. Pelaksanaan Pementasan

Setelah berbagai proses termasuk persembahan banten telah rampung, selanjutnya
adalah pementasan tari Gambuh. Secara umum pementasan tari Gambuh biasanya
mengangkat berbagai cerita seperti Pakang Raras, Ahmad Muhammad, Kendang Tume dan Cupak
Gerantang. Berdasarkan keterangan oleh Nyoman Sugita Rupiana, 5.5n dalam wawancara
menyampaikan bahwa lakon yang biasa dipentaskan dalam tari Gambuh di desa Anturan
Kecamatan Buleleng Kabupaten Buleleng adalah Cupak Gerantang. Hal ini dikarenakan Cupak
Gerantang juga memiliki fungsi ritual yang selalu dikaitkan dengan sesuhunan topeng pada
tokoh Detya Menaru. Tokoh-tokoh yang terdapat dalam pementasan tari Gambuh bertajuk
Cupak Gerantang diantaranya yaitu Prabu, Panji, Galuh, Sesuhunan Topeng Detya Menaru,
Condong (Punakawan Galuh), Demang, Demung, Dagang Nasi (Penjual Nasi) serta Cupak
dan Gerantang.

Pementasan tari Gambuh Cupak Gerantang menceritakan tentang dua bersaudara yang
memiliki sifat yang berlawanan. Cupak, adalah kakak tertua dengan perawakan besar serta
memiliki sifat rakus, licik dan kasar. Sedangkan adiknya Gerantang merupakan sosok yang
sopan, jujur, pemaaf serta tampan dan beriwibawa. Pementasan ini menceritakan tentang
sayembara oleh Prabu yang kehilangan putrinya (Galuh) akibat diculik oleh Detya Menaru.
Gerantang turut mengikuti sayembara tersebut dan kemudian menang melawan Detya
Menaru, sebagai imbalan dari sayembara tersebut Gerantang diperkenankan untuk
mempersunting Galuh dan menjadi bagian dari kerajaan.

Tokoh Cupak dan Gerantang sebagai sosok yang bertolak belakang disebutkan sebagai
representasi adharma dan dharma. Cerita yang diakhiri dengan kemenangan Gerantang dalam
melawan Detya Menaru menunjukkan bahwa kemenangan akan hanya dicapai oleh seseorang
yang berlaku baik dan mulia.

Pakaian disebutkan memiliki fungsi komunikatif, artinya pakaian dapat mencerminkan
diri seseorang. Thomas Carlyle (Lestari, 2014:3) menyebutkan bahwa pakaian merupakan
simbol dari jiwa dan termasuk bentuk komunikasi artifaktual. Komunikasi artifaktual dapat
diartikan sebagai bentuk komunikasi yang disampaikan melalui elemen visual seperti busana
dan aksesoris hingga penataan furniture. Karena kemampuannya menyampaikan suatu
makna tanpa sebuah kata, busana dikatakan juga sebagai bentuk komunikasi non-verbal.

Pakaian yang digunakan dalam pementasan tari Gambuh dibedakan atas tokoh-tokoh dan
penokohan dalam drama tersebut. Prabu atau raja menggunakan pakaian yang mewah dan
mencerminkan kemegahan serta wibawa, sedangkan pakaian punakawan lebih sederhana
dengan menggunakan penutup kepala berupa destar. Tokoh Detya Menaru dibekali pakaian
berupa saput poleng, kain kancut, awiran, celana panjang , badong dan kudung yang digunakan
sebagaimana cara pakaian pertopengan namun tanpa kuku panjang yang menciptakan

24 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025



suasana magis dan sakral. Bentuk perbedaan pakaian yang demikian pada setiap tokoh juga
menunjukkan bentuk status sosial masing-masing tokoh.

Tabuh sebagai ekspresi estetika dalam sebuah seni pertunjukan memiliki ciri khas pada
setiap pementasan. Dalam pementasan tari Gambuh dimainkan disesuaikan dengan karakter
tokoh yang tampil. Misalnya, saat tokoh perempuan seperti Galuh dan Condong muncul,
digunakan tabuh Galuh yang berirama lembut, mencerminkan sifat halus dan anggun
mereka. Demikian pula dengan kemunculan tokoh Prabu, tabuh Prabu yang digunakan juga
lembut, menandakan sifat bijaksana dan penuh kasih dari seorang raja yang disayangi rakyat.
Sebaliknya, saat tokoh antagonis seperti Detya Menaru tampil, iringan tabuh menjadi lebih
keras dan garang, menonjolkan karakter Menaru yang keras dan jahat.

Menurut Dibia (Suharta, 2019:359) menyatakan bahwa tabuh bukan sekedar iringan
melainkan elemen utama dalam menggambarkan dan menggerakkan tokoh, sebab irama,
ritme dan dinamika iringan menjadi pedoman ritmis bagi penari. Tetabuhan yang digunakan
untuk mengiringi pementasan tari Gambuh terdiri dari kendang, suling Gambuh, gender
rambat, gong, petuk dan kecek. Iringan musik dalam tari Gambuh berperan sebagai unsur
pengikat antara dimensi estetika dan spiritual, di mana pertunjukan seni bukan hanya
bertujuan hiburan, tetapi merupakan bagian integral dari pelaksanaan upacara keagamaan.

Secara keseluruhan, pementasan tari Gambuh di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Anturan
merupakan sebuah ritual yang kompleks dan sarat makna. Pelaksanaan pementasan dengan
lakon Cupak Gerantang tidak hanya menyuguhkan hiburan, tetapi juga menyampaikan pesan
moral tentang dharma dan adharma. Dengan demikian, Gambuh tidak sekadar pertunjukan
seni, melainkan bagian integral dari upacara keagamaan yang menjaga keseimbangan dan
keharmonisan hidup, serta menjadi wujud nyata pelestarian budaya Bali yang tak lekang oleh
waktu.

Makna Pementasan Tari Gambuh

Makna menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) diartikan sebagai arti atau
maksud perkataan (Sugono dkk., 2019). Makna dapat diartikan sebagai arti atau nilai dari
suatu hal yang dapat memberikan kontribusi terhadap kehidupan masyarakat.
Keberlangsungan kesenian klasik di Bali mempunyai makna dan peranan yang cukup penting
dalam kehidupan masyarakat Bali, terlebih bagi masyarakat yang beragama dan berbudaya.
Makna pementasan tari Gambuh berdasarkan observasi yang dilakukan oleh peneliti memiliki
beberapa makna diantaranya (1) Makna Sakral sebagai tarian wali, (2) Makna Penolak Bala
dan (3) Makna Sosial. Pementasan tari Gambuh yang memiliki makna sakral oleh Nyoman
Sugita Rupiana, S.5n dijelaskan bahwa tari Gambuh harus dimaknai sebagai sesuhunan, bukan
pertunjukan biasa. Tari Gambuh merupakan perwujudan Dewa Dewi yang berstana di pura
Kahyangan Tiga. Aspek taksu dalam setiap tokoh menunjukkan hubungan spiritual antara
penari dengan Hyang Taksu. Seperti adanya pelinggih Demang Demung yang dipercaya akan
merasuki penari saat pementasan, tokoh Mantri sebagai bentuk perwujudan dari Ida Batara
Dewa Bagus Ngurah dan Detya Menaru adalah perwujudan Dewa Gede Patih. Berdasarkan hal
tersebut dapat disimpulkan bahwa setiap penari atau tokoh dalam pementasan tari Gambuh
membawa faksu dan memiliki keterikatan spiritual yang mendalam. Hubungan antara penari
dan tokoh yang dimainkan bersifat suci dan wajib dijalani dengan keyakinan dan tanggung
jawab adat sehingga menjadikan pementasan tari Gambuh salah satu tarian wali yang memiliki
nilai sakral dalam pelaksanaan upacara keagamaan.

Pementasan tari Gambuh disamping fungsinya sebagai tari IWali yang tergolong sakral
dan hanya ditarikan saat pujawali di desa Anturan dengan berbagai peraturan serta
tanggungjawab adat terdapat suatu pengecualian dalam pelaksanaan pementasan tari
Gambuh. Berdasarkan keterangan oleh Nyoman Sugita Rupiana, S. Sn menyatakan bahwa
pementasan tari Gambuh dapat dilakukan pada saat terjadi wabah atau gerubug. Berdasarkan
penuturannya Rupiana menjelaskan bahwa hal ini telah dilakukan 30 tahun silam pada tahun
1995, disebutkan pada masa itu terdapat ‘gerubug bah bedeg” artinya terjadi kematian datang

Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 25



berturut-turut tanpa sebab yang jelas, baik tua, muda atau bahkan anak-anak meninggal silih
berganti. Dalam kondisi tersebut masyarakat melakukan upacara Meayu-ayu di Pura
Kahyangan Tiga yang diawali dengan prosesi Ngelawang Nyatur Desa berupa penyucian
wilayah desa secara menyeluruh dan dilanjutkan dengan pementasan tari Gambuh. Sesaat
setelah pelaksanaan upacara meayu-ayu dan berbagi prosesi lainnya wabah tersebut berhenti
dan ketenangan didapatkan kembali oleh masyarakat desa Anturan. Meskipun tidak dapat
dijelaskan secara ilmiah keyakinan masyarakat Desa Anturan tidak dapat diragukan lagi
bahkan cenderung tidak bisa dijelaskan dengan akal sehat. Masyarakat desa Anturan
meyakini apabila pementasan tari Gambuh tidak dilaksanakan akan ada malapetaka yang
terjadi sebagai dampak dari tidak dipentaskannya tari Gambuh dalam upacara pujawali di
Pura Kahyangan Tiga.

Makna sosial dipahami sebagai nilai yang digunakan dalam tatanan hubungan atau
pergaulan manusia demi kelangsungan hidupnya. Nilai tersebut dipergunakan untuk
mengatur, membina dan mengarahkan kepada terciptanya hubungan yang selaras dan
seimbang. Dalam konteks ini pementasan tari Gambuh disebutkan memiliki makna sosial yang
menurut I Nyoman Sugita Rupiana yaitu menimbulkan interaksi antar masyarakat dalam
runtutan proses pelaksanaan mulai dari persiapan hingga pementasan. Makna sosial tersebut
terlihat ketika masyarakat saling membantu serta bergotong royong untuk menyelesaikan
kegiatan keagamaan termasuk pementasan tari Gambuh. Masyarakat Desa Anturan memiliki
tujuan-tujuan dan prinsip-prinsip dasar tertentu sama menerimanya sebagai suatu hal yang
mutlak benar, sehingga keberagaman masyarakat tidak memecah masyarakat dalam
kehidupan sosial. Masyarakat terdiri dari beberapa soroh, ada yang berasal dari soroh Pasek
Gelgel, Arya dan sebagainya, untuk mementaskan tari Gambuh ini diperlukan sekitar 9-10
penari dan berasal dari keluarga yang berbeda.

Pementasan tari Gambuh di desa adat Anturan memiliki makna yang mendalam dan
multidimensional bagi masyarakat. Tari Gambuh memiliki makna sakral sebagai tarian wali
dan perwujudan Dewa Dewi, di mana setiap penari membawa taksu dan memiliki keterikatan
spiritual yang mendalam dengan tokoh yang diperankan, menjadikannya bagian tak
terpisahkan dari upacara keagamaan. Tari Gambuh juga berfungsi sebagai penolak bala,
dipentaskan saat terjadi wabah atau "gerubug" sebagaimana yang pernah terjadi pada 30 tahun
silam. Selain itu tari Gambuh memiliki makna sosial, memupuk interaksi dan gotong royong
antar masyarakat dari berbagai soroh dalam proses persiapan hingga pementasan,
memperkuat keharmonisan sosial demi kelangsungan hidup bersama.

Nilai Pendidikan Agama Hindu dalam Pelaksanaan Gambuh

Teori Nilai dalam filsafat dibagi menjadi dua bagian yaitu: (1) Nilai etika atau moral
berhubungan dengan masalah moral yang dipandang dari berbagai perspektif, dan (2) Nilai
estetika berkaitan dengan penilaian subjektif terhadap suatu objek berdasarkan aspek
keindahannya (Zakiyah & Rusdiana, 2014). Penanaman nilai-nilai kehidupan tidak hanya
berlangsung di sekolah tetapi juga di lingkuangan keluarga dan masyarakat, sehingga nilai-
nilai kehidupan menuju bangsa yang bermartabat dan berbudaya akan terwujud(Kosasih,
2019). Endang Sumantri (1993) juga berpendapat bahwa nilai-nilai berakar pada bentuk
kehidupan yang tradisional dan keyakinan agama serta berkembang bersamaan dengan aspek
politik yang dapat mempengaruhi perubahan sikap penduduk. Berdasarkan analisis yang
telah dilakukan adapun bentuk nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang tercermin dalam
pementasan tari Gambuh berdasarkan Tri Kerangka Dasar diantaranya :

1) Nilai Tattwa dalam Pementasan Tari Gambuh
a) Nilai Sikap Spiritual

Dikenal sebagai sikap keagamaan, nilai sikap spiritual disebut berkaitan erat dalam
membentuk jiwa yang religius. Menurut Daryanto dan Sujendro (2014) aspek spiritualitas
berguna untuk membentuk pribadi yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha

26 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025



Esa. Berdasarkan penuturan oleh Jro Mangku Radita pementasan tari Gambuh dimulai dengan
pengucapan ‘Om Swastyastu’ sebagai pembuka kalimat. ‘Om Swastyastu’ merupakan ucapan
pembuka yang digunakan oleh umat Hindu sebagai bentuk penghormatan. Salam tersebut
diawali kata Om yang merupakan diftongisasi dari kata Aum yang merupakan perwakilan
aksara dari ketiga aspek Tri Murti yaitu Ang, Ung dan Mang. Yahya menyatakan bahwa kata
Om dimaknai sebagai panggilan atau simbol spiritual dalam pemujaan Tuhan. Berikutnya
adalah kata Swasti yang berarti keselamatan, kebahagiaan dan kesejahteraan, sementara kata
Astu yang mengikutinya berarti semoga. Sehingga Om Swastyastu dapat dipahami sebagai
salam yang mengandung harapan agar Tuhan senantiasa melimpahkan kebahagiaan,
keselamatan dan kesejahteraan (Nurhadi dkk., 2020).

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa pengucapan Om Swastyastu
merupakan bentuk sikap spiritual masyarakat Hindu, dan pementasan tari Gambuh baik
dalam proses persiapan dan pelaksanaan senantiasa menjunjung tinggi nilai spiritualitas yang
ditandai dengan melakukan pemujaan atau persembahyangan sebelum pelaksanaan hingga
pengucapan Om Swastyastu sebagai bentuk doa memohon keselamatan untuk diri sendiri dan
orang lain.

b) Nilai Hukum Karmaphala

Hukum karmaphala tergambar dalam pementasan tari Gambuh melalui peran tokoh
Cupak dan Gerantang. Gerantang digambarkan sebagai sosok yang selalu bertindak baik,
sehingga memperoleh hasil yang positif dari perbuatannya. Sebaliknya, Cupak diperlihatkan
sebagai tokoh pemalas, tamak, dan penuh tipu daya. Akibat dari sifat buruk dan perilaku
curangnya, ia mendapatkan balasan yang tidak menyenangkan. Selain itu, kemalasan dan
kebiasaan buruknya membuat penampilannya kotor dan tidak menarik, sehingga Galuh atau
sang Putri merasa enggan.

Subrata (2019) menyatakan bahwa perbuatan baik akan membawa dampak yang baik
pula, begitu pula sebaliknya perbuatan yang buruk akan memberikan dampak yang buruk.
Hal ini sejalan dengan konsep hukum karmaphala yang mengajarkan bahwa setiap individu
akan menerima suatu hasil atas dasar perbuatannya sendiri. Hukum karmaphala sebagai
hukum tabur tuai memberikan pedoman bagi setiap individu untuk tetap berbuat baik atas
dasar Dharma.

2) Nilai Susila dalam Pementasan Tari Gambuh
a) Nilai Sopan Santun

Pertiwi (2020) menyatakan bahwa perilaku sopan santun merupakan peraturan yang
timbul akibat pergaulan sekelompok manusia dan dianggap sebagai tuntunan pergaulan
sehari-hari masyarakat tersebut. Setianti, dkk., (2020) menyatakan bahwa sikap sopan santun
merujuk pada sikap saling menghormati, tertib sesuai adat yang baik, beradab, serta memiliki
perilaku yang baik, dan santun yang berarti memiliki empati, penuh kasih sayang, serta suka
membantu.

Sikap sopan santun dalam pementasan tari Gambuh ditunjukkan ketika Condong dan
Galuh berkomunikasi. Condong selaku bawahan menunjukkan sikap hormat, sedangkan
Galuh tidak merendahkan Condong dan memanggilanya kakak untuk menghormati
Condong yang lebih tua.

Condong  : Oh, Dewa Ratu, betaran titiang palungguh cokorda Ratu. Inggih duwaning semeng
ketangkil antuk titiang Sapunapi pikayun palungguh cokor I dewa? Durus nikain titian
Ratu titiang.
(Oh Tuan Putri junjungan hamba, Kenapa pagi-pagi saya disuruh menghadap
Apa keinginan Tuan Putri? Silahkan beritahu, supaya saya tahu)

Galuh : Ya kakak ni condong
(Oh kakak Condong)

Condong  : Titiang Dewa Ratu Titiang
(Ya Saya)

Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 27



Galuh : Lah tinagih kawingking, ingsun bipraya lumarisa
(Kebelakanglah saya akan berjalan)

Condong  :Inggih Ratu
(Baiklah)

Percakapan antara tokoh Condong dan Galuh mencerminkan hubungan antara atasan
dan bawahan yang tetap dilandasi rasa hormat. Tindakan ini mencerminkan nilai sopan
santun, karena kedua tokoh sama-sama menunjukkan sikap saling menghormati. Sopan
santun ini mencerminkan perilaku menghargai sesama, tanpa memandang status sosial,
kekayaan, ataupun kekuasaan. Sikap tersebut diwujudkan dalam tindakan yang
menghormati dan memuliakan orang lain, serta mencerminkan hubungan etis dengan diri
sendiri (Titib & Sapariani, 2007).

b) Nilai Keberanian

Pementasan tari Gambuh di dessa Anturan memuat berbagai nilai, salah satunya adalah
nilai keberanian yang tercermin ketika Gerantang menghadapi Detya Menaru, sosok yang telah
menculik putri Galuh. Dalam konteks ini, Gerantang menjadi representasi dari kekuatan
kebenaran yang tak gentar menghadapi kejahatan. Meskipun Menaru digambarkan sangat
kuat dalam pementasan tari Gambuh, Gerantang tetap teguh. Keberaniannya muncul karena
niat membela kebenaran dan melindungi pihak yang tertindas oleh kezaliman Menaru, apalagi
tokoh jahat tersebut telah menculik Galuh, putri dari sang raja. Tindakan Gerantang menjadi
teladan bagi masyarakat untuk tetap berani memperjuangkan kebenaran, meskipun harus
menghadapi risiko besar.

c) Nilai Sikap Sosial

Sikap sosial merujuk kepada kemampuan seorang individu sebagai makhluk sosial,
artinya manusia saling berinteraksi dan saling membutuhkan satu sama lain. Dalam
pementasan tari Gambuh sikap sosial tidak hanya ditunjukkan melalui bentuk kerjasama
masyarakat dalam perihal persiapan pementasan saja. Pementasan tari Gambuh sendiri pun
mencerminkan nilai-nilai sosial yang serupa, hal ini ditunjukkan pada bagian ketika Prabu
yang meminta saran serta masukan dari Patih Kartala sebelum memutuskan suatu kebijakan
atau keputusan. Hal ini menunjukkan pentingnya musyawarah untuk mufakat sebagai bagian
dari sikap mementingkan kepentingan bersama.

Dicerminkannya sikap sosial melalui dijunjungnya kepentingan bersama menekankan
kembali eksistensi tari Gambuh selain sebagai tari Wali yang merupakan kekayaan sakral di
desa Anturan juga berfungsi sebagai pedoman moral bagi masyarakat dalam setiap bagian
cerita yang diangkat.

d) Nilai Kompetensi

Kompetensi merupakan kapasitas seseorang dalam menjalankan tugas atau pekerjaan
tertentu yang didasari pengetahuan, keterampilan dan ditunjang oleh sikap kerja yang selaras
dengan profesi yang dijalani (Cindy dkk., 2023). Kompetensi sangat diperlukan dalam
menentukan penari yang akan menarikan Gambuh. Penari yang memiliki keahlian akan lebih
mudah dibimbing dan dilatih untuk mempertunjukkan pementasan ini dengan baik. Selain
itu kompetensi menjadi hal yang sangat penting sebab mengingat pementasan tari Gambuh
dipandang sebagai tarian yang memiliki nilai kesucian dan spiritualitas tinggi.

3) Nilai Upacara dalam Pementasan Tari Gambuh

Tari Gambuh di Desa Anturan pada dasaranya memiliki kedudukan yang sangat penting
dalam ritual keagamaan khususnya pada upacara piodalan atau pujawali di pura Kahyangan
Tiga Desa Anturan, statusnya sebagai tari sakral menegaskan fungsinya sebagai bagian dari
Upacara yaitu sebagai bentuk pementasan dalam Upacara Yadnya yang dapat menyucikan
tempat dan memperlancar jalannya upacara. Selain sebagai bentuk pementasan utama dalam
pelaksanaan upacara pujawali di desa Anturan, melalui gerak dan tembangnya tari Gambuh
menjadi sarana komunikasi antara manusia dengan para dewa dan leluhur. Pementasan tari

28 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025



Gambuh juga memiliki kekuatan untuk menyucikan energi negatif dan menciptakan
keseimbangan spiritual di lingkungan sekitar desa Anturan sejalan dengan fungsinya sebagai
penolak bala.

Aspek upacara lainnya dalam pementasan tari Gambuh secara rinci telah disampaikan
dalam pembahasan ritual dan upacara pementasan tari Gambuh yang terdiri atas persiapan
tempat, mapiuning dengan menggunakan caru segehan dengan melakukan penyembelihan
pitik semulung (anak ayam berwarna hitam) yang melambangkan penghormatan terhadap Ida
Sang Hyang Widhi dalam bentuk Dewa Wisnu yang berperan menjaga alam. Selain itu
penggunaan banten pejati sebagai sarana wajib dalam upacara yadnya yang melambangkan
persembahan suci yang tulus ikhlas dan suci guna memperkuat keyakinan dan pengabdian
demi tercapainya kebahagiaan lahir dan batin sesuai ajaran dharma.

Tari Gambuh merupakan sebuah pertunjukan dan ritual sakral yang sarat makna dan
memiliki kekuatan spiritual yang tinggi. Pelestarian tari Gambuh sebagai kekayaan non-benda
yang bersifat sakral serta penghayatan mendalam mengenai nilai-nilai yang ada di dalamnya
akan membantu masyarakat untuk lebih memaknai tari Gambuh sebagai pedoman dalam
segala hal meliputi kehidupan spritual dan sosial masyarakat. Penerapan nilai-nilai
pendidikan agama Hindu dalam pementasan tari Gambuh akan membawa masyarakat yang
santun, religius dan berbudaya sejalan dengan tujuan pendidikan.

SIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian melalui analisis nilai pendidikan agama Hindu dalam
pementasan tari Gambuh di desa Anturan Kecamatan Buleleng Kabupaten Buleleng, dapat
ditarik sebuh kesimpulan bahwa tari Gambuh menjadi unik bukan hanya karena eksistensinya
sebagai pertunjukan sakral. Namun yang menjadikannya istimewa adalah setiap bentuk,
tokoh dan prosesnya memiliki berbagai makna yang jika dihayati secara sungguh-sungguh
akan membawa masyarakat pada kesejahteraan dan keharmonisan seperti makna pementasan
tari Gambuh sebagai tari sakral, penolak bala dan jembatan interaksi sosial masyarakat Hindu
di Anturan. Adapun prosesi pementasan tari Gambuh dimulai dari persiapan tempat,
penyediaan banten, ritual pra-pementasan dan pelaksanaan pementasan tari Gambuh. Sarana
yang digunakan juga menyirat artikan persembahan suci dan memohon keseimbangan antara
dunia atas dan bawah serta keseimbangan kosmik antara bhuana agung dan bhuana alit. Setiap
bentuk dalam pementasan tari Gambuh menunjukkan berbagai suasana hingga nilai-nilai.
Nilai-nilai yang tercermin dalam pementasan tari Gambuh berdasarkan Tiga Kerangka Dasar
agama Hindu yaitu Tattwa, Susila dan Upacara diantaranya meliputi nilai sikap spiritual, nilai
sikap sosial, nilai keberanian, nilai sopan santun, nilai hukum karmaphala dan nilai
kompetensi. Pementasan tari Gambuh tidak hanya menekankan keberadaannya sebagai tari
sakral yang wajib dilakukan, melainkan secara tersirat tari Gambuh merupakan pedoman
moril bagi setiap pelaksananya.

DAFTAR PUSTAKA

Kosasih, A. (2019). Konsep Pendidikan Nilai. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9),
1689-1699.

Lestari, S. B. (2014). Fashion sebagai Komunikasi Identitas Sosial di Kalangan Mahasiswa.
Ragam Jurnal Pengembangan Humaniora, 14(3), 225-238.

Marsini, N. K. P. (2021). Efektivitas Pola Pembelajaran Agama Hindu Di Sekolah Menengah
Tingkat Atas The Effectiveness of Hindu Religion Learning Patterns in Senior High
Schools.  Jurnal  Pendidikan =~ Agama  Dan  Budaya  Hindu, 12(1), 1-18.
https:/ /ejournal.iahntp.ac.id/index.php/bawiayah

Nurhadi, Z. F., Kurniawan, A. W., Rofi, A., & Adnan, I. Z. (2020). Komunikasi Keberagaman
Tentang Makna Ucapan Salam Om Swastiastu Antar Umat Beragama. Alhadharah: Jurnal
Ilmu Dakwah, 19(1), 63. https:/ /doi.org/10.18592/alhadharah.v19i1.3859

Pertiwi, H. (2020). Menumbuhkan Sikap Sopan Santun Dalam Kehidupan Sehari - Hari

Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 29



Melalui Layanan Klasikal Bimbingan Dan Konseling Kelas Xi Sma Negeri 3 Sukadana.
Jurnal Inovasi Bimbingan Dan Konseling, 2(2), 65-69.
https://doi.org/10.30872/ibk.v2i2.652

Pudja, G., & Sudharta, T. R. (2010). Manavadharmasastra (Manu Dharmasastra) atau Veda Smrti
Compendium Hukum Hindu (W. Jendra (ed.)). Paramita.

Sari Fatika Cindy, Assajad Malik Ibnu, & Ansori Isa Moch. (2023). Kompetensi Individu
(Individual Competence). Jurnal Ilmiah Dan Karya Mahasiswa , 1(4), 201-214.

Setianti, C. A., Sabardila, A., & Markhamabh. (2020). Kesantunan Berbahasa Di Kalangan Remaja
Desa Purwosari Kelurahan Jurangjero Kecamatan Karangmalang Kabupaten Sragen
[Universitas Muhammadiyah Surakarta]. https://eprints.ums.ac.id/ 83441/

Subrata, I. N. (2019). Ajaran Karmaphala Menurut Susastra Hindu. Jurnal Sanjiwani, 10(1), 53-

62.
Sugono, D., Sugiyono, Maryani, Y., & Qodratillah, M. T. (2019). Kamus Besar Bahasa
indonesia. In Sustainability (Switzerland) (Vol. 11, Issue 1).

http:/ /scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/ RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y %0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.200
8.06.005%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI

Suharta, I. W. (2019). Suharta, IW (2019). Jenis Dan Teknik Membuat Instrumen Suling Dalam
Seni Karawitan Bali. Jurnal Seni Budaya Mudra, 34(3), 358-365.

Sutirtadana, I. P. (2020). PRABA VIDYA VOLUME 2 NOMOR 1 2020 Pementasan Tari Tabuh
Pada Piodalan Di Pura Desa , Desa ( Kajian Komunikasi Budaya Hindu ) Pendahuluan PRABA
VIDYA. 2, 23-30.

Titib, I. M., & Sapariani, N. K. (2007). Pendidikan Budhi Pekerti dan Keutamaan Manusia. Paramita.

Untara, I. (2021). Pementasan Topeng Bondres Dalam Meningkatkan Sradha Dan Bhakti Di
Desa Sembiran Kecamatan Tejakula Kabupaten Buleleng. Caraka: Jurnal Pengabdian
Kepada e 1(1), 38-48.
https:/ /www jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/caraka/article/view /1380 %0
Ahttps:/ /www jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/caraka/article/download /1
380/1079

Zakiyah, Q. Y., & Rusdiana, A. (2014). Pendidikan Nilai (Kajian Teori dan Praktik di Sekolah).
Sistem Informasi Manajemen, 1, 26.

30 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025



