
  Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 20 

Volume 9 No 1 (2025) Pages 20-30 

Purwadita: Jurnal Agama dan Budaya 
ISSN: 2621-1017 (Online) 2549-7928 (Print) 

Journal Homepage: https://journal.mpukuturan.ac.id/index.php/Purwadita   

 

Analisis Nilai Pendidikan Agama Hindu Dalam Pementasan Tari 
Gambuh Pada Upacara Pujawali Desa Anturan 
 

Made Udayana Artama Putra 1, Ketut Bali Sastrawan 2, Ni Wayan Murniti 3 

1 Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia 
2 Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia 
3 Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan, Indonesia 
 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui dan menggali nilai-nilai pendidikan agama Hindu 
yang terkandung dalam pementasan tari Gambuh. Penelitian ini merupakan jenis penelitian 
kualitatif dengan pendekatan fenomenologis pada pelaksanaan upacara pujawali atau 
piodalan di desa Anturan, Kecamatan Buleleng, Kabupaten Buleleng. Menggunakan teknik 
purposive sampling, penelitian ini menggunakan metode wawancara, observasi dan 
dokumentasi dalam memenuhi data penelitian. Serta dianalisis menggunakan teknik Miles & 
Huberman yaitu data collection, reduction, data display dan conclusion drawing. 
Berdasarkan hasil analisis yang telah dilakukan dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan 
pementasan tari Gambuh memiliki berbagai bentuk atribut yang mencerminkan berbagai 
nilai dalam kehidupan masyarakat baik itu tempat, sarana, lakon (tokoh), pakaian dan 
iringan. Sebagai pementasan yang sarat makna, tari Gambuh memiliki berbagai makna yaitu 
sebagai tari sakral, penolak bala dan jembatan interaksi sosial masyarakat. Nilai-nilai 
pendidikan agama Hindu yang terdapat dalam sebuah pementasan tari Gambuh juga 
beragam meliputi nilai sikap spiritual, sopan santun, keberanian, hukum karmaphala, sikap 
sosial dan kompetensi. Penghayatan nilai-nilai yang terkandung dalam pementasan tari 
Gambuh diharapkan dapat menciptakan masyarakat yang santun, sejahtera, religius dan 
berbudaya.  
Kata Kunci : Analisis; Tari Gambuh; Nilai Pendidikan; Agama Hindu 
 
Abstract 
This study aims to determine and explore the values of Hindu religious education contained 
in the Gambuh performance. This study is a type of qualitative research with a 
phenomenological approach to the implementation of the pujawali or piodalan ceremony in 
Anturan Village. Using purposive sampling techniques, this study uses interview, observation 
and documentation methods in meeting research data. And analyzed using the Miles & 
Huberman technique, namely data collection, reduction, data display and conclusion drawing. 
Based on the results of the analysis that has been carried out, it can be concluded that the 
implementation of Gambuh has various forms of attributes that reflect various values in 
people's lives, be it places, facilities, characters, clothing and accompaniment. As a 
performance that is full of meaning, Gambuh has various meanings, namely as a sacred dance, 
a ward off disaster and a bridge for social interaction in society. The values of Hindu religious 
education contained in a Gambuh performance also vary, including the values of spiritual 
attitudes, politeness, courage, karmaphala law, social attitudes and competence. The 
appreciation of the values contained in the Gambuh performance is expected to create a polite, 
prosperous, religious and cultured society.  
Keywords: Analysis; Gambuh; Hindu Religious; Education Values 
 
 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2621-1017
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2549-7928
https://journal.mpukuturan.ac.id/index.php/Purwadita
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.55115/purwadita.v9i1.1416&domain=pdf


 

 

  Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 21 

Copyright (c) 2025 Made Udayana Artama Putra 
This is an open access article under the CC–BY-SA license 

 Corresponding author: Made Udayana Artama Putra 
Email Address : udayana.art@gmail.com  
Received 21 August 2025, Accepted 7 September 2025, Published 23 September 2025 
DOI: https://doi.org/10.55115/purwadita.v9i1.1416                         
Publisher: Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan  

 
 
PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan aspek paling dasar serta fondasi fundamental dalam kehidupan 
manusia dalam pengembangan kualitas dan potensi individu. Berdasarkan Undang-Undang 
Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional Pasal 3 
menegaskan bahwa pendidikan bertujuan untuk mengembangkan potensi peserta didik agar 
menjadi manusia yang beriman, bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, 
sehat, berpengetahuan, cakap, kreatif, mandiri, serta menjadi warga yang demokratis dan 
bertanggungjawab. Menurut Marsini, pendidikan tidak terbatas pada aspek pendidikan 
formal di sekolah atau perguruan tinggi, melainkan mencakup pendidikan informal yang 
didapatkan sebagai pengalaman dalam lingkungan sosial. Salah satu bentuk pendidikan 
informal yang memiliki peran signifikan adalah pendidikan berbasis seni dan budaya 
tradisional (Marsini, 2021:1). 

Pendidikan berbasis seni dan budaya tradisional biasanya diwujudkan melalui 
pelaksanaan ritual keagamaan. Pelaksanaan upacara keagamaan dalam agama Hindu 
didasarkan pada tiga konsep utama meliputi Tattwa (Filsafat), Susila (Etika) dan Upacara 
(Ritual). Melalui hal tersebut umat Hindu melaksanakan berbagai upacara keagamaan sebagai 
bagian dari keyakinan untuk mencapai kebahagiaan lahir dan batin. I Putu Sutirtadana 
menyebutkan bahwa manusia tidak hanya memiliki aspek fisik, tetapi juga spiritual yang 
membutuhkan penguatan melalui praktik keagamaan (Sutirtadana, 2020:2). Bali  sebagai 
daerah yang memiliki mayoritas penduduk beragama Hindu dikenal dengan kebiasaaan 
masyarakatnya yang senantiasa melaksanakan berbagai upacara. Serangkaian upacara 
tersebut biasanya diiringi dengan berbagai jenis tari atau pertunjukan lainnya. Seni tari Bali 
hingga saat ini masih dilestarikan dan dilaksanakan sesuai fungsinya baik sebagai Tari Wali, 
Bebali atau Balih-balihan. Salah satu pertunjukan yang erat dengan ritual keagamaan dan masih 
eksis pada masa kini adalah seni Gambuh. Seni pertunjukan Gambuh merupakan drama tari 
klasik yang memadukan unsur gerak, tembang, dialog dan sastra dalam suatu tatanan 
pertunjukan yang harmonis.  Istilah ‘Gambuh’ pertama kali ditemukan dalam lontar Candra 
Sengkala yang menggambarkan kekaguman Sri Udayana terhadap seni tari, Gambuh sendiri 
lahir atas kekaguman Sri Udayana tersebut dengan memadukan seni tari dari Jawa dengan 
unsur seni Bali. Drama Tari ini menggunakan bahasa pengantar dalam bahasa Kawi atau 
bahasa Jawa Kuno. Pementasan tari Gambuh di desa Anturan dilaksanakan di Pura Desa 
Anturan (Kahyangan Tiga ) desa adat Anturan dalam suatu rangkaian acara piodalan sebagai 
bagian dari ritual keagamaan. Eksistensi seni Gambuh dalam ritual keagamaan desa adat 
Anturan menunjukkan bahwa seni tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ekspresi seni dan 
hiburan semata, namun memiliki nilai-nilai spiritual yang mendalam serta sebagai sarana 
edukatif bagi masyarakat khususnya generasi muda. Melalui penelitian ini diharapkan dapat 
memberikan pandangan bagi masyarakat dalam memperkuat spiritualitas dan pelestarian 
budaya tradisional serta nilai-nilai yang terkandung dapat dihayati serta diterapkan dalam 
usaha pengembangan karakter berbasis agama Hindu. 
 
METODE 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif karena semua data dijelaskan melalui 
data deskriptif dalam bentuk teks. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
fenomenologis yang didasarkan atas fenomena serta kebiasaan masyarakat desa Anturan. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:udayana.art@gmail.com
https://doi.org/10.55115/purwadita.v9i1.1416
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

 

22 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 

Pendekatan ini menurut Bagus merupakan pendekatan filsafat yang berpusat pada analisis 
kesadaran manusia terhadap suatu nilai pendidikan agama (Bagus, 2002:234). Teknik 
penentuan informan dalam penelitian ini menggunakan purposive sampling yang melibatkan 
pemangku, kelian adat dan masyarakat yang berkontribusi langsung dalam pelaksanaan 
pementasan tari Gambuh. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 
berbagai metode seperti observasi, wawancara dan dokumentasi serta dianalisis 
menggunakan teknik analisis Miles & Huberman yaitu pengumpulan data, reduksi data, 
penyajian data dan penarikan kesimpulan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Sejarah Pementasan Gambuh 

Sejarah pementasan Gambuh tidak diabadikan dalam suatu prasasti atau buah-buah 
lontar tertulis, melainkan disampaikan dari mulut ke mulut tanpa diketahui awal pelaksanaan 
pementasan Gambuh tersebut. Berdasarkan hasil wawancara dengan Jro Mangku Radita (5/5) 
menyampaikan seluk beluk Gambuh yang berasal dari kata ‘Gam’ dan ‘Embuh’, ‘Gam’ diartikan 
sebagai jalan atau waktu, dan ‘Embuh’ berarti luang atau kosong. Pementasan tari Gambuh 
semulanya dimaknai sebagai tarian yang dipentaskan untuk mengisi waktu luang setelah 
pelaksanaan persembahyangan. Secara filosofis kata Gambuh juga dianggap berasal dari 
gabungan kata gamelan dan embuh, yang dalam konteks ini embuh diartikan sebagai “hilang”. 
Sehingga dapat diartikan gamelan embuh artinya gamelan yang hilang (sangat minimalis 
penggunaannya). Hal ini memang benar adanya, dibuktikan dengan penggunaan instrumen 
yang cukup minim seperti suling, kecek, kendang kerumpung. Perbedaan yang paling 
mencolok terletak pada tidak dipergunakannya gangsa yang merupakan instrumen utama 
dalam ansambel Bali. Menurut Jro Radita kesederhanaan inilah yang membantu pementasan 
tari Gambuh menonjolkan dialog dan komunikasi antar tokoh dalam tarian tanpa didominasi 
bunyi-bunyian dari gamelan. 

Pelaksanaan pementasan tari Gambuh di desa Anturan disebut diwariskan secara turun 
temurun dari generasi ke generasi. Pan Lemek adalah seniman topeng terkenal dan 
merupakan leluhur desa Anturan, banyak karyanya berupa lontar dan topeng diambil 
Belanda pada masa penjajahan sehingga hanya menyisakan topeng Detya. Topeng Detya 
merupakan sesuhunan desa yang difungsikan sebagai kelika dalam tari Baris Pendet. Sejalan 
dengan hal tersebut, atas pawisik yang didapatkan oleh para sutri yang berisikan perintah agar 
pementasan tari Gambuh dijadikan sebagai tari Wali. Nilai sakral pementasan tari Gambuh 
semakin diperkuat dengan kehadiran topeng Detya dan akibat keyakinan warga yang 
menyebutkan bahwa para dewa yang berstana di Pura Kahyangan Tiga menari melalui para 
penari Gambuh saat pementasan berlangsung. Hal yang menambah nilai sakral dalam 
pementasan tari Gambuh ini terletak pada prosesi sebelum pementasan yang harus dilakukan 
seperti pemujaan terhadap taksu sesolahan sebagai wujud penghormatan spiritual. Dalam 
lontar Dharma Pegambuhan juga menyebutkan bahwa tari Gambuh memiliki tempat pemujaan 
khusus di pelinggih pura Desa. Pawisik sebagai dasar dipentaskannya tari Gambuh dapat 
dipahami sebagai manifestasi dari pengalaman emosional keagamaan. Menurut 
Koentjaraningrat (2009) emosi keagamaan merupakan lonjakan perasaan yang tidak biasa dan 
bersifat mendalam, pengalaman emosional ini mampu menghadirkan daya tarik spiritual 
yang kuat hingga melahirkan tindakan atau pemikiran yang dianggap sakral oleh masyarakat. 
Selain bersifat sakral, tari Gambuh juga tergolong seni klasik karena dahulunya hanya 
dipentaskan dalam lingkungan kerajaan sebagai hiburan bagi raja. 

Meski sejarahnya tidak tertulis dengan pasti, tari Gambuh tetap eksis dan memberikan 
makna lewat cerita turun-temurun dalam praktik keagamaan yang kuat. Keyakinan bahwa 
tari Gambuh merupakan sarana bagi para Dewa menari melalui para penarinya menunjukkan 
bahwa tari Gambuh bukan sekedar pertunjukan, melainkan perwujudan pengalaman 
keagamaan yang suci dan mendalam. Taksu yang diterima oleh para penari menjadi 
penghubung dunia spiritual dan dunia nyata yang menjadikan Gambuh sebagai salah satu tari 



 

 

  Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 23 

Wali yang tidak lekang oleh waktu serta menjadi jembatan hubungan masyarakat dengan 
tradisi dan kepercayaan leluhur.  
 
Bentuk Pementasan Tari Gambuh 

Pementasan Tari Gambuh dipentaskan sebagai bagian dari rangkaian acara pujawali 
yang diselenggarakan di Pura Kahyangan Tiga Desa adat Anturan yang dilaksanakan pada 
malam hari tepatnya pada sasih Tilem Kapat. Pertunjukan ini dilakukan bertepatan dengan 
momen munggah canang setelah umat melaksanakan persembahyangan bersama. Adapun 
proses pementasan tari Gambuh yaitu persiapan tempat pementasan, persembahan sarana 
(banten), ritual upacara pra-pementasan dan pelaksanaan pementasan. 
1. Persiapan Tempat Pementasan 

Dalam pertunjukan tradisional Bali, tempat pementasan dikenal dengan istilah kalangan 
yang berarti gelanggang atau arena. Menurut I Gede Sura, kalangan merujuk pada lapangan 
atau area terbuka untuk menggelar pertunjukan yang dapat disaksikan oleh penonton 
(Untara, 2021:43). Pementasan tari Gambuh dilaksanakan di jaba tengah pura dengan 
menyediakan tetaringan yang terbuat dari bahan alami seperti bambu dan atap dari anyaman 
daun kelapa. Menurut Jacobus (2006) pelestarian budaya hanya dapat terwujud apabila 
budaya tersebut terus menerus dijalankan dan digunakan dalam kehidupan sehari-hari. 
Budaya yang tidak dimanfaatkan dan dilestarikan lambat laun akan terlupakan dan 
menghilang. Hal ini juga berlaku bagi alat-alat atau kekayaan benda dalam konteks budaya, 
apabila tidak lagi dipergunakan maka keberadaannya akan tergerus oleh waktu. Pengaturan 
tempat pementasan tari Gambuh yang mempertahankan nilai tradisional dengan penggunaan 
tetaringan dapat digolongkan sebagai upaya pelestarian budaya. 
2. Persembahan Sarana (Banten) 

Segala bentuk ritual dan upacara keagamaan di Bali menggunakan sarana upacara yang 
disebut banten. Berdasarkan lontar Tegesing Sarwa Banten menjelaskan bahwa banten 
merupakan persembahan yang merupakan buah dari pikiran atau pemikiran yang bersih. 
Berdasarkan pernyataan Jro Ketut Werda (2025) banten yang digunakan dalam pelaksanaan 
pementasan tari Gambuh terdiri atas banten pejati, banten caru atau segehan pitik semulung. 
Banten pejati merupakan sarana dasar dalam setiap pelaksanaan upacara, banten pejati terdiri 
atas daksina, peras, ajuman dan tipat kelanan. Daksina dianggap sebagai esensi dari 
persembahan suci, peras merupakan simbol peresmian atau pengangkatan secara spiritual, 
ajuman bersifat penghormatan dan tipat kelanan yang terdiri atas enam buah ketupat nasi 
merupakan bagian pelengkap dari banten. Secara harfiah banten pejati merupakan simbol 
ketulusikhlasan dalam berbhakti terhadap Ida Sang Hyang Widhi Wasa. Menurut Widiarti, 
banten pejati memiliki nilai filosofis dan teologis mendalam yang bertujuan untuk 
memperkuat keyakinan dan bentuk pengabdian demi tercapainya kebahagiaan lahir batin 
sesuai ajaran Dharma (Widiarti, 2022:7). 

Dalam persiapan pelaksanaan pementasan tari Gambuh terdapat saran ritual yang khas 
yaitu banten caru segehan penyembelihan pitik semulung yang diletakkan di depan pangung 
dan dipergunakan sebagai senjata oleh para penari. Menurut Nyoman (2023) mecaru 
merupakan salah satu bentuk upacara bhuta yadnya yang ditujukan untuk menetralisir 
kekuatan bhuta atau energi negatif yang berpotensi mengganggu kehidupan manusia. Caru 
Manca Warna dengan Segehan Pitik Semulung dalam pelaksanaan pementasan tari Gambuh 
selain sebagai sarana pembersihan dari energi negatif juga diartikan sebagai penghormatan 
terhadap Ida Sang Hyang Widhi dalam bentuk manifestasi-Nya sebagai Dewa Wisnu yang 
berperan menjaga keseimbangan alam. Caru merupakan upacara yadnya yang bertujuan 
untuk menjaga keharmonisan bhuana agung dan bhuana alit. 
3. Ritual Upacara Pra-pementasan 

Ritual diartikan sebagai ekspresi penghormatan kepada Tuhan, para Dewa maupun 
leluhur dan merupakan representasi dari sistem kepercayaan mengenai keberadaan Tuhan. 
Ritual sebelum pementasan tari Gambuh menurut Jro Mangku Radita bertujuan untuk 



 

 

24 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 

menyucikan dan memohon taksu (kesaktian / kesakralan). Ketut Wreda (2025) menjabarkan 
bahwa ritual sebelum pementasan tari Gambuh dipimpin oleh pemangku pura Desa dan 
dibantu oleh pemangku lainnya dari Pura Dalem, Pura Segara dan Pura Gede Patih. 
Berdasarkan sloka dalam Rg Veda.IX.64.21 yang berbunyi : 

 
Abhi vena anusateyaksanti pracetasah,  
Majjanty-avicetasah  

Terjemahan : 
Orang beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa yang terpelajar mempersembahkan 
doa-doa dan para ahli keagamaan yang dicerahkan berniat menghaturkan yadnya. 
Orang yang tidak beriman kepada Tuhan Yang Maha Esa dan orang yang bodoh akan 
tenggelam. 

Sloka tersebut berarti yadnya harus dipersembahkan oleh orang yang beriman dan 
terpelajar, sebagaimana dijelaskan oleh Sudharta (2007) yang menyatakan bahwa pelaksanaan 
yadnya tidak dapat dipisahkan dari peran pemimpin upcara atau rohaniawan yang secara 
umum dibagi menjadi dua golongan yaitu dwijati dan ekajati (Sudharta, 2007). 
4. Pelaksanaan Pementasan 

Setelah berbagai proses termasuk persembahan banten telah rampung, selanjutnya 
adalah pementasan tari Gambuh. Secara umum pementasan tari Gambuh biasanya 
mengangkat berbagai cerita seperti Pakang Raras, Ahmad Muhammad, Kendang Tume dan Cupak 
Gerantang. Berdasarkan keterangan oleh Nyoman Sugita Rupiana, S.Sn dalam wawancara 
menyampaikan bahwa lakon yang biasa dipentaskan dalam tari Gambuh di desa Anturan 
Kecamatan Buleleng Kabupaten Buleleng adalah Cupak Gerantang. Hal ini dikarenakan Cupak 
Gerantang juga memiliki fungsi ritual yang selalu dikaitkan dengan sesuhunan topeng pada 
tokoh Detya Menaru. Tokoh-tokoh yang terdapat dalam pementasan tari Gambuh bertajuk 
Cupak Gerantang diantaranya yaitu Prabu, Panji, Galuh, Sesuhunan Topeng Detya Menaru, 
Condong (Punakawan Galuh), Demang, Demung, Dagang Nasi (Penjual Nasi) serta Cupak 
dan Gerantang. 

Pementasan tari Gambuh Cupak Gerantang menceritakan tentang dua bersaudara yang 
memiliki sifat yang berlawanan. Cupak, adalah kakak tertua dengan perawakan besar serta 
memiliki sifat rakus, licik dan kasar. Sedangkan adiknya Gerantang merupakan sosok yang 
sopan, jujur, pemaaf serta tampan dan beriwibawa. Pementasan ini menceritakan tentang 
sayembara oleh Prabu yang kehilangan putrinya (Galuh) akibat diculik oleh Detya Menaru. 
Gerantang turut mengikuti sayembara tersebut dan kemudian menang melawan Detya 
Menaru, sebagai imbalan dari sayembara tersebut Gerantang diperkenankan untuk 
mempersunting Galuh dan menjadi bagian dari kerajaan. 

Tokoh Cupak dan Gerantang sebagai sosok yang bertolak belakang disebutkan sebagai 
representasi adharma dan dharma. Cerita yang diakhiri dengan kemenangan Gerantang dalam 
melawan Detya Menaru menunjukkan bahwa kemenangan akan hanya dicapai oleh seseorang 
yang berlaku baik dan mulia. 

Pakaian disebutkan memiliki fungsi komunikatif, artinya pakaian dapat mencerminkan 
diri seseorang. Thomas Carlyle (Lestari, 2014:3) menyebutkan bahwa pakaian merupakan 
simbol dari jiwa dan termasuk bentuk komunikasi artifaktual. Komunikasi artifaktual dapat 
diartikan sebagai bentuk komunikasi yang disampaikan melalui elemen visual seperti busana 
dan aksesoris hingga penataan furniture. Karena kemampuannya menyampaikan suatu 
makna tanpa sebuah kata, busana dikatakan juga sebagai bentuk komunikasi non-verbal. 

Pakaian yang digunakan dalam pementasan tari Gambuh dibedakan atas tokoh-tokoh dan 
penokohan dalam drama tersebut. Prabu atau raja menggunakan pakaian yang mewah dan 
mencerminkan kemegahan serta wibawa, sedangkan pakaian punakawan lebih sederhana 
dengan menggunakan penutup kepala berupa destar. Tokoh Detya Menaru dibekali pakaian 
berupa saput poleng, kain kancut, awiran, celana panjang , badong dan kudung yang digunakan 
sebagaimana cara pakaian pertopengan namun tanpa kuku panjang yang menciptakan 



 

 

  Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 25 

suasana magis dan sakral. Bentuk perbedaan pakaian yang demikian pada setiap tokoh juga 
menunjukkan bentuk status sosial masing-masing tokoh. 

Tabuh sebagai ekspresi estetika dalam sebuah seni pertunjukan memiliki ciri khas pada 
setiap pementasan. Dalam pementasan tari Gambuh dimainkan disesuaikan dengan karakter 
tokoh yang tampil. Misalnya, saat tokoh perempuan seperti Galuh dan Condong muncul, 
digunakan tabuh Galuh yang berirama lembut, mencerminkan sifat halus dan anggun 
mereka. Demikian pula dengan kemunculan tokoh Prabu, tabuh Prabu yang digunakan juga 
lembut, menandakan sifat bijaksana dan penuh kasih dari seorang raja yang disayangi rakyat. 
Sebaliknya, saat tokoh antagonis seperti Detya Menaru tampil, iringan tabuh menjadi lebih 
keras dan garang, menonjolkan karakter Menaru yang keras dan jahat. 

Menurut Dibia (Suharta, 2019:359) menyatakan bahwa tabuh bukan sekedar iringan 
melainkan elemen utama dalam menggambarkan dan menggerakkan tokoh, sebab irama, 
ritme dan dinamika iringan menjadi pedoman ritmis bagi penari. Tetabuhan yang digunakan 
untuk mengiringi pementasan tari Gambuh terdiri dari kendang, suling Gambuh, gender 
rambat, gong, petuk dan kecek. Iringan musik dalam tari Gambuh berperan sebagai unsur 
pengikat antara dimensi estetika dan spiritual, di mana pertunjukan seni bukan hanya 
bertujuan hiburan, tetapi merupakan bagian integral dari pelaksanaan upacara keagamaan. 

Secara keseluruhan, pementasan tari Gambuh di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Anturan 
merupakan sebuah ritual yang kompleks dan sarat makna. Pelaksanaan pementasan dengan 
lakon Cupak Gerantang tidak hanya menyuguhkan hiburan, tetapi juga menyampaikan pesan 
moral tentang dharma dan adharma. Dengan demikian, Gambuh tidak sekadar pertunjukan 
seni, melainkan bagian integral dari upacara keagamaan yang menjaga keseimbangan dan 
keharmonisan hidup, serta menjadi wujud nyata pelestarian budaya Bali yang tak lekang oleh 
waktu. 

 
Makna Pementasan Tari Gambuh 

Makna menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) diartikan sebagai arti atau 
maksud perkataan (Sugono dkk., 2019). Makna dapat diartikan sebagai arti atau nilai dari 
suatu hal yang dapat memberikan kontribusi terhadap kehidupan masyarakat. 
Keberlangsungan kesenian klasik di Bali mempunyai makna dan peranan yang cukup penting 
dalam kehidupan masyarakat Bali, terlebih bagi masyarakat yang beragama dan berbudaya. 
Makna pementasan tari Gambuh berdasarkan observasi yang dilakukan oleh peneliti memiliki 
beberapa makna diantaranya (1) Makna Sakral sebagai tarian wali, (2) Makna Penolak Bala 
dan (3) Makna Sosial. Pementasan tari Gambuh yang memiliki makna sakral oleh Nyoman 
Sugita Rupiana, S.Sn dijelaskan bahwa tari Gambuh harus dimaknai sebagai sesuhunan, bukan 
pertunjukan biasa. Tari Gambuh merupakan perwujudan Dewa Dewi yang berstana di pura 
Kahyangan Tiga. Aspek taksu dalam setiap tokoh menunjukkan hubungan spiritual antara 
penari dengan Hyang Taksu. Seperti adanya pelinggih Demang Demung yang dipercaya akan 
merasuki penari saat pementasan, tokoh Mantri sebagai bentuk perwujudan dari Ida Batara 
Dewa Bagus Ngurah dan Detya Menaru adalah perwujudan Dewa Gede Patih. Berdasarkan hal 
tersebut dapat disimpulkan bahwa setiap penari atau tokoh dalam pementasan tari Gambuh 
membawa taksu dan memiliki keterikatan spiritual yang mendalam. Hubungan antara penari 
dan tokoh yang dimainkan bersifat suci dan wajib dijalani dengan keyakinan dan tanggung 
jawab adat sehingga menjadikan pementasan tari Gambuh salah satu tarian wali yang memiliki 
nilai sakral dalam pelaksanaan upacara keagamaan. 

Pementasan tari Gambuh disamping fungsinya sebagai tari Wali yang tergolong sakral 
dan hanya ditarikan saat pujawali di desa Anturan dengan berbagai peraturan serta 
tanggungjawab adat terdapat suatu pengecualian dalam pelaksanaan pementasan tari 
Gambuh. Berdasarkan keterangan oleh Nyoman Sugita Rupiana, S. Sn menyatakan bahwa 
pementasan tari Gambuh dapat dilakukan pada saat terjadi wabah atau gerubug. Berdasarkan 
penuturannya Rupiana menjelaskan bahwa hal ini telah dilakukan 30 tahun silam pada tahun 
1995, disebutkan pada masa itu terdapat ‘gerubug bah bedeg’ artinya terjadi kematian datang 



 

 

26 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 

berturut-turut tanpa sebab yang jelas, baik tua, muda atau bahkan anak-anak meninggal silih 
berganti. Dalam kondisi tersebut masyarakat melakukan upacara Meayu-ayu di Pura 
Kahyangan Tiga yang diawali dengan prosesi Ngelawang Nyatur Desa berupa penyucian 
wilayah desa secara menyeluruh dan dilanjutkan dengan pementasan tari Gambuh. Sesaat 
setelah pelaksanaan upacara meayu-ayu dan berbagi prosesi lainnya wabah tersebut berhenti 
dan ketenangan didapatkan kembali oleh masyarakat desa Anturan. Meskipun tidak dapat 
dijelaskan secara ilmiah keyakinan masyarakat Desa Anturan tidak dapat diragukan lagi 
bahkan cenderung tidak bisa dijelaskan dengan akal sehat. Masyarakat desa Anturan 
meyakini apabila pementasan tari Gambuh tidak dilaksanakan akan ada malapetaka yang 
terjadi sebagai dampak dari tidak dipentaskannya tari Gambuh dalam upacara pujawali di 
Pura Kahyangan Tiga. 

Makna sosial dipahami sebagai nilai yang digunakan dalam tatanan hubungan atau 
pergaulan manusia demi kelangsungan hidupnya. Nilai tersebut dipergunakan untuk 
mengatur, membina dan mengarahkan kepada terciptanya hubungan yang selaras dan 
seimbang. Dalam konteks ini pementasan tari Gambuh disebutkan memiliki makna sosial yang 
menurut I Nyoman Sugita Rupiana yaitu  menimbulkan interaksi antar masyarakat dalam 
runtutan proses pelaksanaan mulai dari persiapan hingga pementasan. Makna sosial tersebut 
terlihat ketika masyarakat saling membantu serta bergotong royong untuk menyelesaikan 
kegiatan keagamaan termasuk pementasan tari Gambuh. Masyarakat Desa Anturan memiliki 
tujuan-tujuan dan prinsip-prinsip dasar tertentu sama menerimanya sebagai suatu hal yang 
mutlak benar, sehingga keberagaman masyarakat tidak memecah masyarakat dalam 
kehidupan sosial. Masyarakat terdiri dari beberapa soroh, ada yang berasal dari soroh Pasek 
Gelgel, Arya dan sebagainya, untuk mementaskan tari Gambuh ini diperlukan sekitar 9-10 
penari dan berasal dari keluarga yang berbeda. 

Pementasan tari Gambuh di desa adat Anturan memiliki makna yang mendalam dan 
multidimensional bagi masyarakat. Tari Gambuh memiliki makna sakral sebagai tarian wali 
dan perwujudan Dewa Dewi, di mana setiap penari membawa taksu dan memiliki keterikatan 
spiritual yang mendalam dengan tokoh yang diperankan, menjadikannya bagian tak 
terpisahkan dari upacara keagamaan. Tari Gambuh juga berfungsi sebagai penolak bala, 
dipentaskan saat terjadi wabah atau "gerubug" sebagaimana yang pernah terjadi pada 30 tahun 
silam. Selain itu tari Gambuh memiliki makna sosial, memupuk interaksi dan gotong royong 
antar masyarakat dari berbagai soroh dalam proses persiapan hingga pementasan, 
memperkuat keharmonisan sosial demi kelangsungan hidup bersama. 
 
Nilai Pendidikan Agama Hindu dalam Pelaksanaan Gambuh 

Teori Nilai dalam filsafat dibagi menjadi dua bagian yaitu: (1) Nilai etika atau moral 
berhubungan dengan masalah moral yang dipandang dari berbagai perspektif, dan (2) Nilai 
estetika berkaitan dengan penilaian subjektif terhadap suatu objek berdasarkan aspek 
keindahannya (Zakiyah & Rusdiana, 2014). Penanaman nilai-nilai kehidupan tidak hanya 
berlangsung di sekolah tetapi juga di lingkuangan keluarga dan masyarakat, sehingga nilai-
nilai kehidupan menuju bangsa yang bermartabat dan berbudaya akan terwujud(Kosasih, 
2019). Endang Sumantri (1993) juga berpendapat bahwa nilai-nilai berakar pada bentuk 
kehidupan yang tradisional dan keyakinan agama serta berkembang bersamaan dengan aspek 
politik yang dapat mempengaruhi perubahan sikap penduduk. Berdasarkan analisis yang 
telah dilakukan adapun bentuk nilai-nilai pendidikan agama Hindu yang tercermin dalam 
pementasan tari Gambuh berdasarkan Tri Kerangka Dasar diantaranya : 

 
1) Nilai Tattwa dalam Pementasan Tari Gambuh 

a) Nilai Sikap Spiritual 
Dikenal sebagai sikap keagamaan, nilai sikap spiritual disebut berkaitan erat dalam 

membentuk jiwa yang religius. Menurut Daryanto dan Sujendro (2014) aspek spiritualitas 
berguna untuk membentuk pribadi yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha 



 

 

  Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 27 

Esa. Berdasarkan penuturan oleh Jro Mangku Radita pementasan tari Gambuh dimulai dengan 
pengucapan ‘Om Swastyastu’ sebagai pembuka kalimat. ‘Om Swastyastu’ merupakan ucapan 
pembuka yang digunakan oleh umat Hindu sebagai bentuk penghormatan. Salam tersebut 
diawali kata Om yang merupakan diftongisasi dari kata Aum yang merupakan perwakilan 
aksara dari ketiga aspek Tri Murti yaitu Ang, Ung dan Mang. Yahya menyatakan bahwa kata 
Om dimaknai sebagai panggilan atau simbol spiritual dalam pemujaan Tuhan. Berikutnya 
adalah kata Swasti yang berarti keselamatan, kebahagiaan dan kesejahteraan, sementara kata 
Astu yang mengikutinya berarti semoga. Sehingga Om Swastyastu dapat dipahami sebagai 
salam yang mengandung harapan agar Tuhan senantiasa melimpahkan kebahagiaan, 
keselamatan dan kesejahteraan (Nurhadi dkk., 2020).  

Berdasarkan uraian diatas dapat disimpulkan bahwa pengucapan Om Swastyastu 
merupakan bentuk sikap spiritual masyarakat Hindu, dan pementasan tari Gambuh baik 
dalam proses persiapan dan pelaksanaan senantiasa menjunjung tinggi nilai spiritualitas yang 
ditandai dengan melakukan pemujaan atau persembahyangan sebelum pelaksanaan hingga 
pengucapan Om Swastyastu sebagai bentuk doa memohon keselamatan untuk diri sendiri dan 
orang lain. 
b) Nilai Hukum Karmaphala 

Hukum karmaphala tergambar dalam pementasan tari Gambuh melalui peran tokoh 
Cupak dan Gerantang. Gerantang digambarkan sebagai sosok yang selalu bertindak baik, 
sehingga memperoleh hasil yang positif dari perbuatannya. Sebaliknya, Cupak diperlihatkan 
sebagai tokoh pemalas, tamak, dan penuh tipu daya. Akibat dari sifat buruk dan perilaku 
curangnya, ia mendapatkan balasan yang tidak menyenangkan. Selain itu, kemalasan dan 
kebiasaan buruknya membuat penampilannya kotor dan tidak menarik, sehingga Galuh atau 
sang Putri merasa enggan.  

Subrata (2019) menyatakan bahwa perbuatan baik akan membawa dampak yang baik 
pula, begitu pula sebaliknya perbuatan yang buruk akan memberikan dampak yang buruk. 
Hal ini sejalan dengan konsep hukum karmaphala yang mengajarkan bahwa setiap individu 
akan menerima suatu hasil atas dasar perbuatannya sendiri. Hukum karmaphala sebagai 
hukum tabur tuai memberikan pedoman bagi setiap individu untuk tetap berbuat baik atas 
dasar Dharma. 

 
2) Nilai Susila dalam Pementasan Tari Gambuh 

a) Nilai Sopan Santun 
Pertiwi (2020) menyatakan bahwa perilaku sopan santun merupakan peraturan yang 

timbul akibat pergaulan sekelompok manusia dan dianggap sebagai tuntunan pergaulan 
sehari-hari masyarakat tersebut. Setianti, dkk., (2020) menyatakan bahwa sikap sopan santun 
merujuk pada sikap saling menghormati, tertib sesuai adat yang baik, beradab, serta memiliki 
perilaku yang baik, dan santun yang berarti memiliki empati, penuh kasih sayang, serta suka 
membantu. 

Sikap sopan santun dalam pementasan tari Gambuh ditunjukkan ketika Condong dan 
Galuh berkomunikasi. Condong selaku bawahan menunjukkan sikap hormat, sedangkan 
Galuh tidak merendahkan Condong dan memanggilanya kakak untuk menghormati 
Condong yang lebih tua. 
Condong  : Oh, Dewa Ratu, betaran titiang palungguh cokorda Ratu. Inggih duwaning semeng 

ketangkil antuk titiang Sapunapi pikayun palungguh cokor I dewa? Durus nikain titian 
Ratu titiang. 
(Oh Tuan Putri junjungan hamba, Kenapa pagi-pagi saya disuruh menghadap 
Apa keinginan Tuan Putri? Silahkan beritahu, supaya saya tahu) 

Galuh   : Ya kakak ni condong 
(Oh kakak Condong) 

Condong : Titiang Dewa Ratu Titiang 
(Ya Saya) 



 

 

28 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 

Galuh  : Lah tinagih kawingking, ingsun bipraya lumarisa 
(Kebelakanglah saya akan berjalan) 

Condong  : Inggih Ratu 
(Baiklah) 

 
Percakapan antara tokoh Condong dan Galuh mencerminkan hubungan antara atasan 

dan bawahan yang tetap dilandasi rasa hormat. Tindakan ini mencerminkan nilai sopan 
santun, karena kedua tokoh sama-sama menunjukkan sikap saling menghormati. Sopan 
santun ini mencerminkan perilaku menghargai sesama, tanpa memandang status sosial, 
kekayaan, ataupun kekuasaan. Sikap tersebut diwujudkan dalam tindakan yang 
menghormati dan memuliakan orang lain, serta mencerminkan hubungan etis dengan diri 
sendiri (Titib & Sapariani, 2007). 
b) Nilai Keberanian 

Pementasan tari Gambuh di dessa Anturan memuat berbagai nilai, salah satunya adalah 
nilai keberanian yang tercermin ketika Gerantang menghadapi Detya Menaru, sosok yang telah 
menculik putri Galuh. Dalam konteks ini, Gerantang menjadi representasi dari kekuatan 
kebenaran yang tak gentar menghadapi kejahatan. Meskipun Menaru digambarkan sangat 
kuat dalam pementasan tari Gambuh, Gerantang tetap teguh. Keberaniannya muncul karena 
niat membela kebenaran dan melindungi pihak yang tertindas oleh kezaliman Menaru, apalagi 
tokoh jahat tersebut telah menculik Galuh, putri dari sang raja. Tindakan Gerantang menjadi 
teladan bagi masyarakat untuk tetap berani memperjuangkan kebenaran, meskipun harus 
menghadapi risiko besar. 
c) Nilai Sikap Sosial 

Sikap sosial merujuk kepada kemampuan seorang individu sebagai makhluk sosial, 
artinya manusia saling berinteraksi dan saling membutuhkan satu sama lain. Dalam 
pementasan tari Gambuh sikap sosial tidak hanya ditunjukkan melalui bentuk kerjasama 
masyarakat dalam perihal persiapan pementasan saja. Pementasan tari Gambuh sendiri pun 
mencerminkan nilai-nilai sosial yang serupa, hal ini ditunjukkan pada bagian ketika Prabu 
yang meminta saran serta masukan dari Patih Kartala sebelum memutuskan suatu kebijakan 
atau keputusan. Hal ini menunjukkan pentingnya musyawarah untuk mufakat sebagai bagian 
dari sikap mementingkan kepentingan bersama. 

Dicerminkannya sikap sosial melalui dijunjungnya kepentingan bersama menekankan 
kembali eksistensi tari Gambuh selain sebagai tari Wali yang merupakan kekayaan sakral di 
desa Anturan juga berfungsi sebagai pedoman moral bagi masyarakat dalam setiap bagian 
cerita yang diangkat.  
d) Nilai Kompetensi 

Kompetensi merupakan kapasitas seseorang dalam menjalankan tugas atau pekerjaan 
tertentu yang didasari pengetahuan, keterampilan dan ditunjang oleh sikap kerja yang selaras 
dengan profesi yang dijalani (Cindy dkk., 2023). Kompetensi sangat diperlukan dalam 
menentukan penari yang akan menarikan Gambuh. Penari yang memiliki keahlian akan lebih 
mudah dibimbing dan dilatih untuk mempertunjukkan pementasan ini dengan baik. Selain 
itu kompetensi menjadi hal yang sangat penting sebab mengingat pementasan tari Gambuh 
dipandang sebagai tarian yang memiliki nilai kesucian dan spiritualitas tinggi. 

 
3) Nilai Upacara dalam Pementasan Tari Gambuh 

Tari Gambuh di Desa Anturan pada dasaranya memiliki kedudukan yang sangat penting 
dalam ritual keagamaan khususnya pada upacara piodalan atau pujawali di pura Kahyangan 
Tiga Desa Anturan, statusnya sebagai tari sakral menegaskan fungsinya sebagai bagian dari 
Upacara yaitu sebagai bentuk pementasan dalam Upacara Yadnya yang dapat menyucikan 
tempat dan memperlancar jalannya upacara. Selain sebagai bentuk pementasan utama dalam 
pelaksanaan upacara pujawali di desa Anturan, melalui gerak dan tembangnya tari Gambuh 
menjadi sarana komunikasi antara manusia dengan para dewa dan leluhur. Pementasan tari 



 

 

  Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 | 29 

Gambuh juga memiliki kekuatan untuk menyucikan energi negatif dan menciptakan 
keseimbangan spiritual di lingkungan sekitar desa Anturan sejalan dengan fungsinya sebagai 
penolak bala. 

Aspek upacara lainnya dalam pementasan tari Gambuh secara rinci telah disampaikan 
dalam pembahasan ritual dan upacara pementasan tari Gambuh yang terdiri atas persiapan 
tempat, mapiuning dengan menggunakan caru segehan dengan melakukan penyembelihan 
pitik semulung (anak ayam berwarna hitam) yang melambangkan penghormatan terhadap Ida 
Sang Hyang Widhi dalam bentuk Dewa Wisnu yang berperan menjaga alam. Selain itu 
penggunaan banten pejati sebagai sarana wajib dalam upacara yadnya yang melambangkan 
persembahan suci yang tulus ikhlas dan suci guna memperkuat keyakinan dan pengabdian 
demi tercapainya kebahagiaan lahir dan batin sesuai ajaran dharma. 

Tari Gambuh merupakan sebuah pertunjukan dan ritual sakral yang sarat makna dan 
memiliki kekuatan spiritual yang tinggi. Pelestarian tari Gambuh sebagai kekayaan non-benda 
yang bersifat sakral serta penghayatan mendalam mengenai nilai-nilai yang ada di dalamnya 
akan membantu masyarakat untuk lebih memaknai tari Gambuh sebagai pedoman dalam 
segala hal meliputi kehidupan spritual dan sosial masyarakat. Penerapan nilai-nilai 
pendidikan agama Hindu dalam pementasan tari Gambuh akan membawa masyarakat yang 
santun, religius dan berbudaya sejalan dengan tujuan pendidikan. 
 
SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian melalui analisis nilai pendidikan agama Hindu dalam 
pementasan tari Gambuh di desa Anturan Kecamatan Buleleng Kabupaten Buleleng, dapat 
ditarik sebuh kesimpulan bahwa tari Gambuh menjadi unik bukan hanya karena eksistensinya 
sebagai pertunjukan sakral. Namun yang menjadikannya istimewa adalah setiap bentuk, 
tokoh dan prosesnya memiliki berbagai makna yang jika dihayati secara sungguh-sungguh 
akan membawa masyarakat pada kesejahteraan dan keharmonisan seperti makna pementasan 
tari Gambuh sebagai tari sakral, penolak bala dan jembatan interaksi sosial masyarakat Hindu 
di Anturan. Adapun prosesi pementasan tari Gambuh dimulai dari persiapan tempat, 
penyediaan banten, ritual pra-pementasan dan pelaksanaan pementasan tari Gambuh. Sarana 
yang digunakan juga menyirat artikan persembahan suci dan memohon keseimbangan antara 
dunia atas dan bawah serta keseimbangan kosmik antara bhuana agung dan bhuana alit. Setiap 
bentuk dalam pementasan tari Gambuh menunjukkan berbagai suasana hingga nilai-nilai. 
Nilai-nilai yang tercermin dalam pementasan tari Gambuh berdasarkan Tiga Kerangka Dasar 
agama Hindu yaitu Tattwa, Susila dan Upacara diantaranya meliputi nilai sikap spiritual, nilai 
sikap sosial, nilai keberanian, nilai sopan santun, nilai hukum karmaphala dan nilai 
kompetensi. Pementasan tari Gambuh tidak hanya menekankan keberadaannya sebagai tari 
sakral yang wajib dilakukan, melainkan secara tersirat tari Gambuh merupakan pedoman 
moril bagi setiap pelaksananya. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Kosasih, A. (2019). Konsep Pendidikan Nilai. Journal of Chemical Information and Modeling, 53(9), 

1689–1699. 
Lestari, S. B. (2014). Fashion sebagai Komunikasi Identitas Sosial di Kalangan Mahasiswa. 

Ragam Jurnal Pengembangan Humaniora, 14(3), 225–238. 
Marsini, N. K. P. (2021). Efektivitas Pola Pembelajaran Agama Hindu Di Sekolah Menengah 

Tingkat Atas The Effectiveness of Hindu Religion Learning Patterns in Senior High 
Schools. Jurnal Pendidikan Agama Dan Budaya Hindu, 12(1), 1–18. 
https://ejournal.iahntp.ac.id/index.php/bawiayah 

Nurhadi, Z. F., Kurniawan, A. W., Rofi, A., & Adnan, I. Z. (2020). Komunikasi Keberagaman 
Tentang Makna Ucapan Salam Om Swastiastu Antar Umat Beragama. Alhadharah: Jurnal 
Ilmu Dakwah, 19(1), 63. https://doi.org/10.18592/alhadharah.v19i1.3859 

Pertiwi, H. (2020). Menumbuhkan Sikap Sopan Santun Dalam Kehidupan Sehari – Hari 



 

 

30 | Purwadita : Jurnal Agama dan Budaya, 9 (1) 2025 

Melalui Layanan Klasikal Bimbingan Dan Konseling Kelas Xi Sma Negeri 3 Sukadana. 
Jurnal Inovasi Bimbingan Dan Konseling, 2(2), 65–69. 
https://doi.org/10.30872/ibk.v2i2.652 

Pudja, G., & Sudharta, T. R. (2010). Manavadharmasastra (Manu Dharmasastra) atau Veda Smrti 
Compendium Hukum Hindu (W. Jendra (ed.)). Paramita. 

Sari Fatika Cindy, Assajad Malik Ibnu, & Ansori Isa Moch. (2023). Kompetensi Individu 
(Individual Competence). Jurnal Ilmiah Dan Karya Mahasiswa , 1(4), 201–214. 

Setianti, C. A., Sabardila, A., & Markhamah. (2020). Kesantunan Berbahasa Di Kalangan Remaja 
Desa Purwosari Kelurahan Jurangjero Kecamatan Karangmalang Kabupaten Sragen 
[Universitas Muhammadiyah Surakarta]. https://eprints.ums.ac.id/83441/ 

Subrata, I. N. (2019). Ajaran Karmaphala Menurut Susastra Hindu. Jurnal Sanjiwani, 10(1), 53–
62. 

Sugono, D., Sugiyono, Maryani, Y., & Qodratillah, M. T. (2019). Kamus Besar Bahasa 
indonesia. In Sustainability (Switzerland) (Vol. 11, Issue 1). 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.200
8.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBET
UNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Suharta, I. W. (2019). Suharta, IW (2019). Jenis Dan Teknik Membuat Instrumen Suling Dalam 
Seni Karawitan Bali. Jurnal Seni Budaya Mudra, 34(3), 358–365. 

Sutirtadana, I. P. (2020). PRABA VIDYA VOLUME 2 NOMOR 1 2020 Pementasan Tari Tabuh 
Pada Piodalan Di Pura Desa , Desa ( Kajian Komunikasi Budaya Hindu ) Pendahuluan PRABA 
VIDYA. 2, 23–30. 

Titib, I. M., & Sapariani, N. K. (2007). Pendidikan Budhi Pekerti dan Keutamaan Manusia. Paramita. 
Untara, I. (2021). Pementasan Topeng Bondres Dalam Meningkatkan Sradha Dan Bhakti Di 

Desa Sembiran Kecamatan Tejakula Kabupaten Buleleng. Caraka: Jurnal Pengabdian 
Kepada …, 1(1), 38–48. 
https://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/caraka/article/view/1380%0
Ahttps://www.jurnal.stahnmpukuturan.ac.id/index.php/caraka/article/download/1
380/1079 

Zakiyah, Q. Y., & Rusdiana, A. (2014). Pendidikan Nilai (Kajian Teori dan Praktik di Sekolah). 
Sistem Informasi Manajemen, 1, 26. 
 


