
 

 

 

 

7 

 

PENGEJAWANTAHAN NILAI-NILAI DALAM 

PENGEMBANGAN BUDAYA GOTONG ROYONG 

DI ERA DIGITAL 

 
 

 

Nur Khasanah* 

 

*Guru MI Santren Blitar 3 Jawa Timur 

fakhryaqil@gmail.com 

 

Abstract 

 

Culture of mutual aid is part of the social capital (social 

capital) who once practiced by the Indonesian people, 

ranging from the empire, colonialism, and the beginning 

of freedom to realize our goals. Mutual cooperation in the 

context of a mutual assistance are helping each other and 

community service, there are two forms of consciousness 

and / or coercion. Lately due to various factors impact the 

culture, strategy development, and the lack of good 

examples of cultural leaders is increasingly reduced. 

While on the other hand, the challenges of the Indonesian 

nation is not getting lighter, therefore the embodiment of 

efforts to revitalize or societal values in the development 

of a culture of mutual aid is urgent and appropriate 

choice. 

 

Kata Kunci:  Nilai-nilai, Budaya, Gotong Royong 

 

 

Pendahuluan 

Hasil perjuangan para pahlawan dalam merebut kemerdekaan pada dasarnya 

merupakan bagian dari modal sosial yang dikembangkan oleh para tokoh 

kemerdekaan melalui nilai-nilai kejuangan dan kegotongroyongan. Mereka 

mempunyai tekad untuk terbentuknya Bangsa Indonesia yang kuat, bebas dari 

bayang-bayang kekuasaan dan hegemoni sosio budaya bangsa lain. Upaya 

demikian kemudian dikenal sebagai upaya national character building (NCB). 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

93 

Dalam kerangka NCB ini pada 1945, Soekarno mempopulerkan istilah gotong 

royong sebagai bagian esensial dari revitalisasi nilai-nilai sosio budaya pada 

masyarakat lintas suku bangsa di Indonesia agar terbebas dari dominasi sosial, 

ekonomi, politik, serta ideologi asing yang tidak menguntungkan bangsa 

Indonesia. 

Sebagaimana jamak dipahami bahwa kemerdekaan bangsa Indonesia tidak 

mungkin dicapai tanpa dukungan kekuatan masyarakat yang tersebar di seluruh 

tanah air dalam bentuk gotong royong antar masyarakat  yang memperkuat energi 

tokoh-tokoh perjuangan kemerdekaan. Jauh sebelum merdeka, istilah gotong 

royong merupakan kekuatan sinergis antar masyarakat yang terdapat di Indonesia. 

Presiden Soekarno pada 1964, menyebut kata gotong royong sebagai perasaan 

dari dasar negara Pancasila, yang nilai-nilainya digali dari sejarah bangsa 

Indonesia. Gotong royong telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari pada 

hampir seluruh suku bangsa, ia juga dapat disebut sebagai inti kekuatan budaya 

masyarakat Indonesia yang dapat dijadikan landasan semangat dan tindakan 

kolektif untuk merevitalisasi nilai-nilai kebersamaan dalam kegotongroyongan. 

Gotong royong berarti bahu membahu, saling bergandengan tangan, atau 

memikul beban secara bersama sebagai bagian dari pemberdayaan diri secara 

kolektif untuk menyelesaikan atau mengatasi suatu persoalan, dan sekaligus juga 

untuk menggapai tujuan kebaikan bersama. Gotong royong mengandung makna 

kebersamaan, kesetaraan, keadilan dan kebersamaan dalam memecahkan masalah 

untuk mencapai tujuan bersama.  

Sifat dan budaya kegotongroyongan akhir-akhir ini hampir menjadi cerita 

romantis bagi generasi muda. Banyak faktor yang mempengaruhi tereduksinya 

budaya gotong royong di masyarakat, diantaranya adanya benturan dengan 

budaya individualis dari negara-negara Barat, model pembangunan yang 

mengedepankan trickle down effect, dan pemimpin yang tidak memberi tauladan 

keikhlasan dan pengorbanan dengan mempertontonkan sikap tidak sederhana 

dalam kehidupan keseharian. Faktor-faktor ini yang kemudian melahirkan sikap 

acuh pada anggota masyarakat yang bermuara pada sikap lebih mementingkan 

kepentingan pribadi atau golongan, dan berkembangnya pikiran bahwa 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

94 

pembangunan merupakan urusan penguasa. Hal ini tidak bisa dibiarkan, karena 

hanya akan melahirkan tereduksinya modal sosial kegotongroyongan yang sudah 

berkembang di masyarakat.  

Revitalisasi nilai-nilai kemasyarakatan dalam mewujudkan kembali 

semangat kegotongroyongan di masyarakat menjadi sesuatu yang urgen. 

Semangat kebersamaan yang pernah berkembang di masyarakat dapat diwujudkan 

karena adanya sentimen keagamaan, kesatuan perasaan, dan kesatuan tujuan. 

Tulisan sederhana ini berusaha untuk membuat model pola pengembangan budaya 

gotong royong di masyarakat dengan pendekatan pengejawantahan nilai-nilai 

keagamaan dan kebangsaan di maksud. Diharapkan karya ini memberi kontribusi 

terhadap upaya Pemerintah untuk menumbuhkan kembali budaya gotong royong 

yang pernah dipraktekkan pada era sebelum dan awal kemerdekaan. 

 

Nilai-Nilai Budaya Kehidupan Masyarakat 

Nilai-nilai budaya masyarakat merupakan nilai-nilai yang disepakati dan 

tertanam dalam suatu komunitas masyarakat yang mengakar dan terefleksi pada 

kebiasaan, kepercayaan (believe), simbol-simbol dengan karakteristik tertentu 

yang dapat dibedakan satu sama lainnya sebagai acuan orientasi pola pikir, pola 

sikap, dan pola perilaku, serta reaksi spontanitas atau terencana atas apa yang 

akan terjadi atau sedang terjadi. Nilai-nilai biasanya tampak melalui simbol-

simbol, slogan, motto, visi, misi, atau sesuatu yang nampak sebagai acuan pokok 

perilaku pada suatu masyarakat.  

Setiap masyarakat sebenarnya mempunyai sistem nilai tertentu, baik tertulis 

maupun tidak tertulis yang menjadi pegangan bagi anggota masyarakat yang 

bersangkutan. Sistem nilai bersumber pada kepercayaan atau ideologi yang 

merupakan pandangan hidup yang diyakini kebenarannya dan dipraktekkan dalam 

kehidupannya. Nilai-nilai tersebut dalam dinamikanya akan mempengaruhi segala 

aspek kebudayaan suatu masyarakat. Ia juga merupakan suatu konsepsi yang 

secara eksplisit maupun implisit menjadi milik atau ciri khas seseorang atau 

masyarakat. Konsep demikian mempunyai makna yang tersembunyi bahwa 

pilihan nilai merupakan suatu ukuran atau standar yang memiliki kelestarian yang 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

95 

secara umum digunakan untuk mengorganisasikan sistem tingkah laku suatu 

masyarakat. 

Sistem nilai yang dianut masyarakat merupakan sistem nilai yang muaranya 

dapat membentuk budaya yang berkarakter pada suatu masyarakat. Sistem nilai 

budaya adalah rangkaian konsep mengenai sesuatu yang dianggap penting dan 

berharga, serta dapat pula dianggap remeh dan tidak berharga dalam pikiran 

sebagian besar warga suatu masyarakat. Menurut Rohmat (2004: 9), nilai itu 

sendiri adalah hakikat suatu hal yang menyebabkan hal itu dikejar oleh manusia. 

Nilai juga berarti keyakinan yang membuat seseorang bertindak atas dasar 

pilihannya. Nilai merupakan sifat yang terdapat pada sesuatu yang menempatkan 

pada posisi yang berharga dan terhormat yakni bahwa sifat ini menjadikan sesuatu 

itu dicari dan dicintai, baik dicintai oleh satu orang maupun sekelompok orang. 

Nilai-nilai sifatnya abstrak yang perwujudannya adalah perilaku dan sikap 

yang sesuai dengan norma-norma, baik norma agama yang diyakininya maupun 

norma kemasyarakatan. <values are modes of normative orientation of action in a 

social system which define the main directions of action without reference to 

specific goals or more detailed situations or struktures= (Parsons, 1965: 171). 

Dengan perkataan lain, nilai-nilai bersifat abstrak dan memberikan pengarahan 

yang normatif. Pendapat yang hampir sama dikemukakan oleh Bagus (2005: 713) 

bahwa nilai juga dapat disamakan maknanya dengan <keistimewaan=, yaitu apa 

yang dihargai atau dihargai sebagai sesuatu kebaikan. Baik akan menjadi suatu 

nilai dan lawannya (jelek, buruk) akan menjadi suatu <nilai negatif= atau <tidak 

bernilai= dan karena itu akan ditinggal orang.  

Fungsi sistem nilai budaya adalah sebagai pedoman dan pendorong warga 

masyarakat dalam bertingkah laku atau dapat dimaknai bahwa sistem nilai budaya 

berfungsi sebagai tata kelakuan. Sistem nilai budaya merupakan sumber dari 

segala sumber hukum yang berlaku dalam suatu masyarakat. Oleh karena itu, nilai 

budaya berfungsi dalam menentukan pandangan hidup suatu masyarakat dalam 

menghadapi suatu masalah, hakikat, dan sifat hidup, hakikat kerja, hakikat 

kedudukan manusia, etika, dan tata krama pergaulan dalam ruang dan waktu, serta 

hakikat hubungan manusia dengan manusia lainnya. 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

96 

Hakikat kebudayaan pada dasarnya akan terus berubah karena sistem nilai 

budaya di masyarakat juga mengalami perubahan. Perubahan suatu budaya 

disebabkan terjadinya transformasi budaya karena akibat kontak antar budaya. 

Budaya gotong royong misalnya pada masyarakat sederhana menjadi ciri khasnya, 

maka pada era digital yang memungkinkan terjadinya kontak antara budaya 

mengalami degradasi yang cukup signifikan. Dulu kita biasa menyaksikan 

masyarakat bareng-bareng membangun masjid, madrasah, sekolah, jembatan, 

perbaikan jalan dan sebagainya. Sekarang di era reformasi, globalisasi, dan 

digitalisasi ini pemandangan seperti di atas menjadi barang langka. Nilai budaya 

yang dipertahankan adalah nilai pokok yang menjadi identitas budaya suatu 

masyarakat serta menjadi kebanggaan masyarakat pendukungnya. Nilai budaya 

tradisional dapat berubah dan dapat pula diubah, dapat bertahan atau 

dipertahankan sejauh masyarakat bersepakat melakukannya. Nilai-nilai budaya 

kapitalis diantaranya yang dominan mempengaruhi perubahan budaya gotong 

royong semakin tereduksi. Kebutuhan yang semakin beragam dalam skala 

akselerasi yang dinamis menjadi pupuk semakin suburnya budaya individualis, 

orientasi hidup masing-masing individu tertuju pada pencapaian tujuan pribadi 

yang bersifat material. Mereka lebih mementingkan tujuan pribadi ketimbang 

kepentingan masyarakat umum sebagaimana pada era sebelumnya. 

Bagaimanapun kuatnya pengaruh nilai-nilai budaya asing, hendaknya kita 

menyadari sebagaimana kita akui bersama bahwa pancasila sebagai dasar dan 

falsafah berbangsa merepresentasikan nilai-nilai budaya yang dianut dan 

dijalankan dalam kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai budaya berketuhanan 

(ketauhidan) menjadi sistem nilai budaya yang bersifat sankan paraning dumadi, 

yakni semua pola pikir, pola sikap, dan pola laku yang terbudayakan dan 

dibudayakan dalam kehidupan bermasyarakat dan berbangsa harus mencerminkan 

dan <berasa= tauhid, dalam pengertian bahwa ia melakukan sesuatu hendaknya 

didasari oleh suatu kesadaran ketundukkan yang ikhlas terhadap dzat yang Maha 

Agung, Tuhan yang Maha Esa. Mereka menyadari bahwa Tuhan akan selalu hadir 

di mana, kapan, dan sedang apa mereka. Dengan kesadaran demikian, nilai-nilai 

yang dikembangkan tersebut bukanlah nilai-nilai skunder yang bersifat sekuler 

sebagaimana yang berkembang di Negara-Negara barat, yakni dengan 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

97 

memisahkan tindakan beragama dengan tindakan bermasyarakat. Tetapi nilai-nilai 

ketuhanan tersebut justru menjadi unsur pewarna dan perasa dalam kehidupan riil 

implementatif kesehariannya, baik dalam pola pikir, pola sikap, dan pola perilaku. 

Sistem nilai budaya yang dilahirkan dari sistem kemasyarakatan bertuhan 

merupakan sistem nilai yang diorientasikan untuk keseimbangan trilogi dalam 

bersikap dan bertindak yaitu keseimbangan dengan Tuhannya, keseimbangan 

dengan sesama manusia juga dirinya, dan keseimbangan dengan lingkungan alam 

sekitarnya. Diantara nilai-nilai yang lahir dari sistem tersebut adalah kejujuran, 

bertanggungjawab, dapat dipercaya, amanah, peduli, tolong menolong, menjaga 

perasaan sesama, bekerja keras, bermotivasi tinggi, bersemangat, berfikiran 

positif, dan sebagainya. Nilai-nilai tersebut, dijadikan landasan dan sumber oleh 

masyarakat yang tercermin dalam setiap kegiatan, dalam mengambil keputusan, 

sikap dan perilaku warga masyarakat, pola-pola hubungan, dan lain sebagainya. 

Untuk lebih memudahkan pemahaman terhadap konsep sistem nilai yang 

dimaksud dalam tulisan ini dapat penulis abstraksikan pada gambar berikut ini.  

Gambar: 1 

Model Internalisasi Nilai Ke-Tuhanan dalam Trilogi Kehidupan 

Nilai-nilai

Ketuhanan

Pola
P

ik
ir

Pola Perilaku

Keseimbangan
dengan lingkunga /
alam semesta 

K
es

e
im

ba
ng

a
n 

d
en

ga
n 

T
uh

an

K
eseim

ba
ngan

 

d
eng

an diri/

sesam
a
 m

a
nusia

 

Gotong Royong dalam Lintasan Sejarah 

Secara terminologi, gotong royong menurut kamus bahasa Indonesia 

diartikan sebagai bekerja bersama-sama (tolong-menolong, bantu-membantu). 

merupakan manifestasi konkret dari semangat kebersamaan antar-masyarakat 

dalam bantu-membantu dan tolong-menolong. Gotong royong berasal dari kosa 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

98 

kata Jawa, istilah gotong dapat disepadankan dengan kata pikul atau angkat. 

Sementara, royong dapat disepadankan dengan bareng-bareng. Jadi kata gotong 

royong secara sederhana berarti mengangkat sesuatu secara bersama-sama, 

mengerjakan sesuatu secara bersama-sama. Kebiasaan ini misalnya dilakukan 

masyarakat dalam membangun rumah, membersihkan selokan, membuat jembatan 

desa, membangun sekolah, dan sarana umum lainnya. Dengan demikian dapat 

dipahami bahwa gotong royong memiliki pengertian sebagai bentuk partisipasi 

aktif setiap individu untuk terlibat dalam memberi nilai tambah atau positif 

kepada setiap obyek, permasalahan atau kebutuhan orang banyak di sekelilingnya. 

Partisipasi aktif tersebut bisa berupa bantuan yang berwujud materi, keuangan, 

tenaga fisik, mental spiritual, ketrampilan, sumbangan pikiran atau nasihat yang 

konstruktif, sampai hanya berdoa kepada Tuhan. 

Praktek gotong royong hampir pernah ditemui disemua lapisan masyarakat 

Indonesia. Masyarakat Indonesia yang majemuk dengan beragam geografi, 

bahasa, adat istiadat hampir semuanya telah mempraktekkan sistem gotong 

royong dalam kehidupan kesehariannya, meskipun istilahnya bermacam-macam. 

Di Jawa kita kenal dengan istilah gugur gunung holo pis kuntul baris, Riau 

dikenal dengan istilah batobo, Bali dengan istilah ngayah, Tapanuli dengan istilah 

dalihan na tolu, Batak Karo dengan istilah raron, Maluku dengan istilah palu 

gandhong dan Minahasa dengan istilah mapalus.  Hal ini menunjukkan bahwa 

dalam khasanah adat istiadat di Indonesia telah banyak ditemui praktek gotong 

royong dengan keragaman istilah (menurut istilah etnis atau suku bangsa 

setempat) namun mempunyai makna yang relatif sama. 

Sikap gotong royong yang dipraktekkan pada masyarakat sederhana di 

Indonesia dan sekarang hampir punah sesungguhnya didasari oleh kesadaran 

tanpa pamrih (ikhlas) untuk terlibat, berpartisipasi, kebersamaan dan saling bantu 

antar sesama. Pada tahap inilah secara tidak langsung gotong royong mengajarkan 

pada kita tentang nilai kesetaraan, keadilan, dan kebersamaan dalam memecahkan 

masalah. Jika kita refleksikan lebih mendalam gotong royong merupakan modal 

sosial yang telah dimiliki bangsa ini sejak jaman dulu karena hampir disemua 

masyarakat adat memiliki makna yang sama dengan gotong royong. Modal sosial 

ini jugalah yang menjadi inspirasi para funding father kita untuk bersama sama 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

99 

mengusir penjajah dari Negeri ini. Tidak berlebihan jika kemudian Soekarno 

menyebut gotong royong merupakan perasaan dari dasar Negara Pancasila karena 

semangat dan institusi gotong royong telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-

hari pada hampir seluruh suku bangsa atau masyarakat adat di Negeri ini. 

Pendapat yang lebih kritis dikemukakan oleh Soedjito (2001: 111) seraya 

mengingatkan bahwa salah satu prinsip yang sering dilupakan kebanyakan orang 

dalam membicarakan gotong royong ialah prinsip keseimbangan antara kewajiban 

dan hak. Dikira bahwa didalam gotong royong tidak ada pamrih, dapat saja satu 

pihak hanya memberikan jasa, tanpa menerima imbalan jasa yang seimbang. 

Meskipun asas kekeluargaan diterapkan, keseimbangan antara kewajiban dan hak 

terasa sebagai suatu hal yang asasi.  

Istilah gotong royong karenanya menempati posisi terhormat sekaligus 

membumi. Terhormat karena istilah tersebut sering dijadikan sebagai kata kunci 

oleh para tokoh bangsa untuk menggalang dukungan terhadap suatu gagasan. 

Presiden Sukarno misalnya menggunakan term gotong royong sebagi kata lain 

dari ekasila yang merupakan perasan lanjutan dari trisila setelah sebelumnya 

merupakan hasil peras dari Pancasila. Pada era orde baru, kata gotong royong juga 

sering dijadikan kata kunci dalam rangka mensukseskan program-program 

pembangunan. Betapapun besar anggaran yang disediakan negara melalui APBN 

bila tanpa didukung semangat kebersamaan bernama gotong royong dalam 

membangun dan memelihara hasil pembangunan, tentulah program itu tidak akan 

berjalan secara sangkil dan mangkus. Pada era pemerintahan Megawati 

Sukarnoputri, gotong royong bahkan digunakan sebagai nama kabinet, yaitu 

kabinet gotong royong. Pemberian nama Kabinet Gotong royong merupakan 

gambaran bahwa pemerintahan saat itu dijalankan secara kolektif dengan 

merangkul berbagai kekuatan modal sosial dan modal politik untuk bekerjasama 

dengan semangat kebersamaan.  

Secara konseptual, gotong royong dapat diartikan sebagai suatu model 

kerjasama yang disepakati bersama. Koentjaraningrat (1987) membagi dua jenis 

gotong royong yang dikenal oleh masyarakat Indonesia; gotong royong tolong 

menolong dan gotong royong kerja bakti. Kegiatan gotong royong tolong 

menolong terjadi pada aktivitas pertanian, kegiatan sekitar rumah tangga, kegiatan 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

100 

pesta, kegiatan perayaan, dan pada peristiwa bencana atau kematian. Sedangkan 

kegiatan gotong royong kerja bakti biasanya dilakukan untuk mengerjakan sesuatu 

hal yang sifatnya untuk kepentingan umum, yang dibedakan antara gotong royong 

atas inisiatif warga dengan gotong royong yang dipaksakan. Misalnya gotong 

royong membangun jalan, jembatan, membangun gedung balai pertemuan warga, 

dan lain sebagainya.  

Gotong royong juga dapat dimaknai sebagai praktek pemberdayaan 

masyarakat, karena sebagaimana disinggung di atas, ia merupakan modal sosial 

untuk membentuk kekuatan kelembagaan di tingkat komunitas, masyarakat, 

negara, dan masyarakat lintas Bangsa dan Negara Indonesia dalam mewujudkan 

kesejahteraan. Selain juga dikarenakan konsep gotong royong mengandung makna 

collective action to struggle, self governing, common goal, dan sovereignty.  

Dalam perspektif sosio budaya, nilai gotong royong adalah semangat yang 

diwujudkan dalam bentuk perilaku atau tindakan individu yang dilakukan tanpa 

pamrih (mengharap balasan) untuk melakukan sesuatu secara bersama-sama demi 

kepentingan bersama atau individu tertentu.  

Mengacu pada pendapat Koentjaraningrat di atas, secara historis praktek 

gotong royong di Indonesia sudah dilakukan sejak era Kerajaan. Ketika 

membangun sebuah komunitas kerajaan masyarakat dikerahkan untuk gotong 

royong membuat bangunan untuk kepentingan kerajaan, mereka bekerja secara 

sukarela atau terpaksa membangun jalan, gedung kerajaan, pasar, dan bahkan 

hasil panenan mereka sebagian disetorkan dalam bentuk pajak untuk kepentingan 

kelangsungan kerajaan. Begitu juga ketika jaman penjajahan, masyarakat 

dimobilisir kerja paksa, kerja rodi untuk membangun jembatan, jalan, rel kereta 

api, pabrik-pabrik gula untuk industri kolonial, istana, dermaga dan sebagainya. 

Dalam merebut kemerdekaan, semua rakyat dengan berbagai atribut kelompoknya 

bersatu gotong royong melakukan gerilya untuk mengusir Belanda atau Jepang. 

Hasilnya dengan cara bergotongroyong tersebut kemerdekaan dapat diwujudkan 

oleh bangsa Indonesia. Karena ampuhnya konsep gotong royong tersebut sampai 

era mutakhir juga digunakan untuk meuwujudkan program-program pemerintah 

yang membutuhkan dukungan dari masyarakat luas. Dengan demikian gotong 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

101 

royong menjadi kalimat sakral yang dapat mewujudkan program yang sebelumnya 

dianggap tidak memungkinkan untuk direalisasikan. 

 

Pengembangan Budaya Gotong Royong 

Mendasarkan pada pendapat Soedjito di atas bahwa dalam menganalisis 

fenomena gotong royong perlu memperhatikan prinsip keseimbangan antara 

kewajiban dan hak, karena menurutnya lebih lanjut gotong royong pada dasarnya 

dilakukan bukannya tidak ada pamrih. Sifat pamrih dalam pengertian di sini dapat 

berupa material dan/atau nonmaterial. Oleh karena itu, menurut hemat penulis 

untuk menganalisis bagaimana gotong royong dapat dikembangkan atau 

direvitalisasi di era yang serba material dan digitalisasi ini teori sosial yang 

relevan untuk dipakai menganalisis adalah teori pertukaran sosial. 

Tokoh utama teori pertukaran sosial adalah George Homans, seorang 

sosiolog. Teorinya banyak didasarkan pada pandangan filsafat behavioristik. 

Pandangan dasar Homans adalah bahwa jantung sosiologi terletak pada studi 

perilaku dan interaksi individu. Ia tidak begitu tertarik dengan kesadaran atau 

berbagai jenis struktur dan institusi skala besar yang menjadi pokok perhatian 

kebanyakan sosiolog. Menurutnya bahwa orang terus melakukan hal-hal yang 

mereka anggap memberikan imbalan dimasa lalu. Sebaliknya, mereka mulai tidak 

melakukan hal-hal yang terbukti memakan ongkos besar di masa lalu. Jadi, fokus 

sosiologi seharusnya tidak diarahkan pada kesadaran atau struktur sosial serta 

institusi, namun pada pola-pola pemicu tindakan. 

Premisnya adalah bahwa interaksi cenderung berlanjut ketika terdapat 

pertukaran imbalan. Sebaliknya, interaksi yang membebani biaya satu atau kedua 

belah pihak cenderung tidak dapat berlanjut (Ritzer dan Goodman, 2008: 234). 

Menurut Homans (dalam Johnson, 1994: 61), ada tiga konsep utama untuk 

menggambarkan kelompok kecil, yaitu kegiatan, interaksi, dan perasaan. 

Kegaiatan adalah perilaku aktual yang digambarkan pada tingkat yang sangat 

kongkrit. Individu-individu dan kelompok-kelompok dapat dibandingkan menurut 

persamaan dan perbedaan  dalam kegiatan-kegiatan mereka dan dalam tingkat 

penampilan dari berbagai kegiatan itu. Interaksi adalah kegiatan apa saja yang 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

102 

merangsang atau dirangsang oleh kegiatan orang lain. Individu-individu atau 

kelompok-kelompok dapat dibandingkan menurut frekuensi interaksi, menurut 

siapa yang mulai interaksi dengan siapa, menurut saluran-saluran di mana 

interaksi itu terjadi, dan seterusnya. Perasaan seperti yang sudah kita lihat, tidak 

didefinisikan hanya sebagai suatu tanda yang bersifat eksternal atau yang bersifat 

perilaku yang menunjukkan suatu keadaan subyektif (seperti mungkin diharapkan 

menurut akal sehat), tetapi sebagai suatu tanda yang bersifat eksternal atau yang 

bersifat perilaku yang menunjukkan suatu keadaan internal. Tanda-tanda seperti 

kelaparan, keletihan, reaksi emosional yang positif atau negatif terhadap suatu 

peristiwa atau suatu stimulus, perasaan suka atau tidak suka terhadap seorang 

kawan anggota kelompok.  Ketiga elemen tersebut membentuk suatu keseluruhan 

yang terorganisir dan berhubungan secara timbal balik. Artinya, kegiatan akan 

mempengaruhi (dan dipengaruhi oleh) pola-pola interaksi dan perasaan-perasaan; 

interaksi akan mempengaruhi dan dipengaruhi oleh kegiatan dan perasaan; dan 

perasaan akan berhubungan timbal balik dengan kegiatan dan interaksi. Kalau 

salah satu elemen ini berubah, kedua yang lainnya akan mungkin berubah. 

Kegiatan, interaksi, dan perasaan disebut sebagai sistem eksternal. 

Sementara, kegiatan, interaksi, perasaan, dan tambahan kegiatan intim lainnya 

seperti kegiatan bermain bola volli bersama, renang bersama, jongging bersama, 

makan dan minum kopi bersama dan lain-lain disebut sebagai sistem internal. 

Kedua sistem ini (internal dan eksternal) mempunyai hubungan saling tergantung, 

sehingga kalau ada perubahan dalam satu sistem cenderung mempengaruhi 

perubahan dalam sistem lainnya. Berdasarkan beberapa pandangan dan asumsi 

tersebut, Homans kemudian menyusun proposisi-proposisi sebagai berikut; 1) 

Kalau interaksi-interaksi antara para anggota suatu kelompok sering terjadi dalam 

sistem eksternal, maka perasaan suka akan bertumbuh diantara mereka, dan 

perasaan-perasaan ini akan menimbulkan interaksi lebih lanjut, terutama interaksi-

interaksi dalam sistem eksternal; 2) Kalau frekuensi interaksi antara para anggota 

suatu kelompok menurun dalam sistem eksternal, maka frekuensi interaksi dalam 

sistem internal menurun pula (Johnson, 1994: 63-64). 

Gotong royong dalam sejarah di Indonesia mudah dilaksanakan pada 

komunitas masyarakat yang masih sederhana, hubungan diantara anggota 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

103 

masyarakat, anggota masyarakat dengan pimpinan, baik pada era kerajaan kecil-

kecil, era kolonialis, dan era perjuangan sangat dekat dan erat yang tidak 

tersegmentasi oleh hubungan yang bersifat formal. Model hubungan semacam ini 

mengandung nilai-nilai yang terselip diantaranya adalah saling kepercayaan 

(trust), penghormatan terhadap masing-masing posisi (pemimpin menghormati 

atau peduli terhadap rakyat dan sebaliknya rakyat menghormati pimpinan), 

kesadaran atas kesatuan rasa, nasib, dan karsa (perjuangan), dan tujuan. Nilai-nilai 

inilah menurut hemat penulis yang dapat dipahami dari bentuk pamrih 

nonmaterial sebagaimana dikonsepsikan oleh Soedjito sebagai kewajiban dan hak 

sehingga melahirkan respon yang bentuknya gotong royong di masyarakat. 

Gotong royong merupakan perwujudan dari implementasi  kewajiban sebagai 

warga masyarakat yang lebih mementingkan kepentingan umum ketimbang 

kepentingan pribadi dan/atau golongan, sementara haknya yang didapatkan oleh 

warga masyarakat dari praktek gotong royong (dalam konsep Koentjaraningrat: 

gotong royong sukarela) tadi adalah kepuasaan secara bathiniyah. Sebagaimana 

jamak dipahami bahwa rasa puas mengandung dua dimensi, yaitu kepuasaan 

karena telah mendapatkan barang, jasa yang bersifat material dan kepuasan 

bathiniyah, karena memang manusia mengandung dua dimensi yang keduanya 

memerlukan asupan nutrisi yaitu dimensi jasmaniyah dan ruhaniyah agar ia dapat 

bereksistensi. 

Untuk mendapatkan asupan nutrisi kedua dimensi manusia dibutuhkan pola 

interaksi dengan semua relasi mulai dari lingkup terkecil keluarga sampai pada 

lingkup luas sesuai dengan daya dinamikanya dalam masyarakat. Semakin pandai 

bergaul dan membangun kelompok-kelompok yang lebih luas semakin luas dan 

banyak pula pola relasi dan interaksi yang membutuhkan kerjasama untuk 

mencapai tujuannya. Dalam prakteknya tidak seorangpun yang  dapat berkembang 

potensinya atau hidup tanpa adanya relasi dan interkasi dengan orang atau 

lingkungan sekitarnya, dalam literer bahasa jawa <putihe beras sebab gesekan 

karo koncone=. Hubungan atau interkasi yang hangat, dekat, menumbuhkan saling 

percaya, saling menjaga kejujuran, dan teposeliro dengan para relasinya membuat 

seseorang dapat mengembangkan keragaman potensi yang dimiliki sehingga dapat 

digunakan untuk memaksimalkan hasrat kepribadian individualnya maupun hasrat 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

104 

kelompok masyarakat luas. Ketika seorang individu mampu menurunkan hasrat 

keindividuannya dengan lebih mementingkan hasrat komunitasnya, maka ia telah 

menjadi bagian dari semakin berkembangnya modal sosial suatu komunitas. 

Modal sosial (social capital) dapat didefinisikan sebagai kemampuan 

masyarakat untuk bekerja bersama, demi mencapai tujuan-tujuan bersama, di 

dalam berbagai kelompok dan organisasi (Coleman, 1999: 25). Secara lebih 

komperehensif Burt (1992: 74) mendefinsikan modal sosial adalah kemampuan 

masyarakat untuk melakukan asosiasi (berhubungan) satu sama lain dan 

selanjutnya menjadi kekuatan yang sangat penting bukan hanya bagi kehidupan 

ekonomi akan tetapi juga setiap aspek eksistensi sosial yang lain. Dalam bahasa 

yang agak berbeda, Fukuyama (1995: 57) mendifinisikan modal sosial sebagai 

serangkaian nilai-nilai atau norma-norma informal yang dimiliki bersama diantara 

para anggota suatu kelompok yang memungkinkan terjalinnya kerjasama diantara 

mereka. Adapun Cox (1995: 39) mendefinisikan bahwa modal sosial merupakan 

suatu rangkian proses hubungan antar manusia yang ditopang oleh jaringan, 

norma-norma, dan kepercayaan sosial yang memungkinkan efisien dan efektifnya 

koordinasi dan kerjasama untuk keuntungan dan kebajikan bersama. 

Berdasarkan uraian teori dan analisis pandangan berbagai pakar, proses 

pengembangan budaya gotong royong di masyarakat menurut penulis dapat 

dikembangkan  melalui tiga tataran pokok, yaitu; 1) Pengembangan pada tataran 

spirit dan nilai-nilai; 2) Pengembangan pada tataran teknis; dan 3) pengembangan 

pada tataran sosial. 

Pertama, proses pengembangan budaya gotong royong dapat dimulai 

dengan pengembangan pada tataran spirit dan nilai-nilai, yaitu dengan cara 

mengidentifikasi berbagai spirit dan nilai-nilai. Budaya gotong royong 

sebagaimana disinggung di atas bersumber dari spirit dan kualitas nilai-nilai yang 

dianut oleh masyarakat, dalam hal ini nilai-nilai yang terkandung didalam 

keyakinan agama mereka masing-masing anggota warga masyarakat yang 

kemudian terefleksikan dalam falsafah dan ideologi bangsa yakni Pancasila. Nilai-

nilai ketuhanan yang terkandung didalamnya hendaknya menjadi spirit yang 

terimplementasikan  dalam pola pikir, pola sikap, dan pola perilaku anggota warga 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

105 

masyarakat dengan membiasakan atau membudayakan saling menjaga nilai-nilai 

kebaikan kemanusiaan, berperilaku adil terhadap diri, keluarga, dan/atau sesama, 

menjadikan diri sebagai pemimpin yang bertanggungjawab dengan lebih 

mementingkan kepentingan bersama ketimbang kepentingan pribadi atau 

golongan yang bermuara pada terbentuknya sikap persatuan yang mewujud pada 

berkembangnya budaya gotong royong dalam segala aspeknya.  Terakhir, perlu 

ditekannya di sini bahwa pada dasarnya tidak ada pengembangan budaya gotong 

royong yang sistematik tanpa identifikasi berbagai spirit dan nilai-nilai yang dapat 

dijadikan landasannya. 

Jika dielaborasi lebih mendalam lagi spirit dan nilai-nilai yang terkandung 

dalam keyakinan agama dan/atau falsafah bangsa Indonesia yang relevan dalam 

konteks ini, maka dapat dirumuskan beberapa spirit dan nilai-nilai yang harus 

menjadi sumber kualitas kehidupan berbangsa dan bermasyarakat dalam rangka 

menumbuhkembangkan budaya gotong royong, yaitu spirit dan nilai-nilai: 

keimanan dan ketakwaan;  kejujuran; keterbukaan; semangat hidup; menyadari 

diri sediri dan keberadaan orang lain; menghargai orang lain; persatuan dan 

kesatuan; bersikap dan prasangka positif; disiplin diri; tanggungjawab dan 

kebersamaan. 

Kedua, pengembangan budaya gotong royong pada tataran teknis. Dalam 

hal ini budaya gotong royong dapat dikembangkan dengan cara membuat aturan 

tertulis dan/atau konvensional berbagai prosedur dan aturan kerja, pemberian 

hadiah atau hukuman, dan pembiasaan-pembiasaan (pembudayaan) berbagai hal 

yang berkaitan dengan penyiapan fasilitas untuk kepentingan umum, diantaranya 

fasilitas pendidikan anak dan masyarakat, keagamaan, kemasyarakatan, irigasi 

umum, dan lain-lain yang betul-betul merefleksikan spirit dan nilai-nilai yang 

akan dibudayakan di masyarakat. 

Ketiga, pengembangan budaya gotong royong pada tataran pembiasaan di 

masyarakat atau tataran sosial. Pengembangan pada tataran sosial dalam konteks 

pengembangan budaya gotong royong ini sebenarnya merupakan proses 

internalisasi atau institusionalisasi nilai-nilai, dan implementasi pengembangan 

budaya gotong royong mulai pada level rukun tetangga (RT), rukun warga (RW), 



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

106 

dan warga masyarakat pada level yang lebih luas di desa. Pimpinan pada masing-

masing level tersebut hendaknya berusaha bagaimana seluruh kebijakan dan 

aturan teknis yang dikembangkan secara bersama-sama berdasarkan spirit dan 

nilai-nilai tertentu diinstitusionalisasikan, disosialisasikan, dan diamalkan secara 

kontinyu sehingga menjadi suatu kebiasaan di masyarakat, baik aspek pola sikap 

maupun pola perilaku. Untuk memudahkan pemahaman dapat penulis 

abstraksikan pada gambar 2 berikut ini. 

Gambar : 2 

Pola Pengembangan Budaya Gotong Royong 

 

 

Penutup 

Secara historis, gotong royong merupakan budaya asli Indonesia yang telah 

dipraktekkan oleh leluhur bangsa mulai jaman kerajaan, penjajahan, merebut 

kemerdekaan, dan jaman kemerdekaan awal. Budaya ini terbukti memberi 

kontribusi yang besar bagi terwujudnya cita-cita bersama, namun seiring dengan 

perkembangan jaman, kontak antar budaya, dan disorientasi keberbangsaan 

menjadikan budaya yang baik tersebut semakin terpinggirkan. 

Sekarang semakin menguat kesadaran kerinduan terhadap budaya gotong 

royong di masyarakat, diantara indikasinya  yang dapat dikaitkan adalah konsep 

otonomi daerah, partisipasi stakeholders, pembangunan berbasis masyarakat, dan 

lain sebagainya. Budaya gotong royong dapat dikembangkan melalui tiga tataran, 

yaitu identifikasi dan penggalian nilai-nilai dan spirit bangsa yang disarikan dari 



 Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital 3 Nur Khasanah 

 

107 

nilai-nilai keagamaan yang diyakini dan ideologi bangsa yang dianut, proses 

pembuatan aturan, kebijakan implementasi budaya gotong royong, dan 

implementasi dalam pola keseharian di masyarakat, baik pola pikir, pola sikap, 

dan pola perilaku. 

  



Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108 

 

108 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Bagus, Lorens. Kamus filsafat. Jakarta: Gramedia pustaka utama. 2005. 

Burt. R.S. Excerpt from the social structure of competition, in structure holes: the 

social structure of competition. Cambridge, MA and London: Harvard 

University. In Elinor Ostrom and T.K. Ahn. 2003. Foundation of social 

capital. Massachusetts: Edward Elgar Publishing Limited. 1992. 

Coleman, J. Social capital in the creation of human capital. Cambridge Mass: 

Harvard University Press. 1999. 

Cox, Eva. A truly civil society. Sydney: ABC Boook. 1995. 

Fukuyama, F. Trust: the social virtues and the creation of prosperity. New York: 

Free Press. 1995. 

Johnson, Doyle Paul. Sociological theory classical founders and contemporary 

perspective. (Terj.) Robert M.Z. Lawang. Teori sosiologi klasik dan 

modern. Jilid I dan II. Jakarta: Gramedia pustaka utama. 1994. 

Mulyana, Rohmat. Mengartikulasikan pendidikan nilai.  Bandung: Alfabeta. 

2004. 

Parsons, Talcott. Structure and process in modern societies. New York: The free 

press. 1965. 

Ritzer. G. & Goodman. D.J. Teori sosiologi modern. Jakarta: Prenada Media 

Group. 2008. 

Soedjito, Sosrodihardjo. Aspek sosial budaya dalam pembangunan pedesaan. 

Yogyakarta: Tiara wacana. 2001. 


