2[71<

PENGEJAWANTAHAN NILAI-NILAI DALAM
PENGEMBANGAN BUDAYA GOTONG ROYONG
DI ERA DIGITAL

Nur Khasanah*

*Guru MI Santren Blitar — Jawa Timur
fakhryaqil @gmail.com

Abstract

Culture of mutual aid is part of the social capital (social
capital) who once practiced by the Indonesian people,
ranging from the empire, colonialism, and the beginning
of freedom to realize our goals. Mutual cooperation in the
context of a mutual assistance are helping each other and
community service, there are two forms of consciousness
and / or coercion. Lately due to various factors impact the
culture, strategy development, and the lack of good
examples of cultural leaders is increasingly reduced.
While on the other hand, the challenges of the Indonesian
nation is not getting lighter, therefore the embodiment of
efforts to revitalize or societal values in the development
of a culture of mutual aid is urgent and appropriate
choice.

Kata Kunci: Nilai-nilai, Budaya, Gotong Royong

Pendahuluan

Hasil perjuangan para pahlawan dalam merebut kemerdekaan pada dasarnya
merupakan bagian dari modal sosial yang dikembangkan oleh para tokoh
kemerdekaan melalui nilai-nilai kejuangan dan kegotongroyongan. Mereka
mempunyai tekad untuk terbentuknya Bangsa Indonesia yang kuat, bebas dari
bayang-bayang kekuasaan dan hegemoni sosio budaya bangsa lain. Upaya

demikian kemudian dikenal sebagai upaya national character building (NCB).



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 93

Dalam kerangka NCB ini pada 1945, Soekarno mempopulerkan istilah gotong
royong sebagai bagian esensial dari revitalisasi nilai-nilai sosio budaya pada
masyarakat lintas suku bangsa di Indonesia agar terbebas dari dominasi sosial,
ekonomi, politik, serta ideologi asing yang tidak menguntungkan bangsa

Indonesia.

Sebagaimana jamak dipahami bahwa kemerdekaan bangsa Indonesia tidak
mungkin dicapai tanpa dukungan kekuatan masyarakat yang tersebar di seluruh
tanah air dalam bentuk gotong royong antar masyarakat yang memperkuat energi
tokoh-tokoh perjuangan kemerdekaan. Jauh sebelum merdeka, istilah gotong
royong merupakan kekuatan sinergis antar masyarakat yang terdapat di Indonesia.
Presiden Soekarno pada 1964, menyebut kata gotong royong sebagai perasaan
dari dasar negara Pancasila, yang nilai-nilainya digali dari sejarah bangsa
Indonesia. Gotong royong telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari pada
hampir seluruh suku bangsa, ia juga dapat disebut sebagai inti kekuatan budaya
masyarakat Indonesia yang dapat dijadikan landasan semangat dan tindakan

kolektif untuk merevitalisasi nilai-nilai kebersamaan dalam kegotongroyongan.

Gotong royong berarti bahu membahu, saling bergandengan tangan, atau
memikul beban secara bersama sebagai bagian dari pemberdayaan diri secara
kolektif untuk menyelesaikan atau mengatasi suatu persoalan, dan sekaligus juga
untuk menggapai tujuan kebaikan bersama. Gotong royong mengandung makna
kebersamaan, kesetaraan, keadilan dan kebersamaan dalam memecahkan masalah

untuk mencapai tujuan bersama.

Sifat dan budaya kegotongroyongan akhir-akhir ini hampir menjadi cerita
romantis bagi generasi muda. Banyak faktor yang mempengaruhi tereduksinya
budaya gotong royong di masyarakat, diantaranya adanya benturan dengan
budaya individualis dari negara-negara Barat, model pembangunan yang
mengedepankan trickle down effect, dan pemimpin yang tidak memberi tauladan
keikhlasan dan pengorbanan dengan mempertontonkan sikap tidak sederhana
dalam kehidupan keseharian. Faktor-faktor ini yang kemudian melahirkan sikap
acuh pada anggota masyarakat yang bermuara pada sikap lebih mementingkan

kepentingan pribadi atau golongan, dan berkembangnya pikiran bahwa



94 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

pembangunan merupakan urusan penguasa. Hal ini tidak bisa dibiarkan, karena
hanya akan melahirkan tereduksinya modal sosial kegotongroyongan yang sudah

berkembang di masyarakat.

Revitalisasi nilai-nilai kemasyarakatan dalam mewujudkan kembali
semangat kegotongroyongan di masyarakat menjadi sesuatu yang urgen.
Semangat kebersamaan yang pernah berkembang di masyarakat dapat diwujudkan
karena adanya sentimen keagamaan, kesatuan perasaan, dan kesatuan tujuan.
Tulisan sederhana ini berusaha untuk membuat model pola pengembangan budaya
gotong royong di masyarakat dengan pendekatan pengejawantahan nilai-nilai
keagamaan dan kebangsaan di maksud. Diharapkan karya ini memberi kontribusi
terhadap upaya Pemerintah untuk menumbuhkan kembali budaya gotong royong

yang pernah dipraktekkan pada era sebelum dan awal kemerdekaan.

Nilai-Nilai Budaya Kehidupan Masyarakat

Nilai-nilai budaya masyarakat merupakan nilai-nilai yang disepakati dan
tertanam dalam suatu komunitas masyarakat yang mengakar dan terefleksi pada
kebiasaan, kepercayaan (believe), simbol-simbol dengan karakteristik tertentu
yang dapat dibedakan satu sama lainnya sebagai acuan orientasi pola pikir, pola
sikap, dan pola perilaku, serta reaksi spontanitas atau terencana atas apa yang
akan terjadi atau sedang terjadi. Nilai-nilai biasanya tampak melalui simbol-
simbol, slogan, motto, visi, misi, atau sesuatu yang nampak sebagai acuan pokok

perilaku pada suatu masyarakat.

Setiap masyarakat sebenarnya mempunyai sistem nilai tertentu, baik tertulis
maupun tidak tertulis yang menjadi pegangan bagi anggota masyarakat yang
bersangkutan. Sistem nilai bersumber pada kepercayaan atau ideologi yang
merupakan pandangan hidup yang diyakini kebenarannya dan dipraktekkan dalam
kehidupannya. Nilai-nilai tersebut dalam dinamikanya akan mempengaruhi segala
aspek kebudayaan suatu masyarakat. Ia juga merupakan suatu konsepsi yang
secara eksplisit maupun implisit menjadi milik atau ciri khas seseorang atau
masyarakat. Konsep demikian mempunyai makna yang tersembunyi bahwa

pilihan nilai merupakan suatu ukuran atau standar yang memiliki kelestarian yang



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 95

secara umum digunakan untuk mengorganisasikan sistem tingkah laku suatu

masyarakat.

Sistem nilai yang dianut masyarakat merupakan sistem nilai yang muaranya
dapat membentuk budaya yang berkarakter pada suatu masyarakat. Sistem nilai
budaya adalah rangkaian konsep mengenai sesuatu yang dianggap penting dan
berharga, serta dapat pula dianggap remeh dan tidak berharga dalam pikiran
sebagian besar warga suatu masyarakat. Menurut Rohmat (2004: 9), nilai itu
sendiri adalah hakikat suatu hal yang menyebabkan hal itu dikejar oleh manusia.
Nilai juga berarti keyakinan yang membuat seseorang bertindak atas dasar
pilihannya. Nilai merupakan sifat yang terdapat pada sesuatu yang menempatkan
pada posisi yang berharga dan terhormat yakni bahwa sifat ini menjadikan sesuatu

itu dicari dan dicintai, baik dicintai oleh satu orang maupun sekelompok orang.

Nilai-nilai sifatnya abstrak yang perwujudannya adalah perilaku dan sikap
yang sesuai dengan norma-norma, baik norma agama yang diyakininya maupun
norma kemasyarakatan. “values are modes of normative orientation of action in a
social system which define the main directions of action without reference to
specific goals or more detailed situations or struktures” (Parsons, 1965: 171).
Dengan perkataan lain, nilai-nilai bersifat abstrak dan memberikan pengarahan
yang normatif. Pendapat yang hampir sama dikemukakan oleh Bagus (2005: 713)
bahwa nilai juga dapat disamakan maknanya dengan “keistimewaan”, yaitu apa
yang dihargai atau dihargai sebagai sesuatu kebaikan. Baik akan menjadi suatu
nilai dan lawannya (jelek, buruk) akan menjadi suatu “nilai negatif” atau “tidak

bernilai” dan karena itu akan ditinggal orang.

Fungsi sistem nilai budaya adalah sebagai pedoman dan pendorong warga
masyarakat dalam bertingkah laku atau dapat dimaknai bahwa sistem nilai budaya
berfungsi sebagai tata kelakuan. Sistem nilai budaya merupakan sumber dari
segala sumber hukum yang berlaku dalam suatu masyarakat. Oleh karena itu, nilai
budaya berfungsi dalam menentukan pandangan hidup suatu masyarakat dalam
menghadapi suatu masalah, hakikat, dan sifat hidup, hakikat kerja, hakikat
kedudukan manusia, etika, dan tata krama pergaulan dalam ruang dan waktu, serta

hakikat hubungan manusia dengan manusia lainnya.



96 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

Hakikat kebudayaan pada dasarnya akan terus berubah karena sistem nilai
budaya di masyarakat juga mengalami perubahan. Perubahan suatu budaya
disebabkan terjadinya transformasi budaya karena akibat kontak antar budaya.
Budaya gotong royong misalnya pada masyarakat sederhana menjadi ciri khasnya,
maka pada era digital yang memungkinkan terjadinya kontak antara budaya
mengalami degradasi yang cukup signifikan. Dulu kita biasa menyaksikan
masyarakat bareng-bareng membangun masjid, madrasah, sekolah, jembatan,
perbaikan jalan dan sebagainya. Sekarang di era reformasi, globalisasi, dan
digitalisasi ini pemandangan seperti di atas menjadi barang langka. Nilai budaya
yang dipertahankan adalah nilai pokok yang menjadi identitas budaya suatu
masyarakat serta menjadi kebanggaan masyarakat pendukungnya. Nilai budaya
tradisional dapat berubah dan dapat pula diubah, dapat bertahan atau
dipertahankan sejauh masyarakat bersepakat melakukannya. Nilai-nilai budaya
kapitalis diantaranya yang dominan mempengaruhi perubahan budaya gotong
royong semakin tereduksi. Kebutuhan yang semakin beragam dalam skala
akselerasi yang dinamis menjadi pupuk semakin suburnya budaya individualis,
orientasi hidup masing-masing individu tertuju pada pencapaian tujuan pribadi
yang bersifat material. Mereka lebih mementingkan tujuan pribadi ketimbang

kepentingan masyarakat umum sebagaimana pada era sebelumnya.

Bagaimanapun kuatnya pengaruh nilai-nilai budaya asing, hendaknya kita
menyadari sebagaimana kita akui bersama bahwa pancasila sebagai dasar dan
falsafah berbangsa merepresentasikan nilai-nilai budaya yang dianut dan
dijalankan dalam kehidupan bermasyarakat. Nilai-nilai budaya berketuhanan
(ketauhidan) menjadi sistem nilai budaya yang bersifat sankan paraning dumadi,
yakni semua pola pikir, pola sikap, dan pola laku yang terbudayakan dan
dibudayakan dalam kehidupan bermasyarakat dan berbangsa harus mencerminkan
dan “berasa” tauhid, dalam pengertian bahwa ia melakukan sesuatu hendaknya
didasari oleh suatu kesadaran ketundukkan yang ikhlas terhadap dzat yang Maha
Agung, Tuhan yang Maha Esa. Mereka menyadari bahwa Tuhan akan selalu hadir
di mana, kapan, dan sedang apa mereka. Dengan kesadaran demikian, nilai-nilai
yang dikembangkan tersebut bukanlah nilai-nilai skunder yang bersifat sekuler

sebagaimana yang berkembang di Negara-Negara barat, yakni dengan



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 97

memisahkan tindakan beragama dengan tindakan bermasyarakat. Tetapi nilai-nilai
ketuhanan tersebut justru menjadi unsur pewarna dan perasa dalam kehidupan riil

implementatif kesehariannya, baik dalam pola pikir, pola sikap, dan pola perilaku.

Sistem nilai budaya yang dilahirkan dari sistem kemasyarakatan bertuhan
merupakan sistem nilai yang diorientasikan untuk keseimbangan trilogi dalam
bersikap dan bertindak yaitu keseimbangan dengan Tuhannya, keseimbangan
dengan sesama manusia juga dirinya, dan keseimbangan dengan lingkungan alam
sekitarnya. Diantara nilai-nilai yang lahir dari sistem tersebut adalah kejujuran,
bertanggungjawab, dapat dipercaya, amanah, peduli, tolong menolong, menjaga
perasaan sesama, bekerja keras, bermotivasi tinggi, bersemangat, berfikiran
positif, dan sebagainya. Nilai-nilai tersebut, dijadikan landasan dan sumber oleh
masyarakat yang tercermin dalam setiap kegiatan, dalam mengambil keputusan,
sikap dan perilaku warga masyarakat, pola-pola hubungan, dan lain sebagainya.
Untuk lebih memudahkan pemahaman terhadap konsep sistem nilai yang
dimaksud dalam tulisan ini dapat penulis abstraksikan pada gambar berikut ini.

Gambar: 1
Model Internalisasi Nilai Ke-Tuhanan dalam Trilogi Kehidupan

Keseimbangan
dengan lingkunga /
alam semesta

Gotong Royong dalam Lintasan Sejarah

Secara terminologi, gotong royong menurut kamus bahasa Indonesia
diartikan sebagai bekerja bersama-sama (tolong-menolong, bantu-membantu).
merupakan manifestasi konkret dari semangat kebersamaan antar-masyarakat

dalam bantu-membantu dan tolong-menolong. Gotong royong berasal dari kosa



98 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

kata Jawa, istilah gotong dapat disepadankan dengan kata pikul/ atau angkat.
Sementara, royong dapat disepadankan dengan bareng-bareng. Jadi kata gotong
royong secara sederhana berarti mengangkat sesuatu secara bersama-sama,
mengerjakan sesuatu secara bersama-sama. Kebiasaan ini misalnya dilakukan
masyarakat dalam membangun rumah, membersihkan selokan, membuat jembatan
desa, membangun sekolah, dan sarana umum lainnya. Dengan demikian dapat
dipahami bahwa gotong royong memiliki pengertian sebagai bentuk partisipasi
aktif setiap individu untuk terlibat dalam memberi nilai tambah atau positif
kepada setiap obyek, permasalahan atau kebutuhan orang banyak di sekelilingnya.
Partisipasi aktif tersebut bisa berupa bantuan yang berwujud materi, keuangan,
tenaga fisik, mental spiritual, ketrampilan, sumbangan pikiran atau nasihat yang

konstruktif, sampai hanya berdoa kepada Tuhan.

Praktek gotong royong hampir pernah ditemui disemua lapisan masyarakat
Indonesia. Masyarakat Indonesia yang majemuk dengan beragam geografi,
bahasa, adat istiadat hampir semuanya telah mempraktekkan sistem gotong
royong dalam kehidupan kesehariannya, meskipun istilahnya bermacam-macam.
Di Jawa kita kenal dengan istilah gugur gunung holo pis kuntul baris, Riau
dikenal dengan istilah batobo, Bali dengan istilah ngayah, Tapanuli dengan istilah
dalihan na tolu, Batak Karo dengan istilah raron, Maluku dengan istilah palu
gandhong dan Minahasa dengan istilah mapalus. Hal ini menunjukkan bahwa
dalam khasanah adat istiadat di Indonesia telah banyak ditemui praktek gotong
royong dengan keragaman istilah (menurut istilah etnis atau suku bangsa

setempat) namun mempunyai makna yang relatif sama.

Sikap gotong royong yang dipraktekkan pada masyarakat sederhana di
Indonesia dan sekarang hampir punah sesungguhnya didasari oleh kesadaran
tanpa pamrih (ikhlas) untuk terlibat, berpartisipasi, kebersamaan dan saling bantu
antar sesama. Pada tahap inilah secara tidak langsung gotong royong mengajarkan
pada kita tentang nilai kesetaraan, keadilan, dan kebersamaan dalam memecahkan
masalah. Jika kita refleksikan lebih mendalam gotong royong merupakan modal
sosial yang telah dimiliki bangsa ini sejak jaman dulu karena hampir disemua
masyarakat adat memiliki makna yang sama dengan gotong royong. Modal sosial

ini jugalah yang menjadi inspirasi para funding father kita untuk bersama sama



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 99

mengusir penjajah dari Negeri ini. Tidak berlebihan jika kemudian Soekarno
menyebut gotong royong merupakan perasaan dari dasar Negara Pancasila karena
semangat dan institusi gotong royong telah menjadi bagian dari kehidupan sehari-
hari pada hampir seluruh suku bangsa atau masyarakat adat di Negeri ini.
Pendapat yang lebih kritis dikemukakan oleh Soedjito (2001: 111) seraya
mengingatkan bahwa salah satu prinsip yang sering dilupakan kebanyakan orang
dalam membicarakan gotong royong ialah prinsip keseimbangan antara kewajiban
dan hak. Dikira bahwa didalam gotong royong tidak ada pamrih, dapat saja satu
pihak hanya memberikan jasa, tanpa menerima imbalan jasa yang seimbang.
Meskipun asas kekeluargaan diterapkan, keseimbangan antara kewajiban dan hak

terasa sebagai suatu hal yang asasi.

Istilah gotong royong karenanya menempati posisi terhormat sekaligus
membumi. Terhormat karena istilah tersebut sering dijadikan sebagai kata kunci
oleh para tokoh bangsa untuk menggalang dukungan terhadap suatu gagasan.
Presiden Sukarno misalnya menggunakan ferm gotong royong sebagi kata lain
dari ekasila yang merupakan perasan lanjutan dari trisila setelah sebelumnya
merupakan hasil peras dari Pancasila. Pada era orde baru, kata gotong royong juga
sering dijadikan kata kunci dalam rangka mensukseskan program-program
pembangunan. Betapapun besar anggaran yang disediakan negara melalui APBN
bila tanpa didukung semangat kebersamaan bernama gotong royong dalam
membangun dan memelihara hasil pembangunan, tentulah program itu tidak akan
berjalan secara sangkil dan mangkus. Pada era pemerintahan Megawati
Sukarnoputri, gotong royong bahkan digunakan sebagai nama kabinet, yaitu
kabinet gotong royong. Pemberian nama Kabinet Gotong royong merupakan
gambaran bahwa pemerintahan saat itu dijalankan secara kolektif dengan
merangkul berbagai kekuatan modal sosial dan modal politik untuk bekerjasama

dengan semangat kebersamaan.

Secara konseptual, gotong royong dapat diartikan sebagai suatu model
kerjasama yang disepakati bersama. Koentjaraningrat (1987) membagi dua jenis
gotong royong yang dikenal oleh masyarakat Indonesia; gotong royong tolong
menolong dan gotong royong kerja bakti. Kegiatan gotong royong tolong

menolong terjadi pada aktivitas pertanian, kegiatan sekitar rumah tangga, kegiatan



100 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

pesta, kegiatan perayaan, dan pada peristiwa bencana atau kematian. Sedangkan
kegiatan gotong royong kerja bakti biasanya dilakukan untuk mengerjakan sesuatu
hal yang sifatnya untuk kepentingan umum, yang dibedakan antara gotong royong
atas inisiatif warga dengan gotong royong yang dipaksakan. Misalnya gotong
royong membangun jalan, jembatan, membangun gedung balai pertemuan warga,

dan lain sebagainya.

Gotong royong juga dapat dimaknai sebagai praktek pemberdayaan
masyarakat, karena sebagaimana disinggung di atas, ia merupakan modal sosial
untuk membentuk kekuatan kelembagaan di tingkat komunitas, masyarakat,
negara, dan masyarakat lintas Bangsa dan Negara Indonesia dalam mewujudkan
kesejahteraan. Selain juga dikarenakan konsep gotong royong mengandung makna
collective action to struggle, self governing, common goal, dan sovereignty.
Dalam perspektif sosio budaya, nilai gotong royong adalah semangat yang
diwujudkan dalam bentuk perilaku atau tindakan individu yang dilakukan tanpa
pamrih (mengharap balasan) untuk melakukan sesuatu secara bersama-sama demi

kepentingan bersama atau individu tertentu.

Mengacu pada pendapat Koentjaraningrat di atas, secara historis praktek
gotong royong di Indonesia sudah dilakukan sejak era Kerajaan. Ketika
membangun sebuah komunitas kerajaan masyarakat dikerahkan untuk gotong
royong membuat bangunan untuk kepentingan kerajaan, mereka bekerja secara
sukarela atau terpaksa membangun jalan, gedung kerajaan, pasar, dan bahkan
hasil panenan mereka sebagian disetorkan dalam bentuk pajak untuk kepentingan
kelangsungan kerajaan. Begitu juga ketika jaman penjajahan, masyarakat
dimobilisir kerja paksa, kerja rodi untuk membangun jembatan, jalan, rel kereta
api, pabrik-pabrik gula untuk industri kolonial, istana, dermaga dan sebagainya.
Dalam merebut kemerdekaan, semua rakyat dengan berbagai atribut kelompoknya
bersatu gotong royong melakukan gerilya untuk mengusir Belanda atau Jepang.
Hasilnya dengan cara bergotongroyong tersebut kemerdekaan dapat diwujudkan
oleh bangsa Indonesia. Karena ampuhnya konsep gotong royong tersebut sampai
era mutakhir juga digunakan untuk meuwujudkan program-program pemerintah

yang membutuhkan dukungan dari masyarakat luas. Dengan demikian gotong



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 101

royong menjadi kalimat sakral yang dapat mewujudkan program yang sebelumnya

dianggap tidak memungkinkan untuk direalisasikan.

Pengembangan Budaya Gotong Royong

Mendasarkan pada pendapat Soedjito di atas bahwa dalam menganalisis
fenomena gotong royong perlu memperhatikan prinsip keseimbangan antara
kewajiban dan hak, karena menurutnya lebih lanjut gotong royong pada dasarnya
dilakukan bukannya tidak ada pamrih. Sifat pamrih dalam pengertian di sini dapat
berupa material dan/atau nonmaterial. Oleh karena itu, menurut hemat penulis
untuk menganalisis bagaimana gotong royong dapat dikembangkan atau
direvitalisasi di era yang serba material dan digitalisasi ini teori sosial yang

relevan untuk dipakai menganalisis adalah teori pertukaran sosial.

Tokoh utama teori pertukaran sosial adalah George Homans, seorang
sosiolog. Teorinya banyak didasarkan pada pandangan filsafat behavioristik.
Pandangan dasar Homans adalah bahwa jantung sosiologi terletak pada studi
perilaku dan interaksi individu. Ia tidak begitu tertarik dengan kesadaran atau
berbagai jenis struktur dan institusi skala besar yang menjadi pokok perhatian
kebanyakan sosiolog. Menurutnya bahwa orang terus melakukan hal-hal yang
mereka anggap memberikan imbalan dimasa lalu. Sebaliknya, mereka mulai tidak
melakukan hal-hal yang terbukti memakan ongkos besar di masa lalu. Jadi, fokus
sosiologi seharusnya tidak diarahkan pada kesadaran atau struktur sosial serta

institusi, namun pada pola-pola pemicu tindakan.

Premisnya adalah bahwa interaksi cenderung berlanjut ketika terdapat
pertukaran imbalan. Sebaliknya, interaksi yang membebani biaya satu atau kedua
belah pihak cenderung tidak dapat berlanjut (Ritzer dan Goodman, 2008: 234).
Menurut Homans (dalam Johnson, 1994: 61), ada tiga konsep utama untuk
menggambarkan kelompok kecil, yaitu kegiatan, interaksi, dan perasaan.
Kegaiatan adalah perilaku aktual yang digambarkan pada tingkat yang sangat
kongkrit. Individu-individu dan kelompok-kelompok dapat dibandingkan menurut
persamaan dan perbedaan dalam kegiatan-kegiatan mereka dan dalam tingkat

penampilan dari berbagai kegiatan itu. Interaksi adalah kegiatan apa saja yang



102 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

merangsang atau dirangsang oleh kegiatan orang lain. Individu-individu atau
kelompok-kelompok dapat dibandingkan menurut frekuensi interaksi, menurut
siapa yang mulai interaksi dengan siapa, menurut saluran-saluran di mana
interaksi itu terjadi, dan seterusnya. Perasaan seperti yang sudah kita lihat, tidak
didefinisikan hanya sebagai suatu tanda yang bersifat eksternal atau yang bersifat
perilaku yang menunjukkan suatu keadaan subyektif (seperti mungkin diharapkan
menurut akal sehat), tetapi sebagai suatu tanda yang bersifat eksternal atau yang
bersifat perilaku yang menunjukkan suatu keadaan internal. Tanda-tanda seperti
kelaparan, keletihan, reaksi emosional yang positif atau negatif terhadap suatu
peristiwa atau suatu stimulus, perasaan suka atau tidak suka terhadap seorang
kawan anggota kelompok. Ketiga elemen tersebut membentuk suatu keseluruhan
yang terorganisir dan berhubungan secara timbal balik. Artinya, kegiatan akan
mempengaruhi (dan dipengaruhi oleh) pola-pola interaksi dan perasaan-perasaan;
interaksi akan mempengaruhi dan dipengaruhi oleh kegiatan dan perasaan; dan
perasaan akan berhubungan timbal balik dengan kegiatan dan interaksi. Kalau

salah satu elemen ini berubah, kedua yang lainnya akan mungkin berubah.

Kegiatan, interaksi, dan perasaan disebut sebagai sistem eksternal.
Sementara, kegiatan, interaksi, perasaan, dan tambahan kegiatan intim lainnya
seperti kegiatan bermain bola volli bersama, renang bersama, jongging bersama,
makan dan minum kopi bersama dan lain-lain disebut sebagai sistem internal.
Kedua sistem ini (internal dan eksternal) mempunyai hubungan saling tergantung,
sehingga kalau ada perubahan dalam satu sistem cenderung mempengaruhi
perubahan dalam sistem lainnya. Berdasarkan beberapa pandangan dan asumsi
tersebut, Homans kemudian menyusun proposisi-proposisi sebagai berikut; 1)
Kalau interaksi-interaksi antara para anggota suatu kelompok sering terjadi dalam
sistem eksternal, maka perasaan suka akan bertumbuh diantara mereka, dan
perasaan-perasaan ini akan menimbulkan interaksi lebih lanjut, terutama interaksi-
interaksi dalam sistem eksternal; 2) Kalau frekuensi interaksi antara para anggota
suatu kelompok menurun dalam sistem eksternal, maka frekuensi interaksi dalam

sistem internal menurun pula (Johnson, 1994: 63-64).

Gotong royong dalam sejarah di Indonesia mudah dilaksanakan pada

komunitas masyarakat yang masih sederhana, hubungan diantara anggota



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 103

masyarakat, anggota masyarakat dengan pimpinan, baik pada era kerajaan kecil-
kecil, era kolonialis, dan era perjuangan sangat dekat dan erat yang tidak
tersegmentasi oleh hubungan yang bersifat formal. Model hubungan semacam ini
mengandung nilai-nilai yang terselip diantaranya adalah saling kepercayaan
(trust), penghormatan terhadap masing-masing posisi (pemimpin menghormati
atau peduli terhadap rakyat dan sebaliknya rakyat menghormati pimpinan),
kesadaran atas kesatuan rasa, nasib, dan karsa (perjuangan), dan tujuan. Nilai-nilai
inilah menurut hemat penulis yang dapat dipahami dari bentuk pamrih
nonmaterial sebagaimana dikonsepsikan oleh Soedjito sebagai kewajiban dan hak
sehingga melahirkan respon yang bentuknya gotong royong di masyarakat.
Gotong royong merupakan perwujudan dari implementasi kewajiban sebagai
warga masyarakat yang lebih mementingkan kepentingan umum ketimbang
kepentingan pribadi dan/atau golongan, sementara haknya yang didapatkan oleh
warga masyarakat dari praktek gotong royong (dalam konsep Koentjaraningrat:
gotong royong sukarela) tadi adalah kepuasaan secara bathiniyah. Sebagaimana
jamak dipahami bahwa rasa puas mengandung dua dimensi, yaitu kepuasaan
karena telah mendapatkan barang, jasa yang bersifat material dan kepuasan
bathiniyah, karena memang manusia mengandung dua dimensi yang keduanya
memerlukan asupan nutrisi yaitu dimensi jasmaniyah dan ruhaniyah agar ia dapat

bereksistensi.

Untuk mendapatkan asupan nutrisi kedua dimensi manusia dibutuhkan pola
interaksi dengan semua relasi mulai dari lingkup terkecil keluarga sampai pada
lingkup luas sesuai dengan daya dinamikanya dalam masyarakat. Semakin pandai
bergaul dan membangun kelompok-kelompok yang lebih luas semakin luas dan
banyak pula pola relasi dan interaksi yang membutuhkan kerjasama untuk
mencapai tujuannya. Dalam prakteknya tidak seorangpun yang dapat berkembang
potensinya atau hidup tanpa adanya relasi dan interkasi dengan orang atau
lingkungan sekitarnya, dalam literer bahasa jawa “putihe beras sebab gesekan
karo koncone’”. Hubungan atau interkasi yang hangat, dekat, menumbuhkan saling
percaya, saling menjaga kejujuran, dan teposeliro dengan para relasinya membuat
seseorang dapat mengembangkan keragaman potensi yang dimiliki sehingga dapat

digunakan untuk memaksimalkan hasrat kepribadian individualnya maupun hasrat



104 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

kelompok masyarakat luas. Ketika seorang individu mampu menurunkan hasrat
keindividuannya dengan lebih mementingkan hasrat komunitasnya, maka ia telah

menjadi bagian dari semakin berkembangnya modal sosial suatu komunitas.

Modal sosial (social capital) dapat didefinisikan sebagai kemampuan
masyarakat untuk bekerja bersama, demi mencapai tujuan-tujuan bersama, di
dalam berbagai kelompok dan organisasi (Coleman, 1999: 25). Secara lebih
komperehensif Burt (1992: 74) mendefinsikan modal sosial adalah kemampuan
masyarakat untuk melakukan asosiasi (berhubungan) satu sama lain dan
selanjutnya menjadi kekuatan yang sangat penting bukan hanya bagi kehidupan
ekonomi akan tetapi juga setiap aspek eksistensi sosial yang lain. Dalam bahasa
yang agak berbeda, Fukuyama (1995: 57) mendifinisikan modal sosial sebagai
serangkaian nilai-nilai atau norma-norma informal yang dimiliki bersama diantara
para anggota suatu kelompok yang memungkinkan terjalinnya kerjasama diantara
mereka. Adapun Cox (1995: 39) mendefinisikan bahwa modal sosial merupakan
suatu rangkian proses hubungan antar manusia yang ditopang oleh jaringan,
norma-norma, dan kepercayaan sosial yang memungkinkan efisien dan efektifnya

koordinasi dan kerjasama untuk keuntungan dan kebajikan bersama.

Berdasarkan uraian teori dan analisis pandangan berbagai pakar, proses
pengembangan budaya gotong royong di masyarakat menurut penulis dapat
dikembangkan melalui tiga tataran pokok, yaitu; 1) Pengembangan pada tataran
spirit dan nilai-nilai; 2) Pengembangan pada tataran teknis; dan 3) pengembangan

pada tataran sosial.

Pertama, proses pengembangan budaya gotong royong dapat dimulai
dengan pengembangan pada tataran spirit dan nilai-nilai, yaitu dengan cara
mengidentifikasi berbagai spirit dan nilai-nilai. Budaya gotong royong
sebagaimana disinggung di atas bersumber dari spirit dan kualitas nilai-nilai yang
dianut oleh masyarakat, dalam hal ini nilai-nilai yang terkandung didalam
keyakinan agama mereka masing-masing anggota warga masyarakat yang
kemudian terefleksikan dalam falsafah dan ideologi bangsa yakni Pancasila. Nilai-
nilai ketuhanan yang terkandung didalamnya hendaknya menjadi spirit yang

terimplementasikan dalam pola pikir, pola sikap, dan pola perilaku anggota warga



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 105

masyarakat dengan membiasakan atau membudayakan saling menjaga nilai-nilai
kebaikan kemanusiaan, berperilaku adil terhadap diri, keluarga, dan/atau sesama,
menjadikan diri sebagai pemimpin yang bertanggungjawab dengan lebih
mementingkan kepentingan bersama ketimbang kepentingan pribadi atau
golongan yang bermuara pada terbentuknya sikap persatuan yang mewujud pada
berkembangnya budaya gotong royong dalam segala aspeknya. Terakhir, perlu
ditekannya di sini bahwa pada dasarnya tidak ada pengembangan budaya gotong
royong yang sistematik tanpa identifikasi berbagai spirit dan nilai-nilai yang dapat

dijadikan landasannya.

Jika dielaborasi lebih mendalam lagi spirit dan nilai-nilai yang terkandung
dalam keyakinan agama dan/atau falsafah bangsa Indonesia yang relevan dalam
konteks ini, maka dapat dirumuskan beberapa spirit dan nilai-nilai yang harus
menjadi sumber kualitas kehidupan berbangsa dan bermasyarakat dalam rangka
menumbuhkembangkan budaya gotong royong, yaitu spirit dan nilai-nilai:
keimanan dan ketakwaan; kejujuran; keterbukaan; semangat hidup; menyadari
diri sediri dan keberadaan orang lain; menghargai orang lain; persatuan dan
kesatuan; bersikap dan prasangka positif; disiplin diri; tanggungjawab dan

kebersamaan.

Kedua, pengembangan budaya gotong royong pada tataran teknis. Dalam
hal ini budaya gotong royong dapat dikembangkan dengan cara membuat aturan
tertulis dan/atau konvensional berbagai prosedur dan aturan kerja, pemberian
hadiah atau hukuman, dan pembiasaan-pembiasaan (pembudayaan) berbagai hal
yang berkaitan dengan penyiapan fasilitas untuk kepentingan umum, diantaranya
fasilitas pendidikan anak dan masyarakat, keagamaan, kemasyarakatan, irigasi
umum, dan lain-lain yang betul-betul merefleksikan spirit dan nilai-nilai yang

akan dibudayakan di masyarakat.

Ketiga, pengembangan budaya gotong royong pada tataran pembiasaan di
masyarakat atau tataran sosial. Pengembangan pada tataran sosial dalam konteks
pengembangan budaya gotong royong ini sebenarnya merupakan proses
internalisasi atau institusionalisasi nilai-nilai, dan implementasi pengembangan

budaya gotong royong mulai pada level rukun tetangga (RT), rukun warga (RW),



106 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

dan warga masyarakat pada level yang lebih luas di desa. Pimpinan pada masing-
masing level tersebut hendaknya berusaha bagaimana seluruh kebijakan dan
aturan teknis yang dikembangkan secara bersama-sama berdasarkan spirit dan
nilai-nilai tertentu diinstitusionalisasikan, disosialisasikan, dan diamalkan secara
kontinyu sehingga menjadi suatu kebiasaan di masyarakat, baik aspek pola sikap
maupun pola perilaku. Untuk memudahkan pemahaman dapat penulis

abstraksikan pada gambar 2 berikut ini.

Gambar : 2
Pola Pengembangan Budaya Gotong Royong
il Tataran Tataran
Tatalﬁlr;ilt?mg:ka& Proses Sosialisas Implementasi
Institusionalisasi Budaya Gotong Royong

Nilai - nilai kegotongroyongan
1. Keimanan & ketagwaan

. Kejujuran

. Keterbukaan

Semangat hidup

Menyadari diri dan keberadaan
orang lain

Menghargai orang lain

. Persatuan dan kesatuan

. Bersikap dan prasangka positif
. Tanggung dan kebersamaan

Pola sikap

5

Qs wN

Pola perilaku

©0o~N®

Penutup

Secara historis, gotong royong merupakan budaya asli Indonesia yang telah
dipraktekkan oleh leluhur bangsa mulai jaman kerajaan, penjajahan, merebut
kemerdekaan, dan jaman kemerdekaan awal. Budaya ini terbukti memberi
kontribusi yang besar bagi terwujudnya cita-cita bersama, namun seiring dengan
perkembangan jaman, kontak antar budaya, dan disorientasi keberbangsaan

menjadikan budaya yang baik tersebut semakin terpinggirkan.

Sekarang semakin menguat kesadaran kerinduan terhadap budaya gotong
royong di masyarakat, diantara indikasinya yang dapat dikaitkan adalah konsep
otonomi daerah, partisipasi stakeholders, pembangunan berbasis masyarakat, dan
lain sebagainya. Budaya gotong royong dapat dikembangkan melalui tiga tataran,

yaitu identifikasi dan penggalian nilai-nilai dan spirit bangsa yang disarikan dari



Pengejawantahan Nilai-Nilai dalam Pengembangan Budaya Gotong Royong di Era Digital — Nur Khasanah 107

nilai-nilai keagamaan yang diyakini dan ideologi bangsa yang dianut, proses
pembuatan aturan, kebijakan implementasi budaya gotong royong, dan
implementasi dalam pola keseharian di masyarakat, baik pola pikir, pola sikap,

dan pola perilaku.



108 Edukasi, Volume 01, Nomor 01, Juni 2013: 092-108

DAFTAR PUSTAKA

Bagus, Lorens. Kamus filsafat. Jakarta: Gramedia pustaka utama. 2005.

Burt. R.S. Excerpt from the social structure of competition, in structure holes: the
social structure of competition. Cambridge, MA and London: Harvard
University. In Elinor Ostrom and T.K. Ahn. 2003. Foundation of social
capital. Massachusetts: Edward Elgar Publishing Limited. 1992.

Coleman, J. Social capital in the creation of human capital. Cambridge Mass:
Harvard University Press. 1999.

Cox, Eva. A truly civil society. Sydney: ABC Boook. 1995.

Fukuyama, F. Trust: the social virtues and the creation of prosperity. New York:
Free Press. 1995.

Johnson, Doyle Paul. Sociological theory classical founders and contemporary
perspective. (Terj.) Robert M.Z. Lawang. Teori sosiologi klasik dan
modern. Jilid I dan II. Jakarta: Gramedia pustaka utama. 1994.

Mulyana, Rohmat. Mengartikulasikan pendidikan nilai. Bandung: Alfabeta.
2004.

Parsons, Talcott. Structure and process in modern societies. New York: The free
press. 1965.

Ritzer. G. & Goodman. D.J. Teori sosiologi modern. Jakarta: Prenada Media
Group. 2008.

Soedjito, Sosrodihardjo. Aspek sosial budaya dalam pembangunan pedesaan.
Yogyakarta: Tiara wacana. 2001.



