
Raqib: Jurnal Studi Islam 

Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 
ISSN: xxxx-xxxx | E-ISSN: xxxx-xxxx   

  
  

1 

PEMIKIRAN DAN PENDIDIKAN SUFISTIK DALAM KITAB ADAB SULUK AL-
MURID KARYA AL-HABIB ABDULLAH IBN 'ALAWI AL-HADDAD 
(Sufistic Thought and Education in the Book of Adab Suluk Al-Murid  

by Al-Habib Abdullah ibn 'alawi Al-Haddad) 
 

Fikri Maulana 
Universitas PTIQ Jakarta  

email: fikrimaulana@ptiq.ac.id 
 

Umar Agil Husaini 
Universitas PTIQ Jakarta  

email: umar.agil.husaini@gmail.com 
 

 
Abstract 

Humans not only have a physical dimension, but also a spiritual dimension which in Islam is seen 
as a very important and determining dimension. So, in the modern era which prioritizes the 
external dimension and distances itself from the spiritual dimension, it is necessary for human 
efforts to continue to explore their inner self about themselves and all their possibilities. Like two 
sides of a coin, the outer dimension and the spiritual dimension cannot be separated, they are 
interrelated with one another. This article aims to explain Sufistic thought and education which 
seeks to provide Islamic treasures in the midst of the modern era which is completely individualist 
and materialist. This research is a literature research study, because the data collected focuses 
on Sufistic thought and education contained in the book Adab Suluk Al-Murid by Al-Habib 
Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad. The data analysis used in this research uses a descriptive 
qualitative approach and analyzes it using a thematic approach. This article concludes that a 
human being needs to go through the stages in Adab Suluk Al-Murid by Al-Habib Abdullah Ibn 
'Alawi Al-Haddad, there are 17 stages. However, in this article only 9 stages are presented, 
including: (1) Strong awareness, (2) Correct repentance, (3) Cleanse the heart, and (4) Refrain 
from committing sins.  
Keywords: Thought, Education, Sufisme 

 
Abstrak 

Manusia tidak hanya memiliki dimensi lahiriyah, tetapi juga memiliki dimensi bathiniyah yang 
dalam agama Islam dipandang sebagai dimensi yang sangat penting dan menentukan. Maka, di 
zaman modern yang mengedepankan dimensi lahiriyah dan menjauhi dimensi bathiniyah perlu 
adanya usaha manusia untuk terus menggali ke dalam bathinnya tentang dirinya dan segala 
kemungkinannya. Bagaikan dua sisi dalam mata uang logam, dimensi lahiriyah dan dimensi 
bathiniyah tidak dapat dipisahkan, keduanya saling berkaitan satu dan lainnya. Artikel ini 
bertujuan menjelaskan pemikiran dan pendidikan sufistik yang berusaha memberikan khazanah 
keislaman di tengah zaman modern yang serba individualis dan materialis. Penelitian ini 
merupakan studi penelitian literatur, karena data yang dikumpulkan berfokus pada pemikiran dan 
pendidikan sufistik yang ada dalam dalam kitab Adab Suluk Al-Murid Karya Al-Habib Abdullah 
Ibn 'Alawi Al-Haddad. Analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah menggunakan 
pendekatan kualitatif deskriptif dan menganalisisnya menggunakan pendekatan tematik. Artikel 
ini menyimpulkan bahwa seorang murid perlu melalui tahapan-tahapan yang dalam Adab Suluk 
Al-Murid Karya Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad ini terdapat 17 tahapan. Namun, dalam 
artikel ini disampaikan hanya 4 tahapan, diantaranya:  (1) Kesadaran yang kuat, (2) Taubat 
dengan benar, (3) Membersihkan hati, dan (4) Menahan diri dari perbuatan dosa 
Kata kunci: Pemikiran, Pendidikan, Tasawuf 

 
 
 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 2 

PENDAHULUAN 
Islam adalah agama yang sempurna, dalam agama ini beribadah tidak hanya 

aspek lahiriyah saja, tetapi aspek batiniah dalam beribadah dipandang sebagai aspek 
yang sangat penting dan menentukan. Maka, Islam adalah agama yang mengajarkan 
ibadah harus secara lahir dan batin. Bagaikan dua sisi dalam mata uang logam, aspek 
lahiriah dan aspek batiniah tidak bisa dipisahkan, keduanya saling berkaitan satu dan 
lainnya, yang dalam dunia pesantren dikenal dengan istilah ilmu fiqih dan ilmu tasawuf, 
ilmu fiqih membahas hal-hal lahiriah dan ilmu tasawuf membahas hal-hal batiniah. 

Pemikiran sufistik adalah pemikiran yang meninggalkan kecondongan terhadap 
dunia, dengan menekankan sikap zuhud terhadap dunia. Karena menurut pemikiran ini, 
dunia itu seperti perhiasan yang dapat membuat manusia terlena dari tujuaannya yaitu 
Allah swt. Maka dari itu manusia harus hati-hati agar tidak terlena oleh perhiasan yang 
sepertinya abadi padahal hanyalah sementara.  

Dalam kehidupan tasawuf, seorang harus menyeimbangkan antara kehidupan 
dunia dan akhirat, jangan hanya mementingkan kehidupan dunia. Seorang yang 
berpikiran sufistik harus sadar bahwa dunia adalah ladang bagi manusia untuk 
mempersiapkan bekal akhirat. Untuk itu, dunia harus dijadikan sarana atau media untuk 
meraih akhirat, jangan sebaliknya, dunia dijadikan penghalang untuk meraih akhirat. 
  
METODE 

 Penelitian ini merupakan studi literatur. Penulis menggunakan metode penelitian 
deskriptif kualitatif. Penelitian ini merupakan jenis penelitian dokumen. Hal ini 
dikarenakan data yang diteliti merupakan nasihat-nasihat tentang pemikiran dan 
pendidikan sufistik dalam Kitab Adab Suluk Al-Murid karya Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi 
Al-Haddad.  

Penelitian ini digunakan untuk mengetahui corak pemikiran sufistik dan 
ketarekatan. Data utama dalam penelitian ini diperoleh dari; kitab Adab Suluk Al-Murid 
karya Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad, Buku Penuntun Langkah Pengelana 
Spiritual Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad karya Baeti Rohman, dan buku-buku 
yang berkaitan dengan diskusi penelitian digunakan sebagai data sekunder. Analisis 
data yang digunakan dalam penelitian ini adalah menggunakan pendekatan kualitatif 
deskriptif dan menganalisisnya menggunakan pendekatan tematik. 
  
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Peran Tokoh Tasawuf dan Tarekat 

Kata ‘sufi’ berarti suci, yaitu suci lahir dan batin. Dengan kata lain pemikiran sufistik 
yaitu pemikiran yang bernuansa suci. Seorang ‘sufi’ besar, Sirri al-Siqti mengatakan, 
seorang ‘sufi’ adalah orang yang hatinya tidak tercemari oleh selain Yang Maha Suci, 
dan hidupnya diarahkan demi menggapai ridha dan qudrat Ilahi.1  

Sedangkan tarekat berarti garis sesuatu (al-Khat fi al-Syai’), jalan (al-Shirah). 
Tarekat juga berarti jalan atau metode tertentu untuk mencapai tingkatan-tingkatan 
dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah. Melalui metode ini seorang penganut 
ajaran tarekat dapat mencapai peleburan diri dengan yang nyata (fana fi al-Haq). 
Dengan demikian tarekat berarti melakukan olah batin, dengan latihan-latihan spiritual 
(riyadloh) dan perjuangan yang sungguh-sungguh (mujahadah) di bidang olah 
kerohanian.2 Maka dari itu, tasawuf dan tarekat memiliki kesamaan dalam hal tujuan, 
yaitu Allah Swt.  

                                                        
1 Said Aqil Siradj. Tasawuf dan Revitalisasi Masyarakat. Malang: Pelita, 2000. 1. 
2 Ja’far Shodiq. Pertemuan Antara Tarekat Dan NU . Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008. 8. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 3 

Secara historis, istilah ‘sufi’ dikenal pada abad pertama dan kedua hijriyah.3 Pada 
abad itu pemikiran sufistik menitikberatkan kepada ibadah di masjid dan memusatkan 
pikiran untuk akhirat. Diantara tokohnya pada abad itu yaitu Hasan al-Basri (110 H.) dan 
Rabiah al-Adawiyah.4 Pada abad selanjutnya, abad ke-3 Hijriah dan abad ke-4 Hijriah, 
pemikiran ini sudah mempunyai corak yang berbeda dari abad sebelumnya, yakni sudah 
bernuansa kefanaan (ekstase) yang menjurus persatuan hamba dengan khaliq, orang 
sudah ramai membahas tentang lenyap dalam kecintaan (fana fi' al-Mahbub), 
menyaksikan Tuhan (musyahadah), bertemu dengan-Nya (liqa’) dan menjadi satu 
dengan-Nya. diantara tokoh ‘sufi’ pada abad 3 dan 4 Hijriah ini adalah Abu Yazid al 
Busthomi, kemudian diikuti oleh generasi baru yakni Abu al-Muqlis al-Husein bin Mansur 
bin Muhammad al-Badawi atau al-Hallaj.5  

Selanjutnya, pemikiran sufistik berkembang menjadi dua bagian, yaitu pemikiran 
sufistik ‘sunni’ dan pemikiran sufistik ‘falsafi’. Pemikiran sufistik yang bernuansa filsafat 
ini tidak sepenuhnya bisa dikatakan tasawuf, karena memakai istilah filsafat, sementara 
pemikiran sufistik yang bernuansa ‘sunni’ memakai istilah intusi (dzauq) atau rasa. 

Adapun metode pencapaian tujuan tasawuf serupa dengan tasawuf sebelumnya 
baik mengenai maqamat, ahwal, riyadah, mujahadah, dzikir, dan mematikan kekuatan 
syahwat maupun yang lainnya. Tokoh-tokohnya ialah Ibnu Arabi, Suhrawardi al-maqtul, 
Ibnu Sabi'in, Ibnu Faridh dan Ar-Rumi. Pada masa ini pemikiran sufistik mengalami 
keemasan dan semakin meluas melalui tarekat-tarekat. 

Selanjutnya muncul antithesis yang disampaikan oleh Ibnu Taimiyah terhadap 
para ‘sufi’ sebelumnya. Beliau mengajak untuk kembali kepada sumber ajaran Islam, 
yakni Al-Qur’an dan Sunnah. Beliau menyampaikan kritik terhadap ajaran ittihad, 
hulul dan wahdat al-wujud, belaiu lebih meyakini ajaran Islam, tanpa mengikuti 
aliran tarekat tertentu, dan tetap melibatkan diri dalam kegiatan sosial sebagaimana 
manusia pada umumnya.  

Pada era baru sekarang ini muncul juga pendapat yang dinamakan ‘sufi’ modern, 
yang digagas oleh Haji Abduk Malik Karim atau Buya Hamka. Adapun Istilah tarekat 
diambil dari bahasa Arab yaitu thariqah yang berarti jalan atau metode. Dalam 
terminologi sufistik, tarekat adalah jalan atau metode khusus untuk mencapai tujuan 
spiritual.6 Selain itu tarekat juga berarti organisasi yang tumbuh seputar metode ‘sufi’ 
yang khas. Pada masa permulaan, setiap guru ‘sufi’ atau mursyid dikelilingi oleh 
lingkaran murid mereka dan beberapa murid ini kelak menjadi guru atau mursyid pula.  

Boleh dikatakan bahwa tarekat itu mensistematiskan ajaran dan metode-metode 
tasawuf. Seorang mursyid atau guru yang sama-sama mengajarkan metode yang 
serupa, dzikir yang senada, dan muraqabah yang selaras. Seorang pengikut tarekat 
dapat memperoleh kemajuan melalui sederet amalan-amalan berdasarkan tingkat yang 
dilalui oleh semua pengikut tarekat yang serupa. Dari pengikut biasa (mansub) menjadi 
murid selanjutnya pembantu Syaikh (khalifah) dan akhirnya menjadi guru yang mandiri 
(mursyid).7 

Pada awalnya, tarekat itu merupakan bentuk praktik ibadah yang diajarkan secara 
khusus kepada orang tertentu. Misalnya, Nabi Muhammad Saw mengajarkan wirid atau 
dzikir yang perlu diamalkan oleh Ali ibn Abi Thalib r.a atau Nabi Muhammad Saw 
memerintahkan kepada sahabat A untuk banyak mengulang-ulang kalimat tahlil dan 

                                                        
3 Abu Taftazani. .Madkhal Ilaa Al- Tashawuf Al-Islam. Diterjemahkan Oleh Ahmad Rofi Ustmani, Sufi dari 

Zaman ke Zaman. Bandung: Pustaaka, 1989. 16. 
4 Amin Syukur. Menggugat Tasawuf: Sufisme Dan Tanggung Jawab Sosial Abad 21. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1999. 31 
5 Pembinaan Kelembagaan Agama Islam. Ensiklopedia Islam Di Indonesia. Jakarta: Anda Utami, 1992. 339. 
6 Ajid Thohir. Gerakan Politik Kaum Tarekat: Telaah Historis Gerakan Politik Antikolonialisme Tarekat 

Qadiriyah-Naqsabandiyah Di Pulau Jawa. Bandung: Pustaka Hidayah, 2002. 47.  
7 Sri Mulyati and dkk. Mengenal Dan Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah Di Indonesia. Jakarta: Kencana, 

2006. 8. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 4 

tahmid. Pada sahabat B, Nabi Muhammad Saw memerintahkan untuk banyak membaca 
ayat tertentu dari surah dalam Al-Qur’an. Ajaran-ajaran khusus Nabi Muhammad Saw 
itu disampaikan sesuai dengan kebutuhan penerimanya, terutama berkaitan dengan 
faktor psikologis.8 

Pada abad pertama Hijriyah mulai ada perbincangan tentang teologi, dilanjutkan 
mulai ada formulasi syariah. Abad kedua Hijriyah mulai muncul tasawuf. Tasawuf terus 
berkembang dan meluas dan mulai terkena pengaruh luar. Salah satu pengaruh luar 
adalah filsafat, baik filsafat Yunani, India, maupun Persia. Kemudian muncul sesudah 
abad ke-2 Hijriyah golongan ‘sufi’ yang mengamalkan amalan-amalan dengan tujuan 
kesucian jiwa untuk taqarrub kepada Allah Swt. Para ‘sufi’ kemudian membedakan 
pengertian-pengertian syariat, thariqah, haqiqah, dan ma’rifat. Menurut mereka syariah 
itu untuk memperbaiki amalan-amalan lahir, thariqah untuk memperbaiki amalan-
amalan batin atau hati, haqiqat untuk mengamalkan segala rahasia yang gaib, 
sedangkan makrifat adalah tujuan akhir yaitu mengenal hakikat Allah Swt baik zat, sifat 
maupun perbuatan-Nya. Orang yang telah sampai ke tingkat ma’rifat dinamakan wali. 
Kemampuan luar biasa yang dimilikinya disebut karamat atau supranatural, sehingga 
dapat terjadi pada dirinya hal-hal yang luar biasa yang tidak terjangkau oleh akal, baik 
di masa hidup maupun sudah meninggal. Syaikh Abdul Qadir Jaelani (471-561/1078-
1168) menurut pandangan ‘sufi’ adalah wali tertinggi disebut quthub al-auliya (wali 
quthub).9 

Pada abad ke-5 Hijriyah atau 13 Masehi barulah muncul tarekat sebagai 
kelanjutan kegiatan kaum ‘sufi’ sebelumnya. Hal ini ditandai dengan setiap silsilah 
tarekat selalu dihubungkan dengan pendiri atau tokoh-tokoh ‘sufi’ yang lahir pada abad 
itu. Setiap tarekat mempunyai syaikh, kaifiyah zikir dan upacara ritual masing-masing. 
Biasanya syaikh atau mursyid mengajar murid-muridnya di asrama latihan rohani yang 
dinamakan suluk atau ribath.10 

Pada perkembangannya, kata tarekat mengalami pergeseran makna. Jika pada 
awalnya tarekat berarti jalan yang ditempuh oleh seorang ‘sufi’ dalam mendekatkan diri 
kepada Allah maka pada tahap selanjutnya istilah tarekat digunakan untuk menunjuk 
pada suatu metode psikologi yang dilakukan oleh guru tasawuf (mursyid) kepada 
muridnya untuk mengenal Tuhan secara mendalam. Dari sinilah terbentuk suatu tarekat, 
dalam pengertian jalan menuju tuhan di bawah bimbingan seorang guru. Setelah suatu 
tarekat memiliki anggota yang cukup banyak maka tarekat tersebut kemudian 
dilembagakan dan menjadi sebuah organisasi tarekat. Pada tahap ini, tarekat dimaknai 
sebagai organisasi sejumlah orang yang berusaha mengikuti kehidupan tasawuf. 
Dengan demikian, di dunia Islam dikenal beberapa tarekat besar, seperti Tarekat 
Qadiriyah, Naqsabandiyah, Syathariyah, Sammaniyah, Khalwatiyah, Tijaniyah, Idrisiyah, 
dan Rifaiyah. 

Dilihat dari ajaran ortodoks Islam, ada tarekat yang dipandang sah (mu’tabarah) 
dan ada pula tarekat yang dianggap tidak sah (ghair mu’tabarah). Penjelasan dari  

keduanya yaitu suatu tarekat dianggap sah (mu’tabarah) jika memiliki mata rantai 
(silsilah) yang mutawatir sehingga amalan dalam tarekat tersebut dapat 
dipertanggungjawabkan secara syari’at. Sebaliknya, jika suatu tarekat tidak memiliki 
mata rantai (silsilah) yang mutawatir sehingga ajaran tarekat tersebut tidak dapat 
dipertanggungjawabkan secara syari’at maka dapat dianggap tidak memiliki dasar 
keabsahan dan oleh karenanya disebut tarekat yang tidak sah (ghair al-mu’tabarah). 
 
 
 

                                                        
8 Ahmad Najib Burhani. Tarekat tanpa Tarekat. Jakarta: Serambi, 2002. 36. 
9 Mulyati and dkk. Mengenal dan Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah di Indonesia. 6. 
10 Mulyati and dkk. Mengenal dan Memahami Tarekat-tarekat Muktabarah di Indonesia. 6-7. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 5 

Aktivitas dan Produktivitas Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad 
Nama lengkap beliau adalah Abdullah bin Alawi bin Muhammad bin Ali Al-Tarimi 

Al-Haddad Al-Husaini Al-Yamani. Beliau dilahirkan di Subir sebuah perkampungan 
pinggiran kota Tarim di Wadi Hadhramaut, selatan negeri Yaman pada hari Ahad tanggal 
5 bulan Safar tahun 1044 hijriah bertepatan 30 Juli tahun 1634 Masehi.11 Al-Habib telah 
diasuh dan dididik di Kota Tarim. Ketika beliau berusia umur empat tahun, Al-Habib 
terkena penyakit cacar yang mengakibatkan kehilangan penglihatan. Walaupun 
demikian, Allah menggantinya dengan mata hati (cahaya ilmu dan pengetahuan serta 
keyakinan dan kewalian). Sebab itulah, Al-Habib berusaha dengan penuh dedikasi dan 
kegigihan tinggi untuk menuntut ilmu dari sejumlah besar para ulama di Yaman.12 Cinta 
beliau terhadap ilmu dan para ulama berbuah kemampuan beliau menguasai ajaran para 
ahli tahqiq (orang yang mengenali Allah dengan ‘ainul yaqin serta haqqul yaqin).  

Pada permulaan perjalanan hidupnya, beliau sering keliling negerinya untuk 
bertemu para solihin, menziarahi makam para ulama dan wali-wali. Beliau senantiasa 
berbicara dengan orang lain menurut kadar akal mereka dan senantiasa memberi hak 
yang sesuai dengan tingkat kedudukan masing-masing. Sehingga apabila dikunjungi 
pembesar, beliau memberi haknya sebagai pembesar; kiranya didatangi orang lemah, 
dilayani dengan penuh mulia dan dijaga hatinya. Apalagi kepada fakir miskin. Beliau 
amat mencintai para penuntut ilmu dan mereka yang cinta alam akhirat. Beliau memiliki 
semangat yang tinggi dan tekad yang kuat dalam hal keagamaan. Beliau adalah seorang 
yang memiliki hati yang suci, senantiasa sabar terhadap sikap buruk dari yang selainnya 
serta tidak pernah merasa marah. Kalaupun beliau memarahi, bukan karena sebab 
pribadi tetapi sebab amalan mungkarnya yang telah membuat Al-Imam benar-benar 
marah.13 Segala urusan hidupnya berlandaskan Sunnah, kehidupannya penuh dengan 
keilmuan ditambah pula dengan sifat wara. Apabila beliau memberi upah dan sewa 
sentiasa dengan jumlah yang lebih dari asal tanpa diminta. Kesenangannya adalah 
membina dan meramaikan masjid.  

Beliau amat memeliharai amalan solat Ar-Rawaatib. Doa-doa serta wirid-wiridnya 
yang ma’tsur dari amalan Nabi Muhammadl Saw termasuk mendirikan shalat Dhuha 
sebanyak lapan rakaat dan shalat Isyraq sebanyak empat rakaat sebelumnya, shalat 
Awwaabin sebanyak dua puluh rakaat selepas sunat maghrib. Di waktu subuh pada hari 
Jumat, beliau berjamaah shalat Fajar di masjid kemudian berdiam diri di masjid sampai 
datang waktu shalat Jum’at demi mendapat keutamaan berawal-awalan. Beliau juga 
terbiasa tidur sedikit, sekadar merehatkan diri saja. Juga termasuk kebiasaan beliau 
adalah melambatkan shalat witir sehingga hampir fajar, ini disebabkan beliau tidur sedikit 
(qailulah) selepas shalat qiyamullail. Kemudian berwudhu untuk shalat witir sebelum 
subuh. Beliau senantiasa memperbanyak berzikir seperti la ilaha illallah sehingga 
seakan tidak pernah berhenti.14  

Adapun Al-Habib Abdullah Al-Haddad adalah seorang ulama yang bisa dikatakan 
produktif dalam menghasilkan karya-karya tulis, keadaannya yang buta sejak kecil tidak 
menjadikan penghalang bagi beliau untuk menghasilkan karya-karya tulis. Di antara 
karyanya ialah:  

1. Kitab Risalah Al-Mua’awanah wa Al-Muzhaharah wa Al-Mu’azarah li Al-

Raghibina min Al-Mu’minina fi Suluki Thariq Al-Akhirah  

2. Kitab Al-Nasha’ih Al-Diniyyah wa Al-Washaya Al-Imaniyyah 

3. Kitab Al-Da’wah Al-Tammah  

                                                        
11 Husin Nabil as-Saqqaf. Langkah Praktis Mendekat Kepada Allah. Tangerang: Penerbit Putra Bumi, 

2011. 2. 
12 Umar Ibrahim. Thariqah Alawiyyah. Bandung: Mizan, 2001. 67. 
13 Yunus Ali Al-Muhdor. Mengenal Lebih Dekat Al-Habib Abdullah Bin Alawy Al-Haddad. Surbaya: Cahaya 

Ilmu, 2012. 7-8. 
14 As-Saqqaf. Langkah Praktis Mendekat Kepada Allah. Tangerang: Penerbit Putra Bumi, 2011. 21. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 6 

4. Kitab Al-Majmu (kumpulan beberapa catatan)  

5. Kitab Al-Fushul Al-‘Ilmiyyah wa Al-Ushul Al-Hikamiyyah  

6. Kitab Risalah Al-Mudzakarah min Al-Muhibbin min Ahl Al-Khair wa Al-Din 

7. Kitab Ittihaf Al-Sayil bi Jawab Al-Masayil  

8. Kitab Sabil Al-Idzdzikar bima Yamurru bi Al-Insan wa Yanqadhi lahu min Al-

A’mar 

9. Kitab An-Nafayis Al-‘Ulwiyyah fi Al-Masayil Al-Shufiyyah 

10. Kitab Risalah Adab Suluk Al-Murid 

11. Kitab Al-Fatawa  

12. Kitab Al-Durru Al-Manzhum li Dzawi Al-‘Uqul wa Al-Fuhum  

13. Kitab Al-Hikam 

14. Kitab Tatsbit Al-Fuad, dua jilid. 

 

Pemikiran dan Pendidikan Sufistik dalam Kitab Adab Suluk Al-Murid  
Kitab Adab Suluk Al-Murid ini mengulas tentang pegangan para pengikut tarekat 

‘sufi’ yang ada pada masanya. Latar belakang lahirnya kitab ini adalah karena beliau 
waktu itu yang masih berusia 27 tahun diminta oleh seorang tokoh dari Kota Syibam 
untuk menulis. Kitab ini merupakan salah satu bukti ketokohannya dalam dunia tarekat. 
Setelah hal tersebut Al-Haddad makin terlihat sebagai tokoh yang lebih matang, baik 
dikalangan awam maupun dikalangan elit masyarakatnya.15  

Di dalam kitab ini dijelaskan dasar-dasar sebagai seorang murid (pengelana 
spiritual) yang baik, dan langkah-langkah yang perlu dilakukan dalam mengarungi dunia 
tarekat. Di dalamnya pula beliau menerangkan sikap yang harus dimiliki oleh seorang 
murid dalam menempuh al-sayr al-bathini, sikap terhadap guru atau mursyid, baik 
mursyid tahkim maupun tabarruk, dan khususnya sikap terhadap mursyid tahkim, yang 
menurut tradisi tarekat, seorang murid harus menjadi seperti mayat di tangan 
pemandinya atau anak kecil bersama ibunya.16  

Namun dalam kitab ini, beliau tidak sependapat dengan sikap yang pasif seorang 
murid terhadap mursyidnya. Bahkan menurut beliau hal yang lazim bagi seorang murid 
adalah aktif bertanya kepada calon mursyidnya yang dilakukan dengan etika yang baik. 
Jadi, sikap kritis terkadang juga sangat dibutuhkan bagi seorang murid. Sepertinya 
beliau dalam tulisannya ini ingin mengoreksi pendapat yang berkembang dikalangan 
masyarakat yang melihat mursyid tarekat adalah dipercayai sebagai manusia suci dan 
tak mungkin melakukan kesalahan.  

Sejak kitabnya Adab Suluk Al-Murid dibaca oleh masyarakat umum, maka makin 
terlihat sosok ketokohan Al-Haddad dalam perihal masalah-masalah sufistik. Maka 
seiring dengan hal tersebut semakin marak majelis, pertemuan-pertemuan ilmiah 
ataupun korespondensi para ulama pada masanya dengan Al-Haddad yang 
menanyakan tentang masalah sufistik. Adapun tahapan-tahapan yang harus dilalui oleh 
seorang murid (pengelana spiritual) terhadap mursyidnya diantaranya: 
(1) Memiliki kesadaran yang kuat  

Habib Abdullah Al Haddad menjelaskan langkah awal bagi seorang murid dalam 

mencari ilmu adalah kesungguhan dan kesadaran yang kuat dalam mencari ilmu 

agar memperoleh ilmu yang bermanfaat dunia dan akhirat. Agar ilmu yang 

didapatkan bermanfaat, maka seseorang harus memiliki kesungguhan dan 

                                                        
15 Umar Ibrahim. Thariqah Alawiyyah. Bandung: Mizan, 2001. 82. 
16 Baeti Rohman. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-Murid. Jakarta: 

Tarbiyah Press, 2019. 10. 
 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 7 

kesadaran yang kuat dalam menuntut ilmu. Jangan sampai memiliki tujuan untuk 

pamer pada orang lain. Niat yang seperti ini dapat mengakibatkan kemalangan. 

Sebab tidak mendapatkan ridha dari Allah Swt. Sebagaimana tercantum dalam kitab 

Adab Suluk Al-Murid yaitu:  

 

لاا لىََ# هُتُيحََوَ هُقُلِقُْیوَ هُعجُزDُ دِبْعَلا بِْلَق فيِ فُذَقُْی يوَِق ثُع4َِ قِْیرِ+ظلا لَوّ() +ن() لمَْْ#اِ
L

 لىََ#وَ ،ةِرَخRِْٓا رِا+Pاوَ ِ+Oا لىََ# لِاMَقْ
 

لاا
L

 تُعِابَْلا اذَهَوَ .اهَفِرِاlَزkَِ رِاترhiَِْوَ اَتهِاوَهَشgَِِ ع+تمَ+تلاوَ اهَعِجمَْوَ اتهِرَاعمََ نْمِ هِبِ نَوُلوغُشْمَ قُْلَلخا اعمَّوَ ایَْنPYا نِعَ ضِارَعْ
 

 بِیْغِْ+ترلاوَ فِیوِخْ+تلا دَنْعِ دِبْعَلا لىََ# هِبِ حَُ�فُْی امَ اًيرثِكَوَ ،ةَِیادَهِلا مِلاَْ#()وَ ةَِیاَنعِلا تِاzَفََن نْمِ وَهُوَ ,ةَِنطِابَلا اللهِ دِوrُْجُ نْمِ
 

ا رِظَ+نلا دَنْعِوَ ،قِیوِشْ+�لاوَ
L

 .بٍَ�سَ نِوْدُبِ عُقََی دَْقوَ ،مُْنهْمِ رِظَ+نلاوَ لىَاعََت اللهِ لِهْ() لىَ
Artinya: Ketahuilah, bahwa langkah pertama (sulük) adalah kesadaran penuh 

(baits qawwiy) yang tertanam di dalam hati seorang hamba sehingga 

menggetarkan, menggerakan dan mendorongnya untuk bangkit beribadah 

kepada Allah dan negeri akhirat, dan (sebaliknya ia) dapat memalingkan (hati) 

dari dunia dan segala hal yang manusia disibukan dengannya, baik keramaian, 

gedung-gedung, bersenang-senang dengan hawa nafsu dan keterbuaian 

dengan segala perhiasannya. Kesadaran ini merupakan bagian dari tentara Allah 

yang tidak tampak. Ia termasuk hembusan anugrah pemeliharaan dan petanda 

hidayah Allah. Seringkali ia dibukakan kepada seorang hamba saat datang 

perasaan takut, keadaan senang, kerinduan, memandang kepada ahli ibadah 

atau merenungi perkataan mereka. Terkadang (kesadaran ini) terjadi tanpa 

penyebab.17 

 

(2) Taubat dengan benar  

Habib Abdullah bin Alwi Al Haddad memberikan anjuran untuk bertaubat dan menghiasi 

diri dengan amal yang baik agar seorang murid dalam perjalanannya mencari ilmu 

diberikan kemudahan dan ilmu yang bermanfaat. Taubat dari pengertian etimologis 

memiliki akar kata taaba yang artinya kembali. Kemudian Isa mendifinisikan 

bahwa taubat merupakan mengembalikan diri dari segala sesuatu yang tercela 

dalam pandangan syariat kepada sesuatu yang terpuji dalam pandangan 

tasawuf.18 Kemudian tingkatan taubat seorang sufi berbeda dengan kalangan 

awam, dimana taubat kalangan terakhir semata bertaubat dari maksiat 

sedangkan taubat seorang salik adalah mencakup juga taubat dari segala 

sesuatu yang menyibukkan hatinya dari Allah Swt. Sebagaimana tercantum dalam 

kitab Adab Suluk Al-Murid yaitu: 

 

ا ةَِبوْ+تلا حُیحِصَْت اللهِ قِیرِطَ فيِ دُیرُِلما هِبِ �)دَبَْی ءٍشيَْ لُ+و()وَ
L

اوَ بِوُْن�Yاِ عیجمَِ نْمِ لىَاعَتَهل�ا لى
L

 نَمِ ءٌشيَْ هِیَْلَ# نَكاَ نْ
ا اَئهِادَ(�بِ رُدِابَیُْلَف قِْلَلخا نَمِدٍَ�(Rِ مِلِاظََلما

L
ا ابه4َِرْ() لى

L
اوَ نَكَمْ() نْ

L
لاابلطََ ف +لا

L
اَف ،مُْنهْمِ لَلاَْ�

L
 ةٌَنتهَِرْمُ هُُ�مَذِ نُوْكَُ¢ يِ+�ا +ن

                                                        
17 Baeti Rohman. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-Murid. Jakarta: 

Tarbiyah Press, 2019. 8-9. 
18 Zaenal Muttaqin. “Al-Hikam Mutiara Pemikiran Sufistik Ibnu Atha’illah as-Sakandari.” Ushuluna: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 2, no. 1 (Juni 2020): 50-73, https://doi.org/10.15408/ushuluna.v2i1.15173. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 8 

ا يرُْ+سلا هrُُكِمُْی لاَقِْلَلخا قِوقبحُِ
L

 دِوْعَلا كِرَْ¢ لىََ# مِزْعَلا ةِ+صحِ عَمَ بِوُْنُ�ا لىَعمِدَ+نلا قُدْصِ ةَِبوْ+تلا ةِ+صحِ طُشرَْوَ قَِّلحا لىَ
ا
L
ا دِوْعَلاىَلَ# مُزِاَ# وْ() هِیَْلَ# صرٌِمُ وَهُوَ بِوُن�Yا نَمِ ءٍشيَْ نْعَ بََ¯ نْمَوَ،رِمْعُلا ةَ+دمُ اَيهَْ­

L
³َُ ةََبوَْت لاََف هِیَْل  

 

Artinya: Tindakan pertama yang mesti dimulai oleh seorang pengelana spiritual 

dalam perjalanan menuju Allah adalah memperbaiki taubat kepada-Nya dari 

segala dosa. Jika ada suatu kezaliman kepada salah seorang manusia, 

hendaknya dia menunaikan kewajiban itu kepada pemilik haknya jika itu 

memungkinkan. Jika tidak memungkinkan, mintalah kerelaan dari mereka, 

karena sesungguhnya kekuasaan yang masih terikat dengan hak-hak orang lain 

tidak akan mampu berjalan menuju yang Maha Haq. Syarat benar dalam 

bertaubat adalah tulus dalam penyesalan terhadap dosa, disertai kesungguhan 

tekad berhenti dari mengulanginya seumur hidup. Siapa yang bertaubat dari 

suatu perbuatan dosa. Namun masih terus berbuat atau ada keinginan kembali 

ke perbuatannya maka tidak dihitung sebagai taubat.19 

 

(3) Membersihkan hati 

Habib Abdullah bin Alwi Al Haddad mengatakan dalam beberapa pasal mengenai 

Membersihkan hati harus dilakukan oleh seorang murid. Sebab membersihkan 

hati adalah suatu upaya pengkondisian spiritual agar jiwa merasa tenang, 

tentram dan senang berdekatan dengan Allah. Sedangkan menurut Imam 

Ghozali bahwa Membersihkan hati adalah upaya penyucian diri seorang hamba 

agar terhindar dari sifat tercela. Adapun dalam buku tasawuf disebutkan bahwa 

Membersihkan hati esensinya cenderung pada pembicaraan soal jiwa yang 

dalam istilah menurut Imam Ghozali disebut dengan al-qalb, ar-ruh, an-nafs, dan 

al-aql.20 Sebagaimana tercantum dalam kitab Adab Suluk Al-Murid yaitu: 

 

تِاَفRٓاوَ سِوِاسَوَلا نَمِ هِبِْلَق ظِفْحِ فيِ دَتهَِيجَْ نْ() دِْیرُِلما لىََ#وَ  نَمِ اMًجِاَ� هِبِْلَق ب4َِ لىََ# مْقِیُلوَ ،ةِ+یدِ+رلا رِطِاوََلخاو 
ةMََِقارَُلما ا لِوخPYُا نَمِ اهَعَُنمَْی 

L
اَف هِیَْل

L
ا اَ+نه

L
دَعَْب سرُُعَْیوَ ،هُْتدَسَفْ() هُتَْلlَدَ نْ ا َِ«ذَ 

L
 يِ+�ا هِبِْلَق ةَِ قِنَْت فيِ غُلِابَیُْلوَ هrُْمِ اَُ¼ارَخْ

رظَن عُضِوْمَ وَهُ ّبرَ   ا لِیَْلما نَمِ هِِ
L

شغلاو لغلاو دقلحا نمو ،ایَْنPYا تِاوَهَشَ لى  R)�ٍَسلا +ن+ظلا نَمِوَ ،ينَمِلِسُْلما نَمِ دYءِو 
نكُیَلوَ ،مُْنهْمِ دٍَ�(�بِ  Âَِمْيهِفِ يرََْلخا اًدقِتَعْمُ ،مْيهَِْلَ# اًقفِشْمُ مْبهًِِ ماْ حِرَ مْهَُل اًصح،  هُرَكDَْوَ ،يرَِْلخا نَمِ هِسِفَْنلِ Yبيحُِ امَ مْهَُل Yبيحُِ 

هُرَكDَْ امَ مْهَُل ِ+شرلا نَمِ هِسِفَْنلِ  . 
 

Artinya: Wajib bagi sang pengelana spiritual bersungguh-sungguh menjaga 

hatinya dari bisikan setan, penyakit dan fikiran kotor. Hendaklah dia berdiri tegak 

di gerbang hatinya sambil memasang hijab dalam upaya penjagaan mencegah 

hal tersebut masuki hati. Karena, jika hal tersebut memasuki hati maka dapat 

merusaknya, dan setelah itu akan sulit mengeluarkannya dari hati. Hendaknya 

sang pengelana spiritual secara maksimal mensucikan hati karena ia sebagai 

tempat memandang Tuhannya untuk mengalihkan dari syahwat dunia, dari rasa 

                                                        
19 Baeti Rohman. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-Murid. Jakarta: 

Tarbiyah Press, 2019. 11-12. 
20 Sholihin. Tasawuf Tematik. Bandung: CV Pustaka Setia, 2003. 135. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 9 

dendam, dengki, atau menipu orang lain sesama muslim atau berburuk sangka 

kepada seseorang dari mereka. Hendaknya sang pengelana spiritual sesantia 

menasihati, menyayangi, berlemah lembut dan memperkuat kebaikan kepada 

mereka. Sang pengelana spiritual mencintai mereka sebagaimana dia mencintai 

dirinya sendiri dalam kebaikan, dan tidak menyenangi sesuatu yang buruk pada 

mereka sebagaimana dia juga tidak menyenangi keburukan bagi dirinya.21 

 

(4) Menahan diri dari perbuatan dosa 

Habib Abdullah bin Alwi Al Haddad menjelaskan bahwa seorang murid harus 

mempunyai sikap menahan diri dari perbuatan dosa yang kategorinya fi’li 

(perbuatan) maupun yang qauli (perkataan). Sikap menahan diri dari perbuatan 

dosa apabila dilakukan akan memberikan dampak positif bagi dirinya dan orang 

lain. Begitu juga sebaliknya apabila sikap sikap menahan diri dari perbuatan dosa 

tidak dilakukan maka dapat memberikan dampak negatif bagi dirinya dan orang 

lain. Sebagaimana tercantum dalam kitab Adab Suluk Al-Murid yaitu: 

 

ا اَنهْمِ اÈÉًْشَ كَرِّيحَُ لاوَ،مR)Çَِاوَ صيِاعََلما نِعَ هِِ�رِاوَجَ فْكَ في دَتهَِيجَْ نْ() دِیرُِلما لىََ#وَ
L

ا اَبهِ لَمَعَْی لاَوَ ،ةٍَ#اطَ في +لا
L

+لا  
ةِرَخRِٓا فيِ هُعُفَْن هِیَْلَ#دُوعَُی اÈÉًْشَ . 

Artinya: Wajib bagi sang pengelana spiritual bersungguh-sungguh menjaga 

anggota tubuhnya menjauhi perbuatan dosa dansegala kejahatan lain. Dia tidak 

menggerakan satupun dari anggota tubuhnya melainkan hanya dalam perbuatan 

taat dan tidak beraktifitas dengannya melainkan pada sesuatu yang bisa 

membawa kemanfaatannya untuk akhirat.22 

 
KESIMPULAN   

 Dari deskripsi yang dipaparkan pada pembahasan, dapat dikemukakan 
beberapa poin penting sebagai kesimpulan, yaitu: 

1. Term tasawuf dikenal secara luas di kawasan Islam pada abad pertama dan 

kedua hijriyah. Pada fase pertama perkembangan tasawuf, terdapat individu-

individu yang lebih memusatkan dirinya pada ibadah sebagai perkembangan 

lanjut dari kesalehan asketis atau para zahid yang mengelompok di serambi 

masjid Madinah. Tasawuf pada abad III dan IV hijriyah sudah bercorak kefanaan 

(ekstase) yang menjurus ke persatuan hamba dengan khaliq, orang sudah ramai 

membahas tentang lenyap dalam kecintaan (fana fi' al-Mahbub), menyaksikan 

Tuhan (musyahadah), bertemu dengan-Nya (liqa’) dan menjadi satu dengan-

Nya.  

2. Istilah tarekat diambil dari bahasa Arab thariqah yang berarti jalan atau metode. 

Sedangkan pengertian tarekat secara istilah adalah suatu jalan untuk 

mendekatkan diri kepada Allah Swt, dengan mengamalkan ilmu Tauhid, Fikih 

dan Tasawuf. Tarekat bisa juga berarti sebuah pengorganisasian dari tasawuf. 

Unsur-unsur terpenting dalam tarekat ada 5 yaitu: Pertama, Mursyid (guru). 

                                                        
21 Baeti Rohman. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-Murid. Jakarta: 

Tarbiyah Press, 2019.15-16. 
22 Baeti Rohman. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-Murid. Jakarta: 

Tarbiyah Press, 2019. 21. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 01 Nomor 01 Juni 2024 | 10 

Kedua, Baiat (janji setia). Ketiga, Silsilah (hubungan antar guru). Keempat, Murid 

(pengelana spiritual), dan Kelima, Ajaran. 

3. Seorang murid perlu melalui tahapan-tahapan yang dalam Adab Suluk Al-Murid 

Karya Al-Habib Abdullah Ibn 'Alawi Al-Haddad ini terdapat 17 tahapan. Namun, 

dalam artikel ini disampaikan hanya 4 tahapan, diantaranya:  (1) Kesadaran yang 

kuat, (2) Taubat dengan benar, (3) Membersihkan hati, dan (4) Menahan diri dari 

perbuatan dosa. 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Al-Muhdor, Yunus Ali. Mengenal Lebih Dekat Al-Habib Abdullah Bin Alawy Al-Haddad. 

Surbaya: Cahaya Ilmu, 2012. 

As-Saqqaf, Husin Nabil. Langkah Praktis Mendekat Kepada Allah. Tangerang: Penerbit 

Putra Bumi, 2011. 

Ibrahim, Umar. Thariqah Alawiyyah. Bandung: Mizan, 2001. 

Pembinaan Kelembagaan Agama Islam. Ensiklopedia Islam Di Indonesia. Jakarta: Anda 

Utami, 1992. 

Rohman, Baeti. Penuntun Langkah Pengelana Spiritual; Terjemah Kitab Adab Suluk Al-

Murid. Jakarta: Tarbiyah Press, 2019.  

Siradj, Said Aqil. Tasawuf dan Revitalisasi Masyarakat. Malang: Pelita, 2000. 

Shodiq, Ja’far. Pertemuan Antara Tarekat Dan NU. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008. 

Syukur, Amin. Menggugat Tasawuf: Sufisme Dan Tanggung Jawab Sosial Abad 21. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999. 

Sholihin, Tasawuf Tematik. Bandung: CV Pustaka Setia, 2003. 

Taftazani, Abu. Madkhal Ilaa Al- Tashawuf Al-Islam, Diterjemahkan Oleh Ahmad Rofi 

Ustmani, Sufi dari Zaman ke Zaman. Bandung: Pustaaka, 1989. 

Thohir, Ajid. Gerakan Politik Kaum Tarekat: Telaah Historis Gerakan Politik 

Antikolonialisme Tarekat Qadiriyah-Naqsabandiyah Di Pulau Jawa. Bandung: 

Pustaka Hidayah, 2002. 

 


