
Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  9 

 

 

 

Membangun Moralitas Melalui Pendidikan Agama 
 

 

SAHMIAR PULUNGAN 

 Fakultas Syari9ah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sumatera Utara 

dpk Universitas Sumatera Utara (USU) Medan 

Jl. Badik N0. 17, Kelurahan Pahlawan, Kecamatan Medan Perjuangan, Medan,  

Sumatera Utara. Kode Pos 20233 

 

  
Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana membangun 

moralitas melalui pendidikan agama. Tulisan ini bermanfaat bagi para orang 

tua dan pendidik untuk mengembangkan dan menanamkan moralitas pada 

anak.  Hasil tulisan ini adalah: Pertama, moralitas  merupakan tolok ukur untuk 

menentukan baik buruknya perbuatan manusia dan bukan sebagai pelaku 

peran tertentu.  Moral mengandung muatan nilai dan norma yang bersumber 

pada hati nurani manusia.  Kedua, moralitas mencakup dalam tiga unsur yaitu 

perilaku, kognisi, dan afeksi. Dimensi moralitas berangkat dari ajaran tauhid, 

penghayatan dan pengalaman Agama Islam terbagi kedalam tiga aspek yaitu 

îmân, Islâm, dan ihsân.  Ketiga, moralitas dalam  pendidikan agama dapat dilihat 

dari sistem nilai Islami yang hendak dibentuk dalam pribadi anak didik dalam 

wujud keseluruhannya.  Oleh karena pendidikan Islam bertujuan pokok pada 

pembinaan akhlak mulia, maka sistem moral Islami yang ditumbuh kembang 

dalam proses pendidikan adalah norma yang berorientasi kepada nilai-nilai 

Islami.  Keempat, pendidikan moral dimulai dari keluarga berlangsung dalam 

suasana informal, pada setiap situasi, baik disadari atau pun tidak oleh orang 

tua.  Memberikan pujian pada saat anak melakukan hal-hal yang baik dan benar 

serta menegur bahkan memberikan hukuman pada saat anak melakukan 

kesalahan, tanpa disadari pada dasarnya merupakan proses pembinaan nilai 

moral.  
 

 Kata Kunci: Moralitas, Dimensi Moral, Pendidikan Agama 

 

 

  

PENDAHULUAN 

Moralitas  menjadi persoalan krusial 

untuk dikaji di era globalisasi saat ini. Hal 

ini menjadi krusial bila dilhat pada 

perilaku masyarakat dan generasi penerus 

bangsa ini yang seolah telah mulai 

meninggalkan nilai-nilai moral positif yang 

terkandung dalam al-Qur9an dan al-Hadits. 

Secara etimologis istilah moral mengan-

dung arti adat istiadat, kebiasaan atau cara 

hidup, namun secara substantif tidak se-

kedar bermakna tradisi kebiasaan belaka 

melainkan berkenaan dengan baik 

buruknya manusia sebagai manusia. 

Moralitas  merupakan tolok ukur untuk 

menentukan betul salahnya sikap dan 

tindakan manusia, dilihat dari sisi baik 

buruknya sebagai manusia dan bukan 

sebagai pelaku peran tertentu. Dengan 

demikian moral mengandung muatan nilai 

dan norma yang bersumber pada hati 

nurani manusia. 

Suara hati nurani berfungsi untuk 

menahan manusia untuk tidak melakukan 

perbuatan yang tercela.  Keberadaannya 

cukup kuat dalam diri seseorang sehingga 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  10 

 

meskipun manusia mencoba untuk 

mengabaikan atau menindasnya, namun 

suara hati nurani tetap berseru dan 

terdengar agar manusia tidak berbuat 

yang menyimpang dari prinsip-prinsip 

kesusilaan.  Suara hati nurani ini ter-

dengar baik sebelum seseorang berbuat 

sesuatu, sedang berbuat, maupun setelah 

selesai berbuat. Jika perbuatan yang 

dilakukan adalah perbuatan jahat dalam 

arti tidak sesuai dengan kodrat kema-

nusiaan, maka suara hati nurani ini pada 

hakikatnya tidak menerima.  OIeh karena 

itu betapa pun jahatnya manusia, tatkala 

melakukan suatu perbuatan yang buruk, 

pasti ada setitik kesadaran bahwa 

perbuatannya itu keliru.  Sebagai ekspresi-

nya mungkin dia merasa rendah diri, 

merasa berdosa terus menerus, atau 

bahkan melakukan bunuh diri. Hal ini 

terjadi karena merasa tertekan oleh 

peringatan-peringatan yang diserukan 

oleh suara hati nurani. Suara hati nurani 

ini mengajak manusia agar sadar untuk 

melakukan perbuatan yang susila.  Kesa-

daran ini merupakan kesadaran moral 

yang menuntut tidak sekedar pengertian 

akal, melainkan pengertian dan seluruh 

pribadi manusia yang bersifat batiniah dan 

mendalam.  Jadi suara hati nurani sebagai 

sumber moralitas manusia pada dasarnya 

berupaya menahan dan menyadarkan 

manusia dari perbuatan-perbuatan yang 

buruk. 

Di sinilah kemudian persoalan moral 

menjadi penting untuk dikaji dan 

dikembangkan melalui pendidikan agama.  

Pendidikan agama dapat dijadikan sebagai 

alternatif awal dalam rangka mengem-

bangkan moralitas anak didik di 

Indonesia.  Persoalan yang akan dikaji da-

lam tulisan ini adalah moralitas dan 

kompleksitasnya; dimensi-dimensi moral; 

moralitas dalam pendidikan agama; dan 

pendidikan moral dari keluarga. 

 

MORALITAS DAN KOMPLEKSITASNYA 

Secara etimologis istilah moral 

berasal dari Bahasa Latin <mores= yang 

berarti adat istiadat, kebiasaan, cara 

hidup. Pengertian tersebut mirip dengan 

kata ethos dalam Bahasa Yunani, dan 

kemudian dikenal dengan <etika=. Kata ini 

pun mempunyai arti adat istiadat atau 

kebiasaan (Poespoprojo, 1986:3-5). Ada 

pula kata lain yang mempunyai arti yang 

sama terdapat dalam Bahasa Arab yaitu <akhlâq=, yang berasal dan kata <khalaqa, 

yakhluqu, khulûqan= yang berarti tabi9at, 
adat istiadat, atau <kholqun= yang berarti 

kejadian atau ciptaan. Jadi akhlak ini 

merupakan perangai yang dibuat dan 

karena itu keberadaannya bisa baik dan 

bisa pula jelek, tergantung pada tata nilai 

yang dijadikan rujukannya (Daradjat, 

1984:254). 

Dalam perbendaharaan kata-kata 

Bahasa Indonesia, banyak istilah yang me-

miliki pertautan makna dengan moralitas 

ini, seperti susila, budi pekerti, kepri-

badian, dan sebagainya. Manakala disebut 

salah satu atribut di atas dari seseorang, 

maka sebutan itu terkait dengan masalah 

moralitas.  Namun padanan kata yang 

sering digunakan untuk moralitas ini 

adalah etika. Bahkan kedua kata ini lazim 

dijadikan sebagai sinonim antara sesama-

nya. 

Meskipun secara etimologis istilah 

moral mengandung arti adat istiadat, 

kebiasaan atau cara hidup, namun secara 

substantif tidak sekedar bermakna tradisi 

kebiasaan belaka melainkan berkenaan 

dengan baik buruknya manusia sebagai 

manusia.  Dengan kata lain moralitas  me-

rupakan tolok ukur untuk menentukan 

betul salahnya sikap dan tindakan 

manusia dilihat dari sisi baik buruknya 

sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku 

peran tertentu. Dengan demikian moral 

mengandung muatan nilai dan norma yang 

bersumber pada hati nurani manusia. Hal 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  11 

 

ini seperti ditegaskan oleh Setiadi 

(1990:90) bahwa =moral bukan sekedar 

apa yang biasa dilakukan oleh orang atau 

sekelompok orang itu, melainkan apa yang 

menjadi pemikiran dan pendirian mereka 

mengenal apa yang baik, dan apa yang 

tidak baik, mengenai apa yang patut dan 

yang tidak patut untuk dilakukan 

manuasia=. 

Menurut Poespoprojo (1986:2) 

substansi moralitas senada dengan pene-

gasan di atas sebagai berikut: <kebiasaan 
yang lebih fundamental, berakar pada 

sesuatu yang melekat pada kodrat 

manusia seperti mengatakan kebenaran, 

membayar hutang, menghormati orang 

tua, dan sebagainya.  Perbuatan-perbuatan 

tersebut bukan sekedar kebiasaan atau 

adat istiadat semata-mata, melainkan 

perbuatan yang benar, dan jika menye-leweng dari padanya berarti salah=. 
Dari penjelasan di atas dapat dika-

takan bahwa moral merupakan standar 

kualitas perbuatan manusia yang dengan-

nya dapat dikatakan bahwa perbuatan 

tersebut benar atau salah, baik atau buruk, 

dalam ukuran tata nilai yang bersumber-

kan pada hati nurani manusia, sebagai 

fitrah dari Tuhan.  Perbuatan  yang berten-

tangan dengan tata nilai yang bersumber-

kan pada hati nurani manusia dikatakan 

sebagai perbuatan amoral.  Orang yang 

bermoral adalah orang yang memenuhi 

ketentuan-ketentuan kodrat yang 

tertanam dalam dirinya sendiri.  Pengeja-

wantahannya adalah mulai dan munculnya 

kehendak, yaitu kehendak yang baik 

sampai kepada adanya tingkah laku dan 

tujuan yang baik pula.  Predikat moral 

mensyaratkan adanya kebaikan yang 

berkesinambungan, sejak munculnya ke-

hendak yang baik, dan karena itu orang 

yang bertindak atau bertingkah laku baik 

kadang-kadang belum dapat disebut seba-

gai orang yang bermoral.  Meskipun 

kebenaran tata nilai bersifat relatif antar 

beberapa kelompok masyarakat, namun 

kebenaran moralitas lebih bersifat 

universal.  Hal ini dikarenakan pada karak-

teristik moral itu sendiri yang bersum-

berkan pada suara hati nurani manusia. 

Pada dasarnya ada dua macam suara 

hati nurani, yaitu suara hati nurani yang 

mengarah pada kebaikan dan suara was-

was yang mengarah pada keburukan.  Jika 

keinginan berbuat baik ditekan, dalam arti 

meninggalkan untuk berbuat baik sesuai 

dengan norma yang berlaku, maka suara 

hati memanggil-manggil dan ingin 

mengarahkan pada hal-hal yang baik dan 

benar.  Suara batin ini mengingatkan bah-

wa perbuatan itu kurang baik atau tidak 

baik.  Suara itu berupa seruan dan him-

bauan yang memaksa untuk didengar-kan 

(Drijakara, 1966:43).  Kehadiran suara 

hati nurani ini bahkan datangnya secara 

tiba-tiba dan kuat sekali pengaruhnya 

pada diri seseorang.  Jadi suara hati nurani 

sebagai sumber moralitas manusia pada 

dasarnya berupaya menahan dan menya-

darkan manusia dari perbuatan-perbuatan 

yang buruk. 

Suara hati nurani ini ada pada setiap 

orang, sebagai bekal kodrat kemanu-

siaannya.  Oleh karena itu pada dasarnya 

setiap orang itu baik, setiap orang adalah 

bermoral, sesuai dengan kodrat 

kemanusiaannya.  Namun karena kehi-

dupan manusia terkait dengan banyak 

variabel baik yang bersifat intern datang 

dari diri manusia itu sendiri maupun yang 

bersifat ekstern datang dari lingkungan 

kehidupannya.  Maka menurut Drijakara 

(1966:21) keberadaan suara hati nurani 

dalam diri manusia ini beragam keadaan-

nya, ada yang kuat ada pula yang lemah 

meskipun pada dasarnya manusia itu 

cenderung berbuat baik, tetapi kesadaran 

moral tidaklah datang dengan sendirinya.  

Kesusilaan harus diajarkan dengan contoh 

yang baik, sehingga dapatl-ah terbentuk 

manusia susila lahir dan batin. 

Jika ditarik pembicaraan ini dalam 

konteks keislaman maka suara hati itu 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  12 

 

pada dasarnya adalah iman. Karena salah 

satu pilar keimanan adalah pembenaran 

dalam hati dengan suara hati (tasdîqun fî 

al-qalb).  Kaitan hal ini dengan keberadaan 

iman dalam diri manusia, Nabi 

Muhammad sudah menyampikan melalui 

salah satu haditsnya: 

  

    

Hadits ini mengindikasikan secara 

tegas bahwa keberadaan keimanan dalam 

diri manusia itu dapat  kuat sehingga 

seluruh perilaku dan pola fikirya dilan-

daskan pada keimanan kepada Tuhan, 

dapat juga iman itu lemah.  Bahkan dapat 

pula iman tersebut terkubur oleh faktor 

lain yang bertentangan dengan iman itu 

sendiri. 

Selain menunjukkan eksistensi iman 

dalam hati manusia, hadits itu pun 

mengisyaratkan perlunya pemupukan dan 

pembinaan keimanan agar terpelihara dari 

kerusakannya (kekufuran).  Upaya-upaya 

pemupukan dan pembinaan ini tidak lain 

adalah pendidikan dalam arti luas. Dalam 

pola pemikiran demikian, maka  proses 

pendidikan dalam kajian ini khususnya 

pendidikan moral merupakan fitrah 

keagamaan (Islam).  Oleh karena itu dalam 

kehidupan keluarga, orang tua wajib 

melakukan pendidikan moral bagi anak-

anaknya, sebagai bekal untuk mereka 

dalam menjalani kehidupan di masa 

mendatang.  

Dapat dipahami bidang moral adalah 

bidang kehidupan manusia dilihat dari 

segi kebaikannya sebagai manusia.  Norma 

moral adalah tolok ukur untuk 

menentukan betul salahnya sikap dan 

tindakan manusia, dilihat dan segi baik 

buruknya sebagai manusia dan bukan 

sebagai pelaku peran tertentu dan 

terbatas (Magnis Suseno, 1991:19).  Itulah 

sebabnya moralitas tidak sekedar 

berkenaan dengan salah satu sisi kehi-

dupan manusia saja melainkan berkenaan 

dengan seluruh aspek kehidupan manusia.  

Sehingga dengan demikian penilaian 

moral benar-benar merupakan penilaian 

yang komprehensif terhadap manusia, 

untuk mengetahui kualitas kemanu-

siaannya. 

Downey dan Kelly (1998:45) 

mengemukakan kualifikasi karakteristik 

manusia yang bermoral, adalah: (1) Sadar 

akan kebutuhan sehingga mau memper-

timbangkan bukti faktual dalam rangka 

mencapai dan memperoleh tujuannya.  (2) 

Sadar bahwa mempelajari moral 

mempunyai arti terhadap segala sesuatu.  

(3) Otonomi moralnya dapat memban-

tunya dalam mengambil keputusan dan 

menentukan pilihan yang benar.  (4) Bisa 

bertindak sesuai dengan ketentuan moral, 

sehingga bisa mengetahui dan memahami 

perasaan orang lain.  (5) Mempunyai suatu 

komitmen positif terhadap nilai moral dan 

perasaan orang lain.  (6) Jiwa kemanusian 

dan kemampuannya hidup sebagai 

makhluk yang bermoral.  Menurut Higgins 

(1981:67) mengemukakan profil orang 

bermoral yang dasarnya adalah tanggung 

jawab. Tanggung jawab yang dimaksud, 

menurutnya meliputi: (1) Kebutuhan dan 

kesejahteraan individu dan lainnya; (2) 

keterlibatan dan keiikutsertaan diri 

sendiri dan akibat terhadap yang lain; (3) 

Nilai moral atau perfect character (akhlak 

yang sempurna); (4) Nilai intrinsik hu-

bungan sosial. 

Dari pendapat yang dikemukakan di 

atas, mengenai karakteristik manusia 

bermoral, dapat diketahui, bahwa kuali-

fikasi karakteristik tersebut menunjuk 

pada kebaikan dalam segala kompleksitas 

kehidupan di mana kebaikan ini tidak saja 

termanifestasikan dalam bentuk perilaku, 

tetapi sejak munculnya kehendak, dengan 

didasari oleh solidaritas kelompok. 

 

 

DIMENSI MORAL 

Moralitas merupakan hal yang 

kompleks dan abstrak. Selain karena kebe-



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  13 

 

radaannya dipengaruhi oleh banyak faktor 

dalam kehidupan manusia.  Moralitas ini 

bersumberkan pada suara hati nurani 

manusia. Meskipun sifat suara hati nurani 

manusia adalah universal, namun sulit 

untuk diketahui secara pasti.  Mengetahui 

suara hati nurani manusia hanyalah dapat 

dilakukan melalui manifestasi-

manifestasinya, baik berupa perilaku 

maupun ucapan-ucapan yang 

diutarakannya.  Oleh karena itu 

menangkap suara hati nurani harus 

dilakukan dengan upaya yang hati-hati 

dan cermat, sehingga memperoleh 

gambaran yang komprehensif. 

Dalam teori lain disebutkan 

moralitas mencakup dalam tiga unsur 

yaitu perilaku, kognisi, dan afeksi. Jadi 

moral senantiasa mengandung unsur 

perilaku, kognisi, dan afeksi.  Dalam 

paradigma moralitas demikian maka 

paham-paham tertentu mengkaji 

moralitas dengan titik berat unsur 

tertentu, misalnya kaum behavioristik 

melakukan pengkajian lebih banyak dari 

unsur perilaku. kemudian kaum penganut 

perkembangan kognisi mengakaji moral 

dengan titik berat pada unsur kognisinya, 

dan kaum psikoanalisis melakukan kajian 

moral dengan titik berat pada efeksinya. 

Namun seperti dapat diduga bahwa 

hasil kajiannya tidaklah dapat 

mengungkap moralitas secara memadai. 

Hal ini disebabkan bahwa unsur-unsur 

moralitas tersebut (jika manusia beranjak 

dari teori ini) hanya dapat dibedakan 

secara teoritis belaka.  Dalam kenyataan 

ini moralitas merupakan satu kesatuan 

yang melibatkan aspek kognitif, afektif, 

dan perilaku sekaligus, sehingga dalam 

pengkajian dan penelitiannya pun harus 

mencakup semua unsur-unsur tersebut.  

Hal ini diakui oleh James R. Rest bahwa 

tiada satu pun dan berbagai pendekatan 

teoritis yang memberikan suatu pan-

dangan tentang psikologi moral yang 

komprehensif dan memadai.  Hal ini me-

nunjukkan bahwa berbagai teori tersebut 

hanya memusatkan perhatiannya kepada 

beberapa aspek saja dari persoalan 

moralitas sedangkan yang lain diabaikan 

(Arifin, 1995:36).  

Apabila diperhatikan ajaran agama 

dalam kontek ini, sebenarnya Islam telah 

menunjukkan ajaran yang tegas dan 

otentik.  Misalnya saja berangkat dari 

ajaran tauhid, penghayatan dan 

pengalaman Agama Islam terbagi kedalam 

tiga aspek yaitu iman, Islam, dan ihsan. 

Pada akhirnya ketiga aspek tersebut 

melahirkan tiga macam orientasi 

keagamaan dalam epistemologi Islam.  

Aspek îmân telah mendapatkan kajian 

secara sistematis yang melahirkan ilmu 

kalam. Sedangkan kajian terhadap aspek 

Islâm telah memformulasikan hukum-

hukum Islam secara terorganisir dengan 

melahirkan ilmu fiqh. Dengan kedua ilmu 

tersebut di atas telah terbentuk orientasi 

keagamaan yang lebih eksoteris.  Sedang-

kan ihsân membentuk persepsi keaga-

maan lebih bersifat intuitif, lebih mene-

kankan pentingnya penghayatan melalui 

pengamalan-pengamalan nyata oleh roha-

ni. Kacenderungan ini tidak hanya 

membentuk perilaku dan pan-dangan 

moral saja bahkan melahirkan wawasan 

keilmuan yaitu ilmu akhlak (tasawwuf). 

Hal ini menggambarkan bahwa 

makna ihsân mencakup pengertian segala 

perbuatan yang baik.  Semua interaksi 

antara manusia dengan Tuhannya atau 

antara manusia dengan sesama manusia 

maupun lingkungannya yang dapat 

mengangkat dan meningkatkan martabat 

dan kedudukan kemanusiannya, mengem-

bangkan kualitas dirinya, dan juga dapat 

mendekatkannya kepada Tuhan.  Secara 

lebih terinci  al-Ghazali (1986:25) dalam 

Ihyâ 8Ulûm al-Dîn, menguraikan tentang 

ihsân ini yang mencakup tiga dimensi ke-

sadaran batin yaitu: 

Pertama, kepekaan teologis dan 

intensitas hubungan antara makhluk-



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  14 

 

makhluk dengan Tuhan. Kepekaan ini 

didasarkan pada hadits yang menyatakan: 

                                                            

 

 

<Beribadahlah kepada Allah seolah-olah 

kamu melihatnya atau kalau tidak mampu 

demikian seolah-olah kamu sedang 

diihatnya=. (HR. Bukhari). 

Pengandaian pertama merupakan 

maqâm musyâhadah, di mana seakan dia 

duduk bersimpuh di hadapan Tuhan dan 

menyaksikan pandangan Tuhan selalu 

tertuju kepadanya. Sedangkan 

pengandaian kedua adalah maqâm 

murâqabah, seperti orang tuna netra yang 

menghadap rajanya, dia tidak mampu 

melihat tetapi sadar jika dirinya sedang 

dilihat raja. 

Kedua, kepedulian sosial, yaitu rasa 

prihatin terhadap realitas sosial, berawal 

dan rumah tangganya sampai pada 

hubungan antar sesama manusia yang 

lebih luas dan hubungan dengan binatang. 

Allah SWT berfirman: 

 

 

 

 

 

 <Sembahlah Allah dan janganlah kamu 

mempersekutukan-Nya dengan sesuatu 

pun. Dan berbuat baiklah kepada dua 

orang ibu-bapak, karib-kerabat, anak-anak 

yatim, orang-orang miskin, tetangga yang 

dekat dan tetangga yang jauh, teman yang 

jauh, teman sejawat, ibnu sabil dan hamba 

sahayamu. Sesungguhnya Allah tidak 

menyukai orang-orang yang sombong dan 

membangga-banggakan diri= (QS. 4:36). 

Ketiga, ketahanan mental, yaitu 

berupa ketabahan menekuni pekerjaaan 

yang berat, sabar menghadapi musibah 

yang menimpa dirinya, sabar menghadapi 

godaan materi, dan sebagainya. Ajaran-

ajaran moral seperti sabar, qanâ9ah 

(menerima setelah berusaha), tawakal, 

iffah (menahan diri dari keinginan 

negatif), syajâ9ah (keberanian), dan 

istiqâmah akan membentuk budaya 

pribadi (private culture) yang mandiri, 

optimis dan sederhana. Pribadi demikian 

itu telah melekat dalam diri Nabi 

Muhammad SAW yang harus diteladani. 

Hal ini dapat dilihat secara tegas 

disinggung dalam firman Allah SWT 

berikut: 

 

 <Sesungguhnya demikian kami memberi 

balasan kepada kepada orang-orang yang 

berbuat baik =. (QS. 37:80). 

Al-Ghazali (1986:45) lebih lanjut 

mengemukakan bahwa nilai moral yang  

diajarkan oleh Islam bersumberkan pada 

empat keutamaan (fadhâil) sebagai 

berikut: (1) al-Hikmah, kemampuan 

kognitif dalam menetapkan pilihan yang 

terbaik dalam pemikiran, sikap maupun 

tindakan; (2) al-9Adâlah, kondisi mental 

yang memiliki kemampuan pengendalian 

terhadap nafsu, emosi, maupun 

subyektifitas serta mengarahkan 

kecenderungannya pada kebenaran dan 

objektifitas; (3) al-Iffah, ketahanan diri 

dalam menata sikap dan tindakan 

sehingga tidak terjebak dalam ketamakan 

materi, dan selera hedonistik; (4) as-

Syajâ8ah, keberanian secara moral untuk 

melakukan tugas maupun kewajiban 

dengan pertimbangan nalar dan integritas 

moral.  Bagi al-Ghazali keempat 

keutamaan (fadhâil) tersebut merupakan 

ummahât al-akhlâq (induk ajaran moral) 

yang akan menentukan kesadaran dan 

aktifitas batin seseorang (a9mâl al-qulûb), 

dan pada gilirannya akan mempengaruhi 

penampilan sikap laku dan tindakan fisik 

(a9mâl al-jawârih). 

Berkaitan dengan kajian terhadap 

teori moralitas ini dapat dipahami bahwa 

moralitas bersumberkan pada keimanan 

terhadap zat yang transendetal untuk 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  15 

 

kemudian mengejawantah dalam proses-

proses psikologi dan pada akhirnya  

mengartikulasikan diri dalam bentuk 

tindakan moral. Antara tindakan moral, 

proses-proses psikologis yang terjadi di 

baliknya, dan keimanan, sama sekali tidak 

dapat dipisahkan, merupakan satu 

kesatuan. Hubungan fungsional ketiga 

aspek ini telah ditegaskan dalam sebuah 

hadits Nabi Muhammad SAW berbunyi:  
 

 

 < Sesungguhnya nilai suatu perbuatan 

tergantung pada niat yang melandasinya.= 

Oleh karena itu mengungkap 

moralitas hanya dengan mengandalkan 

salah satu komponen saja, baik itu 

tindakan moral seperti yang dilakukan 

kaum behavioristik ataupun penalaran 

moral saja seperti yang dilakukan oleh 

penganut perkembangan kognisi, akan 

menghasilkan kajian yang kurang 

memuaskan. Dalam hal ini penulis 

menyebut proses psikologis ini sebagai 

pertimbangan moral atau proses batin. 

Pertimbangan moral di sini dapat berawal 

dari sebab-sebab yang bersifat kognisi 

(penalaran), dan dapat pula berasal dan 

sebab-sebab yang bertumpu pada afeksi. 

Selanjutnya untuk mengungkap 

pertimbangan moral ini perlu dilakukan 

metode-metode psikologi, yaitu 

bagaimana agar seseorang dapat 

memunculkan pertimbangan-

pertimbangan yang melahirkan perilaku 

moral dengan sebenar-benarnya, sesuai 

dengan suara hati nuraninya. 

Pengungkapan pertimbangan moral ini 

adalah melalui pengungkapan secara 

verbal. Oleh karena itu metode yang 

digunakan sedapat mungkin mampu 

mendapatkan ungkapan-ungkapan verbal 

yang mencerminkan suara hati nurani. 

James R. Rest seperti dikutip Arifin 

(1995:45) mengajukan satu model 

pengungkapan pertimbangan moral, 

dengan mengajukan empat proses pokok 

sebagai berikut: (1) Menginterpretasi 

situasi dengan cara mengenali tindakan- 

tindakan apa yang mungkin bagi si pelaku 

serta bagaimanakah setiap rangkaian 

perilaku itu mempengaruhi pihak-pihak 

yang terlibat; (2) Memikirkan apa yang 

seharusnya dilakukan seseorang dalam 

rangka menerapkan cita moral ke dalam 

situasi yang kongkrit untuk menetukan 

perangkat tindakan moral yang 

diharapkan; (3) Memilih dan minimbang-

nimbang diantara perangkat nilai yang 

berbobot moral dan yang tidak untuk 

memungkinkan pengambilan keputusan 

tentang apa yang hendak seseorang 

lakukan secara aktual; (4) Melaksanakan 

dan mengimplementasikan apa yang 

hendak dilakukan seseorang. 

 

 

MORALITAS DALAM PENDIDIKAN 

AGAMA 

Pendidikan umum merupakan suatu 

program pendidikan yang dimaksudkan 

untuk mengembangkan jati diri manusia 

secara proporsional sehingga tercipta 

manusia yang utuh. Pengertian ini selaras 

dengan apa yang dikatakan oleh McGrath 

seperti dikutip Soelaiman (1998:4) bahwa 

pendidikan umum adalah pendidikan 

untuk menyiapkan manusia agar dapat 

hidup secara penuh dan memuaskan, baik 

sebagai pribadi, keluarga, anggota 

masyarakat, pekerja, dan sebagai warga 

negara.  Pengertian ini memang sangat 

luas dan kompleks dan dalam 

operasionalisasinya terdapat beberapa 

pengertian yang lebih spesifik dan 

aplikabel. 

Muhammad S. A. Ibrahimy, sarjana 

pendidikan Islam Bangladesh, dalam salah 

satu penerbitan mass media <Islamic 

Gazette= tahun 1983, menegaskan bahwa 

pendidikan Islam menurut pandangannya 

suatu sistem pendidikan yang 

memungkinkan seseorang dapat menga-



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  16 

 

rahkan kehidupannya sesuai dengan 

ideologi Islam (cita Islami), sehingga ia 

dengan mudah dapat membentuk 

kehidupan dirinya sesuai dengan ajaran 

Islam.  Ruang lingkup pendidikan Islam 

telah mengalami perubahan menurut 

tuntutan waktu yang berbeda-beda.  

Sejalan dengan tuntutan zaman dan 

perkembangan ilmu dan teknologi, ruang 

lingkup pendidikan Islam itu juga makin 

meluas (Arifin, 1995:37). 

Pendidikan Islam sebagai alat 

pembudayaan Islam dalam masyarakat, 

dengan demikian memiliki watak lentur 

terhadap perkembangan aspirasi 

kehidupan manusia sepanjang zaman.  

Watak demikian dengan tanpa 

menghilangkan prinsip-prinsip nilai yang 

mendasarinya.  Pendidikan Islam mampu 

mengakomodasikan tuntutan hidup 

manusia dari zaman ke zaman, termasuk 

tuntutan di bidang ilmu dan teknologi.  

Khusus berkaitan dengan tuntutan 

perkembangan ilmu dan teknologi, 

pendidikan Islam bersikap mengarahkan 

dan mengendalikannya, sehingga nilai 

fundamental yang bersumber dari iman 

dan taqwa kepada Allah SWT dapat 

berfungsi dalam kehidupan manusia yang 

menciptakan ilmu dan teknologi.  Iman 

dan takwanya menjiwai ilmu dan 

teknologi yang diciptakan, sehingga 

penggunaannyapun diarahkan kepada 

upaya menciptakan kesejahteraan hidup 

umat manusia, bukan untuk dikesamping-

kan. 

Islam yang diwujudkan dalam 

perilaku manusia melalui proses pen-

didikan bukanlah semata-mata sistem 

teologinya saja, melainkan lebih dari itu, 

termasuk peradabannya yang sempurna.  

Oleh karena itu Islam berhadapan dengan 

segala bentuk kemajuan atau modernisasi 

masyarakat, tidaklah akan mengalami 

<shock ideal= mengingat wataknya yang 

lentur dan akomodatif terhadap segala 

perkembangan kebudayaan manusia. 

Semua bentuk perkembangan dan 

kemajuan itu diserap seraya menseleksi 

nilai-nilainya untuk disesuaikan dengan 

Islam. al-Abrasyi (1984:23-24), salah 

seorang ahli pendidikan Mesir 

berpendapat bahwa tujuan akhir pen-

didikan Islam adalah pembentukan akhlâq 

al-karîmah yang merupakan fadhilah 

dalam jiwa anak didik, sehingga anak akan 

terbiasa dalam berperilaku dan berpikir-

nya secara rohaniah dan insaniah ber-

pegang pada moralitas tinggi, tanpa mem-

perhitungkan keuntungan-keuntungan 

material.  Prilaku yang mencerminkan 

nilai-nilai islami yang mendasari misi 

Rasulullah SAW yaitu menyempurnakan 

akhlak yang mulia.  Secara implisit, khulûq 

manusia ciptaan Tuhan diakui sebagai 

potensi psikologis yang mendasari 

perkembangan umat manusia sejak lahir 

yang memerlukan pengarahan melalui 

proses kependidikan yang sisitimatis dan 

konsisten. 

Hills (1968:18) mengemukakan 

bahwa yang dimaksud sistem nilai dan 

moral adalah suatu keseluruhan tatanan 

yang terdiri dari dua atau lebih dari 

komponen yang satu sama lain saling 

mempengaruhi atau bekerja dalam satu 

kesatuan atau keterpaduan yang bulat 

yang berorientasi kepada nilai dan 

moralitas  Islami.  Nilai atau sistem moral 

yang dijadikan kerangka acuan yang 

menjadi rujukan cara berprilaku lahiriah 

dan rohaniah manusia muslim ialah nilai 

dan moralitas yang diajarkan oleh Agama 

Islam sebagai wahyu Allah SWT, yang di-

turunkan kepada utusan-Nya Muhammad 

SAW.  Nilai dan moralitas adalah bersifat 

menyeluruh, bulat dan terpadu, tidak 

terpecah-pecah menjadi bagian-bagian 

yang satu sama lain berdiri sendiri.  Suatu 

kebulatan nilai dan moralitas itu mengan-

dung aspek normatif (kaidah, pedoman) 

dan operatif (menjadi landasan amal 

perbuatan). 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  17 

 

Dengan demikian sistem nilai Islami 

yang hendak dibentuk dalam pribadi anak 

didik dalam wujud keseluruhannya dapat 

diklasifikasikan ke dalam norma-norma. 

Misalkan norma hukum (syarî9ah) Islam, 

norma akhlak dan sebagainya.  Oleh 

karena pendidikan Islam bertujuan pokok 

pada pembinaan akhlak mulia, maka 

sistem moral Islami yang ditumbuh 

kembang dalam proses pendidikan adalah 

norma yang berorientasi kepada nilai-nilai 

Islami. Dalam konteks dunia persekolahan 

di Indonesia, kehadiran program 

pendidikan Agama dimaksudkan untuk 

menjadi dasar bagi pengembangan para 

anak didik menjadi manusia yang baik, 

yang selanjutnya dikembangkan pula 

aspek-aspek intelektualitas dan 

keterampilan yang bersifat spesialisasi 

sesuai dengan minat dan bakat yang 

terdapat pada diri anak didik. Hal ini 

seperti ditegaskan dalam undang-undang 

No.2 tahun 1989 pasal 4, bahwa tujuan 

pendidikan Nasional adalah mencerdas-

kan kehidupan bangsa dan megembang-

kan manusia Indonesia seutuhnya, yaitu 

manusia yang beriman dan bertakwa 

terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan 

berbudi pekerti luhur, memiliki 

pengetahuan dan keterampilan, sehat 

jasmani dan rohani, memiliki kepribadian 

yang mantap dan mandiri, serta rasa 

tangung jawab kemasyarakatan dan 

kebangsaan. 

Mengingat urgensinya pembentukan 

dan pembinaan manusia Indonesia yang 

baik, maka setiap jenjang dan jenis 

pendidikan dan tingkat dasar sampai 

perguruan tinggi, diselenggarakan 

program pendidikan Agama, untuk 

mendasari program-program pendidikan  

yang mengembangkan aspek intelektual 

dan keterampilan. Sedangkan program 

pendidikan umum yang yang dise-

lenggarakan di dunia perguruan tinggi, 

disajikan dalam bentuk mata kuliah yang 

tergabung dalam mata Kuliah Dasar 

Umum.  Hal ini seperti ditegaskan dalam 

surat keputusan Direktorat Jenderal 

Pendidikan Tinggi Depantemen 

Pendidikan dan Kebudayaan 

No.32/DJ/Kep./1983. sebagai berikut: =Komponen Mata Kuliah Dasar Umum 

diarahkan untuk melengkapi 

pembentukan kepribadian bidang dengan 

pengembangan kehidupan kepribadian 

yang memuaskan, keanggotaan keluarga 

yang bahagia, dan kewargaan masyarakat 

yang produktif, serta kewargaan negara yang bertanggung jawab=. 
Melalui Pendidikan Agama 

diharapkan adanya kontribusi yang 

signifikan dalam membangun moralitas 

generasi bangsa. Sebab selain bantuan 

materil, yang tidak kalah pentingnya 

adalah merubah sikap, mentalitas, 

moralitas, dan tata nilai mereka, 

mengingat hal-hal ini akan sangat 

berpengaruh terhadap pembentukan 

kepribadian mereka. Adapun dimensi 

kehidupan yang mengandung nilai ideal 

Islami dapat dikategorikan ke dalam 3 

macam sebagai berikut: Pertama, dimensi 

yang mengandung nilai yang 

meningkatkan kesejahteraan hidup 

manusia di dunia. Dimensi nilai kehidupan 

ini mendorong kegiatan manusia untuk 

mengelola dan memanfaatkan dunia ini 

agar menjadi bekal/sarana bagi kehidupan 

akhirat.  Kedua, dimensi yang mengandung 

nilai yang mendorong manusia berusaha 

keras untuk meraih kehidupan akhirat 

yang membahagiakan. Dan menunutut 

manusia untuk tidak terbelenggu oleh 

rantai kekayaan dunia atau materi yang 

dimiliki, namun kemelaratan atau 

kemiskinan dunia harus diberantas, sebab 

kemelaratan dunia bisa menjadi ancaman 

yang menjerumuskan manusia kepada 

kekufuran.  Ketiga, dimensi yang mengan-

dung nilai yang dapat memadukan antara 

kepentingan hidup duniawi dan ukhrawi.  

Keseimbangan dan keserasian antara 

kedua kepentingan hidup menjadi daya 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  18 

 

tangkal terhadap pengaruh-pengaruh 

negatif dan berbagai gejolak kehidupan 

yang menggoda ketenangan hidup 

manusia, baik yang bersifat spiritual, 

sosial, kultural, ekonomis, maupun 

ideologis dalam hidup pribadi manusia 

(Arifin, 1995:120). 

Nilai-nilai Islam fundamental yang 

mengandung kemutlakan bagi kehidupan 

manusia selaku pribadi dan selaku 

anggota masyarakat tidak  memiliki 

kecenderungan untuk merubah dan 

mengikuti selera nafsu manusia yang 

selalu berubah sesuai dengan tuntutan 

selera nafsu manusia sesuai tuntutan 

perubahan sosial.  Nilai-nilai Islami yang 

absolut dari Tuhan itu sebaliknya akan 

berfungsi sebagai pengendali atau 

pengarah terhadap tuntutan perubahan 

sosial dan tuntutan induvidual. 

 Menurut Sayyid Qutub (1984:29-

30) moralitas yang islami tidak hanya 

terdiri dari kumpulan belenggu dan 

larangan-larangan.  Ia pada hakikatnya 

adalah suatu kekuatan konsturuktif dan 

positif, merupakan suatu pendorong bagi 

perkembangan yang berkesinambungan 

dan bagi kesadaran pribadi di dalam 

proses perkembangan tersebut.  Perkem-

bangan tersebut diwarnai oleh kemurnian 

yang bulat.  Moralitas bersumber dan 

watak tabi9i manusia yang senapas dengan 

nilai Islami yaitu do-rongan batin yang 

menunutut pembe-basan jiwa dan beban 

batin karena per-buatan dosa dan keji 

yang bertentangan dengan perintah Ilahi. 

Dari uraian di atas dapat dipahami 

bahwa pendidikan Agama merupakan 

program pendidikan yang mengarahkan 

pada pembentukan manusia, yaitu 

manusia dalam kualifikasi keindonesiaan, 

yaitu: (1) Bersikap tepat dan mampu 

melaksanakan tugas yang diamanatkan 

oleh Tuhan dengan sebaik-baiknya; (2) 

Bersikap tepat dan mampu melaksanakan 

tugas kemanusiaan dengan sebaik-

baiknya; (3) Bersikap tepat dan mampu 

melaksanakan tugas bangsa dan negara 

termasuk kebudayaannya dengan sebaik-

baiknya; (4) Bersikap tepat dan mampu 

melaksanakan tugas masyarakat dan tugas 

Iingkungan dengan sebaik-baiknya; (5) 

Bersikap tepat dan mampu melaksanakan 

tugas pribadinya dengan sebaik-baiknya, 

baik jasmaniah maupun rohaniah 

(Soedjono,1980:21). 

Dalam konteks keindonesiaan, 

moralitas yang dimaksud bersumberkan 

Pancasila, di mana iman dan takwa 

merupakan substansinya. Dengan 

demikian moralitas Pancasila memiliki 

nilai yang sakral dalam arti bersumberkan 

pada nilai-nilai Ketuhanan dan oleh 

karena itu wajib ditaati dan dijalankan 

oleh masyarakat, untuk selanjutnya 

direfleksikan dalam kehidupan masya-

rakat, berbangsa dan bernegara.  Pada 

tahap ini maka pelaksanaan aktivitas 

kehidupan dalam berbagai bidang baik 

dalam bidang politik, ekonomi, hukum, 

dan sebagainya tidak didasarkan atas 

landasan hukum dan peraturan semata-

mata, melainkan lebih didasarkan atas 

kesadaran dan tanggung jawab moral. 

Suatu perbuatan yang didasarkan lebih 

pada kesadaran dan tanggung jawab moral 

akan memiliki kualitas lebih baik dan pada 

sekedar pelaksanaan hukum. 

 

 

PENDIDIKAN MORAL DARI KELUARGA 

Pendidikan moral secara signifikan 

sejatinya dimulai dari keluarga.  Mengkaji 

pendidikan moral dari keluarga dapat 

dilihat dalam sebuah hadits Nabi 

Muhammad SAW bersabda: 

 

 

 <Setiap anak dilahirkan di atas fitrahnya, 

maka orang tua keduanya yang 

menjadikan dirinya beragama Yahudi, atau 

Nasrani atau Majusi (penyembah api)= (HR. 

Imam Bathaqi dan Imam Thabrani). 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  19 

 

Secara eksplisit tampak bahwa 

hadits ini merupakan spirit bagi 

dilakukannya pendidikan moral dalam 

keluarga yang dilaksanakan oleh orang tua 

terhadap anak-anaknya. Kehadiran sang 

anak bagi orang tua merupakan amanat 

Tuhan yang dibekali dengan kodrat 

kemanusiaan yang masih alami.  Melalui 

interaksi dengan lingkungannya, maka 

kodrat kemanusiaan sang anak ini akan 

mengalami perubahan atau 

perkembangan.  Karena Iingkungan yang 

pertama dikenal anak adalah keluarga, 

maka keluargalah (orang tua) yang banyak 

memberikan corak kepada kodrat 

kemanusiaan anak tersebut. 

Penjelasan hadits di atas tidaklah 

sekedar berperspektif ideologis, 

melainkan pula berperspekfif moral. Jadi 

apakah moralitas anak akan bercorak 

Yahudi, Nasrani, maupun Majusi, 

tergantung kepada pendidikan moral yang 

dilakukan oleh orang tuanya. Namun perlu 

digaris bawahi di sini bahwa substansi 

hadits tersebut tidak sama dengan =teori 

tabularasa= yang  dikemukakan John 

Locke.  Kata fitrah dalam hadits tersebut 

tidak menunjuk pada kondisi kejiwaan 

yang kosong sama sekali, melainkan pada 

kondisi kejiwaan yang bersifat potensial.  

Potensial yaitu potensi-potensi 

kemanusiaan sebagai bekal bagi manusia 

untuk dapat hidup manusiawi. Hal ini 

karena bersifat potensial maka 

pengembangannya bergantung pada 

aktivitas-aktivitas pendidikan yang terjadi 

di lingkungannya, baik keluarga, sekolah, 

maupun masyarakat.  Itulah sebabnya 

meskipun sejak lahir setiap anak 

dikaruniai potensi kemanusiaan, namun 

dalam perkembangan selanjutnya banyak 

manusia yang melakukan tindakan-

tindakan yang tidak manusiawi.  Hal ini 

berarti bahwa potensi-potensi itu tidak 

berkesempatan untuk berkembang secara 

maksimal. Hal ini diakibatkan karena 

lingkungan keluarga (dimana orang tua 

memegang peranan utama) merupakan 

lingkungan pertama bagi anak melakukan 

komunikasi, maka lingkungan inilah yang 

akan banyak memberikan warna terhadap 

diri anak. 

Pada dasarnya pendidikan moral 

secara inherent terdapat dalam setiap 

proses- proses pendidikan, baik yang 

berlangsung di lingkungan sekolah, 

masyarakat, maupun di lingkungan 

keluarga.  Hal ini sesuai dengan 

karakteristik pendidikan moral itu sendiri 

yang tidak berdasar atas materi dan 

pelaksanaanya tidak dibatasi oleh ruang 

dan waktu.  Downey dan Kelly (1982:59) 

menyatakan tentang karakteristik 

pendidikan moral sebagai berikut: (1) 

Pendidikan moral tidak mempunyai bahan 

pelajaran tertentu yang jelas dibatasi; (2) 

Pendidikan moral tidak merupakan 

disiplin-disiplin ilmu yang mempunyai 

bahan atau meliputi sejumlah 

pengetahuan tertentu; (3) Pendidika 

moral tidak dimulai sejak masuk sekolah, 

akan tetapi diberikan sejak anak lahir; (4) 

Pendidikan moral meresapi seluruh 

kurikulum, tiap mata pelajaran dapat 

dimanfaatkan untuk mengembangkan 

moralitas anak; (5) Pendidikan moral 

tidak hanya bersifat intelektual akan tetapi 

juga melibatkan emosi, perasaan, dan 

kepribadian; (6) Dalam tujuan pendidikan, 

moralitas merupakan tujuan yang paling 

pokok. Memanusiakan manusia pada 

hakikatnya berarti membuat manusia 

bermoral, maka karena itu pendidikan 

moral sangat vital dalam setiap usaha 

pendidikan. 

 Penegasan di atas cukup 

komprehensif untuk memberikan 

gambaran pendidikan moral dan posisinya 

dalam proses-proses pendidikan secara 

umum.  Jika mengacu pada hakikat pen-

didikan yaitu memanusiakan manusia, 

maka merupakan suatu keniscayaan 

bahwa semua pelajaran di sekolah, di 

dalam pengajarannya harus sampai pada 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  20 

 

tataran pendidikan moral.  Tidak sekedar 

berhenti pada penguasaan materi dan 

keterampilan saja, misalnya ketika 

seorang guru biologi menerangkan proses 

simbiosis mutualistik, tidak sekedar 

bertujuan agar anak didik mengetahui 

proses-proses tersebut, melainkan 

diarahkan pula agar anak mempunyai 

tanggung jawab untuk tetap 

berlangsungnya proses simbiosis 

mutualistis tersebut dengan cara menjaga 

keseimbangan alam. Bahkan lebih jauh 

anak itu pun diarahkan untuk mengagumi 

ciptaan Tuhan, sehingga pada dirinya 

tumbuh dan berkembang rasa iman dan 

takwa yang lebih kokoh. 

Pesan-pesan moralitas tersebut 

senantiasa terkandung pada setiap proses 

pendidikan, apapun jenis pelajarannya. 

Bahkan pesan-pesan ini merupakan nilai 

substantif jika ditinjau dan hakikat 

pendidikan itu sendiri.  Soelaiman 

(2002:35) menegaskan, pendidikan harus 

dilihat bukan saja dari tindakannya, 

melainkan juga makna yang terkandung di 

balik itu.  Sedangkan pendidikan moral 

yang berlangsung dalam keluarga, 

manifestasinya tidak sekedar berbentuk 

spirit atau nuansa, melainkan benar-benar 

materi morallah yang dibinakan oleh 

orang tua pada anak-anaknya. Secara 

formal bahkan undang-undang No. 2 tahun 

1989 menyebutkan pada pasal 10 (4) berbunyi =pendidikan keluarga 

merupakan bagian dari jalur pendidikan 

luar sekolah yang diselenggarakan dalam 

keluarga dan yang memberikan keyakinan 

agama, nilai budaya, nilai moral, dan 

keterampilan=. 

Jika Undang-undang No.2 tahun 

1989 mengamanatkan secara tersurat 

bahwa dalam lingkungan keluarga, orang 

tua mengemban tugas untuk melakukan 

pendidikan moral bagi anak-anaknya, 

merupakan suatu hal yang layak.  Manusia 

bermoral tidak terwujud dengan sen-

dirinya melainkan perlu dibentuk dan 

dibina sejak lahir. Bahkan pembinaan 

moral perlu dilakukan tidak hanya sejak 

lahir melainkan sejak awal akan diperoses 

anak manusia, bahkan menjelang wafat 

sekali pun.  Oleh karena itu pendidikan 

moral tidak berawal sejak anak berada di 

sekolah melainkan berawal dari keluarga 

yaitu melalui proses interaksi dan 

komunikasi yang terjadi di dalamnya. 

Pendidikan moral yang terjadi dalam 

keluarga berlangsung dalam suasana 

informal, pada setiap situasi, baik disadari 

atau pun tidak oleh orang tua.  Mem-

berikan pujian pada saat anak melakukan 

hal-hal yang baik dan benar serta menegur 

bahkan memberikan hukuman pada saat 

anak melakukan kesalahan, tanpa disadari 

pada dasarnya merupakan proses pem-

binaan nilai moral.  Nuansanya pun tidak 

hanya diwujudkan dalam jalinan interaksi 

antara orang tua dengan anak, dimana 

orang tua mengambil posisi sebagai 

pembimbing dan anak sebagai terbimbing, 

melainkan pula melalui transaksi antara 

individu dalam keluarga secara ber-

imbang.  Mereka saling mengawasi peri-

laku sikap masing-masing pihak, apakah 

selaras dengan tuntutan moralitas atau 

tidak.  Adalah keluarga yang pertama kali 

menegur dan memberikan peringatan jika 

salah seorang anggota keluarganya keluar 

dari rel moral yang berlaku, sebelum 

masyarakat menegurya. 

Pada keluarga-keluarga yang secara 

struktural masih utuh, dalam arti masih 

terdapat ayah ibu, mereka berdua 

memainkan peranan yang sama-sama 

penting dalam membinakan moral pada 

anak-anaknya. Hanya saja, karena pada 

awal kehadirannya anak lebih dekat 

dengan ibu, menjadikan peran ibu ini 

cenderung lebih menonjol, khususnya 

pada usia lima tahun yang pertama dalam 

diri anak.  Seperti dikatakan oleh Sigmund 

Freud, sebagaimana dikutip oleh Hall and 

Lindzey (1987:50); the first five years of 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  21 

 

life are decisive for the formation of 

personality. 

Jadi bagi Freud, lima tahun pertama 

dalam kehidupan seorang anak sangat 

menentukan corak kepribadiannya, 

dimana peran ibu dalam hal ini sangat 

menonjol.  Pentingnya pendidikan 

keluarga dalam pembentukan kepribadian 

anak tidak sekedar dalam arti urutan 

peristiwanya melainkan dalam arti 

penghayatan dan pemaknaan situasi 

kehidupan dari pendidikanya. Keluarga 

memegang peranan penting dalam 

pendidikan akhlak terhadap anak-anak 

sebagai institusi yang mula-mula sekali 

berintekrasi dengan anak.  Oleh sebab itu 

haruslah keluarga mengajar mereka 

akhlak yang mulia yang diajarkan Islam 

seperti kebenaran, kejujuran, keikhlasan, 

kesabaran, kasih sayang, cinta kebaikan, 

pemurah, berani dan lain sebagainya. Di 

samping itu juga mengajarkan nilai dan 

faedah berpegang teguh pada akhlak 

dalam hidup, membiasakan mereka berpe-

gang kepada akhlak semenjak kecil.  Sebab 

manusia menurut asasinya mene-rima 

nasihat jika datangnya melalui rasa cinta 

dan kasih sayang, sedang ia menolaknya 

jika disertai dengan kekerasan ini sesuai 

firman Allah SWT:  

. 

 

 

<Jika engkau (Muhammad) kasar dan 
bengis tentu mereka akan 

meninggalkanmu=. (QS. Ali Imran, 3:159). 

Keluarga merupakan salah satu pilar 

pusat pendidikan. Para ahli pendidikan 

tidak meragukan lagi efektifitas usaha 

pendidikan yang terjadi dalam keluarga.  

Setiap perilaku orang tua atau anggota 

keluarga yang sudah dewasa baik berupa 

verbal maupun tindakan, begitu juga 

dengan kebiasaan-kebiasaan yang terjadi 

di dalamnya akan secara langsung mem-

bentuk kepribadian dan moral anak.  Hal 

ini terjadi melalui proses-proses 

identifikasi, internalisasi, pemodelan, dan 

sejenisnya, di mana setiap saat proses-

proses tersebut terjadi dalam interaksi 

dan komunikasi antara sesama anggota 

keluarga. 

Namun demikian banyak orang tua 

yang kurang menyadari keberadaan 

proses-proses pendidikan yang terjadi di 

lingkungan keluarga.  Hal ini berakibat 

tidak berfungsinya keluarga sebagai pilar 

pendidikan sehingga tumbuh generasi-

generasi muda yang tidak memiliki 

moralitas dan kepribadian yang 

diharapkan.  Secara sosiologis maupun 

politis hal semacam ini kurang 

menguntungkan. Sebab keteraturan dan 

keharmonisan suatu masyarakat berawal 

dari keteraturan dan keharmonisan 

keluarga yang berada di dalamnya sebagai 

unit sosial terkecil.  Hanya masyarakat 

yang teratur dan harmonislah yang 

mampu menciptakan kehidupan bangsa 

yang tenteram dan dinamis. 

Kosasih Djahiri seperti dikutip 

Zakiyah Daradjat (1983:34) menunjukkan 

rincian variabel-variabel yang terkait 

dengan efektifitas pendidikan di 

lingkungan keluarga, yaitu: (1) Orientasi 

nilai dan keluarga; (2) Keeratan hubungan 

antara ayah dengan ibu; (3) Corak dan 

keluarga; (4) Banyaknya anggota keluarga; 

(5) Kualitas intelektual dan potensi sosial 

budaya; (6) Lingkungan yang 

meradiasinya; (7) Tingkat keterbukaan 

komunikasi.  Pendidikan moral me-

rupakan upaya untuk membina dan 

mengembangkan sturuktur dan potensi 

serta pengalaman afektual (affective 

components and experiences), jati diri atau 

hati nurani manusia (the conssience of 

man), dan suara hati (al- qalbu) manusia 

dengan perangkat tatanan nilai, moral, dan 

norma. 

Proses pendidkan secara inherent 

terjadi dalam kehidupan keluarga, maka 

sebenarnya pendidikan moral terjadi sejak 

awal bahkan sejak anak lahir.  Hal ini 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  22 

 

terjadi melalui keteladanan orang tua 

dalam melakukan interaksi dengan anak-

anaknya.  Sehingga dengan demikian 

keteladanan orang tua merupakan faktor 

utama terjadinya pendidikan moral. 

Seperti ditegaskan oleh Zakiyah Daradjat 

(1983:88) bahwa pembinaan akhlak 

sebenarnya dimulai sejak anak baru lahir 

melalui perlakuan orang tua yang sesuai 

dengan akhlak, dan dilanjutkan dengan 

membiasakan anak melalukan nilai-nilai 

sopan santun yang sesuai dengan agama 

serta mendidiknya agar meninggalkan 

yang tercela dan terlarang dalam agama. 

Mewujudkan moral dalam diri anak 

tidaklah berlangsung secara singkat 

melainkan memerlukan waktu bagi 

proses-proses yang panjang.  Itulah 

sebabnya pembinaan moral khususnya 

dalam lingkungan kehidupan keluarga 

tidak cukup sekedar diajarkan melalui 

suasana formal dan khusus (berupa 

nasihat dan petuah), melainkan melalui 

proses pendidikan pada segala suasana 

dalam interaksi dan komunikasi antara 

orang tua dan anak-anaknya. Setiap 

pengalaman yang dilalui oleh anak dalam 

hidupnya baik melalui penglihatan, 

pendengaran, perlakuan yang diterimanya 

dan sebagainya, akan ikut menjadi bagian 

dalam membentuk moralitasnya. 

 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan uraian di atas dapat 

disimpulkan bahwa: Pertama, moralitas  

merupakan tolok ukur untuk menentukan 

betul salahnya sikap dan tindakan 

manusia, dilihat dan sisi baik buruknya 

sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku 

peran tertentu. Dengan demikian moral 

mengandung muatan nilai dan norma yang 

bersumber pada hati nurani manusia.  

Moral merupakan standar kualitas 

perbuatan manusia yang dengannya dapat 

dikatakan bahwa perbuatan tersebut 

benar atau salah, baik atau buruk, dalam 

ukuran tata nilai yang bersumberkan pada 

hati nurani manusia, sebagai fitrah dari 

Tuhan.  Perbuatan  yang bertentangan 

dengan tata nilai yang bersumberkan pada 

hati nurani manusia dikatakan sebagai 

perbuatan amoral. Orang yang bermoral 

adalah orang yang memenuhi ketentuan-

ketentuan kodrat yang tertanam dalam 

dirinya sendiri.  Pengejawantahannya 

adalah mulai dan munculnya kehendak, 

yaitu kehendak yang baik sampai kepada 

adanya tingkah laku dan tujuan yang baik 

pula. 

Kedua, moralitas mencakup dalam 

tiga unsur yaitu perilaku, kognisi, dan 

afeksi. Apabila diperhatikan ajaran agama 

dalam kontek ini, bahwa dimensi 

moralitas berangkat dari ajaran tauhid, 

penghayatan dan pengalaman Agama 

Islam terbagi kedalam tiga aspek yaitu 

îmân, Islâm, dan ihsân.  Pada akhirnya 

ketiga aspek tersebut melahirkan tiga 

macam orientasi keagamaan dalam 

epistemologi Islam.  Aspek îmân telah 

mendapatkan kajian secara sistematis 

yang melahirkan ilmu kalam. Sedangkan 

kajian terhadap aspek Islâm telah 

memformulasikan hukum-hukum Islam 

secara terorganisir dengan melahirkan 

ilmu fiqh.  Dengan kedua ilmu tersebut di 

atas telah terbentuk orientasi keagamaan 

yang lebih eksoteris.  Sedangkan ihsân 

membentuk persepsi keagamaan lebih 

bersifat intuitif, lebih menekankan 

pentingnya penghayatan melalui 

pengamalan-pengamalan nyata oleh 

rohani.  Kecenderungan ini tidak hanya 

membentuk perilaku dan pandangan 

moral saja bahkan melahirkan wawasan 

keilmuan yaitu ilmu akhlaq (tasawuf). 

Ketiga, moralitas dalam  pendidikan 

agama dapat dilihat dari sistem nilai 

Islami yang hendak dibentuk dalam 

pribadi anak didik dalam wujud kese-

luruhannya dapat diklasifikasikan ke 

dalam norma-norma.  Misalkan norma 

hukum (syarî9ah) Islam, norma akhlak dan 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  23 

 

sebagainya. Oleh karena pendidikan Islam 

bertujuan pokok pada pembinaan akhlak 

mulia, maka sistem moral Islami yang 

ditumbuh kembang dalam proses 

pendidikan adalah norma yang 

berorientasi kepada nilai-nilai islami.  

Dalam konteks dunia persekolahan di 

Indonesia, kehadiran program pendidikan 

Agama dimaksudkan untuk menjadi dasar 

bagi pengembangan para anak didik 

menjadi manusia yang baik, yang 

selanjutnya dikembangkan pula aspek-

aspek intelektualitas dan keterampilan 

yang bersifat spesialisasi sesuai dengan 

minat dan bakat yang terdapat pada diri 

anak didik. 

Keempat, pendidikan moral dimulai 

dari keluarga berlangsung dalam suasana 

informal, pada setiap situasi, baik disadari 

atau pun tidak oleh orang tua.  

Memberikan pujian pada saat anak 

melakukan hal-hal yang baik dan benar 

serta menegur bahkan memberikan 

hukuman pada saat anak melakukan 

kesalahan, tanpa disadari pada dasarnya 

merupakan proses pembinaan nilai moral.  

Nuansanya pun tidak hanya diwujudkan 

dalam jalinan interaksi antara orang tua 

dengan anak, dimana orang tua 

mengambil posisi sebagai pembimbing 

dan anak sebagai terbimbing, melainkan 

pula melalui transaksi antara individu 

dalam keluarga secara berimbang.  Mereka 

saling mengawasi perilaku sikap masing-

masing pihak, apakah selaras dengan 

tuntutan moralitas atau tidak.  Adalah 

keluarga yang pertama kali menegur dan 

memberikan peringatan jika salah seorang 

anggota keluarganya keluar dari rel moral 

yang berlaku, sebelum masyarakat 

menegurya.  

 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Al-Qur9ân al-Karîm. 1981/1982. Jakarta: 

Proyek Pengadaan Kitab Suci al-

Qur9an Departemen Agama Republik 

Indonesia. 

al-Abrasyi, Muhammad Athiah. 1984. 

Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, 

terjamahan, Jakarta: Bulan Bintang. 

Arifin, H.M. 1995. Filsafat Pendidikan 

Islam, Jakarta: Bumi Aksara. 

Daradjat, Zakiyah. 1983. Membina Nilai-

Nilai Moral  di Indonesia, Jakarta: 

Bulan Bintang. 

Daradjat, Zakiyah. 1984. Dasar-Dasar 

Agama Islam, Buku Teks Pendidikan 

Agama Islam di Perguruan Tinggi, 

Jakarta: Bulan Bintang. 

Drijakara, S.J. 1996. Tentang Pendidikan, 

Jakarta: Pembangunan. 

Downey, Meriel & Kelly. 1998. Moral 

Education, Theory and Practise, 

London: Harper and Row 

Publication. 

al-Ghazali, al-Imam Abi Hamid Muhammad 

bin Muhammad. 1986. Ihyâ 

8Ulûmuddîn, Jilid III, Kairo: Dâr al-

Kutûb al-8Arabiyyah.  

Ghose, Ajit & Griffin, Keith. 1980. Rural 

Poverty and Deploment Alternative in 

Sout and Sautheast Asia, Sone Policy 

Issues Developmen, New York: 

McGrow Hill Book.  

Hills, Jean R. 1952. Toward an Science of 

Organization: New York: Center For 

The Advanceed Studi of Stone. 

al-Jarohi, As-Syaikh Ismail bin Muhammad 

al-A9jaluni. 1351 H. Min al-Ahâdîs A9la 
al-Sinât al-Nâs, Damaskus: Dar al-

Fikr  al-8Arabi  
al-Mundziri, Zaki al-Din 8abdi al-8azim. 

1996. Mukhtashar Shahîh Muslim, 

Beirut: al-Yamamah.  

Poespoprojo. 1986. Fisafat Moral 

Kesusilaan dalam Teori dan Praktek, 

Bandung: Remaja Rosda Karya. 

Qutub, Sayyid. 1984. Tafsîr fî Zhilâl al-Qur9ân, 
Beirut: Ihyâ9 al-Turâts al-8Arabŷ. 

Setiadi, Gunawan. 1990. Dialektika Hukum 

dan moral dalam Pembangunan 



Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382  24 

 

Masyarakat Indonesia, Jakarta: BPK 

Gunung Mulia. 

Soedjono. 1980. Pendahuluan Ilmu 

Pengetahuan  Umum, Bandung: 

Pustaka Ilmu. 

Suseno, Frans Magnis. 1991. Etika Dasar: 

Masalah-masalah Pokok Filsafat 

Moral, Yokyakarta: Kanisius. 

Soelaiman, Moh. Isa. 1998. Suatu Telaah 

tentang Manusia Religi Pendidikan, 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

al-Suyuti. t.t. Jamî9 al-Shaghîr fi Ahâdîts al-

Basŷir al-Nadzîr, terjemahan, Jakarta: 

Dâr al-Ihyâ9 al-Kutûb al-9Arabiyyah. 

 

 

 

 


