PENDAHULUAN
Moralitas menjadi persoalan krusial Moralitas merupakan tolok ukur untuk

Membangun Moralitas Melalui Pendidikan Agama

SAHMIAR PULUNGAN

Fakultas Syari’ah Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sumatera Utara
dpk Universitas Sumatera Utara (USU) Medan
JI. Badik NO. 17, Kelurahan Pahlawan, Kecamatan Medan Perjuangan, Medan,
Sumatera Utara. Kode Pos 20233

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana membangun
moralitas melalui pendidikan agama. Tulisan ini bermanfaat bagi para orang
tua dan pendidik untuk mengembangkan dan menanamkan moralitas pada
anak. Hasil tulisan ini adalah: Pertama, moralitas merupakan tolok ukur untuk
menentukan baik buruknya perbuatan manusia dan bukan sebagai pelaku
peran tertentu. Moral mengandung muatan nilai dan norma yang bersumber
pada hati nurani manusia. Kedua, moralitas mencakup dalam tiga unsur yaitu
perilaku, kognisi, dan afeksi. Dimensi moralitas berangkat dari ajaran tauhid,
penghayatan dan pengalaman Agama Islam terbagi kedalam tiga aspek yaitu
imdn, Isldm, dan ihsdn. Ketiga, moralitas dalam pendidikan agama dapat dilihat
dari sistem nilai Islami yang hendak dibentuk dalam pribadi anak didik dalam
wujud keseluruhannya. Oleh karena pendidikan Islam bertujuan pokok pada
pembinaan akhlak mulia, maka sistem moral Islami yang ditumbuh kembang
dalam proses pendidikan adalah norma yang berorientasi kepada nilai-nilai
Islami. Keempat, pendidikan moral dimulai dari keluarga berlangsung dalam
suasana informal, pada setiap situasi, baik disadari atau pun tidak oleh orang
tua. Memberikan pujian pada saat anak melakukan hal-hal yang baik dan benar
serta menegur bahkan memberikan hukuman pada saat anak melakukan
kesalahan, tanpa disadari pada dasarnya merupakan proses pembinaan nilai
moral.

Kata Kunci: Moralitas, Dimensi Moral, Pendidikan Agama

buruknya manusia sebagai

manusia.

untuk dikaji di era globalisasi saat ini. Hal
ini menjadi krusial bila dilhat pada
perilaku masyarakat dan generasi penerus
bangsa ini yang seolah telah mulai
meninggalkan nilai-nilai moral positif yang
terkandung dalam al-Qur’an dan al-Hadits.
Secara etimologis istilah moral mengan-
dung arti adat istiadat, kebiasaan atau cara
hidup, namun secara substantif tidak se-
kedar bermakna tradisi kebiasaan belaka
melainkan  berkenaan dengan baik

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No.

menentukan betul salahnya sikap dan
tindakan manusia, dilihat dari sisi baik
buruknya sebagai manusia dan bukan
sebagai pelaku peran tertentu. Dengan
demikian moral mengandung muatan nilai
dan norma yang bersumber pada hati
nurani manusia.

Suara hati nurani berfungsi untuk
menahan manusia untuk tidak melakukan
perbuatan yang tercela. Keberadaannya
cukup kuat dalam diri seseorang sehingga

1, April 2011 ISSN 1412-5382 9



meskipun manusia mencoba untuk
mengabaikan atau menindasnya, namun
suara hati nurani tetap berseru dan
terdengar agar manusia tidak berbuat
yang menyimpang dari prinsip-prinsip
kesusilaan. Suara hati nurani ini ter-
dengar baik sebelum seseorang berbuat
sesuatu, sedang berbuat, maupun setelah
selesai berbuat. Jika perbuatan yang
dilakukan adalah perbuatan jahat dalam
arti tidak sesuai dengan kodrat kema-
nusiaan, maka suara hati nurani ini pada
hakikatnya tidak menerima. Oleh karena
itu betapa pun jahatnya manusia, tatkala
melakukan suatu perbuatan yang buruk,
pasti ada setitik kesadaran bahwa
perbuatannya itu keliru. Sebagai ekspresi-
nya mungkin dia merasa rendah diri,
merasa berdosa terus menerus, atau
bahkan melakukan bunuh diri. Hal ini
terjadi karena merasa tertekan oleh
peringatan-peringatan yang diserukan
oleh suara hati nurani. Suara hati nurani
ini mengajak manusia agar sadar untuk
melakukan perbuatan yang susila. Kesa-
daran ini merupakan kesadaran moral
yang menuntut tidak sekedar pengertian
akal, melainkan pengertian dan seluruh
pribadi manusia yang bersifat batiniah dan
mendalam. Jadi suara hati nurani sebagai
sumber moralitas manusia pada dasarnya
berupaya menahan dan menyadarkan
manusia dari perbuatan-perbuatan yang
buruk.

Di sinilah kemudian persoalan moral
menjadi penting untuk dikaji dan
dikembangkan melalui pendidikan agama.
Pendidikan agama dapat dijadikan sebagai
alternatif awal dalam rangka mengem-
bangkan moralitas anak didik di
Indonesia. Persoalan yang akan dikaji da-
lam tulisan ini adalah moralitas dan
kompleksitasnya; dimensi-dimensi moral;
moralitas dalam pendidikan agama; dan
pendidikan moral dari keluarga.

Jurnal Al-hikmah Vol. 8,

No. 1,

MORALITAS DAN KOMPLEKSITASNYA

Secara etimologis istilah moral
berasal dari Bahasa Latin “mores” yang
berarti adat istiadat, kebiasaan, cara
hidup. Pengertian tersebut mirip dengan
kata ethos dalam Bahasa Yunani, dan
kemudian dikenal dengan “etika”. Kata ini
pun mempunyai arti adat istiadat atau
kebiasaan (Poespoprojo, 1986:3-5). Ada
pula kata lain yang mempunyai arti yang
sama terdapat dalam Bahasa Arab yaitu
“akhldq”, yang berasal dan kata “khalaqa,
yakhluqu, khulligan” yang berarti tabi’at,
adat istiadat, atau “kholqun” yang berarti
kejadian atau ciptaan. Jadi akhlak ini
merupakan perangai yang dibuat dan
karena itu keberadaannya bisa baik dan
bisa pula jelek, tergantung pada tata nilai
yang dijadikan rujukannya (Daradjat,
1984:254).

Dalam perbendaharaan Kkata-kata
Bahasa Indonesia, banyak istilah yang me-
miliki pertautan makna dengan moralitas
ini, seperti susila, budi pekerti, kepri-
badian, dan sebagainya. Manakala disebut
salah satu atribut di atas dari seseorang,
maka sebutan itu terkait dengan masalah
moralitas. Namun padanan kata yang
sering digunakan untuk moralitas ini
adalah etika. Bahkan kedua kata ini lazim
dijadikan sebagai sinonim antara sesama-
nya.

Meskipun secara etimologis istilah
moral mengandung arti adat istiadat,
kebiasaan atau cara hidup, namun secara
substantif tidak sekedar bermakna tradisi
kebiasaan belaka melainkan berkenaan
dengan baik buruknya manusia sebagai
manusia. Dengan kata lain moralitas me-
rupakan tolok ukur untuk menentukan
betul salahnya sikap dan tindakan
manusia dilihat dari sisi baik buruknya
sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku
peran tertentu. Dengan demikian moral
mengandung muatan nilai dan norma yang
bersumber pada hati nurani manusia. Hal

April 2011 ISSN 1412-5382 10



ini seperti ditegaskan oleh Setiadi
(1990:90) bahwa ”"moral bukan sekedar
apa yang biasa dilakukan oleh orang atau
sekelompok orang itu, melainkan apa yang
menjadi pemikiran dan pendirian mereka
mengenal apa yang baik, dan apa yang
tidak baik, mengenai apa yang patut dan

yang tidak patut untuk dilakukan
manuasia”.
Menurut  Poespoprojo  (1986:2)

substansi moralitas senada dengan pene-
gasan di atas sebagai berikut: “kebiasaan
yang lebih fundamental, berakar pada
sesuatu yang melekat pada kodrat
manusia seperti mengatakan kebenaran,
membayar hutang, menghormati orang
tua, dan sebagainya. Perbuatan-perbuatan
tersebut bukan sekedar kebiasaan atau
adat istiadat semata-mata, melainkan
perbuatan yang benar, dan jika menye-
leweng dari padanya berarti salah”.

Dari penjelasan di atas dapat dika-
takan bahwa moral merupakan standar
kualitas perbuatan manusia yang dengan-
nya dapat dikatakan bahwa perbuatan
tersebut benar atau salah, baik atau buruk,
dalam ukuran tata nilai yang bersumber-
kan pada hati nurani manusia, sebagai
fitrah dari Tuhan. Perbuatan yang berten-
tangan dengan tata nilai yang bersumber-
kan pada hati nurani manusia dikatakan
sebagai perbuatan amoral. Orang yang
bermoral adalah orang yang memenuhi
ketentuan-ketentuan kodrat yang
tertanam dalam dirinya sendiri. Pengeja-
wantahannya adalah mulai dan munculnya
kehendak, yaitu kehendak yang baik
sampai kepada adanya tingkah laku dan
tujuan yang baik pula. Predikat moral
mensyaratkan adanya kebaikan yang
berkesinambungan, sejak munculnya ke-
hendak yang baik, dan karena itu orang
yang bertindak atau bertingkah laku baik
kadang-kadang belum dapat disebut seba-
gai orang yang bermoral.  Meskipun
kebenaran tata nilai bersifat relatif antar
beberapa kelompok masyarakat, namun

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

kebenaran moralitas lebih  bersifat
universal. Hal ini dikarenakan pada karak-
teristik moral itu sendiri yang bersum-
berkan pada suara hati nurani manusia.

Pada dasarnya ada dua macam suara
hati nurani, yaitu suara hati nurani yang
mengarah pada kebaikan dan suara was-
was yang mengarah pada keburukan. Jika
keinginan berbuat baik ditekan, dalam arti
meninggalkan untuk berbuat baik sesuai
dengan norma yang berlaku, maka suara
hati memanggil-manggil dan ingin
mengarahkan pada hal-hal yang baik dan
benar. Suara batin ini mengingatkan bah-
wa perbuatan itu kurang baik atau tidak
baik. Suara itu berupa seruan dan him-
bauan yang memaksa untuk didengar-kan
(Drijakara, 1966:43). Kehadiran suara
hati nurani ini bahkan datangnya secara
tiba-tiba dan kuat sekali pengaruhnya
pada diri seseorang. Jadi suara hati nurani
sebagai sumber moralitas manusia pada
dasarnya berupaya menahan dan menya-
darkan manusia dari perbuatan-perbuatan
yang buruk.

Suara hati nurani ini ada pada setiap
orang, sebagai bekal kodrat kemanu-
siaannya. Oleh karena itu pada dasarnya
setiap orang itu baik, setiap orang adalah
bermoral, sesuai dengan kodrat
kemanusiaannya. Namun karena kehi-
dupan manusia terkait dengan banyak
variabel baik yang bersifat intern datang
dari diri manusia itu sendiri maupun yang
bersifat ekstern datang dari lingkungan
kehidupannya. Maka menurut Drijakara
(1966:21) keberadaan suara hati nurani
dalam diri manusia ini beragam keadaan-
nya, ada yang kuat ada pula yang lemah
meskipun pada dasarnya manusia itu
cenderung berbuat baik, tetapi kesadaran
moral tidaklah datang dengan sendirinya.
Kesusilaan harus diajarkan dengan contoh
yang baik, sehingga dapatl-ah terbentuk
manusia susila lahir dan batin.

Jika ditarik pembicaraan ini dalam
konteks keislaman maka suara hati itu

April 2011 ISSN 1412-5382 11



pada dasarnya adalah iman. Karena salah
satu pilar keimanan adalah pembenaran
dalam hati dengan suara hati (tasdiqun fi
al-qalb). Kaitan hal ini dengan keberadaan
iman dalam diri manusia, Nabi
Muhammad sudah menyampikan melalui
salah satu haditsnya:

(oo 03 Slae g8 aeloly ) - Gy Wiy G

Hadits ini mengindikasikan secara
tegas bahwa keberadaan keimanan dalam
diri manusia itu dapat kuat sehingga
seluruh perilaku dan pola fikirya dilan-
daskan pada keimanan kepada Tuhan,
dapat juga iman itu lemah. Bahkan dapat
pula iman tersebut terkubur oleh faktor
lain yang bertentangan dengan iman itu
sendiri.

Selain menunjukkan eksistensi iman
dalam hati manusia, hadits itu pun
mengisyaratkan perlunya pemupukan dan
pembinaan keimanan agar terpelihara dari
kerusakannya (kekufuran). Upaya-upaya
pemupukan dan pembinaan ini tidak lain
adalah pendidikan dalam arti luas. Dalam
pola pemikiran demikian, maka proses
pendidikan dalam kajian ini khususnya
pendidikan moral merupakan fitrah
keagamaan (Islam). Oleh karena itu dalam
kehidupan keluarga, orang tua wajib
melakukan pendidikan moral bagi anak-
anaknya, sebagai bekal untuk mereka
dalam menjalani kehidupan di masa
mendatang.

Dapat dipahami bidang moral adalah
bidang kehidupan manusia dilihat dari
segi kebaikannya sebagai manusia. Norma
moral adalah  tolok ukur untuk
menentukan betul salahnya sikap dan
tindakan manusia, dilihat dan segi baik
buruknya sebagai manusia dan bukan
sebagai pelaku peran tertentu dan
terbatas (Magnis Suseno, 1991:19). Itulah
sebabnya moralitas tidak sekedar
berkenaan dengan salah satu sisi kehi-
dupan manusia saja melainkan berkenaan
dengan seluruh aspek kehidupan manusia.

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

Sehingga dengan demikian penilaian
moral benar-benar merupakan penilaian
yang komprehensif terhadap manusia,

untuk mengetahui kualitas kemanu-
siaannya.
Downey dan Kelly (1998:45)

mengemukakan kualifikasi karakteristik
manusia yang bermoral, adalah: (1) Sadar
akan kebutuhan sehingga mau memper-
timbangkan bukti faktual dalam rangka
mencapai dan memperoleh tujuannya. (2)
Sadar bahwa  mempelajari  moral
mempunyai arti terhadap segala sesuatu.
(3) Otonomi moralnya dapat memban-
tunya dalam mengambil keputusan dan
menentukan pilihan yang benar. (4) Bisa
bertindak sesuai dengan ketentuan moral,
sehingga bisa mengetahui dan memahami
perasaan orang lain. (5) Mempunyai suatu
komitmen positif terhadap nilai moral dan
perasaan orang lain. (6) Jiwa kemanusian
dan kemampuannya hidup sebagai
makhluk yang bermoral. Menurut Higgins
(1981:67) mengemukakan profil orang
bermoral yang dasarnya adalah tanggung
jawab. Tanggung jawab yang dimaksud,
menurutnya meliputi: (1) Kebutuhan dan
kesejahteraan individu dan lainnya; (2)
keterlibatan dan keiikutsertaan diri
sendiri dan akibat terhadap yang lain; (3)
Nilai moral atau perfect character (akhlak
yang sempurna); (4) Nilai intrinsik hu-
bungan sosial.

Dari pendapat yang dikemukakan di
atas, mengenai karakteristik manusia
bermoral, dapat diketahui, bahwa kuali-
fikasi Kkarakteristik tersebut menunjuk
pada kebaikan dalam segala kompleksitas
kehidupan di mana kebaikan ini tidak saja
termanifestasikan dalam bentuk perilaku,
tetapi sejak munculnya kehendak, dengan
didasari oleh solidaritas kelompok.

DIMENSI MORAL
Moralitas merupakan hal yang
kompleks dan abstrak. Selain karena kebe-

April 2011 ISSN 1412-5382 12



radaannya dipengaruhi oleh banyak faktor
dalam kehidupan manusia. Moralitas ini
bersumberkan pada suara hati nurani
manusia. Meskipun sifat suara hati nurani
manusia adalah universal, namun sulit
untuk diketahui secara pasti. Mengetahui
suara hati nurani manusia hanyalah dapat
dilakukan melalui manifestasi-
manifestasinya, baik berupa perilaku
maupun ucapan-ucapan yang
diutarakannya. Oleh  karena itu
menangkap suara hati nurani harus
dilakukan dengan upaya yang hati-hati
dan cermat, sehingga memperoleh
gambaran yang komprehensif.

Dalam  teori lain  disebutkan
moralitas mencakup dalam tiga unsur
yaitu perilaku, kognisi, dan afeksi. Jadi
moral senantiasa mengandung unsur
perilaku, kognisi, dan afeksi. Dalam
paradigma moralitas demikian maka
paham-paham tertentu mengkaji
moralitas dengan titik berat unsur
tertentu, misalnya kaum behavioristik
melakukan pengkajian lebih banyak dari
unsur perilaku. kemudian kaum penganut
perkembangan kognisi mengakaji moral
dengan titik berat pada unsur kognisinya,
dan kaum psikoanalisis melakukan kajian
moral dengan titik berat pada efeksinya.

Namun seperti dapat diduga bahwa
hasil kajiannya tidaklah dapat
mengungkap moralitas secara memadai.
Hal ini disebabkan bahwa unsur-unsur
moralitas tersebut (jika manusia beranjak
dari teori ini) hanya dapat dibedakan
secara teoritis belaka. Dalam kenyataan
ini moralitas merupakan satu kesatuan
yang melibatkan aspek kognitif, afektif,
dan perilaku sekaligus, sehingga dalam
pengkajian dan penelitiannya pun harus
mencakup semua unsur-unsur tersebut.
Hal ini diakui oleh James R. Rest bahwa
tiada satu pun dan berbagai pendekatan
teoritis yang memberikan suatu pan-
dangan tentang psikologi moral yang
komprehensif dan memadai. Hal ini me-

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

nunjukkan bahwa berbagai teori tersebut
hanya memusatkan perhatiannya kepada
beberapa aspek saja dari persoalan
moralitas sedangkan yang lain diabaikan
(Arifin, 1995:36).

Apabila diperhatikan ajaran agama
dalam kontek ini, sebenarnya Islam telah
menunjukkan ajaran yang tegas dan
otentik. Misalnya saja berangkat dari
ajaran tauhid, penghayatan dan
pengalaman Agama Islam terbagi kedalam
tiga aspek yaitu iman, Islam, dan ihsan.
Pada akhirnya ketiga aspek tersebut
melahirkan  tiga macam  orientasi
keagamaan dalam epistemologi Islam.
Aspek imdn telah mendapatkan kajian
secara sistematis yang melahirkan ilmu
kalam. Sedangkan kajian terhadap aspek
Islam telah memformulasikan hukum-
hukum Islam secara terorganisir dengan
melahirkan ilmu figh. Dengan kedua ilmu
tersebut di atas telah terbentuk orientasi
keagamaan yang lebih eksoteris. Sedang-
kan ihsdn membentuk persepsi keaga-
maan lebih bersifat intuitif, lebih mene-
kankan pentingnya penghayatan melalui
pengamalan-pengamalan nyata oleh roha-
ni. Kacenderungan ini tidak hanya
membentuk perilaku dan pan-dangan
moral saja bahkan melahirkan wawasan
keilmuan yaitu ilmu akhlak (tasawwuyf).

Hal ini menggambarkan bahwa
makna ihsdn mencakup pengertian segala
perbuatan yang baik. Semua interaksi
antara manusia dengan Tuhannya atau
antara manusia dengan sesama manusia
maupun lingkungannya yang dapat
mengangkat dan meningkatkan martabat
dan kedudukan kemanusiannya, mengem-
bangkan kualitas dirinya, dan juga dapat
mendekatkannya kepada Tuhan. Secara
lebih terinci al-Ghazali (1986:25) dalam
Ihya ‘Uliim al-Din, menguraikan tentang
ihsdn ini yang mencakup tiga dimensi ke-
sadaran batin yaitu:

Pertama, kepekaan teologis dan
intensitas hubungan antara makhluk-

April 2011 ISSN 1412-5382 13



makhluk dengan Tuhan. Kepekaan ini
didasarkan pada hadits yang menyatakan:

G- N - Ef’ - %
B4 37 55 ) 5l o5 N s Bl LY

“Beribadahlah kepada Allah seolah-olah
kamu melihatnya atau kalau tidak mampu
demikian  seolah-olah  kamu  sedang
dithatnya”. (HR. Bukhari).

Pengandaian pertama merupakan
maqdm musydhadah, di mana seakan dia
duduk bersimpuh di hadapan Tuhan dan
menyaksikan pandangan Tuhan selalu
tertuju kepadanya. Sedangkan
pengandaian kedua adalah maqdm
murdqabah, seperti orang tuna netra yang
menghadap rajanya, dia tidak mampu
melihat tetapi sadar jika dirinya sedang
dilihat raja.

Kedua, kepedulian sosial, yaitu rasa
prihatin terhadap realitas sosial, berawal
dan rumah tangganya sampai pada
hubungan antar sesama manusia yang
lebih luas dan hubungan dengan binatang.
Allah SWT berfirman:

3l 2 g s U L B 1550 B iy
4. 1),;¢ ,,’ 5y i , l’l G e ,|’ ‘.)l . .8
03 $Siad S U 2 g ol ol bt U 3 S
yrs N ’ s ”»

Javtatsknt oy

“Sembahlah Allah dan janganlah kamu
mempersekutukan-Nya dengan sesuatu
pun. Dan berbuat baiklah kepada dua
orang ibu-bapak, karib-kerabat, anak-anak
yatim, orang-orang miskin, tetangga yang
dekat dan tetangga yang jauh, teman yang
jauh, teman sejawat, ibnu sabil dan hamba
sahayamu. Sesungguhnya Allah tidak
menyukai orang-orang yang sombong dan
membangga-banggakan diri” (QS. 4:36).
Ketiga, ketahanan mental, yaitu
berupa ketabahan menekuni pekerjaaan
yang berat, sabar menghadapi musibah
yang menimpa dirinya, sabar menghadapi
godaan materi, dan sebagainya. Ajaran-
ajaran moral seperti sabar, qand’ah

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

(menerima setelah berusaha), tawakal,

iffah  (menahan diri dari keinginan
negatif), syajd’ah (keberanian), dan
istigdmah akan membentuk budaya

pribadi (private culture) yang mandiri,
optimis dan sederhana. Pribadi demikian
itu telah melekat dalam diri Nabi
Muhammad SAW yang harus diteladani.
Hal ini dapat dilihat secara tegas
disinggung dalam firman Allah SWT
berikut:

20 - . @
el (5355 LUIST )

“Sesungguhnya demikian kami memberi
balasan kepada kepada orang-orang yang
berbuat baik”. (QS. 37:80).

Al-Ghazali (1986:45) lebih lanjut
mengemukakan bahwa nilai moral yang
diajarkan oleh Islam bersumberkan pada
empat keutamaan (fadhdil) sebagai
berikut: (1) al-Hikmah, kemampuan
kognitif dalam menetapkan pilihan yang
terbaik dalam pemikiran, sikap maupun
tindakan; (2) al-’Addlah, kondisi mental
yang memiliki kemampuan pengendalian
terhadap nafsu, emosi, maupun
subyektifitas serta mengarahkan
kecenderungannya pada kebenaran dan
objektifitas; (3) al-Iffah, ketahanan diri
dalam menata sikap dan tindakan
sehingga tidak terjebak dalam ketamakan
materi, dan selera hedonistik; (4) as-
Syaja‘ah, keberanian secara moral untuk
melakukan tugas maupun kewajiban
dengan pertimbangan nalar dan integritas
moral. Bagi al-Ghazali keempat
keutamaan (fadhdil) tersebut merupakan
ummahdt al-akhldq (induk ajaran moral)
yang akan menentukan kesadaran dan
aktifitas batin seseorang (a’madl al-quliib),
dan pada gilirannya akan mempengaruhi
penampilan sikap laku dan tindakan fisik
(a’'mdl al-jawarih).

Berkaitan dengan kajian terhadap
teori moralitas ini dapat dipahami bahwa
moralitas bersumberkan pada keimanan
terhadap zat yang transendetal untuk

April 2011 ISSN 1412-5382 14



kemudian mengejawantah dalam proses-
proses psikologi dan pada akhirnya
mengartikulasikan diri dalam bentuk
tindakan moral. Antara tindakan moral,
proses-proses psikologis yang terjadi di
baliknya, dan keimanan, sama sekali tidak
dapat dipisahkan, merupakan satu
kesatuan. Hubungan fungsional ketiga
aspek ini telah ditegaskan dalam sebuah
hadits Nabi Muhammad SAW berbunyi:

(s 5 5lmdlolyy) - Uyl IR L ol JEN )

“ Sesungguhnya nilai suatu perbuatan
tergantung pada niat yang melandasinya.”

Oleh  karena itu mengungkap
moralitas hanya dengan mengandalkan
salah satu komponen saja, baik itu
tindakan moral seperti yang dilakukan
kaum behavioristik ataupun penalaran
moral saja seperti yang dilakukan oleh

penganut perkembangan kognisi, akan
menghasilkan  kajian  yang  kurang
memuaskan. Dalam hal ini penulis

menyebut proses psikologis ini sebagai
pertimbangan moral atau proses batin.
Pertimbangan moral di sini dapat berawal
dari sebab-sebab yang bersifat kognisi
(penalaran), dan dapat pula berasal dan
sebab-sebab yang bertumpu pada afeksi.
Selanjutnya untuk  mengungkap
pertimbangan moral ini perlu dilakukan

metode-metode psikologi, yaitu
bagaimana agar seseorang  dapat
memunculkan pertimbangan-

pertimbangan yang melahirkan perilaku
moral dengan sebenar-benarnya, sesuai
dengan suara hati nuraninya.
Pengungkapan pertimbangan moral ini
adalah melalui pengungkapan secara
verbal. Oleh karena itu metode yang
digunakan sedapat mungkin mampu
mendapatkan ungkapan-ungkapan verbal
yang mencerminkan suara hati nurani.
James R. Rest seperti dikutip Arifin
(1995:45) mengajukan satu model
pengungkapan  pertimbangan  moral,

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

dengan mengajukan empat proses pokok
sebagai berikut: (1) Menginterpretasi
situasi dengan cara mengenali tindakan-
tindakan apa yang mungkin bagi si pelaku
serta bagaimanakah setiap rangkaian
perilaku itu mempengaruhi pihak-pihak
yang terlibat; (2) Memikirkan apa yang
seharusnya dilakukan seseorang dalam
rangka menerapkan cita moral ke dalam
situasi yang kongkrit untuk menetukan
perangkat  tindakan moral yang
diharapkan; (3) Memilih dan minimbang-
nimbang diantara perangkat nilai yang
berbobot moral dan yang tidak untuk
memungkinkan pengambilan keputusan
tentang apa yang hendak seseorang
lakukan secara aktual; (4) Melaksanakan

dan mengimplementasikan apa yang
hendak dilakukan seseorang.

MORALITAS DALAM PENDIDIKAN
AGAMA

Pendidikan umum merupakan suatu
program pendidikan yang dimaksudkan
untuk mengembangkan jati diri manusia
secara proporsional sehingga tercipta
manusia yang utuh. Pengertian ini selaras
dengan apa yang dikatakan oleh McGrath
seperti dikutip Soelaiman (1998:4) bahwa
pendidikan umum adalah pendidikan
untuk menyiapkan manusia agar dapat
hidup secara penuh dan memuaskan, baik
sebagai  pribadi, keluarga, anggota
masyarakat, pekerja, dan sebagai warga
negara. Pengertian ini memang sangat
luas dan  kompleks dan  dalam
operasionalisasinya terdapat beberapa
pengertian yang lebih spesifik dan
aplikabel.

Muhammad S. A. Ibrahimy, sarjana
pendidikan Islam Bangladesh, dalam salah
satu penerbitan mass media “Islamic
Gazette” tahun 1983, menegaskan bahwa
pendidikan Islam menurut pandangannya
suatu sistem pendidikan yang
memungkinkan seseorang dapat menga-

April 2011 ISSN 1412-5382 15



rahkan kehidupannya sesuai dengan
ideologi Islam (cita Islami), sehingga ia
dengan mudah dapat membentuk
kehidupan dirinya sesuai dengan ajaran
Islam. Ruang lingkup pendidikan Islam
telah mengalami perubahan menurut
tuntutan waktu yang berbeda-beda.
Sejalan dengan tuntutan zaman dan
perkembangan ilmu dan teknologi, ruang
lingkup pendidikan Islam itu juga makin
meluas (Arifin, 1995:37).

Pendidikan Islam sebagai alat
pembudayaan Islam dalam masyarakat,
dengan demikian memiliki watak lentur

terhadap perkembangan aspirasi
kehidupan manusia sepanjang zaman.
Watak demikian dengan tanpa

menghilangkan prinsip-prinsip nilai yang
mendasarinya. Pendidikan Islam mampu
mengakomodasikan  tuntutan  hidup
manusia dari zaman ke zaman, termasuk
tuntutan di bidang ilmu dan teknologi.
Khusus berkaitan dengan tuntutan
perkembangan ilmu dan teknologi,
pendidikan Islam bersikap mengarahkan
dan mengendalikannya, sehingga nilai
fundamental yang bersumber dari iman
dan taqwa kepada Allah SWT dapat
berfungsi dalam kehidupan manusia yang
menciptakan ilmu dan teknologi. Iman
dan takwanya menjiwai ilmu dan
teknologi yang diciptakan, sehingga
penggunaannyapun diarahkan kepada
upaya menciptakan kesejahteraan hidup
umat manusia, bukan untuk dikesamping-
kan.

[slam yang diwujudkan dalam
perilaku manusia melalui proses pen-
didikan bukanlah semata-mata sistem
teologinya saja, melainkan lebih dari itu,
termasuk peradabannya yang sempurna.
Oleh karena itu Islam berhadapan dengan
segala bentuk kemajuan atau modernisasi
masyarakat, tidaklah akan mengalami
“shock ideal” mengingat wataknya yang
lentur dan akomodatif terhadap segala
perkembangan kebudayaan manusia.

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

Semua bentuk perkembangan dan
kemajuan itu diserap seraya menseleksi
nilai-nilainya untuk disesuaikan dengan
Islam. al-Abrasyi (1984:23-24), salah
seorang ahli pendidikan Mesir
berpendapat bahwa tujuan akhir pen-
didikan Islam adalah pembentukan akhldq
al-karimah yang merupakan fadhilah
dalam jiwa anak didik, sehingga anak akan
terbiasa dalam berperilaku dan berpikir-
nya secara rohaniah dan insaniah ber-
pegang pada moralitas tinggi, tanpa mem-
perhitungkan keuntungan-keuntungan
material. Prilaku yang mencerminkan
nilai-nilai islami yang mendasari misi
Rasulullah SAW yaitu menyempurnakan
akhlak yang mulia. Secara implisit, khuliq
manusia ciptaan Tuhan diakui sebagai
potensi  psikologis yang mendasari
perkembangan umat manusia sejak lahir
yang memerlukan pengarahan melalui
proses kependidikan yang sisitimatis dan
konsisten.

Hills (1968:18) mengemukakan
bahwa yang dimaksud sistem nilai dan
moral adalah suatu keseluruhan tatanan
yang terdiri dari dua atau lebih dari
komponen yang satu sama lain saling
mempengaruhi atau bekerja dalam satu
kesatuan atau keterpaduan yang bulat
yang berorientasi kepada nilai dan
moralitas Islami. Nilai atau sistem moral
yang dijadikan kerangka acuan yang
menjadi rujukan cara berprilaku lahiriah
dan rohaniah manusia muslim ialah nilai
dan moralitas yang diajarkan oleh Agama
I[slam sebagai wahyu Allah SWT, yang di-
turunkan kepada utusan-Nya Muhammad
SAW. Nilai dan moralitas adalah bersifat
menyeluruh, bulat dan terpadu, tidak
terpecah-pecah menjadi bagian-bagian
yang satu sama lain berdiri sendiri. Suatu
kebulatan nilai dan moralitas itu mengan-
dung aspek normatif (kaidah, pedoman)
dan operatif (menjadi landasan amal
perbuatan).

April 2011 ISSN 1412-5382 16



Dengan demikian sistem nilai Islami
yang hendak dibentuk dalam pribadi anak
didik dalam wujud keseluruhannya dapat
diklasifikasikan ke dalam norma-norma.
Misalkan norma hukum (syari’ah) Islam,
norma akhlak dan sebagainya. Oleh
karena pendidikan Islam bertujuan pokok
pada pembinaan akhlak mulia, maka
sistem moral Islami yang ditumbuh
kembang dalam proses pendidikan adalah
norma yang berorientasi kepada nilai-nilai
Islami. Dalam konteks dunia persekolahan
di Indonesia, kehadiran program
pendidikan Agama dimaksudkan untuk
menjadi dasar bagi pengembangan para
anak didik menjadi manusia yang baik,
yang selanjutnya dikembangkan pula
aspek-aspek intelektualitas dan
keterampilan yang bersifat spesialisasi
sesuai dengan minat dan bakat yang
terdapat pada diri anak didik. Hal ini
seperti ditegaskan dalam undang-undang
No.2 tahun 1989 pasal 4, bahwa tujuan
pendidikan Nasional adalah mencerdas-
kan kehidupan bangsa dan megembang-
kan manusia Indonesia seutuhnya, yaitu
manusia yang beriman dan bertakwa
terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan
berbudi pekerti luhur, memiliki
pengetahuan dan keterampilan, sehat
jasmani dan rohani, memiliki kepribadian
yang mantap dan mandiri, serta rasa
tangung jawab kemasyarakatan dan
kebangsaan.

Mengingat urgensinya pembentukan
dan pembinaan manusia Indonesia yang
baik, maka setiap jenjang dan jenis
pendidikan dan tingkat dasar sampai
perguruan tinggi, diselenggarakan
program pendidikan Agama, untuk
mendasari program-program pendidikan
yang mengembangkan aspek intelektual
dan Kketerampilan. Sedangkan program
pendidikan umum yang yang dise-
lenggarakan di dunia perguruan tinggi,
disajikan dalam bentuk mata kuliah yang
tergabung dalam mata Kuliah Dasar

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

Umum. Hal ini seperti ditegaskan dalam
surat keputusan Direktorat Jenderal
Pendidikan Tinggi Depantemen
Pendidikan dan Kebudayaan
No.32/D]/Kep./1983. sebagai berikut:
"Komponen Mata Kuliah Dasar Umum
diarahkan untuk melengkapi
pembentukan kepribadian bidang dengan
pengembangan kehidupan kepribadian
yang memuaskan, keanggotaan keluarga
yang bahagia, dan kewargaan masyarakat
yang produktif, serta kewargaan negara

yang bertanggung jawab”.
Melalui Pendidikan Agama
diharapkan adanya kontribusi yang

signifikan dalam membangun moralitas
generasi bangsa. Sebab selain bantuan
materil, yang tidak kalah pentingnya
adalah merubah sikap, mentalitas,
moralitas, dan tata nilai mereka,
mengingat hal-hal ini akan sangat
berpengaruh  terhadap  pembentukan
kepribadian mereka. Adapun dimensi
kehidupan yang mengandung nilai ideal
[slami dapat dikategorikan ke dalam 3
macam sebagai berikut: Pertama, dimensi
yang mengandung nilai yang
meningkatkan kesejahteraan hidup
manusia di dunia. Dimensi nilai kehidupan
ini mendorong kegiatan manusia untuk
mengelola dan memanfaatkan dunia ini
agar menjadi bekal/sarana bagi kehidupan
akhirat. Kedua, dimensi yang mengandung
nilai yang mendorong manusia berusaha
keras untuk meraih kehidupan akhirat
yang membahagiakan. Dan menunutut
manusia untuk tidak terbelenggu oleh
rantai kekayaan dunia atau materi yang
dimiliki, namun kemelaratan atau
kemiskinan dunia harus diberantas, sebab
kemelaratan dunia bisa menjadi ancaman
yang menjerumuskan manusia kepada
kekufuran. Ketiga, dimensi yang mengan-
dung nilai yang dapat memadukan antara
kepentingan hidup duniawi dan ukhrawi.
Keseimbangan dan keserasian antara
kedua kepentingan hidup menjadi daya

April 2011 ISSN 1412-5382 17



tangkal terhadap pengaruh-pengaruh
negatif dan berbagai gejolak kehidupan

yang menggoda ketenangan hidup
manusia, baik yang bersifat spiritual,
sosial, kultural, ekonomis, maupun

ideologis dalam hidup pribadi manusia
(Arifin, 1995:120).

Nilai-nilai Islam fundamental yang
mengandung kemutlakan bagi kehidupan
manusia selaku pribadi dan selaku
anggota masyarakat tidak memiliki
kecenderungan untuk merubah dan
mengikuti selera nafsu manusia yang
selalu berubah sesuai dengan tuntutan
selera nafsu manusia sesuai tuntutan
perubahan sosial. Nilai-nilai Islami yang
absolut dari Tuhan itu sebaliknya akan
berfungsi sebagai pengendali atau
pengarah terhadap tuntutan perubahan
sosial dan tuntutan induvidual.

Menurut Sayyid Qutub (1984:29-
30) moralitas yang islami tidak hanya
terdiri dari kumpulan belenggu dan
larangan-larangan. la pada hakikatnya
adalah suatu kekuatan konsturuktif dan
positif, merupakan suatu pendorong bagi
perkembangan yang berkesinambungan
dan bagi kesadaran pribadi di dalam
proses perkembangan tersebut. Perkem-
bangan tersebut diwarnai oleh kemurnian
yang bulat. Moralitas bersumber dan
watak tabi’i manusia yang senapas dengan
nilai Islami yaitu do-rongan batin yang
menunutut pembe-basan jiwa dan beban
batin karena per-buatan dosa dan keji
yang bertentangan dengan perintah Ilahi.

Dari uraian di atas dapat dipahami
bahwa pendidikan Agama merupakan
program pendidikan yang mengarahkan
pada pembentukan manusia, yaitu
manusia dalam kualifikasi keindonesiaan,
yaitu: (1) Bersikap tepat dan mampu
melaksanakan tugas yang diamanatkan
oleh Tuhan dengan sebaik-baiknya; (2)
Bersikap tepat dan mampu melaksanakan
tugas kemanusiaan dengan sebaik-
baiknya; (3) Bersikap tepat dan mampu

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

melaksanakan tugas bangsa dan negara
termasuk kebudayaannya dengan sebaik-
baiknya; (4) Bersikap tepat dan mampu
melaksanakan tugas masyarakat dan tugas
lingkungan dengan sebaik-baiknya; (5)
Bersikap tepat dan mampu melaksanakan
tugas pribadinya dengan sebaik-baiknya,

baik  jasmaniah  maupun rohaniah
(Soedjono,1980:21).
Dalam konteks keindonesiaan,

moralitas yang dimaksud bersumberkan
Pancasila, di mana iman dan takwa
merupakan substansinya. Dengan
demikian moralitas Pancasila memiliki
nilai yang sakral dalam arti bersumberkan
pada nilai-nilai Ketuhanan dan oleh
karena itu wajib ditaati dan dijalankan
oleh masyarakat, untuk selanjutnya
direfleksikan dalam kehidupan masya-
rakat, berbangsa dan bernegara. Pada
tahap ini maka pelaksanaan aktivitas
kehidupan dalam berbagai bidang baik
dalam bidang politik, ekonomi, hukum,
dan sebagainya tidak didasarkan atas
landasan hukum dan peraturan semata-
mata, melainkan lebih didasarkan atas
kesadaran dan tanggung jawab moral.
Suatu perbuatan yang didasarkan lebih
pada kesadaran dan tanggung jawab moral
akan memiliki kualitas lebih baik dan pada
sekedar pelaksanaan hukum.

PENDIDIKAN MORAL DARI KELUARGA

Pendidikan moral secara signifikan
sejatinya dimulai dari keluarga. Mengkaji
pendidikan moral dari keluarga dapat
dilihat dalam sebuah hadits Nabi
Muhammad SAW bersabda:

]
‘% r # Ed

4 - g
AL 1 5 il o s

“Setiap anak dilahirkan di atas fitrahnya,
maka orang tua keduanya yang
menjadikan dirinya beragama Yahudi, atau
Nasrani atau Majusi (penyembah api)” (HR.
Imam Bathaqi dan Imam Thabrani).

April 2011 ISSN 1412-5382 18



Secara eksplisit tampak bahwa
hadits ini merupakan spirit bagi
dilakukannya pendidikan moral dalam
keluarga yang dilaksanakan oleh orang tua
terhadap anak-anaknya. Kehadiran sang
anak bagi orang tua merupakan amanat
Tuhan yang dibekali dengan kodrat
kemanusiaan yang masih alami. Melalui
interaksi dengan lingkungannya, maka
kodrat kemanusiaan sang anak ini akan
mengalami perubahan atau
perkembangan. Karena lingkungan yang
pertama dikenal anak adalah keluarga,
maka keluargalah (orang tua) yang banyak
memberikan corak kepada kodrat
kemanusiaan anak tersebut.

Penjelasan hadits di atas tidaklah
sekedar berperspektif ideologis,
melainkan pula berperspekfif moral. Jadi
apakah moralitas anak akan bercorak
Yahudi, Nasrani, maupun Majusi,
tergantung kepada pendidikan moral yang
dilakukan oleh orang tuanya. Namun perlu
digaris bawahi di sini bahwa substansi
hadits tersebut tidak sama dengan "teori
tabularasa” yang dikemukakan John
Locke. Kata fitrah dalam hadits tersebut
tidak menunjuk pada kondisi kejiwaan
yang kosong sama sekali, melainkan pada
kondisi kejiwaan yang bersifat potensial.
Potensial yaitu potensi-potensi
kemanusiaan sebagai bekal bagi manusia
untuk dapat hidup manusiawi. Hal ini
karena bersifat potensial maka
pengembangannya  bergantung pada
aktivitas-aktivitas pendidikan yang terjadi
di lingkungannya, baik keluarga, sekolah,
maupun masyarakat. [tulah sebabnya
meskipun sejak lahir setiap anak
dikaruniai potensi kemanusiaan, namun
dalam perkembangan selanjutnya banyak
manusia yang melakukan tindakan-
tindakan yang tidak manusiawi. Hal ini
berarti bahwa potensi-potensi itu tidak
berkesempatan untuk berkembang secara
maksimal. Hal ini diakibatkan karena
lingkungan keluarga (dimana orang tua

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

memegang peranan utama) merupakan
lingkungan pertama bagi anak melakukan
komunikasi, maka lingkungan inilah yang
akan banyak memberikan warna terhadap
diri anak.

Pada dasarnya pendidikan moral
secara inherent terdapat dalam setiap
proses- proses pendidikan, baik yang

berlangsung di lingkungan sekolah,
masyarakat, maupun di lingkungan
keluarga. Hal ini sesuai dengan

karakteristik pendidikan moral itu sendiri
yang tidak berdasar atas materi dan
pelaksanaanya tidak dibatasi oleh ruang
dan waktu. Downey dan Kelly (1982:59)
menyatakan tentang karakteristik
pendidikan moral sebagai berikut: (1)
Pendidikan moral tidak mempunyai bahan
pelajaran tertentu yang jelas dibatasi; (2)

Pendidikan moral tidak merupakan
disiplin-disiplin ilmu yang mempunyai
bahan atau meliputi sejumlah
pengetahuan tertentu; (3) Pendidika

moral tidak dimulai sejak masuk sekolah,
akan tetapi diberikan sejak anak lahir; (4)
Pendidikan moral meresapi seluruh
kurikulum, tiap mata pelajaran dapat
dimanfaatkan untuk mengembangkan
moralitas anak; (5) Pendidikan moral
tidak hanya bersifat intelektual akan tetapi
juga melibatkan emosi, perasaan, dan
kepribadian; (6) Dalam tujuan pendidikan,
moralitas merupakan tujuan yang paling
pokok. Memanusiakan manusia pada
hakikatnya berarti membuat manusia
bermoral, maka karena itu pendidikan
moral sangat vital dalam setiap usaha
pendidikan.

Penegasan di atas cukup
komprehensif untuk memberikan
gambaran pendidikan moral dan posisinya
dalam proses-proses pendidikan secara
umum. Jika mengacu pada hakikat pen-
didikan yaitu memanusiakan manusia,
maka merupakan suatu Kkeniscayaan
bahwa semua pelajaran di sekolah, di
dalam pengajarannya harus sampai pada

April 2011 ISSN 1412-5382 19



tataran pendidikan moral. Tidak sekedar
berhenti pada penguasaan materi dan
keterampilan  saja, misalnya ketika
seorang guru biologi menerangkan proses
simbiosis mutualistik, tidak sekedar
bertujuan agar anak didik mengetahui
proses-proses tersebut, melainkan
diarahkan pula agar anak mempunyai
tanggung jawab untuk tetap
berlangsungnya proses simbiosis
mutualistis tersebut dengan cara menjaga
keseimbangan alam. Bahkan lebih jauh
anak itu pun diarahkan untuk mengagumi
ciptaan Tuhan, sehingga pada dirinya
tumbuh dan berkembang rasa iman dan
takwa yang lebih kokoh.

Pesan-pesan  moralitas tersebut
senantiasa terkandung pada setiap proses
pendidikan, apapun jenis pelajarannya.
Bahkan pesan-pesan ini merupakan nilai
substantif jika ditinjau dan hakikat
pendidikan itu sendiri. Soelaiman
(2002:35) menegaskan, pendidikan harus
dilihat bukan saja dari tindakannya,
melainkan juga makna yang terkandung di
balik itu. Sedangkan pendidikan moral
yang berlangsung dalam  Kkeluarga,
manifestasinya tidak sekedar berbentuk
spirit atau nuansa, melainkan benar-benar
materi morallah yang dibinakan oleh
orang tua pada anak-anaknya. Secara
formal bahkan undang-undang No. 2 tahun
1989 menyebutkan pada pasal 10 (4)
berbunyi "pendidikan keluarga
merupakan bagian dari jalur pendidikan
luar sekolah yang diselenggarakan dalam
keluarga dan yang memberikan keyakinan
agama, nilai budaya, nilai moral, dan
keterampilan”.

Jika Undang-undang No.2 tahun
1989 mengamanatkan secara tersurat
bahwa dalam lingkungan keluarga, orang
tua mengemban tugas untuk melakukan
pendidikan moral bagi anak-anaknya,
merupakan suatu hal yang layak. Manusia
bermoral tidak terwujud dengan sen-
dirinya melainkan perlu dibentuk dan

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

dibina sejak lahir. Bahkan pembinaan
moral perlu dilakukan tidak hanya sejak
lahir melainkan sejak awal akan diperoses
anak manusia, bahkan menjelang wafat
sekali pun. Oleh karena itu pendidikan
moral tidak berawal sejak anak berada di
sekolah melainkan berawal dari keluarga
yaitu melalui proses interaksi dan
komunikasi yang terjadi di dalamnya.

Pendidikan moral yang terjadi dalam
keluarga berlangsung dalam suasana
informal, pada setiap situasi, baik disadari
atau pun tidak oleh orang tua. Mem-
berikan pujian pada saat anak melakukan
hal-hal yang baik dan benar serta menegur
bahkan memberikan hukuman pada saat
anak melakukan kesalahan, tanpa disadari
pada dasarnya merupakan proses pem-
binaan nilai moral. Nuansanya pun tidak
hanya diwujudkan dalam jalinan interaksi
antara orang tua dengan anak, dimana
orang tua mengambil posisi sebagai
pembimbing dan anak sebagai terbimbing,
melainkan pula melalui transaksi antara
individu dalam keluarga secara ber-
imbang. Mereka saling mengawasi peri-
laku sikap masing-masing pihak, apakah
selaras dengan tuntutan moralitas atau
tidak. Adalah keluarga yang pertama kali
menegur dan memberikan peringatan jika
salah seorang anggota keluarganya keluar
dari rel moral yang berlaku, sebelum
masyarakat menegurya.

Pada keluarga-keluarga yang secara
struktural masih utuh, dalam arti masih
terdapat ayah ibu, mereka berdua
memainkan peranan yang sama-sama
penting dalam membinakan moral pada
anak-anaknya. Hanya saja, karena pada
awal kehadirannya anak lebih dekat
dengan ibu, menjadikan peran ibu ini
cenderung lebih menonjol, khususnya
pada usia lima tahun yang pertama dalam
diri anak. Seperti dikatakan oleh Sigmund
Freud, sebagaimana dikutip oleh Hall and
Lindzey (1987:50); the first five years of

April 2011 ISSN 1412-5382 20



life are decisive for the formation of
personality.

Jadi bagi Freud, lima tahun pertama
dalam kehidupan seorang anak sangat

menentukan corak kepribadiannya,
dimana peran ibu dalam hal ini sangat
menonjol. Pentingnya pendidikan

keluarga dalam pembentukan kepribadian
anak tidak sekedar dalam arti urutan
peristiwanya melainkan dalam arti
penghayatan dan pemaknaan situasi
kehidupan dari pendidikanya. Keluarga
memegang peranan penting dalam
pendidikan akhlak terhadap anak-anak
sebagai institusi yang mula-mula sekali
berintekrasi dengan anak. Oleh sebab itu
haruslah keluarga mengajar mereka
akhlak yang mulia yang diajarkan Islam
seperti kebenaran, kejujuran, keikhlasan,
kesabaran, kasih sayang, cinta kebaikan,
pemurah, berani dan lain sebagainya. Di
samping itu juga mengajarkan nilai dan
faedah berpegang teguh pada akhlak
dalam hidup, membiasakan mereka berpe-
gang kepada akhlak semenjak kecil. Sebab
manusia menurut asasinya mene-rima
nasihat jika datangnya melalui rasa cinta
dan kasih sayang, sedang ia menolaknya
jika disertai dengan kekerasan ini sesuai
firman Allah SWT:

ey e oL i
Wy e LY A Lade s 57

“lika engkau (Muhammad) kasar dan
bengis tentu mereka akan
meninggalkanmu”. (QS. Ali Imran, 3:159).
Keluarga merupakan salah satu pilar
pusat pendidikan. Para ahli pendidikan
tidak meragukan lagi efektifitas usaha
pendidikan yang terjadi dalam keluarga.
Setiap perilaku orang tua atau anggota
keluarga yang sudah dewasa baik berupa
verbal maupun tindakan, begitu juga
dengan kebiasaan-kebiasaan yang terjadi
di dalamnya akan secara langsung mem-
bentuk kepribadian dan moral anak. Hal
ini  terjadi  melalui  proses-proses

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

identifikasi, internalisasi, pemodelan, dan
sejenisnya, di mana setiap saat proses-
proses tersebut terjadi dalam interaksi
dan komunikasi antara sesama anggota
keluarga.

Namun demikian banyak orang tua
yang kurang menyadari keberadaan
proses-proses pendidikan yang terjadi di
lingkungan keluarga. Hal ini berakibat
tidak berfungsinya keluarga sebagai pilar
pendidikan sehingga tumbuh generasi-
generasi muda yang tidak memiliki
moralitas dan kepribadian yang
diharapkan. Secara sosiologis maupun
politis hal semacam ini kurang
menguntungkan. Sebab keteraturan dan
keharmonisan suatu masyarakat berawal
dari keteraturan dan keharmonisan
keluarga yang berada di dalamnya sebagai
unit sosial terkecil. Hanya masyarakat
yang teratur dan harmonislah yang
mampu menciptakan kehidupan bangsa
yang tenteram dan dinamis.

Kosasih  Djahiri seperti dikutip
Zakiyah Daradjat (1983:34) menunjukkan
rincian variabel-variabel yang terkait
dengan  efektifitas  pendidikan  di
lingkungan keluarga, yaitu: (1) Orientasi
nilai dan keluarga; (2) Keeratan hubungan
antara ayah dengan ibu; (3) Corak dan
keluarga; (4) Banyaknya anggota keluarga;
(5) Kualitas intelektual dan potensi sosial
budaya; (6) Lingkungan yang
meradiasinya; (7) Tingkat keterbukaan
komunikasi. Pendidikan moral me-
rupakan upaya untuk membina dan
mengembangkan sturuktur dan potensi
serta pengalaman afektual (affective
components and experiences), jati diri atau
hati nurani manusia (the conssience of
man), dan suara hati (al- galbu) manusia
dengan perangkat tatanan nilai, moral, dan
norma.

Proses pendidkan secara inherent
terjadi dalam kehidupan keluarga, maka
sebenarnya pendidikan moral terjadi sejak
awal bahkan sejak anak lahir. Hal ini

April 2011 ISSN 1412-5382 21



terjadi melalui keteladanan orang tua
dalam melakukan interaksi dengan anak-
anaknya. Sehingga dengan demikian
keteladanan orang tua merupakan faktor

utama terjadinya pendidikan moral.
Seperti ditegaskan oleh Zakiyah Daradjat
(1983:88) bahwa pembinaan akhlak

sebenarnya dimulai sejak anak baru lahir
melalui perlakuan orang tua yang sesuai
dengan akhlak, dan dilanjutkan dengan
membiasakan anak melalukan nilai-nilai
sopan santun yang sesuai dengan agama
serta mendidiknya agar meninggalkan
yang tercela dan terlarang dalam agama.

Mewujudkan moral dalam diri anak
tidaklah berlangsung secara singkat
melainkan memerlukan waktu bagi
proses-proses yang panjang. [tulah
sebabnya pembinaan moral khususnya
dalam lingkungan kehidupan keluarga
tidak cukup sekedar diajarkan melalui
suasana formal dan Kkhusus (berupa
nasihat dan petuah), melainkan melalui
proses pendidikan pada segala suasana
dalam interaksi dan komunikasi antara
orang tua dan anak-anaknya. Setiap
pengalaman yang dilalui oleh anak dalam
hidupnya baik melalui penglihatan,
pendengaran, perlakuan yang diterimanya
dan sebagainya, akan ikut menjadi bagian
dalam membentuk moralitasnya.

SIMPULAN

Berdasarkan uraian di atas dapat
disimpulkan bahwa: Pertama, moralitas
merupakan tolok ukur untuk menentukan
betul salahnya sikap dan tindakan
manusia, dilihat dan sisi baik buruknya
sebagai manusia dan bukan sebagai pelaku
peran tertentu. Dengan demikian moral
mengandung muatan nilai dan norma yang
bersumber pada hati nurani manusia.
Moral merupakan standar kualitas
perbuatan manusia yang dengannya dapat
dikatakan bahwa perbuatan tersebut
benar atau salah, baik atau buruk, dalam

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

ukuran tata nilai yang bersumberkan pada
hati nurani manusia, sebagai fitrah dari
Tuhan. Perbuatan yang bertentangan
dengan tata nilai yang bersumberkan pada
hati nurani manusia dikatakan sebagai
perbuatan amoral. Orang yang bermoral
adalah orang yang memenuhi ketentuan-
ketentuan kodrat yang tertanam dalam
dirinya sendiri. Pengejawantahannya
adalah mulai dan munculnya kehendak,
yaitu kehendak yang baik sampai kepada
adanya tingkah laku dan tujuan yang baik
pula.

Kedua, moralitas mencakup dalam
tiga unsur yaitu perilaku, kognisi, dan
afeksi. Apabila diperhatikan ajaran agama
dalam kontek ini, bahwa dimensi
moralitas berangkat dari ajaran tauhid,
penghayatan dan pengalaman Agama
[slam terbagi kedalam tiga aspek yaitu
imdn, Isldm, dan ihsdn. Pada akhirnya
ketiga aspek tersebut melahirkan tiga
macam orientasi keagamaan dalam
epistemologi Islam. Aspek fmdn telah
mendapatkan Kkajian secara sistematis
yang melahirkan ilmu kalam. Sedangkan
kajian terhadap aspek Islam telah
memformulasikan hukum-hukum Islam
secara terorganisir dengan melahirkan
ilmu figh. Dengan kedua ilmu tersebut di
atas telah terbentuk orientasi keagamaan
yang lebih eksoteris. Sedangkan ihsdn
membentuk persepsi keagamaan lebih

bersifat intuitif, lebih menekankan
pentingnya penghayatan melalui
pengamalan-pengamalan  nyata  oleh

rohani. Kecenderungan ini tidak hanya
membentuk perilaku dan pandangan
moral saja bahkan melahirkan wawasan
keilmuan yaitu ilmu akhlaq (tasawuf).
Ketiga, moralitas dalam pendidikan
agama dapat dilihat dari sistem nilai
Islami yang hendak dibentuk dalam
pribadi anak didik dalam wujud kese-
luruhannya dapat diklasifikasikan ke
dalam norma-norma. Misalkan norma
hukum (syari’ah) Islam, norma akhlak dan

April 2011 ISSN 1412-5382 22



sebagainya. Oleh karena pendidikan Islam
bertujuan pokok pada pembinaan akhlak

mulia, maka sistem moral Islami yang
ditumbuh  kembang dalam  proses
pendidikan adalah norma yang
berorientasi kepada nilai-nilai islami.

Dalam konteks dunia persekolahan di
Indonesia, kehadiran program pendidikan
Agama dimaksudkan untuk menjadi dasar
bagi pengembangan para anak didik
menjadi manusia yang baik, yang
selanjutnya dikembangkan pula aspek-
aspek intelektualitas dan keterampilan
yang bersifat spesialisasi sesuai dengan
minat dan bakat yang terdapat pada diri
anak didik.

Keempat, pendidikan moral dimulai
dari keluarga berlangsung dalam suasana
informal, pada setiap situasi, baik disadari
atau pun tidak oleh orang tua.
Memberikan pujian pada saat anak
melakukan hal-hal yang baik dan benar
serta menegur bahkan memberikan
hukuman pada saat anak melakukan
kesalahan, tanpa disadari pada dasarnya
merupakan proses pembinaan nilai moral.
Nuansanya pun tidak hanya diwujudkan
dalam jalinan interaksi antara orang tua
dengan anak, dimana orang tua
mengambil posisi sebagai pembimbing
dan anak sebagai terbimbing, melainkan
pula melalui transaksi antara individu
dalam keluarga secara berimbang. Mereka
saling mengawasi perilaku sikap masing-
masing pihak, apakah selaras dengan
tuntutan moralitas atau tidak. Adalah
keluarga yang pertama kali menegur dan
memberikan peringatan jika salah seorang
anggota keluarganya keluar dari rel moral

yang berlaku, sebelum masyarakat
menegurya.
DAFTAR RUJUKAN

Al-Qur’an al-Karim. 1981/1982. Jakarta:
Proyek Pengadaan Kitab Suci al-

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1,

Qur’an Departemen Agama Republik
Indonesia.

al-Abrasyi, Muhammad Athiah. 1984.
Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam,
terjamahan, Jakarta: Bulan Bintang.

Arifin, H.M. 1995. Filsafat Pendidikan
Islam, Jakarta: Bumi Aksara.

Daradjat, Zakiyah. 1983. Membina Nilai-
Nilai Moral di Indonesia, Jakarta:
Bulan Bintang.

Daradjat, Zakiyah. 1984. Dasar-Dasar
Agama Islam, Buku Teks Pendidikan
Agama Islam di Perguruan Tinggi,
Jakarta: Bulan Bintang.

Drijakara, S.J. 1996. Tentang Pendidikan,
Jakarta: Pembangunan.

Downey, Meriel & Kelly. 1998. Moral

Education, Theory and Practise,
London: Harper and Row
Publication.

al-Ghazali, al-Imam Abi Hamid Muhammad
bin  Muhammad. 1986. [hyad

‘Ultimuddin, Jilid IIl, Kairo: Dar al-
Kutib al-‘Arabiyyah.

Ghose, Ajit & Griffin, Keith. 1980. Rural
Poverty and Deploment Alternative in
Sout and Sautheast Asia, Sone Policy
Issues  Developmen, New York:
McGrow Hill Book.

Hills, Jean R. 1952. Toward an Science of
Organization: New York: Center For
The Advanceed Studi of Stone.

al-Jarohi, As-Syaikh Ismail bin Muhammad
al-A’jaluni. 1351 H. Min al-Ahadis A’la
al-Sindt al-Nds, Damaskus: Dar al-
Fikr al-‘Arabi

al-Mundziri, Zaki al-Din ‘abdi al-‘azim.
1996. Mukhtashar Shahih Muslim,
Beirut: al-Yamamabh.

Poespoprojo.  1986.  Fisafat  Moral
Kesusilaan dalam Teori dan Praktek,
Bandung: Remaja Rosda Karya.

Qutub, Sayyid. 1984. Tafsir ff Zhildl al-Qur’dn,
Beirut: Ihya’ al-Turats al-‘Araby.

Setiadi, Gunawan. 1990. Dialektika Hukum
dan moral dalam Pembangunan

April 2011 ISSN 1412-5382 23



Masyarakat Indonesia, Jakarta: BPK Soelaiman, Moh. Isa. 1998. Suatu Telaah
Gunung Mulia.

Soedjono. 1980. Pendahuluan IImu
Pengetahuan Umum, Bandung:
Pustaka [Imu. al-Suyuti. t.t. Jami” al-Shaghir fi Ahadits al-

Suseno, Frans Magnis. 1991. Etika Dasar:
Masalah-masalah  Pokok  Filsafat
Moral, Yokyakarta: Kanisius.

tentang Manusia Religi Pendidikan,

Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Basyir al-Nadzir, terjemahan, Jakarta:
Dar al-Thya’ al-Kut{b al-’Arabiyyah.

Jurnal Al-hikmah Vol. 8, No. 1, April 2011 ISSN 1412-5382 24



