
Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

148 

 

 

 
 

https://ejournal.unu.ac.id/index.php/aijis  
 

HAKIKAT, SUMBER, DAN KLASIFIKASI PENGETAHUAN 

DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT DAN ISLAM 

 
Fristika Maulida Aminatuz Zuhria*1, Mohammad Nuril Barqul Fuadi2, Muhammad 
Alif Firdzan Zazuli3 

123 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya  
 

   
Abstract  

Keywords:  
Epistemology, 
Philosophy, 
Islamic Thought, 
Knowledge 
Classification, 
Integration of 
Science. 

 This study aims to examine the nature, sources, and classification of 
knowledge from the perspectives of Western philosophy and Islamic 
thought. Using a descriptive qualitative approach through the method 
of library research, data were collected from relevant primary and 
secondary literature. The analysis was conducted using historical and 
thematic approaches by examining philosophical texts as well as 
classical and contemporary Islamic literature. The findings show that 
Western philosophy classifies knowledge based on its origins namely 
empirical (based on experience), rational (based on reason), and 
intuitive (based on intuition) and distinguishes between a priori 
knowledge (prior to experience) and a posteriori knowledge (derived 
from experience). Meanwhile, Islamic epistemology regards revelation, 
reason, and the senses as complementary sources of knowledge that do 
not contradict one another. Knowledge in Islam is also classified 
hierarchically, such as ‘ilm al-yaqīn (knowledge through reliable 
information), ‘ayn al-yaqīn (knowledge through direct observation), 
and haqq al-yaqīn (true and certain knowledge). Furthermore, 
knowledge in Islam is differentiated into naqliyah and aqliyah sciences, 
fardhu ‘ain and fardhu kifayah obligations, as well as worldly and 
otherworldly knowledge. Comparatively, Western epistemology tends 
to be secular and separates the spiritual dimension from the sources of 
knowledge, whereas Islam integrates the divine dimension throughout 
the entire epistemic process. Thus, the Islamic paradigm of knowledge 
is holistic and transcendental, in contrast to the Western approach, 
which tends to be dualistic and fragmentary. These findings highlight 
that in Islam, knowledge is not only a means of understanding reality 
but also a path toward closeness to God and the construction of a 
meaningful life. This study emphasizes the importance of an 
integrative approach in understanding and developing knowledge, 
particularly in addressing the entrenched dichotomy of sciences in 
contemporary education. In this context, Islamic thought and Western 
philosophy can, in fact, enrich one another. Although Western 
epistemology tends to emphasize the rational and empirical aspects 

  

https://ejournal.unu.ac.id/index.php/aijis


Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

149 

 

while detaching them from the spiritual dimension, the systematic and 
analytical methods developed in Western traditions can complement 
the Islamic worldview, which is both transcendental and ethical. By 
critically and selectively linking the two, it becomes possible to 
construct a more holistic framework of knowledge one that is not only 
focused on technical advancement but also spiritually and ethically 
meaningful for humanity. 

 
  Abstrak  

Kata kunci:  
Epistemologi, 
Filsafat, Islam, 
Sumber 
Pengetahuan, 
Integrasi Ilmu. 

 Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hakikat, sumber, dan 
klasifikasi pengetahuan dari perspektif filsafat Barat dan pemikiran 
Islam. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif melalui 
metode studi kepustakaan, data dikumpulkan dari literatur primer 
dan sekunder yang relevan. Analisis dilakukan melalui pendekatan 
historis dan tematik dengan menelaah teks-teks filosofis serta literatur 
Islam klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
filsafat Barat mengklasifikasikan pengetahuan berdasarkan asal-
usulnya, yaitu empiris (berbasis pengalaman), rasional (berbasis 
akal), dan intuitif (berbasis intuisi), serta membedakan antara 
pengetahuan a priori (sebelum pengalaman) dan a posteriori (setelah 
pengalaman). Sementara itu, epistemologi Islam memandang wahyu, 
akal, dan indra sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi 
dan tidak saling menegasikan. Islam juga mengklasifikasikan 
pengetahuan secara hierarkis, seperti ‘ilm al-yaqīn (pengetahuan 
melalui informasi yang sahih), ‘ayn al-yaqīn (pengetahuan melalui 
penglihatan langsung), dan haqq al-yaqīn (pengetahuan yang bersifat 
hakiki dan meyakinkan). Selain itu, pengetahuan dalam Islam 
dibedakan menjadi ilmu naqliyah dan aqliyah, fardhu ‘ain dan fardhu 
kifayah, serta ilmu duniawi dan ukhrawi. Jika dibandingkan secara 
komparatif, epistemologi Barat cenderung bersifat sekuler dan 
memisahkan dimensi spiritual dari sumber pengetahuan, sedangkan 
Islam mengintegrasikan dimensi ilahiyah dalam keseluruhan proses 
epistemik. Dengan demikian, paradigma pengetahuan dalam Islam 
bersifat holistik dan transendental, berbeda dari pendekatan Barat 
yang cenderung dualistik dan fragmentaris. Temuan ini 
menggarisbawahi bahwa dalam Islam, ilmu bukan hanya alat untuk 
memahami realitas, tetapi juga merupakan sarana untuk 
mendekatkan diri kepada Tuhan dan membangun kehidupan yang 
bermakna. Penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan 
integratif dalam memahami dan mengembangkan ilmu, khususnya 
dalam menghadapi tantangan dikotomi keilmuan yang masih 
mengakar dalam dunia pendidikan kontemporer. Dalam konteks ini, 
pemikiran Islam dan filsafat Barat sebenarnya dapat saling 
memperkaya. Meskipun epistemologi Barat cenderung menekankan 
aspek rasional dan empiris secara terpisah dari dimensi spiritual, 
pendekatan sistematis dan analitis yang dikembangkan dalam tradisi 
Barat dapat melengkapi wawasan Islam yang bersifat transendental 
dan etis. Dengan mengaitkan keduanya secara kritis dan selektif, 
terbuka kemungkinan untuk membentuk kerangka ilmu yang lebih 

  



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

150 

 

utuh yang tidak hanya berorientasi pada kemajuan teknis, tetapi juga 
bermakna secara spiritual dan etis bagi kemanusiaan. 

 
*Penulis Koresponden 
E-mail: fristikamaulida@gmail.com 
 

This is an open-access article under the 
CC-BY-SA license. © 2025 Author(s) 

 

 

PENDAHULUAN 

Dalam khazanah keilmuan, perdebatan mengenai hakikat, sumber, dan klasifikasi 

pengetahuan merupakan isu yang terus berkembang dan menjadi fondasi dalam diskursus 

epistemologi. Pertanyaan tentang dari mana pengetahuan berasal, bagaimana manusia 

mengetahuinya, dan bagaimana pengetahuan itu dikategorikan, telah melahirkan berbagai 

pendekatan dari masa ke masa. Filsafat Barat dan pemikiran Islam, dua tradisi besar dalam 

sejarah intelektual manusia, memiliki kerangka teoritis yang berbeda namun saling 

melengkapi dalam menjawab persoalan-persoalan mendasar seputar pengetahuan. 

(Indarti, 2020) 

Dalam tradisi filsafat Barat, pemikiran tentang sumber pengetahuan berkembang 

melalui aliran-aliran besar seperti empirisme, rasionalisme, intuisionisme, dan kritik 

transendental Kantian. Masing-masing menawarkan pendekatan tersendiri terhadap 

bagaimana manusia memperoleh pengetahuan: apakah melalui pengalaman inderawi, 

rasionalitas murni, intuisi batiniah, atau gabungan keduanya. Di sisi lain, Islam 

menawarkan sistem epistemologi yang bersifat integral, memadukan wahyu, akal, dan 

indra sebagai tiga sumber pengetahuan utama. Pendekatan ini tidak hanya menekankan 

validitas logis dan empiris, tetapi juga memperhatikan aspek spiritual dan etis sebagai 

bagian dari proses memperoleh dan mengamalkan pengetahuan. (Vera & A. Hambali, 

2021) 

Sejumlah penelitian terdahulu cenderung memisahkan kajian epistemologi Barat 

dan Islam secara dikotomis, atau hanya membahas salah satu pendekatan secara deskriptif. 

Hal ini menyebabkan terbatasnya pemahaman yang mendalam mengenai potensi integrasi 

antartradisi keilmuan tersebut. Di sinilah letak urgensi penelitian ini: mengisi kekosongan 

dengan menghadirkan kajian komparatif sekaligus integratif yang membandingkan 

kerangka epistemologis dari dua tradisi tersebut dan menunjukkan titik-titik temu maupun 

perbedaannya secara sistematis dan aplikatif. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan secara mendalam hakikat, 

sumber, dan klasifikasi pengetahuan dalam perspektif filsafat dan Islam, serta 

mailto:fristikamaulida@gmail.com


Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

151 

 

menunjukkan bagaimana konsep-konsep tersebut tidak hanya relevan dalam kajian 

teoritis, tetapi juga dapat berkontribusi dalam pengembangan sistem pendidikan yang 

lebih holistik dan berakar pada nilai-nilai integratif. Dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka, artikel ini berupaya mengkaji teks-teks kunci 

dari kedua tradisi pemikiran, baik klasik maupun kontemporer, untuk memetakan 

kerangka epistemologi yang dapat membangun pemahaman keilmuan secara utuh. 

Manfaat dari penelitian ini diharapkan mampu memperkaya literatur epistemologi 

Islam kontemporer, memberikan kontribusi konseptual bagi dunia pendidikan, serta 

menjadi rujukan akademik bagi pengembangan paradigma keilmuan yang tidak terjebak 

dalam dikotomi Barat-Timur atau sekuler-religius. Lebih jauh, artikel ini menawarkan 

pendekatan integratif yang relevan untuk menjawab tantangan keilmuan abad ke-21 yang 

menuntut sinergi antara rasionalitas, nilai, dan spiritualitas. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk menelaah secara mendalam konsep-

konsep teoritis mengenai hakikat, sumber, dan klasifikasi pengetahuan dalam perspektif 

filsafat dan Islam. Metode ini memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan, 

mengevaluasi, dan menganalisis literatur yang relevan sebagai dasar konseptual dalam 

merumuskan argumen dan pemahaman ilmiah. 

Sumber data pokok dalam penelitian ini diperoleh dari berbagai literatur yang 

bersifat primer dan sekunder, seperti buku-buku filsafat ilmu, artikel ilmiah, dan jurnal 

akademik yang mendiskusikan epistemologi baik dalam tradisi pemikiran Barat maupun 

Islam. Di antara rujukan yang digunakan adalah karya Anshar et al. (2025) yang 

memberikan telaah mendalam tentang hakikat pengetahuan dan metodologi ilmiah, serta 

tulisan Alfaruki (2024) yang secara filosofis mengurai hakikat ilmu pengetahuan dalam 

pandangan Islam beserta implikasinya. Perspektif Islam juga diperkaya melalui kajian yang 

ditulis oleh Azzahra et al. (2025), yang membahas karakteristik ilmu pengetahuan, 

termasuk cara pengelompokan dan sarana-sarana keilmuan menurut pandangan Islam. 

Sementara itu, artikel dari Vera dan Hambali (2021) menjelaskan secara komprehensif 

kerangka epistemologis Barat melalui aliran rasionalisme dan empirisme, yang menjadi 

basis perbandingan dengan epistemologi Islam. 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

152 

 

Selain itu, pemikiran tentang ilmu dalam konteks pendidikan Islam dianalisis 

melalui karya Nadya et al. (2024) dan Indarti (2020), yang mengaitkan hakikat ilmu dengan 

pendekatan tafaqquh fī al-dīn. Dimensi pendidikan juga didukung oleh tulisan Kurniawan 

(2022) serta Aniyati dan Umah (n.d.) yang menyoroti implementasi konsep ilmu 

pengetahuan sosial dalam dunia pendidikan. Aspek integrasi filsafat dan ilmu dikaji melalui 

literatur seperti yang ditulis oleh Maulidiyah et al. (2023) dan Sukma Anggreini et al. 

(2023), sedangkan dinamika pengetahuan modern dalam kerangka filsafat Islam diulas 

secara kritis oleh Dhiaulhaq Rahman et al. (2024) serta Lasmanah et al. (2023). Dengan 

menyelaraskan semua sumber tersebut melalui pendekatan tematik dan komparatif, 

penelitian ini membangun pemahaman yang utuh tentang bagaimana integrasi 

pengetahuan dapat dimaknai secara filosofis dan aplikatif dalam kerangka pemikiran Islam 

dan Barat.  

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama yang saling berkaitan. Tahap 

pertama adalah analisis historis, yang digunakan untuk menelusuri latar belakang lahir dan 

berkembangnya teori-teori epistemologi dalam tradisi filsafat Barat maupun Islam, 

sehingga dapat dipahami konteks sosial-intelektual yang melatarbelakanginya. Tahap 

kedua adalah analisis tematik, yang bertujuan mengidentifikasi, mengelompokkan, dan 

merumuskan isu-isu utama terkait hakikat, sumber, dan klasifikasi pengetahuan dari 

berbagai sumber literatur, baik klasik maupun kontemporer. Tahap ketiga adalah analisis 

komparatif, yang difokuskan untuk mengkaji persamaan, perbedaan, serta kemungkinan 

titik temu antara pendekatan epistemologi Barat dan Islam. Melalui pendekatan ini, 

integrasi nilai dan metodologi antara keduanya dapat dirumuskan secara lebih tajam, 

sehingga menghasilkan sintesis pemikiran yang lebih relevan dengan kebutuhan 

pendidikan dan keilmuan masa kini. Seluruh proses dilakukan secara sistematis dan 

mendalam, memungkinkan eksplorasi yang komprehensif terhadap pemikiran yang 

dianalisis, tanpa bergantung pada observasi lapangan atau eksperimen. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pengertian Hakikat Pengetahuan 

Secara etimologis, istilah pengetahuan berasal dari bahasa Inggris knowledge. Dalam 

Encyclopedia of Philosophy, pengetahuan diartikan sebagai “kepercayaan yang benar dan 

beralasan” knowledge is justified true belief. Artinya, pengetahuan mencakup unsur keyakinan, 

kebenaran, dan pembenaran. Sementara itu, dalam Kamus Filsafat, ilmu pengetahuan 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

153 

 

dijelaskan sebagai proses kesadaran manusia dalam mengenal realitas. Dalam proses ini, 

subjek yang mengetahui secara aktif membentuk pemahaman tentang objek yang 

diketahui di dalam dirinya sendiri. (Aniyati & Umah, n.d.) 

Secara terminologis, beberapa ahli memberikan definisi pengetahuan dari sudut 

pandang yang berbeda. Drs. Sidi Gazalba, misalnya, menyatakan bahwa pengetahuan 

adalah segala sesuatu yang diketahui, sebagai hasil dari aktivitas mengenal, menyadari, 

memahami, dan berpikir. Pengetahuan mencakup semua hal yang kita ketahui tentang 

suatu objek, termasuk ilmu yang merupakan bagian khusus dari pengetahuan yang lebih 

luas. Supratman menambahkan bahwa pengetahuan adalah segala hal yang dapat diketahui 

manusia melalui proses berpikir, yang melibatkan kesadaran dan keyakinan terhadap objek 

yang ingin dikenali. Dengan kata lain, pengetahuan merupakan hasil dari interaksi antara 

subjek yang sadar dan objek yang dikenali. (Aida et al., 2025) 

Adapun istilah ilmu pengetahuan berasal dari bahasa Inggris science, yang berakar 

dari kata Latin scientia, bentuk nominal dari kata kerja scire yang berarti “mengetahui” atau 

“mempelajari”. Dalam perkembangan selanjutnya, istilah ini mengalami perluasan makna, 

mencakup seluruh bentuk pengetahuan yang tersusun secara sistematis. Dalam bahasa 

Jerman, istilah yang digunakan adalah Wissenschaft. The Liang Gie (1987) mendefinisikan 

ilmu sebagai suatu rangkaian kegiatan penyelidikan yang bertujuan memahami berbagai 

aspek dunia secara rasional dan empiris, serta sebagai keseluruhan pengetahuan sistematis 

yang berusaha menjelaskan berbagai gejala yang ingin dimengerti. (Sukma Anggreini, et 

al., 2023) 

Dalam kaitannya dengan pengetahuan, konsep kebenaran juga menjadi unsur 

penting. Kebenaran secara ontologis tidak dapat dipahami sebagai suatu benda konkret, 

melainkan sebagai sifat atau keadaan. Sifat "benar" ini dapat dikenali melalui entitas atau 

hal-hal yang memuatnya, sebagaimana sifat "bersih" dapat dikenali pada udara atau 

ruangan yang bersih, dan sifat "tenang" tampak pada suasana hati atau lingkungan yang 

damai. Sifat “benar” pun tercermin dalam berbagai bentuk hasil pemikiran, seperti 

pendapat, informasi, berita, atau tindakan yang selaras dengan kenyataan. 

Secara sederhana, kebenaran adalah kesesuaian antara pemikiran dengan realitas. 

Suatu pemikiran dianggap benar jika terdapat hubungan yang sesuai antara subjek dan 

predikat dalam pernyataan tersebut. Misalnya, “air mendidih pada suhu 100°C” adalah 

pernyataan benar karena sesuai dengan fakta. Sebaliknya, jika pemikiran menunjukkan 

hubungan yang tidak ada atau menafikan hubungan yang sebenarnya ada, maka pemikiran 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

154 

 

tersebut tergolong salah. Contoh kesalahan seperti: “manusia tidak bernapas” atau “ikan 

hidup di udara”, yang bertentangan dengan realitas yang bisa diverifikasi. (Indarti, 2020) 

Dengan demikian, pengetahuan dapat dipahami sebagai hasil dari proses sadar manusia 

dalam mengenali dan memahami realitas, yang mencakup unsur kesadaran, hubungan 

subjek dan objek, sistematika, dan kebenaran. 

Dalam sejarah keilmuan Islam, banyak tokoh yang memberikan kontribusi besar 

terhadap pengembangan epistemologi, baik dalam tataran konseptual maupun praktis. 

Para pemikir Muslim klasik tidak hanya membahas sumber dan klasifikasi pengetahuan 

secara mendalam, tetapi juga mengaitkannya dengan aspek teologis, etis, dan sosial. 

Pemikiran mereka menjadi pilar penting dalam membangun paradigma keilmuan Islam 

yang holistik dan integratif. 

Al-Ghazali (1058–1111 M), salah satu ulama besar dalam tradisi Islam, dikenal 

dengan konsep yaqīn atau keyakinan tingkat tinggi dalam pengetahuan. Dalam karya 

monumentalnya, Ihya’ ‘Ulum al-Din dan al-Munqidz min al-Dalal, Al-Ghazali membagi 

pengetahuan ke dalam tiga kategori utama: pengetahuan inderawi, rasional, dan ilahiah 

(wahyu/ilham). Ia mengkritik keandalan akal secara mutlak dan menegaskan bahwa 

kebenaran hakiki hanya dapat dicapai melalui cahaya ilahi (nur ilahi) yang diberikan oleh 

Allah kepada hati manusia. Baginya, pengetahuan sejati adalah yang mengantarkan 

manusia kepada makrifatullah (pengenalan terhadap Allah). Pemikiran ini menunjukkan 

keterkaitan erat antara epistemologi dan spiritualitas dalam Islam. 

Ibn Sina (980–1037 M), seorang filsuf dan dokter ternama, dikenal melalui 

karyanya al-Shifa dan al-Najah. Ia mengembangkan teori penangkapan intelektual (intellectual 

apprehension) dan ta‘aqqul (rasionalisasi) sebagai proses perolehan pengetahuan. Ibn Sina 

mengklasifikasikan pengetahuan menjadi dua: pengetahuan teoritis dan pengetahuan 

praktis. Ia juga mengembangkan konsep al-‘aql al-fa‘al (akal aktif) sebagai entitas metafisik 

yang membantu jiwa manusia dalam memperoleh pengetahuan universal. Bagi Ibn Sina, 

akal manusia merupakan sarana penting untuk memahami realitas, tetapi tetap berada 

dalam tatanan kosmologi yang lebih tinggi, yang mengaitkan pengetahuan dengan 

ketuhanan. 

Ibn Rushd (1126–1198 M), tokoh rasionalis Islam terbesar, menekankan 

pentingnya penggunaan akal dalam memahami wahyu. Dalam Tahafut al-Tahafut, ia 

membela filsafat dari kritik Al-Ghazali dan berargumen bahwa tidak ada pertentangan 

antara syariat dan filsafat. Menurutnya, akal dan wahyu berasal dari sumber yang sama—



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

155 

 

yakni Allah—dan karenanya tidak mungkin saling bertentangan. Ia menegaskan bahwa 

filsafat adalah jalan untuk memahami syariat secara lebih mendalam, dan para ulama harus 

menggunakan logika dan metode deduktif dalam menafsirkan ajaran agama. 

Pandangannya ini memberikan dasar kuat bagi integrasi antara ilmu rasional dan ilmu 

agama. 

Al-Farabi (872–950 M), dikenal sebagai guru kedua setelah Aristoteles, banyak 

mengembangkan teori tentang klasifikasi ilmu dan hirarki pengetahuan. Dalam 

pandangannya, pengetahuan tertinggi adalah falsafah ilahiyyah (metafisika), yang berkaitan 

langsung dengan hakikat ketuhanan. Ia membagi ilmu ke dalam dua kategori besar: ilmu 

teoritis dan ilmu praktis. Ilmu teoritis bertujuan mencapai kebenaran, sedangkan ilmu 

praktis bertujuan mencapai kebaikan. Dalam sistem pendidikan yang dirancangnya, Al-

Farabi menempatkan filsafat sebagai ilmu yang menyatukan seluruh cabang pengetahuan 

lainnya, sehingga membentuk sistem keilmuan yang utuh dan terarah. 

Tokoh-tokoh ini membuktikan bahwa epistemologi dalam Islam tidak hanya 

bersifat abstrak, tetapi juga sangat aplikatif dalam membangun tatanan ilmu, pendidikan, 

dan masyarakat. Mereka berhasil merumuskan kerangka berpikir yang tidak hanya 

mengandalkan rasio, tetapi juga memperhatikan wahyu, intuisi, dan pengalaman spiritual 

sebagai bagian integral dari proses pencarian ilmu. Kontribusi mereka tetap relevan hingga 

kini, terutama dalam upaya membangun sistem pendidikan dan keilmuan yang bebas dari 

dikotomi serta selaras dengan nilai-nilai transendental. 

 

Sumber Pengetahuan  

Sumber utama dari pengetahuan berasal dari kemampuan berpikir manusia yang 

mampu mengaitkan antara subjek dan objek. Hasil pemikiran dikatakan benar apabila 

terdapat kesesuaian antara yang diterangkan (predikat) dan yang menerangkan (subjek), 

dan hubungan tersebut memang ada dalam kenyataan. Sebaliknya, pemikiran dianggap 

salah jika hubungan yang dipahami antara keduanya tidak sesuai dengan realitas misalnya, 

ketika seseorang menyimpulkan adanya hubungan padahal kenyataannya tidak ada, atau 

sebaliknya, menyimpulkan tidak ada hubungan padahal sebenarnya hubungan itu ada. 

Dengan demikian, sumber pengetahuan tidak hanya berasal dari akal dan pengalaman, 

tetapi juga melibatkan validasi logis terhadap hubungan-hubungan dalam realitas. (Anshar 

et al., 2025) 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

156 

 

Dalam perspektif Islam, sumber pengetahuan tidak hanya terbatas pada akal dan 

pengalaman empiris semata, tetapi juga mencakup wahyu sebagai sumber utama dan 

tertinggi. Setidaknya terdapat tiga sumber pengetahuan utama dalam pandangan Islam, 

yaitu wahyu (naql), akal (‘aql), dan indra (hiss). 

1. Wahyu (Naql) 

Wahyu merupakan pengetahuan yang diturunkan langsung oleh Allah Swt kepada 

para nabi dan rasul-Nya melalui perantara malaikat Jibril. Wahyu ini termaktub dalam Al-

Qur'an dan hadis. Dalam Islam, wahyu memiliki kedudukan tertinggi sebagai sumber 

pengetahuan, karena berasal dari Zat Yang Maha Mengetahui (al-‘Alīm). Al-Qur'an 

mengandung petunjuk tentang hakikat kehidupan, kebenaran, hukum-hukum, dan 

prinsip-prinsip moral yang tidak bisa dijangkau hanya oleh akal manusia semata. Oleh 

karena itu, wahyu menjadi fondasi epistemologi Islam. 

2. Akal (‘Aql) 

Akal merupakan instrumen yang diberikan Allah kepada manusia untuk berpikir, 

merenung, dan menarik kesimpulan. Islam sangat menghargai akal, bahkan banyak ayat 

Al-Qur’an yang mendorong manusia untuk menggunakan akalnya, seperti dalam QS. Al-

Baqarah [2]: 164  

تِيْ تَجْرِيْ فِى الْبَحْرِ بِمَ  զهَارِ وَالْفُلْكِ ال զيْلِ وَالن զفِ ال ֺَ رَْضِ وَاخْتِ
ַْ مٰوٰتِ وَا զفِيْ خَلْقِ الس զمِنَ اِن ُ اسَ وَمَآ اَنْزَلَ ଻ه զا يَنْفَعُ الن

رَْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثզ فِيْهَا 
ַْ اۤءٍ فَاَحْيَا بِهِ ا զمَاۤءِ مِنْ م զمَاۤءِ   الس զرِ بَيْنَ الس զحَابِ اםْسَُخ զيٰحِ وَالس ِ تَصْرِيْفِ الر  զو Ѳٍة զمِنْ كُل ِ دَاۤب

عْقِلُوْنَ  զقَوْمٍ ي يٰتٍ لِ  ٰ ַَ رَْضِ 
ַْ  وَا

Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, pergantian malam dan siang 

bahtera yang berlayar di laut dengan (muatan) yang bermanfaat bagi manusia, apa yang 

Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengannya Dia menghidupkan bumi setelah 

mati (kering), dan Dia menebarkan di dalamnya semua jenis hewan, dan pengisaran angin 

dan awan yang dikendalikan antara langit dan bumi, (semua itu) sungguh merupakan 

tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang mengerti. 

 

dan QS. Yunus [10]: 101. 

զַ يُؤْمِنُوْنَ  ذُرُ عَنْ قَوْمٍ  էٰيٰتُ وَالن ַْ رَْضѳِ وَمَا تُغْنِى ا
ַْ مٰوٰتِ وَا զقُلِ انْظُرُوْا مَاذَا فِى الس  



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

157 

 

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Perhatikanlah apa saja yang ada di langit dan di 

bumi!” Tidaklah berguna tanda-tanda (kebesaran Allah) dan peringatan-peringatan itu 

(untuk menghindarkan azab Allah) dari kaum yang tidak beriman. 

 Namun, dalam epistemologi Islam, akal memiliki keterbatasan. Oleh karena itu, 

penggunaannya harus selalu berada dalam koridor wahyu dan tidak boleh menyalahi 

kebenaran yang telah ditetapkan oleh Allah. 

3. Indra 

Pengamatan melalui pancaindra juga diakui dalam Islam sebagai sarana untuk 

memperoleh pengetahuan. Melalui indra, manusia dapat mengamati gejala-gejala alam, 

mengambil pelajaran (ibrah), dan memperkuat keyakinan terhadap tanda-tanda kekuasaan 

Allah (ayat kauniyyah). Al-Qur’an mengajak manusia untuk memperhatikan langit, bumi, 

binatang, dan tumbuhan sebagai bentuk perenungan terhadap ciptaan Allah (QS. Al-

Ghasyiyah [88]: 17–20). 

 
ѳ

خُلِقَتْ كَيْفَ  بِلِ  ِ
ַْ ا اِلَى  يَنْظُرُوْنَ   ֺَ   اَفَ

ѳ
رُفِعَتْ كَيْفَ  مَاۤءِ  զالس   وَاِلَى 

ѳ
نُصِبَتْ كَيْفَ  الْجِبَالِ  كَيْفَ  وَاِلَى  رَْضِ 

ַْ ا وَاِلَى 

 
ѳ

 سُطِحَتْ

Tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia diciptakan? 

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam Islam, pengetahuan 

diperoleh melalui sinergi antara wahyu, akal, dan indra. Ketiganya membentuk sistem 

epistemologi yang menyeluruh dan seimbang, di mana wahyu menjadi pemandu, akal 

sebagai alat analisis, dan indra sebagai media pengamatan. Pendekatan ini menjadikan 

pengetahuan dalam Islam bersifat holistik, tidak hanya membahas aspek empiris dan 

rasional, tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan transenden. (Kurniawan, 2022) 

Sumber pengetahuan dalam filsafat dipahami melalui beberapa pendekatan utama 

yang masing-masing memberikan penekanan berbeda terhadap bagaimana pengetahuan 

diperoleh. Dalam tradisi empirisme, pengetahuan dianggap berasal dari pengalaman 

inderawi. Aliran ini berpandangan bahwa manusia sejak lahir merupakan tabula rasa 

lembaran kosong yang kemudian diisi oleh pengalaman-pengalaman melalui pancaindra. 

Tokoh seperti John Locke menekankan bahwa semua ide dan konsep dalam pikiran 

berasal dari hasil pengamatan terhadap dunia luar, sementara David Hume 

mengembangkan pandangan lebih skeptis dengan menolak kepastian kausalitas, karena 

menurutnya hubungan sebab-akibat hanyalah kebiasaan mental yang terbentuk dari 

pengalaman berulang. (Azzahra et al., 2025) 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

158 

 

Berlawanan dengan empirisme, rasionalisme menegaskan bahwa sumber utama 

pengetahuan adalah akal atau rasio. Aliran ini meyakini bahwa ada kebenaran-kebenaran 

tertentu yang dapat diketahui tanpa melalui pengalaman, melainkan dengan penalaran 

logis dan deduktif. René Descartes menjadi salah satu tokoh sentral rasionalisme dengan 

ungkapannya Cogito, ergo sum “aku berpikir, maka aku ada” yang menegaskan bahwa 

eksistensi manusia dan pengetahuan sejati ditemukan melalui aktivitas berpikir. 

Rasionalisme juga mengakui adanya ide bawaan (innate ideas) yang tidak berasal dari 

pengalaman, seperti konsep bilangan, logika, dan Tuhan. (Anshar et al., 2025)  

Sementara itu, intuisionisme memandang bahwa pengetahuan sejati dapat 

diperoleh secara langsung melalui intuisi batiniah, bukan dari akal atau pengalaman 

lahiriah. Henri Bergson, salah satu tokoh penting dalam aliran ini, membedakan antara 

pengetahuan analitik yang dihasilkan oleh intelek dan pengetahuan intuitif yang dihasilkan 

oleh intuisi sebagai kemampuan mengenali hakikat sesuatu secara langsung dan 

menyeluruh. Intuisi dipandang lebih dalam dan lebih esensial daripada sekadar 

pengetahuan rasional karena mampu menangkap realitas secara utuh dan tidak terbatas 

pada bentuk-bentuk logis. 

Sebagai jalan tengah dari perdebatan antara empirisme dan rasionalisme, 

Immanuel Kant memperkenalkan pendekatan kritis yang dikenal sebagai kritik 

transendental. Menurut Kant, pengetahuan adalah hasil perpaduan antara bahan mentah 

yang berasal dari pengalaman dan struktur apriori dari akal budi manusia. Dalam 

pandangan ini, indra memberikan data empiris, tetapi akal memberikan bentuk dan 

struktur melalui kategori-kategori seperti ruang, waktu, dan kausalitas. Pengetahuan bukan 

sekadar hasil tangkapan pasif terhadap dunia luar, tetapi merupakan konstruksi aktif dari 

subjek yang mengetahui. Dengan demikian, manusia tidak dapat mengetahui “benda pada 

dirinya sendiri” (das Ding an sich), melainkan hanya sebatas fenomena yang telah diproses 

melalui struktur kognitif yang dimilikinya. (Vera & A. Hambali, 2021) 

Keempat pendekatan tersebut empirisme, rasionalisme, intuisionisme, dan kritik 

Kantian memberikan pemahaman mendalam dan beragam tentang bagaimana manusia 

memperoleh pengetahuan, dan masing-masing memiliki kontribusi yang signifikan dalam 

perkembangan epistemologi dan metode ilmiah hingga masa kini. Selain itu, 

konstruktivisme memandang bahwa pengetahuan tidak semata-mata ditemukan melalui 

pengamatan objektif, tetapi dibentuk secara aktif oleh individu atau kelompok melalui 

pengalaman dan interaksi sosial. Oleh karena itu, pendekatan ini menekankan pentingnya 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

159 

 

memperhatikan konteks sosial, budaya, dan latar belakang kognitif dalam proses 

pencarian dan pembentukan pengetahuan. Dalam pendekatan ini, realitas bukan sesuatu 

yang berdiri sendiri secara mutlak, melainkan dipahami dan dikonstruksi berdasarkan 

pengalaman subjektif individu maupun kelompok. 

Di samping itu, dalam proses validasi pengetahuan, dikenal pula dua pendekatan 

penting, yakni falsifikasi dan konfirmasi. Falsifikasi, sebagaimana dijelaskan oleh Karl 

Popper, menyatakan bahwa suatu teori ilmiah dianggap valid jika dapat diuji dan 

memungkinkan untuk dibuktikan salah. Pendekatan ini mendorong pengembangan teori 

yang tahan terhadap pengujian kritis. Sebaliknya, pendekatan konfirmasi yang 

dikembangkan oleh Imre Lakatos menekankan bahwa sebuah teori akan semakin kuat jika 

didukung oleh bukti-bukti yang konsisten dan memperkuat klaim kebenarannya. Kedua 

pendekatan ini melengkapi kerangka epistemologi ilmiah, karena sama-sama bertujuan 

menguji dan mengukuhkan keabsahan suatu pengetahuan secara sistematis. 

Dengan demikian, berbagai pandangan filsafat mengenai sumber pengetahuan 

baik melalui pengalaman inderawi, rasio, intuisi, menunjukkan bahwa pengetahuan tidak 

bersumber dari satu jalur tunggal. Setiap pendekatan memiliki kekuatan dan 

keterbatasannya masing-masing dalam menjelaskan bagaimana manusia mengenal realitas. 

Oleh karena itu, pemahaman yang utuh terhadap pengetahuan menuntut keterbukaan 

terhadap keberagaman pendekatan tersebut, agar kita mampu menghargai kompleksitas 

proses manusia dalam mencapai kebenaran. (Dhiaulhaq Rahman et al., 2024) 

Dalam konteks ini, setelah memahami berbagai pendekatan terhadap sumber 

pengetahuan, penting juga untuk menelaah bagaimana pengetahuan dibedakan dari 

konsep lain yang sering kali dianggap serupa, seperti keyakinan dan opini. Pengetahuan 

sering kali disamakan dengan keyakinan atau opini, namun sesungguhnya ketiganya 

memiliki perbedaan mendasar. Opini dan keyakinan sering kali bersifat spekulatif dan 

tidak stabil karena kurangnya kepastian. Sebaliknya, pengetahuan menuntut dasar yang 

kuat, yakni adanya bukti yang sahih dan meyakinkan. Untuk dianggap sebagai 

pengetahuan, sebuah klaim harus merujuk pada sesuatu yang benar-benar ada. Misalnya, 

seorang guru yang mengajarkan tentang hewan harus merujuk pada makhluk nyata seperti 

gajah, harimau, dan kambing, bukan makhluk fiktif seperti unicorn. Artinya, sesuatu yang 

tidak eksis tidak dapat dijadikan objek pengetahuan. 

Keberadaan (eksistensi) menjadi syarat penting dalam pengetahuan, sebab sesuatu 

yang benar-benar ada tidak mungkin bertentangan dengan dirinya sendiri. Oleh karena 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

160 

 

itu, pengetahuan haruslah konsisten dan tidak saling kontradiktif. Aspek lainnya adalah 

kebenaran, yang menjadi ciri utama pengetahuan. Apa pun yang bertentangan dengan 

kebenaran tidak dapat disebut sebagai pengetahuan karena sifat dasar pengetahuan adalah 

keandalan dan kepastian. Selain itu, menurut Bamisai, pengetahuan juga harus memiliki 

nilai kegunaan, baik secara langsung maupun tidak langsung, serta memiliki potensi untuk 

melahirkan pengetahuan baru. 

Dalam kerangka epistemologi klasik, pengetahuan setidaknya harus memenuhi 

tiga komponen utama, yaitu: kebenaran (objektivitas), kepercayaan (subjektivitas), dan 

pembenaran (justifikasi). Pertama, suatu proposisi hanya bisa disebut pengetahuan jika 

proposisi tersebut benar secara objektif. Tidaklah rasional menyatakan mengetahui 

sesuatu yang tidak benar. Misalnya, tidak dapat dikatakan seseorang mengetahui bahwa 

alien ada jika kenyataannya belum terbukti. Kedua, subjek yang mengklaim memiliki 

pengetahuan harus mempercayai kebenaran proposisi tersebut. Mengatakan "saya tahu, 

tetapi saya tidak percaya" adalah bentuk kontradiksi logis. Ketiga, pembenaran menjadi 

elemen penting yang menunjukkan bahwa suatu kepercayaan terhadap proposisi tersebut 

memiliki dasar yang kuat. 

Persyaratan pembenaran ini menjadi perdebatan dalam epistemologi modern. 

Sebagian aliran, seperti evidensialisme, berpandangan bahwa keyakinan hanya bisa 

dibenarkan jika didukung oleh bukti yang memadai. Semakin konsisten bukti yang dimiliki 

seseorang terhadap proposisi yang diyakini, maka semakin besar justifikasi epistemologis 

terhadap keyakinan tersebut. Misalnya, bila seseorang meyakini prinsip moral “cintailah 

sesamamu seperti dirimu sendiri” dan membuktikan keyakinan itu melalui tindakannya, 

maka keyakinan tersebut menjadi dapat dibenarkan. Namun, terdapat pula pandangan 

yang berbeda, seperti reliabilisme, yang menekankan pentingnya proses kognitif yang 

dapat dipercaya dalam menghasilkan kebenaran, meski tanpa pembenaran eksplisit.  

Aliran infalibilisme bahkan menegaskan bahwa pembenaran suatu keyakinan 

harus bersifat absolut dan tidak mungkin salah. Sementara itu, eksternalisme menilai 

bahwa sumber pembenaran dapat berasal dari faktor eksternal, seperti lingkungan atau 

kondisi di luar subjek yang mengetahui. Di sisi lain, internalisme berpandangan bahwa 

seluruh elemen pembentuk pengetahuan harus berasal dari dalam diri individu yang 

bersangkutan. Aliran-aliran seperti transendentalisme dan fenomenologi transendental 

memperluas pandangan tentang sumber pengetahuan. Jika positivisme menekankan pada 

fakta objektif yang bebas dari pengaruh subjek, maka fenomenologi memandang bahwa 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

161 

 

pengetahuan lahir dari kesadaran subjek atas dunia. Bagi transendentalisme, makna dunia 

dan eksistensi ditentukan oleh refleksi subyektif dan pengalaman batin, bukan hanya oleh 

bukti empiris semata. Refleksi inilah yang memunculkan makna dan membentuk 

kenyataan sebagai fenomena yang tampak dalam kesadaran. 

Klasifikasi Pengetahuan 

Klasifikasi pengetahuan dapat ditinjau dari dua perspektif utama, yaitu pandangan 

filsuf Barat dan pemikiran dalam tradisi Islam. Keduanya memberikan sudut pandang 

yang kaya dalam memahami jenis-jenis pengetahuan berdasarkan sumber, cara perolehan, 

dan fungsinya dalam kehidupan manusia. (Maulidiyah et al., 2023) Dalam tradisi filsafat 

Barat, pengetahuan pertama-tama diklasifikasikan menjadi pengetahuan a posteriori dan a 

priori. Pengetahuan a posteriori adalah pengetahuan yang diperoleh setelah adanya 

pengalaman; artinya, manusia membutuhkan data empiris atau pengamatan inderawi 

terlebih dahulu untuk sampai pada pemahaman. Contohnya adalah pengetahuan bahwa 

air mendidih pada suhu 100 derajat Celsius. Sebaliknya, pengetahuan a priori tidak 

memerlukan pengalaman untuk memastikannya. Ia diperoleh melalui rasio dan bersifat 

logis atau intuitif, seperti dalam pernyataan “setiap bilangan genap dapat dibagi dua”. 

Selain itu, pengetahuan dalam filsafat juga dibedakan berdasarkan cara manusia 

mengaksesnya, yaitu melalui indra, rasio, dan intuisi. Pengetahuan indrawi merupakan 

hasil dari interaksi manusia dengan dunia luar melalui pancaindra. Sementara pengetahuan 

rasional melibatkan proses berpikir, argumentasi, dan logika untuk sampai pada 

kesimpulan. Adapun pengetahuan intuitif adalah jenis pengetahuan yang diperoleh secara 

langsung tanpa proses berpikir rasional atau pengalaman empiris, melainkan melalui 

semacam ‘penglihatan batin’ yang spontan dan mendalam. Dalam perspektif Islam, 

klasifikasi pengetahuan memiliki dimensi spiritual dan moral yang lebih kuat. Salah satu 

pembagian penting adalah ‘ilm al-yaqīn, ‘ain al-yaqīn, dan ḥaqq al-yaqīn. ‘Ilm al-yaqīn adalah 

pengetahuan yang bersifat teoritis atau berdasarkan informasi. Misalnya, seseorang tahu 

bahwa api itu panas karena diberi tahu. ‘Ain al-yaqīn adalah pengetahuan yang diperoleh 

melalui pengamatan langsung—orang melihat api dan mengamati panasnya. Sedangkan 

ḥaqq al-yaqīn adalah pengetahuan yang lahir dari pengalaman langsung dan mendalam 

seseorang yang benar-benar merasakan panasnya api secara nyata.  

Tiga tingkat ini menggambarkan kedalaman dan kekuatan keyakinan terhadap 

suatu kebenaran. Selanjutnya, Islam juga membagi pengetahuan ke dalam ilmu naqliyah dan 

ilmu aqliyah. Ilmu naqliyah adalah ilmu-ilmu yang bersumber dari wahyu atau teks suci 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

162 

 

seperti Al-Qur’an dan Hadis, seperti ilmu tafsir, fikih, dan akidah. Sedangkan ilmu aqliyah 

bersumber dari akal dan pemikiran manusia, seperti matematika, logika, dan ilmu alam. 

Meskipun berbeda sumber, keduanya dipandang saling melengkapi dalam Islam, karena 

akal dipakai untuk memahami wahyu secara benar. Dari segi kewajiban mempelajarinya, 

Islam mengelompokkan pengetahuan menjadi fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Fardhu ‘ain 

adalah ilmu yang wajib dipelajari oleh setiap individu muslim, seperti ilmu tentang akidah, 

ibadah, dan akhlak. Sedangkan fardhu kifayah adalah ilmu yang cukup dipelajari oleh 

sebagian umat saja, seperti ilmu kedokteran, pertanian, atau teknologi; jika sebagian sudah 

menguasainya, maka gugurlah kewajiban itu dari yang lain. Terakhir, Islam juga mengenal 

klasifikasi ilmu duniawi dan ilmu ukhrawi. Ilmu duniawi adalah ilmu yang berkaitan dengan 

kehidupan di dunia, seperti ilmu ekonomi, teknik, atau sosiologi, sedangkan ilmu ukhrawi 

adalah ilmu yang menunjang keselamatan dan kebahagiaan di akhirat, seperti ilmu akhlak 

dan ilmu-ilmu syariat. Namun, pembagian ini bukan berarti keduanya bertentangan. 

Dalam Islam, selama niatnya benar dan bermanfaat, maka ilmu duniawi pun dapat bernilai 

ibadah dan berkontribusi pada kehidupan ukhrawi. Dengan memahami berbagai 

klasifikasi pengetahuan ini, kita tidak hanya memahami bagaimana pengetahuan 

didefinisikan dan diperoleh, tetapi juga menyadari nilai, peran, dan tanggung jawab moral 

yang menyertainya, baik dalam tataran praktis maupun spiritual. (Ridwan et al., 2021) 

Klasifikasi pengetahuan dan filsafat pendidikan memiliki keterkaitan yang erat 

dalam membentuk dasar teoritis dan praktis bagi dunia pendidikan. Klasifikasi 

pengetahuan, yang mencakup beragam sumber dan cara memperoleh pengetahuan seperti 

empirisme, rasionalisme, intuisionisme, hingga konstruktivisme, memberikan fondasi 

epistemologis bagi berbagai pendekatan dalam pendidikan. Filsafat pendidikan kemudian 

mengambil inspirasi dari klasifikasi ini untuk merancang sistem pembelajaran yang sesuai 

dengan cara manusia memperoleh dan memaknai pengetahuan. Melalui pendekatan 

filsafat, pengetahuan tidak hanya dipahami dari sisi kognitif, tetapi juga dibingkai dalam 

nilai-nilai moral, sosial, dan budaya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap berbagai 

bentuk pengetahuan menjadi sangat penting dalam menentukan tujuan, metode, dan 

orientasi pendidikan yang efektif dan relevan dengan kebutuhan masyarakat. 

Filsafat pendidikan memainkan peran fundamental dalam membentuk kerangka 

berpikir dan dasar moral dalam dunia pendidikan modern. Melalui filsafat, dapat dipahami 

secara mendalam tujuan, nilai, dan prinsip yang melandasi proses pendidikan. John 

Dewey, salah satu tokoh terkemuka dalam bidang ini, menyatakan bahwa filsafat 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

163 

 

pendidikan bertujuan membentuk kemampuan dasar manusia, baik dari sisi intelektual 

maupun emosional, guna mengarahkan perkembangan karakter dan tabiat manusia. 

Berbagai aliran filsafat pendidikan telah memberikan kontribusi besar terhadap teori dan 

praktik pendidikan, seperti progresivisme, rekonstruksionisme, liberalisme, dan kritisisme. 

Progresivisme, sebagai salah satu aliran yang paling berpengaruh, menekankan 

kebebasan dan kemandirian peserta didik. Dalam pandangan ini, anak didik dilihat sebagai 

individu yang memiliki potensi alami yang harus dikembangkan tanpa hambatan struktural 

yang mengekang. John Dewey memandang pendidikan sebagai proses sosial yang 

membentuk individu melalui pengalaman langsung di lingkungan mereka. Sejalan dengan 

itu, Yunus (2016) menguraikan lima prinsip dasar progresivisme: (a) kurikulum harus 

berbasis pengalaman edukatif yang nyata; (b) guru berperan sebagai fasilitator yang 

mengarahkan eksplorasi ilmiah siswa; (c) peserta didik diberi ruang untuk berkembang 

sesuai bakat dan minat; (d) lingkungan dipandang sebagai komponen penting dalam 

mendukung proses belajar; dan (e) metode pembelajaran lebih diutamakan daripada 

sekadar penguasaan materi. Pendekatan ini menciptakan model pendidikan yang dinamis 

dan relevan dengan kebutuhan zaman. 

Rekonstruksionisme hadir sebagai respons terhadap ketimpangan dan kerusakan 

sosial-moral yang terjadi di masyarakat. Aliran ini menolak pandangan konservatif yang 

mempertahankan status quo, dan justru mendorong rekonstruksi sosial demi menciptakan 

tatanan yang lebih adil, demokratis, dan emansipatoris. Rekonstruksionisme melihat 

pendidikan sebagai sarana perubahan sosial dan pembebasan individu dari bentuk 

ketidakadilan struktural. Menurut Moh dan Chaer (2011), pendekatan ini turut 

memperkuat pemikiran demokratis siswa dan mendorong pengembangan potensi diri 

dalam konteks sosial yang lebih luas, termasuk kemampuan guru dalam mengelola kelas 

secara efektif dan demokratis. 

Liberalisme, sebagai aliran yang menekankan kebebasan individu dan hak asasi 

manusia, melihat pendidikan sebagai media untuk menumbuhkan otonomi dan kesadaran 

diri. Ahida (2005) menegaskan bahwa individu yang otonom adalah mereka yang mampu 

bertindak sesuai keyakinannya tanpa ketergantungan pada pihak luar. Namun, Choiri 

(2021) memberikan catatan kritis bahwa dalam praktiknya, pendidikan liberal sering kali 

digunakan untuk mendukung agenda pembangunan kapitalistik tanpa refleksi mendalam 

terhadap nilai-nilai ideologis yang mendasarinya. Hal ini menimbulkan tantangan serius 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

164 

 

bagi pendidikan untuk tetap berpijak pada nilai kemanusiaan, bukan sekadar kepentingan 

ekonomi. 

Kritisisme menekankan pentingnya kemampuan berpikir kritis dan analitis bagi 

peserta didik. Aliran ini bertujuan membebaskan individu dari keterbatasan struktural dan 

tekanan lingkungan yang membatasi kebebasan berpikir. Menurut Choiri (2021), 

pendidikan kritis memungkinkan transformasi kehidupan melalui kesadaran terhadap 

struktur kekuasaan dan ketimpangan sosial. Dengan pendekatan ini, peserta didik 

didorong untuk mempertanyakan realitas dan mengambil peran aktif dalam perubahan 

sosial. Sejalan dengan keempat aliran tersebut, landasan etika dalam pendidikan juga 

menjadi aspek penting dalam pembentukan pengetahuan. Etika pendidikan bertujuan 

membentuk individu yang memiliki integritas moral, tanggung jawab sosial, dan 

kemampuan berpikir reflektif. Dalam konteks pendidikan kontemporer, nilai-nilai etis 

menjadi fondasi dalam membangun karakter, menciptakan lingkungan belajar yang sehat, 

dan memastikan kebijakan pendidikan berjalan sesuai prinsip keadilan dan kemanusiaan. 

Integrasi Ilmu dalam Pandangan Islam 

Islam memandang ilmu secara menyeluruh (integratif), tidak membatasi 

pengetahuan pada dimensi duniawi semata, melainkan mencakup aspek ukhrawi yang 

bersifat transenden. Dalam Al-Qur’an dan hadis, ilmu tidak dikotakkan secara dikotomis, 

melainkan diposisikan sebagai sarana untuk mengenal Allah, memahami ciptaan-Nya, 

serta membentuk kehidupan yang bermakna di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, dalam 

tradisi keilmuan Islam klasik, tidak dikenal pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu 

umum, karena semua pengetahuan yang bermanfaat dan membawa kepada kemaslahatan 

dinilai sebagai bagian dari ibadah. (Alfaruki, 2024) 

Konsep integrasi ilmu ini menegaskan bahwa pengetahuan dalam Islam tidak 

hanya diukur dari aspek fungsional dan praktisnya, tetapi juga dari orientasi dan tujuannya. 

Ilmu yang mendorong manusia untuk semakin dekat kepada Allah, meningkatkan kualitas 

ibadah, dan mendorong etika dalam kehidupan sosial dianggap sebagai ilmu yang hakiki. 

Misalnya, pengetahuan tentang kedokteran, pertanian, atau teknik, selama diniatkan untuk 

memberi manfaat dan dikerjakan dalam kerangka nilai-nilai Islam, maka ia memiliki nilai 

ibadah yang tinggi. Integrasi ini menuntut adanya kesadaran bahwa ilmu duniawi dan 

ukhrawi bukan dua hal yang terpisah, tetapi satu kesatuan yang harus diarahkan pada 

penghambaan kepada Allah. (Lasmanah et al., 2023) 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

165 

 

Salah satu kritik utama Islam terhadap perkembangan ilmu modern adalah 

munculnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Dikotomi ini lahir dari pengaruh 

sekularisasi pemikiran Barat yang memisahkan antara urusan dunia dan akhirat, antara 

rasionalitas dan spiritualitas. Dalam konteks dunia Islam, pemisahan ini berdampak serius 

terhadap kurikulum pendidikan dan struktur keilmuan, di mana ilmu-ilmu keislaman 

dianggap terpisah dari ilmu pengetahuan modern, padahal dalam sejarahnya, ulama-ulama 

Muslim klasik seperti Ibn Sina, Al-Farabi, dan Al-Ghazali justru mengintegrasikan filsafat, 

ilmu alam, dan teologi dalam satu kerangka epistemologi yang utuh. Akibat dari dikotomi 

ini, ilmu sering kali kehilangan dimensi etikanya dan hanya mengejar aspek teknis tanpa 

mempertimbangkan nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan. (Nadya et al., 2024) 

Oleh karena itu, Islam menekankan pentingnya etika ilmu sebagai fondasi utama 

dalam proses mencari, mengembangkan, dan mengamalkan pengetahuan. Ilmu yang tidak 

disertai akhlak dapat menjadi alat kerusakan, bukan kemaslahatan. Nabi Muhammad saw. 

dalam doanya memohon perlindungan dari ilmu yang tidak bermanfaat, sebagaimana 

disebutkan dalam hadis: "Allahumma inni a'udzubika min ‘ilmin la yanfa’..." (HR. Muslim). 

Doa ini menunjukkan bahwa ilmu yang benar adalah ilmu yang membawa manfaat nyata 

dan tidak sekadar memperluas wawasan tanpa arah. Dalam Islam, etika ilmu mencakup 

kejujuran ilmiah, kesadaran akan tanggung jawab sosial, serta niat ikhlas dalam pengabdian 

kepada umat dan penciptanya. 

Tujuan akhir ilmu dalam pandangan Islam adalah untuk membentuk manusia yang 

beriman, berakal, dan berakhlak. Ilmu tidak hanya bertujuan untuk menguasai alam, tetapi 

untuk membimbing manusia agar dapat hidup selaras dengan nilai-nilai ilahiyah. Karena 

itu, integrasi ilmu dalam Islam menuntut keterpaduan antara logika, etika, dan spiritualitas 

dalam setiap proses keilmuan, baik dalam pendidikan, penelitian, maupun penerapannya 

dalam kehidupan nyata. 

KESIMPULAN 

Integrasi keilmuan antara perspektif filsafat dan Islam bukan sekadar pilihan 

metodologis, melainkan kebutuhan mendasar dalam merumuskan sistem pendidikan dan 

peradaban yang utuh. Klasifikasi pengetahuan yang disandarkan pada keseimbangan 

antara akal, wahyu, dan pengalaman empirik memberikan arah baru bagi pendidikan yang 

tidak hanya mencerdaskan intelektualitas, tetapi juga menumbuhkan dimensi moral, 

spiritual, dan sosial. Dalam konteks ini, pendidikan ideal adalah yang mampu membentuk 

manusia sebagai subjek yang berpikir kritis, bertindak etis, dan menyadari tanggung jawab 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

166 

 

transendennya. Pendekatan integratif ini sekaligus menjadi jembatan untuk mengatasi 

dikotomi lama antara ilmu duniawi dan ukhrawi, serta menawarkan kerangka 

epistemologis yang menyatukan antara rasionalitas modern dan nilai-nilai keimanan. 

Maka, pengembangan ilmu pengetahuan ke depan harus diarahkan untuk menjadi jalan 

menuju kebijaksanaan dan kebermaknaan hidup, bukan sekadar akumulasi informasi atau 

kekuasaan teknologis.  

 

REFERENSI  

Aida, A., Sabda, S., & Salamah, S. (2025). Hakikat Ilmu Pengetahuan dalam Perspektif 
Pendidikan Islam. Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science Technologyand 
Educational Research, Vol. 2 No. 2. https://doi.org/10.32672/mister.v2i2.2965 

Alfaruki, A. (2024). Hakikat Ilmu Pengetahuan dalam Islam (Analisis Filosofis Dan 
Implikasinya). Journal of Islamic Studies, 1(1). 
https://doi.org/10.54622/aijis.v1i1.274 

Aniyati, K., & Umah, F. (n.d.). Hakikat Ilmu Pengetahuan Sosial dan Implementasinya di 
Sekolah. Jurnal Prodi PGMI  Al-Misbah, Volume 10, No. 02. 

Anshar, M., Nagga, A. M., Radha, A., Karim, Y. Z., Muzayyid, M., Nurhenni, N., & 
Husnah, A. (2025). FIlsafat Ilmu Menyingkap Hakikat Pengetahuan dan Metodologi 
(Cetakan Pertama). Eureka Media Aksara,. 

Azzahra, R., Saprianingsih, S. W., Fakhriah, N., Syarnubi, S., & Ibrahim, Duski. (2025). 
Karakteristik Ilmu Pengetahuan dalam Perspektif Islam: Sarana, 
Pengelompokan dan Hakikat Keilmuan. Jurnal Darma Agung, Volume: 33, 
Nomor: 2. https://dx.doi.org.10.46930/ojsuda.v33i2.5678 

Dhiaulhaq Rahman, Z., Sarmain, S., Al Faqih, S., Fauzi, A., & Hidayat, Wahyu. (2024). 
Menggali Arti, Makna, dan Hakikat Filsafat Ilmu: Relevansi Epistemologi 
dalam Dinamika Pengetahuan Modern. Jurnal Manajemen Pendidikan, Vol. 9, No. 
3. 

Indarti, N. (2020). Hakikat Ilmu Pengetahuan dan Relasinya dengan Teori Kebenaran 
dalam Perspektif Tafaqquh fi al-Diin. Jurnal Al-Makrifat, Vol 5, No 1. 

Kurniawan, G. F. (2022). Hakikat Ilmu Pengetahuan Sosial: Strategi memahami dan 
perbaikan kesalahan konsep. Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial Indonesia, 
Vol. 9. No.1. https://doi.org/10.21831/jipsindo.v9i1.130617 

Lasmanah, L., Khoirunnisa, F., & Ika, I. (2023). Hakikat serta Pengembangan Ilmu 
Pengetahuan dan Teknologi dalam  Pandangan Islam. Jurnal Pendidikan Bhinneka 
Tunggal Ika, Vol. 1 No. 5. https://doi.org/10.51903/bersatu.v1i5.330 

Maulidiyah, U., Setiowati, W., Mahardika, I. K. M., & Suratno, S. (2023). Hakikat Ilmu 
dan Filsafat dalam Filsafat Ilmu. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.8321394 

Nadya, N., Syahfitri, F., Sabila, I. H., & Widiya, W. (2024). Hakikat Ilmu Pengetahuan dalam 
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Volume 4, Nomor 2. 

Ridwan, M., Syukri, A., & Badarussyamsi, B. (2021). Studi Analisis Tentang Makna 
Pengetahuan dan Ilmu Pengetahuan Serta Jenis dan Sumbernya. Jurnal Geuthèë: 
Penelitian Multidisiplin, Vol. 04, No. 01. 



Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/aijis.v2i2.498 

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P) 

 

167 

 

Sukma Anggreini, I., Muhyi, M., Ketut, K., & Suratno, S. (2023). Hakikat Ilmu dan 
Pengetahuan dalam Kajian Filsafat Ilmu. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.8310477 

Vera, S., & A. Hambali, R. Y. (2021). Aliran Rasionalisme dan Empirisme dalam Kerangka 
Ilmu Pengetahuan. Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin, Vol. 1 No. 2. 
https://doi.org/10.15575/jpiu.12207 

 


