Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

AL-IQRO’

JOURNAL OF ISLAMIC STUDIES
https:/ /ejournal.unu.ac.id/index.php/ aijis

HAKIKAT, SUMBER, DAN KLASIFIKASI PENGETAHUAN
DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT DAN ISLAM

Fristika Maulida Aminatuz Zuhria*', Mohammad Nuril Barqul Fuadi?, Muhammad

Alif Firdzan Zazuli3

123 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya

Abstract

Keywords:
Epistemology,
Philosophy,
Islamic Thought,
Knowledge
Classification,
Integration of
Science.

This study aims to examine the nature, sources, and classification of
knowledge from the perspectives of Western philosophy and Islamic
thought. Using a descriptive qualitative approach through the method
of library research, data were collected from relevant primary and
secondary literature. The analysis was conducted using historical and
thematic approaches by examining philosophical texts as well as
classical and contemporary Islamic literature. The findings show that
Western philosophy classifies knowledge based on its origins namely
empirical (based on experience), rational (based on reason), and
intuitive (based on intuition) and distinguishes between a priori
knowledge (prior to experience) and a posteriori knowledge (derived
from experience). Meanwhile, Islamic epistemology regards revelation,
reason, and the senses as complementary sources of knowledge that do
not contradict one another. Knowledge in Islam is also classified
hierarchically, such as ‘ilm al-yaqin (knowledge through reliable
information), ‘ayn al-yagin (knowledge through direct observation),
and haqq al-yagin (true and certain knowledge). Furthermore,
knowledge in Islam is differentiated into naqliyah and agliyah sciences,
fardhu ‘ain and fardhu kifayah obligations, as well as worldly and
otherworldly knowledge. Comparatively, Western epistemology tends
to be secular and separates the spiritual dimension from the sources of
knowledge, whereas Islam integrates the divine dimension throughout
the entire epistemic process. Thus, the Islamic paradigm of knowledge
is holistic and transcendental, in contrast to the Western approach,
which tends to be dualistic and fragmentary. These findings highlight
that in Islam, knowledge is not only a means of understanding reality
but also a path toward closeness to God and the construction of a
meaningful life. This study emphasizes the importance of an
integrative approach in understanding and developing knowledge,
particularly in addressing the entrenched dichotomy of sciences in
contemporary education. In this context, Islamic thought and Western
philosophy can, in fact, enrich one another. Although Western
epistemology tends to emphasize the rational and empirical aspects

148


https://ejournal.unu.ac.id/index.php/aijis

Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

while detaching them from the spiritual dimension, the systematic and
analytical methods developed in Western traditions can complement
the Islamic worldview, which is both transcendental and ethical. By
critically and selectively linking the two, it becomes possible to
construct a more holistic framework of knowledge one that is not only
focused on technical advancement but also spiritually and ethically
meaningful for humanity.

Abstrak

Kata kunci:
Epistemologi,
Filsafat, Islam,
Sumber
Pengetahuan,

Integrasi Ilmu.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hakikat, sumber, dan
klasifikasi pengetahuan dari perspektif filsafat Barat dan pemikiran
Islam. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif melalui
metode studi kepustakaan, data dikumpulkan dari literatur primer
dan sekunder yang relevan. Analisis dilakukan melalui pendekatan
historis dan tematik dengan menelaah teks-teks filosofis serta literatur
Islam klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
filsafat Barat mengklasifikasikan pengetahuan berdasarkan asal-
usulnya, yaitu empiris (berbasis pengalaman), rasional (berbasis
akal), dan intuitif (berbasis intuisi), serta membedakan antara
pengetahuan a priori (sebelum pengalaman) dan a posteriori (setelah
pengalaman). Sementara itu, epistemologi Islam memandang wahyu,
akal, dan indra sebagai sumber pengetahuan yang saling melengkapi
dan tidak saling menegasikan. Islam juga mengklasifikasikan
pengetahuan secara hierarkis, seperti ‘ilm al-yagin (pengetahuan
melalui informasi yang sahih), ‘ayn al-yagin (pengetahuan melalui
penglihatan langsung), dan haqq al-yaqin (pengetahuan yang bersifat
hakiki dan meyakinkan). Selain itu, pengetahuan dalam Islam
dibedakan menjadi ilmu naqliyah dan aqliyah, fardhu “ain dan fardhu
kifayah, serta ilmu duniawi dan ukhrawi. Jika dibandingkan secara
komparatif, epistemologi Barat cenderung bersifat sekuler dan
memisahkan dimensi spiritual dari sumber pengetahuan, sedangkan
Islam mengintegrasikan dimensi ilahiyah dalam keseluruhan proses
epistemik. Dengan demikian, paradigma pengetahuan dalam Islam
bersifat holistik dan transendental, berbeda dari pendekatan Barat
yang cenderung dualistik dan  fragmentaris. Temuan ini
menggarisbawahi bahwa dalam Islam, ilmu bukan hanya alat untuk
memahami  realitas, tetapi juga merupakan sarana untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan dan membangun kehidupan yang
bermakna. Penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan
integratif dalam memahami dan mengembangkan ilmu, khususnya
dalam menghadapi tantangan dikotomi keilmuan yang masih
mengakar dalam dunia pendidikan kontemporer. Dalam konteks ini,
pemikiran Islam dan filsafat Barat sebenarnya dapat saling
memperkaya. Meskipun epistemologi Barat cenderung menekankan
aspek rasional dan empiris secara terpisah dari dimensi spiritual,
pendekatan sistematis dan analitis yang dikembangkan dalam tradisi
Barat dapat melengkapi wawasan Islam yang bersifat transendental
dan etis. Dengan mengaitkan keduanya secara kritis dan selektif,
terbuka kemungkinan untuk membentuk kerangka ilmu yang lebih

149



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

utuh yang tidak hanya berorientasi pada kemajuan teknis, tetapi juga
bermakna secara spiritual dan etis bagi kemanusiaan.

*Penulis Koresponden This is an open-access article under the
E-mail: fristikamaulida@gmail.com CC-BY-SA license. © 2025 Author(s)
PENDAHULUAN

Dalam khazanah keilmuan, perdebatan mengenai hakikat, sumber, dan klasifikasi
pengetahuan merupakan isu yang terus berkembang dan menjadi fondasi dalam diskursus
epistemologi. Pertanyaan tentang dari mana pengetahuan berasal, bagaimana manusia
mengetahuinya, dan bagaimana pengetahuan itu dikategorikan, telah melahirkan berbagai
pendekatan dari masa ke masa. Filsafat Barat dan pemikiran Islam, dua tradisi besar dalam
sejarah intelektual manusia, memiliki kerangka teoritis yang berbeda namun saling
melengkapi dalam menjawab persoalan-persoalan mendasar seputar pengetahuan.
(Indarti, 2020)

Dalam tradist filsafat Barat, pemikiran tentang sumber pengetahuan berkembang
melalui aliran-aliran besar seperti empirisme, rasionalisme, intuisionisme, dan kritik
transendental Kantian. Masing-masing menawarkan pendekatan tersendiri terhadap
bagaimana manusia memperoleh pengetahuan: apakah melalui pengalaman inderawi,
rasionalitas murni, intuisi batiniah, atau gabungan keduanya. Di sisi lain, Islam
menawarkan sistem epistemologi yang bersifat integral, memadukan wahyu, akal, dan
indra sebagai tiga sumber pengetahuan utama. Pendekatan ini tidak hanya menekankan
validitas logis dan empiris, tetapi juga memperhatikan aspek spiritual dan etis sebagai
bagian dari proses memperoleh dan mengamalkan pengetahuan. (Vera & A. Hambali,
2021)

Sejumlah penelitian terdahulu cenderung memisahkan kajian epistemologi Barat
dan Islam secara dikotomis, atau hanya membahas salah satu pendekatan secara deskriptif.
Hal ini menyebabkan terbatasnya pemahaman yang mendalam mengenai potensi integrasi
antartradisi keilmuan tersebut. D1 sinilah letak urgensi penelitian ini: mengisi kekosongan
dengan menghadirkan kajian komparatif sekaligus integratif yang membandingkan
kerangka epistemologis dari dua tradisi tersebut dan menunjukkan titik-titik temu maupun
perbedaannya secara sistematis dan aplikatif.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan secara mendalam hakikat,

sumber, dan Kklasifikasi pengetahuan dalam perspektif filsafat dan Islam, serta

150


mailto:fristikamaulida@gmail.com

Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

menunjukkan bagaimana konsep-konsep tersebut tidak hanya relevan dalam kajian

teoritis, tetapi juga dapat berkontribusi dalam pengembangan sistem pendidikan yang

lebih holistik dan berakar pada nilai-nilai integratif. Dengan menggunakan pendekatan

kualitatif-deskriptif melalui studi pustaka, artikel ini berupaya mengkaji teks-teks kunci

dari kedua tradisi pemikiran, baik klasik maupun kontemporer, untuk memetakan
kerangka epistemologi yang dapat membangun pemahaman keilmuan secara utuh.

Manfaat dari penelitian ini diharapkan mampu memperkaya literatur epistemologi

Islam kontemporer, memberikan kontribusi konseptual bagi dunia pendidikan, serta

menjadi rujukan akademik bagi pengembangan paradigma keilmuan yang tidak terjebak

dalam dikotomi Barat-Timur atau sekuler-religius. Lebih jauh, artikel ini menawarkan

pendekatan integratif yang relevan untuk menjawab tantangan keilmuan abad ke-21 yang

menuntut sinergi antara rasionalitas, nilai, dan spiritualitas.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk menelaah secara mendalam konsep-
konsep teoritis mengenai hakikat, sumber, dan klasifikasi pengetahuan dalam perspektif
filsafat dan Islam. Metode ini memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan,
mengevaluasi, dan menganalisis literatur yang relevan sebagai dasar konseptual dalam
merumuskan argumen dan pemahaman ilmiah.

Sumber data pokok dalam penelitian ini diperoleh dari berbagai literatur yang
bersifat primer dan sekunder, seperti buku-buku filsafat ilmu, artikel ilmiah, dan jurnal
akademik yang mendiskusikan epistemologi baik dalam tradisi pemikiran Barat maupun
Islam. Di antara rujukan yang digunakan adalah karya Anshar et al. (2025) yang
memberikan telaah mendalam tentang hakikat pengetahuan dan metodologi ilmiah, serta
tulisan Alfaruki (2024) yang secara filosofis mengurai hakikat ilmu pengetahuan dalam
pandangan Islam beserta implikasinya. Perspektif Islam juga diperkaya melalui kajian yang
ditulis oleh Azzahra et al. (2025), yang membahas karakteristik ilmu pengetahuan,
termasuk cara pengelompokan dan sarana-sarana keilmuan menurut pandangan Islam.
Sementara itu, artikel dari Vera dan Hambali (2021) menjelaskan secara komprehensif
kerangka epistemologis Barat melalui aliran rasionalisme dan empirisme, yang menjadi

basis perbandingan dengan epistemologi Islam.

151



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Selain itu, pemikiran tentang ilmu dalam konteks pendidikan Islam dianalisis
melalui karya Nadya et al. (2024) dan Indarti (2020), yang mengaitkan hakikat ilmu dengan
pendekatan tafaqquh fi al-din. Dimensi pendidikan juga didukung oleh tulisan Kurniawan
(2022) serta Aniyati dan Umah (n.d.) yang menyoroti implementasi konsep ilmu
pengetahuan sosial dalam dunia pendidikan. Aspek integrasi filsafat dan ilmu dikaji melalui
literatur seperti yang ditulis oleh Maulidiyah et al. (2023) dan Sukma Anggreini et al.
(2023), sedangkan dinamika pengetahuan modern dalam kerangka filsafat Islam diulas
secara kritis oleh Dhiaulhaq Rahman et al. (2024) serta Lasmanah et al. (2023). Dengan
menyelaraskan semua sumber tersebut melalui pendekatan tematik dan komparatif,
penelitian ini membangun pemahaman yang utuh tentang bagaimana integrasi
pengetahuan dapat dimaknai secara filosofis dan aplikatif dalam kerangka pemikiran Islam
dan Barat.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama yang saling berkaitan. Tahap
pertama adalah analisis historis, yang digunakan untuk menelusuri latar belakang lahir dan
berkembangnya teori-teori epistemologi dalam tradisi filsafat Barat maupun Islam,
sechingga dapat dipahami konteks sosial-intelektual yang melatarbelakanginya. Tahap
kedua adalah analisis tematik, yang bertujuan mengidentifikasi, mengelompokkan, dan
merumuskan isu-isu utama terkait hakikat, sumber, dan klasifikasi pengetahuan dari
berbagai sumber literatur, baik klasik maupun kontemporer. Tahap ketiga adalah analisis
komparatif, yang difokuskan untuk mengkaji persamaan, perbedaan, serta kemungkinan
tittk temu antara pendekatan epistemologi Barat dan Islam. Melalui pendekatan ini,
integrasi nilai dan metodologi antara keduanya dapat dirumuskan secara lebih tajam,
sechingga menghasilkan sintesis pemikiran yang lebih relevan dengan kebutuhan
pendidikan dan keilmuan masa kini. Seluruh proses dilakukan secara sistematis dan
mendalam, memungkinkan eksplorasi yang komprehensif terhadap pemikiran yang

dianalisis, tanpa bergantung pada observasi lapangan atau eksperimen.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pengertian Hakikat Pengetahuan

Secara etimologis, istilah pengetabunan berasal dari bahasa Inggris &nowledge. Dalam
Encyclopedia of Philosophy, pengetahuan diartikan sebagai “kepercayaan yang benar dan
beralasan” knowledge is justified true belief. Artinya, pengetahuan mencakup unsur keyakinan,

kebenaran, dan pembenaran. Sementara itu, dalam Kamus Filsafat, ilmu pengetahuan

152



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

dijelaskan sebagai proses kesadaran manusia dalam mengenal realitas. Dalam proses ini,

subjek yang mengetahui secara aktif membentuk pemahaman tentang objek yang
diketahui di dalam dirinya sendiri. (Aniyati & Umah, n.d.)

Secara terminologis, beberapa ahli memberikan definisi pengetahuan dari sudut
pandang yang berbeda. Drs. Sidi Gazalba, misalnya, menyatakan bahwa pengetahuan
adalah segala sesuatu yang diketahui, sebagai hasil dari aktivitas mengenal, menyadari,
memahami, dan berpikir. Pengetahuan mencakup semua hal yang kita ketahui tentang
suatu objek, termasuk ilmu yang merupakan bagian khusus dari pengetahuan yang lebih
luas. Supratman menambahkan bahwa pengetahuan adalah segala hal yang dapat diketahui
manusia melalui proses berpikir, yang melibatkan kesadaran dan keyakinan terhadap objek
yang ingin dikenali. Dengan kata lain, pengetahuan merupakan hasil dari interaksi antara
subjek yang sadar dan objek yang dikenali. (Aida et al., 2025)

Adapun istilah ilmu pengetahuan berasal dari bahasa Inggtis sezence, yang berakar
dari kata Latin scentia, bentuk nominal dari kata kerja seire yang berarti “mengetahui” atau
“mempelajari”. Dalam perkembangan selanjutnya, istilah ini mengalami perluasan makna,
mencakup seluruh bentuk pengetahuan yang tersusun secara sistematis. Dalam bahasa
Jerman, istilah yang digunakan adalah Wissenschaft. The Liang Gie (1987) mendefinisikan
ilmu sebagai suatu rangkaian kegiatan penyelidikan yang bertujuan memahami berbagai
aspek dunia secara rasional dan empiris, serta sebagai keseluruhan pengetahuan sistematis
yang berusaha menjelaskan berbagai gejala yang ingin dimengerti. (Sukma Anggreini, et
al., 2023)

Dalam kaitannya dengan pengetahuan, konsep kebenaran juga menjadi unsur
penting. Kebenaran secara ontologis tidak dapat dipahami sebagai suatu benda konkret,
melainkan sebagai sifat atau keadaan. Sifat "benar" ini dapat dikenali melalui entitas atau
hal-hal yang memuatnya, sebagaimana sifat "bersih" dapat dikenali pada udara atau
ruangan yang bersih, dan sifat "tenang" tampak pada suasana hati atau lingkungan yang
damai. Sifat “benar” pun tercermin dalam berbagai bentuk hasil pemikiran, seperti
pendapat, informasi, berita, atau tindakan yang selaras dengan kenyataan.

Secara sederhana, kebenaran adalah kesesuaian antara pemikiran dengan realitas.
Suatu pemikiran dianggap benar jika terdapat hubungan yang sesuai antara subjek dan
predikat dalam pernyataan tersebut. Misalnya, “air mendidih pada suhu 100°C” adalah
pernyataan benar karena sesuai dengan fakta. Sebaliknya, jika pemikiran menunjukkan

hubungan yang tidak ada atau menafikan hubungan yang sebenarnya ada, maka pemikiran

153



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

tersebut tergolong salah. Contoh kesalahan seperti: “manusia tidak bernapas” atau “ikan

hidup di udara”, yang bertentangan dengan realitas yang bisa diverifikasi. (Indarti, 2020)

Dengan demikian, pengetahuan dapat dipahami sebagai hasil dari proses sadar manusia

dalam mengenali dan memahami realitas, yang mencakup unsur kesadaran, hubungan
subjek dan objek, sistematika, dan kebenaran.

Dalam sejarah keilmuan Islam, banyak tokoh yang memberikan kontribusi besar
terhadap pengembangan epistemologi, baik dalam tataran konseptual maupun praktis.
Para pemikir Muslim klasik tidak hanya membahas sumber dan klasifikasi pengetahuan
secara mendalam, tetapi juga mengaitkannya dengan aspek teologis, etis, dan sosial.
Pemikiran mereka menjadi pilar penting dalam membangun paradigma keilmuan Islam
yang holistik dan integratif.

Al-Ghazali (1058-1111 M), salah satu ulama besar dalam tradisi Islam, dikenal
dengan konsep yagin atau keyakinan tingkat tinggi dalam pengetahuan. Dalam karya
monumentalnya, Ihya’ Ulnm al-Din dan al-Mungidz min al-Dalal, Al-Ghazali membagi
pengetahuan ke dalam tiga kategori utama: pengetahuan inderawi, rasional, dan ilahiah
(wahyu/ilham). Ia mengkritik keandalan akal secara mutlak dan menegaskan bahwa
kebenaran hakiki hanya dapat dicapai melalui cahaya ilahi (nur ilahi) yang diberikan oleh
Allah kepada hati manusia. Baginya, pengetahuan sejati adalah yang mengantarkan
manusia kepada makrifatullah (pengenalan terhadap Allah). Pemikiran ini menunjukkan
keterkaitan erat antara epistemologi dan spiritualitas dalam Islam.

Ibn Sina (980-1037 M), seorang filsuf dan dokter ternama, dikenal melalui
karyanya a/-Shifa dan al-Najah. 1a mengembangkan teoti penangkapan intelektnal (intellectual
apprehension) dan 7z ‘agqu/ (rasionalisasi) sebagai proses perolehan pengetahuan. Ibn Sina
mengklasifikasikan pengetahuan menjadi dua: pengetahuan teoritis dan pengetahuan
praktis. Ia juga mengembangkan konsep a/-‘aq/ al-fa‘al (akal aktif) sebagai entitas metafisik
yang membantu jiwa manusia dalam memperoleh pengetahuan universal. Bagi Ibn Sina,
akal manusia merupakan sarana penting untuk memahami realitas, tetapi tetap berada
dalam tatanan kosmologi yang lebih tinggi, yang mengaitkan pengetahuan dengan
ketuhanan.

Ibn Rushd (1126-1198 M), tokoh rasionalis Islam terbesar, menekankan
pentingnya penggunaan akal dalam memahami wahyu. Dalam Tahafut al-Tahafut, ia
membela filsafat dari kritik Al-Ghazali dan berargumen bahwa tidak ada pertentangan

antara syariat dan filsafat. Menurutnya, akal dan wahyu berasal dari sumber yang sama—

154



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

yakni Allah—dan karenanya tidak mungkin saling bertentangan. Ia menegaskan bahwa

filsafat adalah jalan untuk memahami syariat secara lebih mendalam, dan para ulama harus

menggunakan logika dan metode deduktif dalam menafsitkan ajaran agama.

Pandangannya ini memberikan dasar kuat bagi integrasi antara ilmu rasional dan ilmu
agama.

Al-Farabi (872-950 M), dikenal sebagai guru kedna setelah Aristoteles, banyak
mengembangkan teori tentang klasifikasi ilmu dan hirarki pengetahuan. Dalam
pandangannya, pengetahuan tertinggi adalah falsafah ilahiyyah (metafisika), yang berkaitan
langsung dengan hakikat ketuhanan. Ia membagi ilmu ke dalam dua kategori besar: ilmu
teoritis dan ilmu praktis. Ilmu teoritis bertujuan mencapai kebenaran, sedangkan ilmu
praktis bertujuan mencapai kebaikan. Dalam sistem pendidikan yang dirancangnya, Al-
Farabi menempatkan filsafat sebagai ilmu yang menyatukan seluruh cabang pengetahuan
lainnya, sehingga membentuk sistem keilmuan yang utuh dan terarah.

Tokoh-tokoh ini membuktikan bahwa epistemologi dalam Islam tidak hanya
bersifat abstrak, tetapi juga sangat aplikatif dalam membangun tatanan ilmu, pendidikan,
dan masyarakat. Mereka berhasil merumuskan kerangka berpikir yang tidak hanya
mengandalkan rasio, tetapi juga memperhatikan wahyu, intuisi, dan pengalaman spiritual
sebagai bagian integral dari proses pencarian ilmu. Kontribusi mereka tetap relevan hingga
kini, terutama dalam upaya membangun sistem pendidikan dan keilmuan yang bebas dari

dikotomi serta selaras dengan nilai-nilai transendental.

Sumber Pengetahuan

Sumber utama dari pengetahuan berasal dari kemampuan berpikir manusia yang
mampu mengaitkan antara subjek dan objek. Hasil pemikiran dikatakan benar apabila
terdapat kesesuaian antara yang diterangkan (predikat) dan yang menerangkan (subjek),
dan hubungan tersebut memang ada dalam kenyataan. Sebaliknya, pemikiran dianggap
salah jika hubungan yang dipahami antara keduanya tidak sesuai dengan realitas misalnya,
ketika seseorang menyimpulkan adanya hubungan padahal kenyataannya tidak ada, atau
sebaliknya, menyimpulkan tidak ada hubungan padahal sebenarnya hubungan itu ada.
Dengan demikian, sumber pengetahuan tidak hanya berasal dari akal dan pengalaman,
tetapi juga melibatkan validasi logis terhadap hubungan-hubungan dalam realitas. (Anshar
et al., 2025)

155



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Dalam perspektif Islam, sumber pengetahuan tidak hanya terbatas pada akal dan
pengalaman empiris semata, tetapi juga mencakup wahyu sebagai sumber utama dan
tertinggi. Setidaknya terdapat tiga sumber pengetahuan utama dalam pandangan Islam,
yaitu wahyu (naql), akal (“aql), dan indra (hiss).

1. Wahyu (Nagq])

Wahyu merupakan pengetahuan yang diturunkan langsung oleh Allah Swt kepada
para nabi dan rasul-Nya melalui perantara malaikat Jibril. Wahyu ini termaktub dalam Al-
Qur'an dan hadis. Dalam Islam, wahyu memiliki kedudukan tertinggi sebagai sumber
pengetahuan, karena berasal dari Zat Yang Maha Mengetahui (al-‘Alim). Al-Qur'an
mengandung petunjuk tentang hakikat kehidupan, kebenaran, hukum-hukum, dan
prinsip-prinsip moral yang tidak bisa dijangkau hanya oleh akal manusia semata. Oleh
karena itu, wahyu menjadi fondasi epistemologi Islam.

2. Akal (“Aql)

Akal merupakan instrumen yang diberikan Allah kepada manusia untuk berpikir,
merenung, dan menarik kesimpulan. Islam sangat menghargai akal, bahkan banyak ayat
Al-Qur’an yang mendorong manusia untuk menggunakan akalnya, seperti dalam QS. Al-
Bagarah [2]: 164
Com 0 53T a3 Gl 4855 oy Ll 3 (5,55 (1 ety S5 Jabl codlis 1 (ol cisatdl 515 (3 &)

sl 5 ,5endl lsetdls wid! cadyiafh 4015 08 Goe Ld 25 s a3 Gl 44 B ¢8G2
O3land o381 ¥ anls

Sesungguhnya pada penciptaan langit dan bumi, pergantian malam dan siang
bahtera yang berlayar di laut dengan (muatan) yang bermanfaat bagi manusia, apa yang
Allah turunkan dari langit berupa air, lalu dengannya Dia menghidupkan bumi setelah
mati (kering), dan Dia menebarkan di dalamnya semua jenis hewan, dan pengisaran angin

dan awan yang dikendalikan antara langit dan bumi, (semua itu) sungguh merupakan

tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang mengerti.

dan QS. Yunus [10]: 101.

O3kt ¥ 033 42 30015 LN 535 a5 Sadlh cseddl 9130 1 3kail 3

156



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Katakanlah (Nabi Muhammad), “Perhatikanlah apa saja yang ada di langit dan di

,”

bumil” Tidaklah berguna tanda-tanda (kebesaran Allah) dan peringatan-peringatan itu
(untuk menghindarkan azab Allah) dari kaum yang tidak beriman.

Namun, dalam epistemologi Islam, akal memiliki keterbatasan. Oleh karena itu,
penggunaannya harus selalu berada dalam koridor wahyu dan tidak boleh menyalahi
kebenaran yang telah ditetapkan oleh Allah.

3. Indra

Pengamatan melalui pancaindra juga diakui dalam Islam sebagai sarana untuk
memperoleh pengetahuan. Melalui indra, manusia dapat mengamati gejala-gejala alam,
mengambil pelajaran (ibrah), dan memperkuat keyakinan terhadap tanda-tanda kekuasaan
Allah (ayat kauniyyah). Al-Qur’an mengajak manusia untuk memperhatikan langit, bumi,
binatang, dan tumbuhan sebagai bentuk perenungan terhadap ciptaan Allah (QS. Al-
Ghasyiyah [88]: 17-20).

L ol s Ead LS il B Sy Lai$ Slant i3 SR L€ gt 1 Giphals S0
Tidakkah mereka memperhatikan unta, bagaimana ia diciptakan?

Dari penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam Islam, pengetahuan
diperoleh melalui sinergi antara wahyu, akal, dan indra. Ketiganya membentuk sistem
epistemologi yang menyeluruh dan seimbang, di mana wahyu menjadi pemandu, akal
sebagai alat analisis, dan indra sebagai media pengamatan. Pendekatan ini menjadikan
pengetahuan dalam Islam bersifat holistik, tidak hanya membahas aspek empiris dan
rasional, tetapi juga mencakup dimensi spiritual dan transenden. (Kurniawan, 2022)

Sumber pengetahuan dalam filsafat dipahami melalui beberapa pendekatan utama
yang masing-masing memberikan penekanan berbeda terhadap bagaimana pengetahuan
diperoleh. Dalam tradisi empirisme, pengetahuan dianggap berasal dari pengalaman
inderawi. Aliran ini berpandangan bahwa manusia sejak lahir merupakan tabula rasa
lembaran kosong yang kemudian diisi oleh pengalaman-pengalaman melalui pancaindra.
Tokoh seperti John Locke menekankan bahwa semua ide dan konsep dalam pikiran
berasal dari hasil pengamatan terhadap dunia luar, sementara David Hume
mengembangkan pandangan lebih skeptis dengan menolak kepastian kausalitas, karena
menurutnya hubungan sebab-akibat hanyalah kebiasaan mental yang terbentuk dari

pengalaman berulang. (Azzahra et al., 2025)

157



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Berlawanan dengan empirisme, rasionalisme menegaskan bahwa sumber utama
pengetahuan adalah akal atau rasio. Aliran ini meyakini bahwa ada kebenaran-kebenaran
tertentu yang dapat diketahui tanpa melalui pengalaman, melainkan dengan penalaran
logis dan deduktif. René Descartes menjadi salah satu tokoh sentral rasionalisme dengan
ungkapannya Cogito, ergo sum “aku berpikir, maka aku ada” yang menegaskan bahwa
cksistensi manusia dan pengetahuan sejati ditemukan melalui aktivitas berpikir.
Rasionalisme juga mengakui adanya ide bawaan (innate ideas) yang tidak berasal dari
pengalaman, seperti konsep bilangan, logika, dan Tuhan. (Anshar et al., 2025)

Sementara itu, intuisionisme memandang bahwa pengetahuan sejati dapat
diperoleh secara langsung melalui intuisi batiniah, bukan dari akal atau pengalaman
lahiriah. Henri Bergson, salah satu tokoh penting dalam aliran ini, membedakan antara
pengetahuan analitik yang dihasilkan oleh intelek dan pengetahuan intuitif yang dihasilkan
oleh intuisi sebagai kemampuan mengenali hakikat sesuatu secara langsung dan
menyeluruh. Intuisi dipandang lebih dalam dan lebih esensial daripada sekadar
pengetahuan rasional karena mampu menangkap realitas secara utuh dan tidak terbatas
pada bentuk-bentuk logis.

Sebagai jalan tengah dari perdebatan antara empirisme dan rasionalisme,
Immanuel Kant memperkenalkan pendekatan kritis yang dikenal sebagai kritik
transendental. Menurut Kant, pengetahuan adalah hasil perpaduan antara bahan mentah
yang berasal dari pengalaman dan struktur apriori dari akal budi manusia. Dalam
pandangan ini, indra memberikan data empiris, tetapi akal memberikan bentuk dan
struktur melalui kategori-kategori seperti ruang, waktu, dan kausalitas. Pengetahuan bukan
sekadar hasil tangkapan pasif terhadap dunia luar, tetapi merupakan konstruksi aktif dari
subjek yang mengetahui. Dengan demikian, manusia tidak dapat mengetahui “benda pada
dirinya sendiri” (das Ding an sich), melainkan hanya sebatas fenomena yang telah diproses
melalui struktur kognitif yang dimilikinya. (Vera & A. Hambali, 2021)

Keempat pendekatan tersebut empirisme, rasionalisme, intuisionisme, dan kritik
Kantian memberikan pemahaman mendalam dan beragam tentang bagaimana manusia
memperoleh pengetahuan, dan masing-masing memiliki kontribusi yang signifikan dalam
perkembangan epistemologi dan metode ilmiah hingga masa kini. Selain itu,
konstruktivisme memandang bahwa pengetahuan tidak semata-mata ditemukan melalui
pengamatan objektif, tetapi dibentuk secara aktif oleh individu atau kelompok melalui

pengalaman dan interaksi sosial. Oleh karena itu, pendekatan ini menekankan pentingnya

158



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

memperhatikan konteks sosial, budaya, dan latar belakang kognitif dalam proses

pencarian dan pembentukan pengetahuan. Dalam pendekatan ini, realitas bukan sesuatu

yang berdiri sendiri secara mutlak, melainkan dipahami dan dikonstruksi berdasarkan
pengalaman subjektif individu maupun kelompok.

Di samping itu, dalam proses validasi pengetahuan, dikenal pula dua pendekatan
penting, yakni falsifikasi dan konfirmasi. Falsifikasi, sebagaimana dijelaskan oleh Karl
Popper, menyatakan bahwa suatu teori ilmiah dianggap wvalid jika dapat diuji dan
memungkinkan untuk dibuktikan salah. Pendekatan ini mendorong pengembangan teori
yang tahan terhadap pengujian kritis. Sebaliknya, pendekatan konfirmasi yang
dikembangkan oleh Imre Lakatos menekankan bahwa sebuah teori akan semakin kuat jika
didukung oleh bukti-bukti yang konsisten dan memperkuat klaim kebenarannya. Kedua
pendekatan ini melengkapi kerangka epistemologi ilmiah, karena sama-sama bertujuan
menguji dan mengukuhkan keabsahan suatu pengetahuan secara sistematis.

Dengan demikian, berbagai pandangan filsafat mengenai sumber pengetahuan
baik melalui pengalaman inderawi, rasio, intuisi, menunjukkan bahwa pengetahuan tidak
bersumber dari satu jalur tunggal. Setiap pendekatan memiliki kekuatan dan
keterbatasannya masing-masing dalam menjelaskan bagaimana manusia mengenal realitas.
Oleh karena itu, pemahaman yang utuh terhadap pengetahuan menuntut keterbukaan
terhadap keberagaman pendekatan tersebut, agar kita mampu menghargai kompleksitas
proses manusia dalam mencapai kebenaran. (Dhiaulhaq Rahman et al., 2024)

Dalam konteks ini, setelah memahami berbagai pendekatan terhadap sumber
pengetahuan, penting juga untuk menelaah bagaimana pengetahuan dibedakan dari
konsep lain yang sering kali dianggap serupa, seperti keyakinan dan opini. Pengetahuan
sering kali disamakan dengan keyakinan atau opini, namun sesungguhnya ketiganya
memiliki perbedaan mendasar. Opini dan keyakinan sering kali bersifat spekulatif dan
tidak stabil karena kurangnya kepastian. Sebaliknya, pengetahuan menuntut dasar yang
kuat, yakni adanya bukti yang sahih dan meyakinkan. Untuk dianggap sebagai
pengetahuan, sebuah klaim harus merujuk pada sesuatu yang benar-benar ada. Misalnya,
seorang guru yang mengajarkan tentang hewan harus merujuk pada makhluk nyata seperti
gajah, harimau, dan kambing, bukan makhluk fiktif seperti unicorn. Artinya, sesuatu yang
tidak eksis tidak dapat dijadikan objek pengetahuan.

Keberadaan (eksistensi) menjadi syarat penting dalam pengetahuan, sebab sesuatu

yang benar-benar ada tidak mungkin bertentangan dengan dirinya sendiri. Oleh karena

159



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

itu, pengetahuan haruslah konsisten dan tidak saling kontradiktif. Aspek lainnya adalah

kebenaran, yang menjadi ciri utama pengetahuan. Apa pun yang bertentangan dengan

kebenaran tidak dapat disebut sebagai pengetahuan karena sifat dasar pengetahuan adalah

keandalan dan kepastian. Selain itu, menurut Bamisai, pengetahuan juga harus memiliki

nilai kegunaan, baik secara langsung maupun tidak langsung, serta memiliki potensi untuk
melahirkan pengetahuan baru.

Dalam kerangka epistemologi klasik, pengetahuan setidaknya harus memenuhi
tiga komponen utama, yaitu: kebenaran (objektivitas), kepercayaan (subjektivitas), dan
pembenaran (justifikasi). Pertama, suatu proposisi hanya bisa disebut pengetahuan jika
proposisi tersebut benar secara objektif. Tidaklah rasional menyatakan mengetahui
sesuatu yang tidak benar. Misalnya, tidak dapat dikatakan seseorang mengetahui bahwa
alien ada jika kenyataannya belum terbukti. Kedua, subjek yang mengklaim memiliki
pengetahuan harus mempercayai kebenaran proposisi tersebut. Mengatakan "saya tahu,
tetapi saya tidak percaya" adalah bentuk kontradiksi logis. Ketiga, pembenaran menjadi
elemen penting yang menunjukkan bahwa suatu kepercayaan terhadap proposisi tersebut
memiliki dasar yang kuat.

Persyaratan pembenaran ini menjadi perdebatan dalam epistemologi modern.
Sebagian aliran, seperti evidensialisme, berpandangan bahwa keyakinan hanya bisa
dibenarkan jika didukung oleh bukti yang memadai. Semakin konsisten bukti yang dimiliki
seseorang terhadap proposisi yang diyakini, maka semakin besar justifikasi epistemologis
terhadap keyakinan tersebut. Misalnya, bila seseorang meyakini prinsip moral “cintailah
sesamamu seperti dirimu sendiri” dan membuktikan keyakinan itu melalui tindakannya,
maka keyakinan tersebut menjadi dapat dibenarkan. Namun, terdapat pula pandangan
yang berbeda, seperti reliabilisme, yang menekankan pentingnya proses kognitif yang
dapat dipercaya dalam menghasilkan kebenaran, meski tanpa pembenaran eksplisit.

Aliran infalibilisme bahkan menegaskan bahwa pembenaran suatu keyakinan
harus bersifat absolut dan tidak mungkin salah. Sementara itu, eksternalisme menilai
bahwa sumber pembenaran dapat berasal dari faktor eksternal, seperti lingkungan atau
kondisi di luar subjek yang mengetahui. Di sisi lain, internalisme berpandangan bahwa
seluruh elemen pembentuk pengetahuan harus berasal dari dalam diri individu yang
bersangkutan. Aliran-aliran seperti transendentalisme dan fenomenologi transendental
memperluas pandangan tentang sumber pengetahuan. Jika positivisme menekankan pada

fakta objektif yang bebas dari pengaruh subjek, maka fenomenologi memandang bahwa

160



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)
pengetahuan lahir dari kesadaran subjek atas dunia. Bagi transendentalisme, makna dunia
dan eksistensi ditentukan oleh refleksi subyektif dan pengalaman batin, bukan hanya oleh
bukti empiris semata. Refleksi inilah yang memunculkan makna dan membentuk
kenyataan sebagai fenomena yang tampak dalam kesadaran.
Klasifikasi Pengetahuan
Klasifikasi pengetahuan dapat ditinjau dari dua perspektif utama, yaitu pandangan
filsuf Barat dan pemikiran dalam tradisi Islam. Keduanya memberikan sudut pandang
yang kaya dalam memahami jenis-jenis pengetahuan berdasarkan sumber, cara perolehan,
dan fungsinya dalam kehidupan manusia. (Maulidiyah et al., 2023) Dalam tradisi filsafat
Barat, pengetahuan pertama-tama diklasifikasikan menjadi pengetahuan a posteriori dan a
priori. Pengetahuan a posteriori adalah pengetahuan yang diperoleh setelah adanya
pengalaman; artinya, manusia membutuhkan data empiris atau pengamatan inderawi
terlebih dahulu untuk sampai pada pemahaman. Contohnya adalah pengetahuan bahwa
air mendidih pada suhu 100 derajat Celsius. Sebaliknya, pengetahuan a priori tidak
memerlukan pengalaman untuk memastikannya. Ia diperoleh melalui rasio dan bersifat
logis atau intuitif, seperti dalam pernyataan “setiap bilangan genap dapat dibagi dua”.
Selain itu, pengetahuan dalam filsafat juga dibedakan berdasarkan cara manusia
mengaksesnya, yaitu melalui indra, rasio, dan intuisi. Pengetahuan indrawi merupakan
hasil dari interaksi manusia dengan dunia luar melalui pancaindra. Sementara pengetahuan
rasional melibatkan proses berpikir, argumentasi, dan logika untuk sampai pada
kesimpulan. Adapun pengetahuan intuitif adalah jenis pengetahuan yang diperoleh secara
langsung tanpa proses berpikir rasional atau pengalaman empiris, melainkan melalui
semacam ‘penglihatan batin’ yang spontan dan mendalam. Dalam perspektif Islam,
klasifikasi pengetahuan memiliki dimensi spiritual dan moral yang lebih kuat. Salah satu
pembagian penting adalah % al-yagin, ‘ain al-yagin, dan hagq al-yagin. Tim al-yagin adalah
pengetahuan yang bersifat teoritis atau berdasarkan informasi. Misalnya, seseorang tahu
bahwa api itu panas karena diberi tahu. “Ain al-yagin adalah pengetahuan yang diperoleh
melalui pengamatan langsung—orang melihat api dan mengamati panasnya. Sedangkan
hagq al-yagin adalah pengetahuan yang lahir dari pengalaman langsung dan mendalam
seseorang yang benar-benar merasakan panasnya api secara nyata.
Tiga tingkat ini menggambarkan kedalaman dan kekuatan keyakinan terhadap
suatu kebenaran. Selanjutnya, Islam juga membagi pengetahuan ke dalam wu nagliyah dan

thnn aqliyah. Ilmu naqliyah adalah ilmu-ilmu yang bersumber dari wahyu atau teks suci

161



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)
seperti Al-Qur’an dan Hadis, seperti ilmu tafsir, fikih, dan akidah. Sedangkan #/wu aqliyah
bersumber dari akal dan pemikiran manusia, seperti matematika, logika, dan ilmu alam.
Meskipun berbeda sumber, keduanya dipandang saling melengkapi dalam Islam, karena
akal dipakai untuk memahami wahyu secara benar. Dari segi kewajiban mempelajarinya,
Islam mengelompokkan pengetahuan menjadi fardhu ‘ain dan fardhu kifayah. Fardbu ‘ain
adalah ilmu yang wajib dipelajari oleh setiap individu muslim, seperti ilmu tentang akidah,
ibadah, dan akhlak. Sedangkan fardbu kifayah adalah lmu yang cukup dipelajari oleh
sebagian umat saja, seperti ilmu kedokteran, pertanian, atau teknologi; jika sebagian sudah
menguasainya, maka gugurlah kewajiban itu dari yang lain. Terakhir, Islam juga mengenal
klasifikasi zmu duniawi dan ilmn ukbrawi. Iimn duniawi adalah ilmu yang berkaitan dengan
kehidupan di dunia, seperti ilmu ekonomi, teknik, atau sosiologi, sedangkan mu nkhrawi
adalah ilmu yang menunjang keselamatan dan kebahagiaan di akhirat, seperti ilmu akhlak
dan ilmu-ilmu syariat. Namun, pembagian ini bukan berarti keduanya bertentangan.
Dalam Islam, selama niatnya benar dan bermanfaat, maka ilmu duniawi pun dapat bernilai
ibadah dan berkontribusi pada kehidupan ukhrawi. Dengan memahami berbagai
klasifikasi pengetahuan ini, kita tidak hanya memahami bagaimana pengetahuan
didefinisikan dan diperoleh, tetapi juga menyadari nilai, peran, dan tanggung jawab moral
yang menyertainya, baik dalam tataran praktis maupun spiritual. (Ridwan et al., 2021)
Klasifikasi pengetahuan dan filsafat pendidikan memiliki keterkaitan yang erat
dalam membentuk dasar teoritis dan praktis bagi dunia pendidikan. Klasifikasi
pengetahuan, yang mencakup beragam sumber dan cara memperoleh pengetahuan seperti
empirisme, rasionalisme, intuisionisme, hingga konstruktivisme, memberikan fondasi
epistemologis bagi berbagai pendekatan dalam pendidikan. Filsafat pendidikan kemudian
mengambil inspirasi dari klasifikasi ini untuk merancang sistem pembelajaran yang sesuai
dengan cara manusia memperoleh dan memaknai pengetahuan. Melalui pendekatan
filsafat, pengetahuan tidak hanya dipahami dari sisi kognitif, tetapi juga dibingkai dalam
nilai-nilai moral, sosial, dan budaya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap berbagai
bentuk pengetahuan menjadi sangat penting dalam menentukan tujuan, metode, dan
orientasi pendidikan yang efektif dan relevan dengan kebutuhan masyarakat.
Filsafat pendidikan memainkan peran fundamental dalam membentuk kerangka
berpikir dan dasar moral dalam dunia pendidikan modern. Melalui filsafat, dapat dipahami
secara mendalam tujuan, nilai, dan prinsip yang melandasi proses pendidikan. John

Dewey, salah satu tokoh terkemuka dalam bidang ini, menyatakan bahwa filsafat

162



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

pendidikan bertujuan membentuk kemampuan dasar manusia, baik dari sisi intelektual
maupun emosional, guna mengarahkan perkembangan karakter dan tabiat manusia.
Berbagai aliran filsafat pendidikan telah memberikan kontribusi besar terhadap teori dan
praktik pendidikan, seperti progresivisme, rekonstruksionisme, liberalisme, dan kritisisme.

Progresivisme, sebagai salah satu aliran yang paling berpengaruh, menekankan
kebebasan dan kemandirian peserta didik. Dalam pandangan ini, anak didik dilihat sebagai
individu yang memiliki potensi alami yang harus dikembangkan tanpa hambatan struktural
yang mengekang. John Dewey memandang pendidikan sebagai proses sosial yang
membentuk individu melalui pengalaman langsung di lingkungan mereka. Sejalan dengan
itu, Yunus (2016) menguraikan lima prinsip dasar progresivisme: (a) kurikulum harus
berbasis pengalaman edukatif yang nyata; (b) guru berperan sebagai fasilitator yang
mengarahkan eksplorasi ilmiah siswa; (c) peserta didik diberi ruang untuk berkembang
sesuai bakat dan minat; (d) lingkungan dipandang sebagai komponen penting dalam
mendukung proses belajar; dan (¢) metode pembelajaran lebih diutamakan daripada
sekadar penguasaan materi. Pendekatan ini menciptakan model pendidikan yang dinamis
dan relevan dengan kebutuhan zaman.

Rekonstruksionisme hadir sebagai respons terhadap ketimpangan dan kerusakan
sosial-moral yang terjadi di masyarakat. Aliran ini menolak pandangan konservatif yang
mempertahankan status quo, dan justru mendorong rekonstruksi sosial demi menciptakan
tatanan yang lebih adil, demokratis, dan emansipatoris. Rekonstruksionisme melihat
pendidikan sebagai sarana perubahan sosial dan pembebasan individu dari bentuk
ketidakadilan struktural. Menurut Moh dan Chaer (2011), pendekatan ini turut
memperkuat pemikiran demokratis siswa dan mendorong pengembangan potensi diri
dalam konteks sosial yang lebih luas, termasuk kemampuan guru dalam mengelola kelas
secara efektif dan demokratis.

Liberalisme, sebagai aliran yang menekankan kebebasan individu dan hak asasi
manusia, melihat pendidikan sebagai media untuk menumbuhkan otonomi dan kesadaran
diri. Ahida (2005) menegaskan bahwa individu yang otonom adalah mereka yang mampu
bertindak sesuai keyakinannya tanpa ketergantungan pada pihak luar. Namun, Choiri
(2021) memberikan catatan kritis bahwa dalam praktiknya, pendidikan liberal sering kali
digunakan untuk mendukung agenda pembangunan kapitalistik tanpa refleksi mendalam

terhadap nilai-nilai ideologis yang mendasarinya. Hal ini menimbulkan tantangan serius

163



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies

Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

bagi pendidikan untuk tetap berpijak pada nilai kemanusiaan, bukan sekadar kepentingan
ckonomi.

Kritisisme menekankan pentingnya kemampuan berpikir kritis dan analitis bagi
peserta didik. Aliran ini bertujuan membebaskan individu dari keterbatasan struktural dan
tekanan lingkungan yang membatasi kebebasan berpikir. Menurut Choiri (2021),
pendidikan kritis memungkinkan transformasi kehidupan melalui kesadaran terhadap
struktur kekuasaan dan ketimpangan sosial. Dengan pendekatan ini, peserta didik
didorong untuk mempertanyakan realitas dan mengambil peran aktif dalam perubahan
sosial. Sejalan dengan keempat aliran tersebut, landasan etika dalam pendidikan juga
menjadi aspek penting dalam pembentukan pengetahuan. Etika pendidikan bertujuan
membentuk individu yang memiliki integritas moral, tanggung jawab sosial, dan
kemampuan berpikir reflektif. Dalam konteks pendidikan kontemporer, nilai-nilai etis
menjadi fondasi dalam membangun karakter, menciptakan lingkungan belajar yang sehat,
dan memastikan kebijakan pendidikan berjalan sesuai prinsip keadilan dan kemanusiaan.
Integrasi Ilmu dalam Pandangan Islam

Islam memandang ilmu secara menyeluruh (integratif), tidak membatasi
pengetahuan pada dimensi duniawi semata, melainkan mencakup aspek ukhrawi yang
bersifat transenden. Dalam Al-Qur’an dan hadis, ilmu tidak dikotakkan secara dikotomis,
melainkan diposisikan sebagai sarana untuk mengenal Allah, memahami ciptaan-Nya,
serta membentuk kehidupan yang bermakna di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, dalam
tradisi keilmuan Islam klasik, tidak dikenal pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu
umum, karena semua pengetahuan yang bermanfaat dan membawa kepada kemaslahatan
dinilai sebagai bagian dari ibadah. (Alfaruki, 2024)

Konsep integrasi ilmu ini menegaskan bahwa pengetahuan dalam Islam tidak
hanya diukur dari aspek fungsional dan praktisnya, tetapi juga dari orientasi dan tujuannya.
Ilmu yang mendorong manusia untuk semakin dekat kepada Allah, meningkatkan kualitas
ibadah, dan mendorong etika dalam kehidupan sosial dianggap sebagai ilmu yang hakiki.
Misalnya, pengetahuan tentang kedokteran, pertanian, atau teknik, selama diniatkan untuk
memberi manfaat dan dikerjakan dalam kerangka nilai-nilai Islam, maka ia memiliki nilai
ibadah yang tinggi. Integrasi ini menuntut adanya kesadaran bahwa ilmu duniawi dan
ukhrawi bukan dua hal yang terpisah, tetapi satu kesatuan yang harus diarahkan pada

penghambaan kepada Allah. (Lasmanah et al., 2023)

164



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Salah satu kritik utama Islam terhadap perkembangan ilmu modern adalah
munculnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. Dikotomi ini lahir dari pengaruh
sekularisasi pemikiran Barat yang memisahkan antara urusan dunia dan akhirat, antara
rasionalitas dan spiritualitas. Dalam konteks dunia Islam, pemisahan ini berdampak serius
terhadap kurikulum pendidikan dan struktur keilmuan, di mana ilmu-ilmu keislaman
dianggap terpisah dari ilmu pengetahuan modern, padahal dalam sejarahnya, ulama-ulama
Muslim klasik seperti Ibn Sina, Al-Farabi, dan Al-Ghazali justru mengintegrasikan filsafat,
ilmu alam, dan teologi dalam satu kerangka epistemologi yang utuh. Akibat dari dikotomi
ini, ilmu sering kali kehilangan dimensi etikanya dan hanya mengejar aspek teknis tanpa
mempertimbangkan nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan. (Nadya et al., 2024)

Oleh karena itu, Islam menekankan pentingnya etika ilmu sebagai fondasi utama
dalam proses mencari, mengembangkan, dan mengamalkan pengetahuan. Ilmu yang tidak
disertai akhlak dapat menjadi alat kerusakan, bukan kemaslahatan. Nabi Muhammad saw.
dalam doanya memohon perlindungan dari ilmu yang tidak bermanfaat, sebagaimana
disebutkan dalam hadis: "Alabumma inni a'ndzubika min Gmin la yanfa’.." (HR. Muslim).
Doa ini menunjukkan bahwa ilmu yang benar adalah ilmu yang membawa manfaat nyata
dan tidak sekadar memperluas wawasan tanpa arah. Dalam Islam, etika ilmu mencakup
kejujuran ilmiah, kesadaran akan tanggung jawab sosial, serta niat ikhlas dalam pengabdian
kepada umat dan penciptanya.

Tujuan akhir ilmu dalam pandangan Islam adalah untuk membentuk manusia yang
beriman, berakal, dan berakhlak. Ilmu tidak hanya bertujuan untuk menguasai alam, tetapi
untuk membimbing manusia agar dapat hidup selaras dengan nilai-nilai ilahiyah. Karena
itu, integrasi ilmu dalam Islam menuntut keterpaduan antara logika, etika, dan spiritualitas
dalam setiap proses keilmuan, baik dalam pendidikan, penelitian, maupun penerapannya
dalam kehidupan nyata.

KESIMPULAN

Integrasi keilmuan antara perspektif filsafat dan Islam bukan sekadar pilihan
metodologis, melainkan kebutuhan mendasar dalam merumuskan sistem pendidikan dan
peradaban yang utuh. Klasifikasi pengetahuan yang disandarkan pada keseimbangan
antara akal, wahyu, dan pengalaman empirik memberikan arah baru bagi pendidikan yang
tidak hanya mencerdaskan intelektualitas, tetapi juga menumbuhkan dimensi moral,
spiritual, dan sosial. Dalam konteks ini, pendidikan ideal adalah yang mampu membentuk

manusia sebagai subjek yang berpikir kritis, bertindak etis, dan menyadari tanggung jawab

165



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498
ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

transendennya. Pendekatan integratif ini sekaligus menjadi jembatan untuk mengatasi
dikotomi lama antara ilmu duniawi dan ukhrawi, serta menawarkan kerangka
epistemologis yang menyatukan antara rasionalitas modern dan nilai-nilai keimanan.
Maka, pengembangan ilmu pengetahuan ke depan harus diarahkan untuk menjadi jalan
menuju kebijaksanaan dan kebermaknaan hidup, bukan sekadar akumulasi informasi atau

kekuasaan teknologis.

REFERENSI

Aida, A., Sabda, S., & Salamah, S. (2025). Hakikat Ilmu Pengetahuan dalam Perspektif
Pendidikan Islam. Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science Technologyand
Educational Research, 170l. 2 No. 2. https:/ /doi.org/10.32672/mister.v2i2.2965

Alfaruki, A. (2024). Hakikat Ilmu Pengetahuan dalam Islam (Analisis Filosofis Dan
Implikasinya). Journal of Islamic Studies, 1(1).
https://doi.org/10.54622/aijis.v1i1.274

Aniyati, K., & Umabh, F. (n.d.). Hakikat Ilmu Pengetahuan Sosial dan Implementasinya di
Sekolah. Jurnal Prodi PGMI Al-Misbah, V olume 10, No. 02.

Anshar, M., Nagga, A. M., Radha, A., Karim, Y. Z., Muzayyid, M., Nurhenni, N., &
Husnah, A. (2025). Flisafat Iinn Menyingkap Hakikat Pengetabuan dan Metodologi
(Cetakan Pertama). Eureka Media Aksara,.

Azzahra, R., Saprianingsih, S. W., Fakhriah, N., Syarnubi, S., & Ibrahim, Duski. (2025).
Karakteristik  Ilmu Pengetahuan dalam  Perspektif Islam: Sarana,
Pengelompokan dan Hakikat Keilmuan. Jumal Darma Agung, Volume: 33,
Nomor: 2. https:/ /dx.doi.org.10.46930/ ojsuda.v33i2.5678

Dhiaulhaq Rahman, Z., Sarmain, S., Al Faqih, S., Fauzi, A., & Hidayat, Wahyu. (2024).
Menggali Arti, Makna, dan Hakikat Filsafat Ilmu: Relevansi Epistemologi
dalam Dinamika Pengetahuan Modern. Jurnal Manajemen Pendidikan, 1ol. 9, No.
3.

Indarti, N. (2020). Hakikat Ilmu Pengetahuan dan Relasinya dengan Teori Kebenaran
dalam Perspektif Tafaqquh fi al-Diin. Jurmal Al-Makrifat, V7ol 5, No 1.
Kurniawan, G. F. (2022). Hakikat Ilmu Pengetahuan Sosial: Strategi memahami dan
perbaikan kesalahan konsep. Jurnal Pendidikan Ilmu Pengetabuan Sosial Indonesia,

170l 9. No.1. https:/ /doi.org/10.21831 /jipsindo.v9i1.130617

Lasmanah, L., Khoirunnisa, F., & Ika, I. (2023). Hakikat serta Pengembangan Ilmu
Pengetahuan dan Teknologi dalam Pandangan Islam. Jurnal Pendidikan Bhinneka
Tunggal Ika, 1'ol. 1 No. 5. https:/ /doi.org/10.51903 /bersatu.v1i5.330

Maulidiyah, U., Setiowati, W., Mahardika, I. K. M., & Suratno, S. (2023). Hakikat Ilmu
dan Filsafat dalam Filsafat Ilmu. Jwmal Lmiah  Wabana — Pendidikan.
https://doi.org/10.5281/zenodo.8321394

Nadya, N., Syahfitri, F., Sabila, I. H., & Widiya, W. (2024). Hakikat Iinu Pengetabuan dalam
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. 1 olume 4, Nomor 2.

Ridwan, M., Syukri, A., & Badarussyamsi, B. (2021). Studi Analisis Tentang Makna
Pengetahuan dan Ilmu Pengetahuan Serta Jenis dan Sumbernya. Jurnal Genthéé:
Penelitian Multidisiplin, 170l. 04, No. 01.

166



Al-Iqro”: Journal of Islamic Studies
Vol. 2, No. 2, Juli 2025, DOI: 10.54622/ aijis.v2i2.498

ISSN 3032-3436 (E) ISSN 3031-3732 (P)

Sukma Anggreini, 1., Muhyi, M., Ketut, K., & Suratno, S. (2023). Hakikat Ilmu dan

Pengetahuan dalam Kajian Filsafat Ilmu. Jumal Ilmiah Wahana Pendidikan.
https://doi.org/10.5281/zenodo.8310477

Vera, S., & A. Hambali, R. Y. (2021). Aliran Rasionalisme dan Empirisme dalam Kerangka

Imu Pengetahuan. Jurnal Penelitian  Ilmu  Ushuluddin, 1. 1 No. 2.
https://doi.org/10.15575/jpiu.12207

167



