DESAKAN SOSIOPOLITIK MUNCULNYA
GAGASAN EVOLUSI SYARI'AH OLEH AN-NA'IM

Mohammad Hefni
(Pascasarjana STAIN Pamekasan, jl. Pahlawan km. 04 Pamekasan, email.
Hefni_mohd@yahoo.com)

Abstrak

Semenjak abad ke-19 M, telah tumbuh perjumpaan intensif
antara dunia Muslim dengan peradaban Barat, yang
melahirkan implikasi yang cukup mencengangkan bagi
perubahan struktur sosial dunia Muslim. Ketika dunia Muslim
meraih kembali independensinya secara politik dari
cengkeraman imperialisme dan hegemoni Barat pada abad ke-
20 M, salah satu persoalan yang muncul kemudian adalah
bagaimana memosisikan syari'ah dan menjabarkannya ke
dalam sebuah formulasi yang ideal dan aktual agar mampu
mengakomodasikan seluruh warga negara dengan latar
belakang suku dan agama yang heterogen. Karenanya, ia
menawarkan gagasan evolusi syari'ah yang meniscayakan
syari'ah dapat menyahuti isu-isu penting bagi masa depan
kemanusiaan. Dalam membangun gagasannya tentang evolusi
syari’ah, An-Na'im menggunakan teori naskh. Naskh, menurut
An-Na’im, adalah menghapus ayat-ayat Maddniyah dengan
ayat-ayat Makkiyah. Gagasan evolusi syari’ah dilatarbelakangi
oleh setting sosiopolitik Sudan sebelum pecah menjadi Sudan
Utara dan Sudan Selatan.

Abstract
Since 19 AD century, it has been built intensively between
Moslem world and Western civilization, which gives enough
amazing implication for social structure change of Moslem
community. When they get again their indepedence politically
from imperialism and Western hegemony in 20-century. One of
problems appearing is how syari’ah has position and extends it
into an ideal and actual formulation in order to be able to
acomodate all citizens that have heterogeneous race and
religion. Because of it, it offers the syari’ah evolution that
neccessitates syari'ah answering the important issues for
humanity future. In creating the ideas of syari’ah evolution, An-
Na’im using naskh teory. Naskh, according to An-Na'im, is



Desakan Sosiopolitik

omitting the verses of Maddniyah with Makkiyah verses. The
ideas of evolution syari’ah based on sociopolitical setting of
Sudan before becoming North Sudan and South Sudan.

Kata-kata Kunci
Evolusi syari’ah, naskh, An-Na’im, Sudan.

Pendahuluan

Semenjak abad ke-19 M, telah tumbuh perjumpaan intensif
antara dunia Muslim dengan peradaban Barat. Perjumpaan tersebut
melahirkan implikasi yang cukup mencengangkan bagi perubahan
struktur sosial dunia Muslim. Sehingga, sejak saat itu, menurut
cacatan Noel J. Coulson, perkembangan hukum di dunia Muslim
nyaris ditentukan dan didikte oleh pengaruh-pengaruh Barat.!
Hukum Islam yang semula menempati posisi sentral dalam sistem
hukum mereka dengan serta merta menjadi tersisihkan dan
tercampakkan ke dalam posisi marjinal.

Ketika dunia Muslim meraih kembali independensinya secara
politik dari cengkeraman imperialisme dan hegemoni Barat pada
abad ke-20 M, salah satu persoalan yang muncul kemudian adalah
bagaimana memosisikan syari'ah? dan menjabarkannya ke dalam

1 Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh University Press,
1978), hlm. 149. Bandingkan dengan Fazlur Rahman yang menyatakan bahwa
sesungguhnya sejak abad tersebut merupakan sejarah dampak dunia Barat atas dunia
Muslim dan W. Montgomery Watt yang menamakan dampak dunia Barat atas dunia
Muslim sejak abad tersebut sebagai gelombang Hellenisme ketiga. Simak Fazlur
Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1979), hlm. 212 dan W.
Montgomery Watt, Islamic Philosophy and Theology (Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1972), hlm. 173.

2 Penulis sengaja menggunakan istilah syari'ah karena dua alasan. Pertama, istilah
tersebut secara konsisten digunakan oleh An-Na’im sebagai proyek gagasannya.
Kedua, dalam berbagai literatur acapkaliistilah syari'ah, figh, dan hukum diidentikkan
walaupun juga terdapat beberapa literatur lainnya yang membedakan ketiganya
secara tegas. Untuk penggunaan ketiga istilah tersebut secara identik, lihat Mahmtd
Syalthtt, al-Islam, Aqidah wa al-Syari'ah (Beirut: Dar Qalam, 1966) dan Muhammad
Hasbi Ash-Shiddiqgie, Syari‘at Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1976). Sedangkan
literatur-literatur yang membedakan penggunaan ketiga istilah tersebut, lihat
Muhammad Fartiq Nabhéan, al-Madkhal li al-Tasyri al-Islim (Beirut: Dar Qalam, 1981);
John L. Esposito (ed.), The Oxford Encyclopaedia of the Modern Islamic World (New York:

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 101



Mohammad Hefni

sebuah formulasi yang ideal dan aktual agar mampu
mengakomodasikan seluruh warga negara dengan latar belakang
suku dan agama yang heterogen. Termasuk juga persoalan yang
sangat penting adalah bagaimana merumuskan syari'ah agar
senantiasa relevan dengan standar Hak Asasi Manusia (HAM)
universal.

Dari sini kemudian muncul tuntutan untuk membangun
model syari'ah yang sesuai dengan standar hukum publik moderen,
terutama yang berkenaan dengan HAM universal. Menghadapi
tuntutan ini, kaum Muslim menghadapi pilihan yang sangat
dilematis, yakni antara keharusan melaksanakan syari'ah sebagai
kewajiban keagamaan dengan kehendak mentaati HAM sebagai
tuntutan masyarakat internasional 3

Para intelektual Muslim kontemporer telah berupaya keluar
dari dilema ini. Secara tipologis, respon intelektual mereka dapat
dibagi ke dalam empat kelompok. Pertama, yang berpendirian bahwa
segala bentuk perubahan akan menuju ke kondisi yang lebih buruk,
sehingga sikap yang diperlihatkan adalah menarik diri dari fenomena
kemoderenan sembari memusatkan diri pada perlindungan dan
pembelaan terhadap warisan tradisi Islam. Kedua, kelompok yang
berasumsi bahwa melindungi warisan tradisi masa lampu saja tidak
cukup, tetapi lebih dari itu kaum Muslim harus berusaha secara aktif
melalui gerakan sosiopolitik agar supremasi Islam masa lampu
dapat dibangun kembali. Ketiga, kelompok yang berupaya
menegosiasikan, mengkompromikan, dan mencari sintesis antara
nilai-nilai Islam dengan nilai-nilai moderen. Keempat, kelompok
sekular yang berpandangan bahwa agama dan dunia merupakan dua
entitas yang berbeda, sehingga seluruh gagasan kemoderenan
diterima sebagai sesuatu yang berada di luar agama.*

Bagi Abdullahi Ahmed An-Na’im (selanjutnya disebut An-
Na’im), seluruh respon intelektual di atas memiliki kelemahan,

Oxford University Press, 1995); dan Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 1993).

3 Lihat Ishtiaq Ahmed, “ Abdullahi Ahmed An-Na’'im on Constitutional and Human
Rights Issue”, dalam Tore Lindholm dan Karl Vogt (Eds.), Islamic Law Reform and
Human Rights (Oslo: Nordic Human Rights Publication, 1993), hlm. 70.

4Lihat Khurshid Ahmed, “The Nature of Islamic Resurgence” dalam John L. Esposito
(ed.), Voices of Resurgent Islam (Oxford: Oxford University Press, 1986), hlm. 272-288.

102 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

sehingga ia menolaknya. Pandangan kelompok pertama dan kedua
ditolak olehnya, karena dipandang terlalu terikat dengan sistem
syari'ah yang sudah tidak relevan lagi dengan realitas kehidupan
masyarakat moderen. Sedangkan keberatan An-Na'im atas
pandangan kelompok ketiga adalah bahwa selain mereka masih
terikat dengan paradigma syari'ah historis, juga karena mereka tidak
beranjak dari ayat-ayat al-Qur an yang gath’7. Begitu juga, pandangan
keempat ditolak oleh An-Na'im karena mereka tidak berangkat dari
sumber-sumber dasar Islam.>

Respon yang sah, menurut An-Na’im, harus didasarkan pada
sumber asasi syari'ah, yakni al-Qur’an dan Sunnah, disertai upaya
reinterpretasi terhadapnya melalui cara yang tetap sesuai dengan
totalitas isi dan misinya.b Syari'ah’ yang ada, menurut An-Na’im,
sudah tidak relevan dan tidak memadai lagi bagi kebutuhan
masyarakat moderen, terutama ketika berhadapan dengan standar
HAM universal. Karenanya, ia menawarkan gagasan evolusi syari'ah
yang meniscayakan syari'ah dapat menyahuti isu-isu penting bagi
masa depan kemanusiaan.

An-Na’im: Pribadi dan Perjalanan Intelektual

An-Na’'im dilahirkan di Sudan pada 19 April 1946. Di negara
ini pula, ia menyelesaikan pendidikan dasar hingga perguruan tinggi
(S1). Didorong keinginannya yang kuat untuk mendalami bidang
hukum publik, setelah menyelesaikan sekolah menengah atas, ia
meneruskan studi S-1-nya pada Fakultas Hukum Jurusan Hukum
Pidana di Universitas Khartoum Sudan, yang diselesaikan pada 1970
dengan gelar LL.B.3

5 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Toward an Islamic Reformation, Civil Liberties, Human
Rights, and International Law (New York: Syracuse University Press, 1996), hIm. 48.

6 Ibid., hlm. 28-29.

7 Syari'ah yang dimaksud An-Na’im di sini adalah formulasi historis mengenai sistem
yang menyeluruh tentang etika dan sosial, teori politik dan konstitusional, dan
seterusnya, serta aturan-aturan hukum mengenai perdata, pidana, dan hukum
publik. Lihat An-Na’im, “Application Shari’a (Islamic Law) and Human Rights in
Sudan” dalam Lindholm dan Vogt (Eds.), Islamic Law Reform, hlm. 135.

8 John O. Voll, “Foreword”, dalam Abdullahi Ahmed An-Na’im, Toward an Islamic
Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law (Syracuse: Syracuse
University Press, 1996), hIm. xi

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 103



Mohammad Hefni

Semasa mahasiswa, ia bergelut dengan tokoh modernis
kontroversial, Mahmoud Mohammed Thaha (selanjutnya disebut
Thaha).® Perkenalannya dengan Thaha dalam mengikuti
perkuliahannya secara intens ternyata menjadi model pemikiran
modernis yang disajikan dalam memahami syari'ah yang tidak taken
for granted, dan upayanya dalam melakukan reinterpretasi secara
radikal terhadap pesan etik moral yang terdapat di dalam al-Qur an
dan Sunnah sebagai dua sumber normatif dalam ajaran Islam kiranya
sangat mempengaruhi pemikirannya. Keterkaitan An-Na'im dengan
pemikiran Islam yang ditawarkan Thaha ditunjukkannya dengan
mengikuti kajian-kajian informal di rumahnya.

Setelah berhasil menyelesaikan kuliahnya di Khartoum, An-
Na’im melanjutkan pendidikannya di Cambridge University, Inggris,
dengan mengambil spesialisasi tentang hukum yang berkaitan
dengan kebebasan sipil, hukum konstitusional, dan hukum perdata
internasional (The Laws Relating to Civil Liberties, Constitutional Law,
and Private International Law). Dari perguruan tinggi ini, ia meraih
gelar LL.B (LL.M) pada 1973, dengan karya ilmiyah berjudul Judicial
Review of Administrative Action, The Law Relating to Civil Liberties,
Constitutional Law, and Private International Law.

Selanjutnya, di universitas dan pada tahun yang sama, ia juga
dapat menyelesaikan studi S-2 dalam bidang kriminologi dengan
menulis tesis berjudul Criminal Process, Phenology, Sociology of Crime
and Research Methodology. Sedangkan pendidikan S-3, ia tempuh di
Edinburgh University, Skotlandia, dan memperoleh gelar Ph.D. dalam
bidang hukum pada 1976, dengan desertasi berjudul Comparative pre-
Trial Criminal Procedur: English, Scottish, U.S., and Sudanese Law.10

Dari Edinburgh, Skotlandia, pada 1976 ia kembali ke Sudan
untuk menjadi pengacara dan dosen di Universitas Khartoum.!* Pada

9 Mahmoud Mohammed Thaha adalah guru An-Na’im dan pendiri Republican
Brotherhood, salah satu partai yang berkecimpung secara aktif dalam dinamisasi
konstalasi perpolitikan Islam di Sudan. Lihat Pengantar An-Na’im dalam Mahmoud
Mohammed Thaha, The Second Message of Islam (Syracuse: Syracuse University Press,
1987)

10 Leonard Swidler (ed.), Religious Liberty and Human Rights in Nations and Religions
(New York: Ecumenical Press, t.th.), hlm. 59.

11 John O. Voll, “Transformasi Hukum Islam: Suara Sarjana Aktifis Sudan”, terj. Ihsan
Ali-Fauzi, Islamika, Vol. VIINo. 1 (1993), hlm. 94.

104 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

1979, ia menjadi Ketua Jurusan Hukum Publik Fakultas Hukum
Universitas Khartoum. Sambil mengajar di bidang hukum, ia menjadi
pembicara yang paling fasih dalam memperkenalkan gagasan-
gagasan Thaha.2 Sejak Juli 1993, ia menjadi Direktur Eksekutif African
Watch, Washington DC.13

Jenjang pendidikan dan bidang keilmuan yang digeluti An-
Na’im tampaknya sangat berpengaruh dan begitu dominan
mempengaruhi pemikiran-pemikirannya. Hal ini dengan jelas dapat
ditelusuri melalui karya-karya ilmiah dan isu-isu yang diangkat An-
Na’im, paling tidak sampai akhir tahun 1990-an, yang hampir
seluruhnya mengangkat persoalan seputar hukum publik, terutama
tentang HAM, konstitusionalisme, dan hukum internasioanl
moderen. Dipublikasikannya karya-karya An-Na'im dalam berbagai
jurnal ilmiyah berskala internasional, selain menunjukkan betapa
luasnya jaringan intelektual yang dibangunnya juga merupakan bukti
atas pengakuan masyarakat intelektual terhadapnya.i4

Pandangan An-Na’im tentang Syari'ah

Istilah Arab syari'ah adalah kata benda dari kata kerja syara’a
yang berarti mengambil jalan yang memberikan akses ke sumber.15
Istilah ini juga berarti jalan yang lurus!¢ atau jalan untuk diikuti.l”
Sejalan dengan hal tersebut, An-Na’im memaknai syari'ah sebagai

12 Ini merupakan peran penting karena Thaha sendiri sejak awal 1970-an dilarang
berpartisipasi dalam kegiatan publik. Lihat cacatan kaki, An-Na’im, “Mahmoud
Mohammed Théha and The Crisis Islamic Law Reform: Implication for Interreligious
Relation”, Journal of Ecumenical Studies, Vol. XI No. 1 (1988), hIm. 63.

13 Lihat biodata para penulis dalam Tore Lindholm dan Karl Votg (eds.), Islamic Law
Reform and Human Rights: Challangers and Rejoinders (Oslo: Nordic Human Rights
Publication, 1993), hlm. 211.

14 Esposito menyebut An-Na’im sebagai pakar hukum yang sejajar dengan A.A.A.
Fyzee. Lihat John L. Esposito (ed.), The Oxford Encyclopaedia of the Modern Muslim
World, Vol. IV (New York: Oxford University Press, 1995), hIm. 299-200.

15 Sayyid Quthb, Hadzd Islim (New York: LLF.S.O Publication, t.th.), hlm. 19.

16 Syaykh Muhammad ‘Ali al-Sayis, Nasyit al-Figh al-Ijtihdd wa Atsaruhu (Kairo:
Majma’ al-Buhtts al-Islamiyah, 1995), hlm. 1.

17 Abdurrahman I Do’i, Shari’ah: The Islamic Law (Kualalumpur: A.S. Noordin, 1996),
hlm. 2.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 105



Mohammad Hefni

cara hidup Islam yang ditetapkan berdasarkan wahyu Ilihi,®
sehingga ia meliputi teologi moral dan pastoral, aspirasi spiritual
yang tinggi, ketaatan ritual dan formal, dan semua aspek hukum
publik dan privat, kesehatan, serta tata cara kesopanan.?®

Namun, yang menjadi penekanan khusus An-Na’im tentang
makna syari'ah tersebut adalah bahwa ia merupakan formulasi
historis mengenai sistem hukum yang menyeluruh tentang etika dan
sosial, teori politik dan konstitusional, dan seterusnya, serta aturan-
aturan mengenai perdata, pidana, dan hukum publik. Ia merupakan
produk sejarah, dalam arti produk pemahaman manusia atas sumber-
sumber Islam dan konteks sejarah sejak abad ketujuh sampai abad
kesembilan. 20 Dalam kurun waktu itulah, para ahli hukum Muslim
telah menafsirkan al-Qur'an dan sumber-sumber lain dalam rangka
mengembangkan suatu sistem syari'ah yang komprehensif dan
koheren sebagai petunjuk bagi kaum Muslim saat ini. Tetapi setelah
tiga abad pertama itu, perkembangan korpus syari'ah berhenti ketika
pintu ijtihdd ditutup oleh ulama sejak awal abad X M hingga saat ini.2!
Sebagai akibatnya, dinamika internal syari'ah hilang.

Sebagai produk sejarah, maka syari'ah dapat dievolusi ketika
dirasakan sudah tidak memadai lagi bagi kehidupan kontemporer.22
Itulah sebabnya An-Na'im menggunakan istilah formulasi historis
untuk menjadikannya sebagai legitimasi bagi dimungkinkannya
evolusi terhadap sistem syari'ah tersebut agar senantiasa moderen
sebagaimana yang ingin dibangunnya 2

18 An-Na’im, “ Al-Qur’an, Shari’a, and Human Rights: Foundation, Deficiences, and
Prospects”, dalam The Ethics of World Religious and Human Rights, eds. Hans Kung dan
Jurgen Moltman, edisi khusus Jurnal Concilium, 2 (1992), hlm. 62.

19 An-Na'im, “Civil Rights in Islamic Constitutional Tradition: Shared Ideals and
Divergent Regimes”, The John Marshall Law Review, 2 (1992), hlm. 68.

20 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation, hlm. 14.

21 Ibid. hlm. 27. Tetapi beberapa penulis kontemporer menolak keyakinan umum
bahwa pintu ijtihdd telah ditutup sejak abad tersebut. Lihat, misalnya, Wael B. Hallaq,
“Was the Gate of [jtihad Closed?”, International Journal of Middle East Studies, 16 (1984).
2 Dengan gagasan ini, ia sesungguhnya merujuk pada kondisi-kondisi kontemporer
di dunia Muslim. Kondisi tersebut berlaku secara global.

2 An-Na'im, Toward an Islamic Reformation, hlm. 67. Pandangan yang sama juga
dikemukakan oleh Ali Asghar Engineer yang menyatakan bahwa syari‘ah merupakan
hasil dari proses evolusi yang berliku-liku selama beberapa abad, sejak era Nabi
hingga era ‘Abbasiyah, dengan karakteristiknya yang dinamis dan tidak pernah

106 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

Pandangan di atas secara signifikan bertolak belakang dengan
keyakinan mayoritas kaum Muslim yang memandang bahwa
keseluruhan syari'ah itu bersifat Ilahiyah. Salah seorang pendukung
keyakinan ini adalah Muhammad Asad yang mengatakan bahwa
syari'ah tidak dapat diubah, karena ia merupakan kehendak Tuhan
dan tidak perlu diubah karena seluruh kelengkapannya telah
terformulasi sedemikian rupa sehingga tidak satupun yang
bertentangan dengan fitrah manusia dan kondisi masyarakat di setiap
waktu.

Sebagai hasil interpretasi, syari’ah secara substansial tampak
tidak berbeda dengan figh, yang oleh An-Na'im sendiri dimaknai
sebagai pendapat dan komentar para ahli hukum Islam.? Tetapi, An-
Na’im tidak mau menyebut proyek yang digagasanya itu berada di
kawasan figh. Ia lebih suka menempatkan proyeknya pada wilayah
syari'ah, sehingga evolusi yang digagas An-Na'im disebut sebagai
“evolusi syari’ah” bukan “evolusi figh”. Alasan yang mendasari adalah
karena prinsip-prinsip dan aturan-aturan yang paling problematik
yang didiskusikannya didasarkan pada teks-teks al-Qur’an dan al-
Sunnah yang jelas dan detail, sehingga ia merupakan bagian dari
syari’ah bukan semata-mata figh.

Bagaimanapun, pandangan An-Na'im mengenai syari’ah, figh,
dan hukum Islam masih terasa sulit dibedakan satu dari yang lain,
karena secara substansial tampak sama di antara ketiganya, yakni
sama-sama sebagai hasil interpretasi historis atas sumber-sumber
fundamental Islam, al-Quran dan al-Sunnah, serta ia sering
mempertukarkan pemakaiannya. Tetapi, itulah syari’ah yang
dimaksudkan oleh An-Na'im ketika ia membangun paradigma
gagasannya.

An-Na’im membedakan antara syari’ah historis dan syari’ah
modern. An-Na'im memandang bahwa syari‘ah historis tidak lain
adalah apa yang dikatakan syari’ah oleh kaum Muslim pada
umumnya. Disebut demikian, karena sesuai dengan tesis pertamanya,
adalah adalah produk sejarah. kemudian, karena syari’ah itu banyak

statis. Simak Ali Asghar Engineer, The Rights of Women in Islam (Selangor: Darul
TIhsan, 1992), hIm. 1-19.

24 Muhammad Asad, Principles of State and Government in Islam (Barkeley and Los
Angeles: University of California Press, 1961), hlm. 14.

25 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation, hlm. 50.

al-1JKam Vol.8 No.1 Juni 2013 107



Mohammad Hefni

didasarkan pada al-Qur an al-Sunnah periode Madinah, maka ia pun
disebut sebagai syari’ah Madaniyah. Pada tahapan Madinah, al-Qur‘an
telah menjawab, melalui Nabi Muhammad, berbagai kebutuhan
masyarakat aktual dan potensial pada perkembagan masyarakat itu
sendiri. Pada masa inilah, syari’ah memperoleh bentuk rincian hukum
yang lebih detail.

Menurut An-Na'im, syari’ah Maddniyah yang rinci itu
mengindikasikan sifatnya yang temporal dan kontekstual. Rincian
tersebut merupakan bukti adanya hubungan dialogis antara syari‘ah
dengan realitas konkrit yang dihadapi. Meskipun An-Na'im tidak
bermaksud mengikuti begitu saja perkembangan sejarah umat
manusia tetapi dengan tegas ia mengatakan bahwa al-Qur'an dan al-
Sunnah sebagai sumber syari’ah merupakan respon Islam terhadap
realitas konkrit masa lalu, karenanya harus pula merupakan sumber
syari’ah moderen sebagai respon Islam terhadap realitas konkrit masa
kini.2

Keharusan menjadikan al-Qur'an dan al-Sunnah sebagai
sumber syari’ah moderen mensyaratkan dilakukannya upaya kreatif
untuk memilih ayat-ayat al-Qur’an dan al-Sunnah mana yang relevan
dengan kebutuhan. Di sinilah An-Na'im melihat syari’ah Madiniyah
tidak relevan dan tidak memadai?’? untuk menjawab tantangan
masyarakat kontemporer yang menjunjung tinggi persamaan hak
sesama manusia.

Sedangkan syari'ah Makkiyah adalah semua aturan Islam yang
didasarkan kepada ayat-ayat Makkiyah. Pesan Makkiyah dapat
dicirikan dengan beberapa indikator, yaitu: Pertama, lebih bernuansa
keimanan dan tuntunan moral, belum berisi tuntunan hukum dan
implikasinya. Berbeda dengan Madiniyah yang memberi kesan
diskriminatif dan intoleren. Lebih dari itu, Syari’ah Makkiyah lebih
egaliter, toleran, dan sangat peduli terhadap kaum lemah. Kedua,
menekankan pada nilai-nilai keadilan dan persatuan berdasarkan
pada martabat yang melekat pada seluruh manusia. Al-Qur'an

2 Lihat An-Na'im, Toward an Islamic Reformation, hlm. 143-144.

2’Misalnya adanya diskriminasi gender, tepatnya adanya inferioritas perempuan atas
laki-laki pada surat al-Nisa” (4): 34, tidak adanya kewenangan perempuan untuk
menjadi saksi dalam perkara kriminal berat sebagaimana pada surat al-Baqarah (2):
282, dan ketidaksamaan antara laki-laki dan perempuan dalam masalah waris dan
keluarga sebagaimana pada surat Al-Nisa' (4): 11 dan 176.

108 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

periode Makkah selalu menyapa seluruh umat manusia dengan
panggilan terhormat dan bermartabat, seperti “wahai anak-anak Adam”
atau “wahai manusia”. Ketiga, sangat peduli terhadap kaum lemah.
Menurut studi yang dilakukan oleh Johan Effendi,?® pada surat atau
ayat-ayat yang diturunkan di Makkah, atau pada masa-masa awal
kenabian Nabi Muhammad (610-615 M), tidak terdapat kecaman
pedas terhadap penyembah berhala, sepedas kecaman terhadap
keserakahan dan ketidakpedulian sosial. Pada tahap awal Makkah
itulah terdapat 48 surat yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad,
12 di antaranya yang merupakan surat-surat yang paling awal, yaitu
al-"Alaq, al-Mudatstsir, al-Lahb, al-Quraysy, al-Kawtsar, al-Humazah,
al-Ma’'tin, al-Takatsur, al-Fil, al-Layl, al-Balad, dan al-Insyirah, sama
sekali tidak menyinggung masalah penyembahan berhala. Enam di
antaranya justru menyinggung masalah keserakahan terhadap
kekayaan dan ketidakpedulian terhadap orang-orang yang
menderita.

Syari’ah Makkiyah dengan karakteristik yang demikian inilah
yang ingin ditawarkan oleh An-Na'im sebagai alternatif untuk
menggantikan syari’ah historis yang ada sekarang. Bahkan An-Na’'im
memandang bahwa peran Makkah merupakan pesan Islam yang
abadi dan fundamental, yang menekankan martabat inheren pada
seluruh umat manusia tanpa membedakan jenis kelamin dan
keyakinan agama, 3 sebagaimana yang tercantum dalam Universal
Declaration of Human Rights.

Teori Naskh sebagai Dasar Gagasan Evolusi Syari’ah

Dalam membangun gagasannya tentang evolusi syari’ah, An-
Na’im menggunakan teori naskh. Dalam tradisi intelektual Islam
sudah lama dikenal adanya teori naskh,?! yaitu suatu teori yang biasa

28 Johan Effendi, “Konsep-konsep Teologis”, dalam Kontekstualisasi Doktrin Islam
dalam Sejarah, ed. Budhy Munawar-Rahman (Jakarta: Paramadina, 1995), hIm. 52-58.
Y Periode Makkah dibagi ke dalam tiga tahap, yaitu tahap Makkah awal (610-615 M),
tahap Makkah pertengahan (616-617 M), dan tahap Makkah akhir (618-622 M).
Karakteristik pesan masing-masing tahapan ini berbeda satu sama lainnya.

30 An-Na'im, “Introduction” dalam Thaha, The Second, hlm. 6.

31 Bagaimana dan kapan ide penghapusan ayat tertentu muncul dalam sejarah Islam
awal tidak mudah untuk melacaknya. Tetapi yang jelas, penerapan nasikh-mansukh ini
mulai tampak dalam pemikiran ‘Abd Allah ibn Mas’tid dalam memecahkan berbagai

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 109



Mohammad Hefni

dipakai untuk memilih dan menangkap pesan-pesan al-Qur’an dan
al-Sunnah yang secara tekstual dan substansial dianggap berlawanan
satu sama lain. Melalui teori ini, pesan yang dinyatakan berlaku
adalah pesan yang datang belakangan. Dengan demikian, ayat-ayat
Madiniyah yang datang belakangan dinyatakan berlaku (muhkam),
me-naskh ayat-ayat Makkiyah yang datang terlebih dahulu.

Secara harfiyah, mnaskh dapat berarti penghapusan,
pemindahan, pengubahan, atau pembatalan sesuatu dengan yang lain
yang mengiringinya.?? Sesuatu yang menghapus, membatalkan, atau
memindahkan disebut naskh, sedangkan sesuatu yang dihapus,
dibatalkan, atau dipindahkan disebut mansiikh. Di samping itu,
terdapat pemaknaan lain atas terma naskh, yaitu penangguhan bukan
bermakna membatalkan. Para ulama', seperti al-Zarkasyi menambil
makna yang demikian, yaitu dengan menambahkan huruf hamzah
pada kalimat “nunzihd” menjadi “nunzi 'uhd” pada surat al-Bagarah
(2): 106.

Terminologi naskh dalam perspektif An-Na'im sama dengan
pengertian yang dikenal di kalangan ulama, yaitu sebagai teknik
pengkompromian ayat-ayat al-Qur'an yang secara substansial
dianggap bertentangan antara satu dengan lainnya dengan cara
menghapuskan atau menangguhkan salah satunya. Perbedaan
pengertian naskh menurut An-Na’im dengan mereka terletak pada
proses dan implikasinya. Proses naskh yang dilakukan ulama adalah
penghapusan atau penangguhan ayat yang lebih dulu dengan ayat
yang turun belakangan, dan ayat yang dihapus tidak dipakai lagi
(ghayr al-muhkam). Sedangkan menurut An-Na’im, proses naskh
tersebut bersifat temporal dan tentatif, sesuai dengan kebutuhan.
Artinya, ayat mana yang dibutuhkan pada masa tertentu, maka ayat
itulah yang diberlakukan (muhkam).3

persoalan hukum. Lihat Zakariya al-Bari, Mashddir al-Ahkim al-Islamiyah (Kairo: Al-
‘Arabilial-Thiba’ah, 1975), hlm. 7. Sedangkan orang yang kali pertama menganalisis
wacana naskh ini adalah al-Syafi'i dalam kitabnya al-Risdlih, dalam mana ia
memandang naskh sebagai salah satu aspek penjelasan hukum bukan sebagai mensia-
siakan teks, tetapi naskh itu mengakhiri hukum yang ditetapkan oleh teks. Lihat al-
Syafi'l, al-Risdlah, (Kairo: Musthafa al-Babi al-Halabi, 1983).

32 Al-Raghib al-Isfahani, Mu’jam Mufradat Alfidz al-Qur’dn al-Karim (Beirut: Dar al-
Fikr, t.th.), hlm. 15.

3 Percikan pemikiran An-Na'im di atas merupakan apresiasi atas teori Thaha,
gurunya. Bagi Thaha, naskh tidak lain adalah suatu proses evolusi syari'ah, yakni

110 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

Dengan demikian, teori naskh, menurut keduanya, merupakan
metode yang memungkinkan dilakukannya pemilihan dan
pemakaian ayat-ayat tertentu atau penundaannya. Pemakaian dan
penundaan ayat-ayat tersebut didasarkan pada pertimbangan
kepantasan dan  kesesuaiannya dengan kebutuhan dan
perkembangan zaman. Tembahan lagi, perlu juga dicatat bahwa,
menurut keduanya, perbedaan kedua kelompok surat (Makkiyah dan
Madaniyah) bukan sekedar perbedaan tempat dan waktu turun,
melainkan lebih disebabkan karena perbedaan komunitas manusia
yang menjadi sasaran (mukhdtab).3* Atas dasar ini, An-Na'im
menyatakan bahwa pada dasarnya, pesan Islam dapat disesuaikan
dengan kebutuhan dan kemampuan audiens. Untuk mengukuhkan
argumentasinya, ia kembali pada tesis Thaha yang menyatakan
bahwa al-Qur'an memakai kata kerja “anzalni” berkenaan dengan
pewahyuan kepada Nabi, sementara untuk orang pada umumnya
digunakan kata “nuzzila” 35

Perbedaan ini mengindikasikan bahwa Nabi Muhammad
diperintahkan utuk menjelaskan dan mengimplementasikan bagian
wahyu yang sesuai dengan kebutuhan dan kemampuan masyarakat
waktu itu. Ketika tingkat tertinggi dari pesan Makkah ditolak dan
secara praktis ditunjukkan bahwa pada umumnya masarakat belum
siap untuk melaksanakannya, maka pesan yang lebih realistic pada
masa Madinah diberikan dan diberlakukan.3

An-Na’im secara tegas menolak prinsip yang menyatakan
bahwa sebagian ayat al-Qur'an telah dibatalkan oleh sebagian yang
lain. Prinsip ini telah digunakan oleh para ahli hukum perintis ketika
menghadapi pertentangan antara dua ayat al-Qur’an, dan ayat yang
belakangan menghapus ayat yang lebih dahulu. Menurut An-Na’im,
ini akan berarti bahwa Alldh berlawanan dengan kehendak-Nya
sendiri. Dengan mengikuti teknik Thaha, A-Na’im dengan tegas
menyatakan bahwa kaum Muslim bebas memilih ayat yang relevan
dengan kebutuhan zamannya, maka kaum Muslim moderen haru

perpindahan teks ke teks lain yang relevan dan kontekstual dengan perkembangan
kontemporer.

3 Ibid., hlm. 125.

35 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation, hlm. 54.

3 Thaha, The Second, hlm. 41.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 111



Mohammad Hefni

memegang teguh ayat-ayat a-Qur’an yang mendukung standar HAM
internasional yang menjadi tuntutan masyarakat dunia saat in.?”

Dalam paradigma berfikir An-Na'im, tugas ini tidak begitu
sulit, karena ayat-ayat yang turun di Makkah sesuai dengan prinsip-
prinsip kemoderenan, sedangkan ayat-ayat yang turun di Madinah
yang tidak mendukung pinsip-prinsip yang berlaku saat ini harus
ditinggalkan. Sehingga implikasinya adalah bahwa ayat-ayat
Makkiyah yang mendukung kesetaraan berdasarkan agama dan jender
menjadi imperatif untuk diberlakukan saat ini.sedangkan ayat-ayat
Madiniyah yang tidak mendukung kesetaraan berdasarkan agama
dan jender menjadi mansiikh.

An-Na’im sendiri menyadari bahwa pengelompokan ayat-ayat
pada periode Makkah dan Madinah ini menjadi tumpang tindih.
Menurutnya, tempat pewahyuan tidak signifikan. Dibuat
pengelompokan “Makkah” dan “Madinah” merupakan istilah
merupakan istilah gampangnya untuk menunjukkan perbedaan
dalam konteks dan audien wahyu. Maka, terdapat sebagian ayat
Makkah yang substansinya merupakan ayat Madinah, demikian pula
sebaliknya. Karenanya, ayat-ayat toleran dan demokratis dipandang
sebagai ayat Makkah dan ayat yang tidak sejaan dengan semangat itu,
dalam arti menekankan paa ekslusifitas komunitas umat beriman
harus dianggap sebagai ayat Madinah mengikuti watak umumnya.3

Dari paparan di atas tampak bahwa An-Na’im memutar ulang
kerja naskh yang lazim digunakan oleh para ahli hukum perintis. Jadi,
perbedaanya terletak pada obyek yang di-naskh. Para ahli hukum
perintis me-naskh ayat-ayat al-Qur'an periode Makkah oleh ayat-ayat
periode Madinah, sedangkan An-Na'im sebaliknya, ayat-ayat
Madinah itulah yang di-naskh oleh ayat-ayat periode Makkah.

Desakan Sosiopolitik Pemikiran Evolusi Syari’ah An-Na’im

Pemikiran seseorang tidak lahir dari sebuah ruang kosong. Ia
lahir karena kondisi dan peristiwa yang melatari seseorang tersebut.
Begitu juga dengan pemikiran An-Na’im. Pemikirannya lahir karena

37 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation, hlm 49.
3 An-Na’'im,” Toward an Islamic Reformation”, dalam Lindholm dan Votg (eds),
Islamic Law Reform, hlm. 105.

112 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

berbagai kondisi dan peristiwa dan terjadi di Sudan. Oleh karena itu,
berikut ini akan dicandera kondisi politik, agama, sosial, dan budaya
di Sudan sebelum pecah menjadi Sudan Utara dan Sudan Selatan.

Sudan adalah negara terbesar di Afrika dan dunia Arab. Total
luas daerahnya mencapai 2,5 juta km persegi, dengan penduduk lebih
dari 27 juta jiwa.® Sudan berbatasan dengan 8 (delapan) negera:
Mesir dan Lybia di Utara; Chad, Republik Afrika Tengah dan Zaire di
Barat; Ethiopia di Timur dan Tenggara; dan Uganda dan Kenya di
Selatan. Perbatasan yang panjang warisan kolonial -yang digariskan
berdasarkan pembagian kepentingan para kolonial lama dana tidak
berdasarkan perbatasan alamiah- ini menjadi sumber potensi konflik
dengan negara-negara tetangga.

Struktur sosial terdiri dari satuan-satuan lepas yang berganda.
Afiliasi-afiliasi religius telah berinteraksi dalam kerangka pluralitas
etnis, yang membuat Sudan memiliki keterbatasan dalam interaksi
teritorial dan nasional. Misalnya, meskipun 51% penduduk Sudan
berbicara dalam bahasa Arab, hanya 39% yang dikenali sebagai
“orang-orang keturunan Arab”4. Lebih dari 100 bahasa yang berbeda
digunakan di negeri itu, dan jumlah kelompok etnik dan komunal
yang khas bahkan lebih banyak lagi.4!

Interaksi lintas etnis dan komunal juga masih menghadapi
masalah perbedaan agama. Meskipun 75% penduduk Sudan
beragama Islam (terutama Sunni), namun agama itu hanya dianut
secara meluas di dua pertiga wilayah Utara negeri itu, sedangkan di
Wilayah Selatan yang dominan adalah kepercayaan tradisional Afrika
(Animisne) dan Kristen®?, tetapi mereka tidak mempunyai kesaman
indentitas bahasa, etnik, atau agama.

3 Tariq Y. Ishmel and Jacqueline S. Ishmael, Politics and Goverment in the Middle East
and North Africa, (Miami: Florida International University Press, 1991), hlm. 54

40 Karol Jozef Krotki, First Population Census of Sudan 1955 - 1956: The Facts About the
Sudanese (Khartoum: Ministry of Social Affairs, 1958), hlm. 26.

41 John L. Esposito dan John O. Voll, Islam and Democracy (Oxford: Oxford University
Press, 1996), hlm. 94.

42 Perbandingan para penganut agama di Sudan adalah kira-kira 75% Islam, 20%
kepercayaan tradisional Animisme, dan 5% Kristen. Lihat John O. Voll, Sudan: State
and Society in Crisis (Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1991),
hlm. 34. Lihat juga Satrio Arismunandar,’Islamisasi Sudan dan Dimensi
Internasionalnya”, Islamika, No. 6 (1995), hIm. 56.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 113



Mohammad Hefni

Melihat keberadaan Islam yang dominan tersebut, Islamisasi
sudah lama menjadi obsesi banyak pemimpin Muslim di negeri ini.
Perdebatan apa yang disebut Islamisasi mulai berlangsung segera
setelah Sudan memperoleh kemerdekaannya dari pemerintahan
kolonial Inggris-Mesir pada 1 Januari 19564 Mereka berbeda
pendapat soal proses pencapaian dan kandungan Islamisasi tersebut.
Ikhwén al-Muslimwn, atau yang sekarang diwakili oleh Front Islam
National pimpinan Dr. Hasan ‘Abdullah al-Turabi*, Republican
Brotherhood yang didirikan Thaha, kelompok tarekat Khatmiyah yang
berpengaruh di bawah pimpinan keluarga Al-Mirghani, atau
kelompok Mahdi dengan tokohnya Dr. Sadiq al-Mahdi*,
menawarkan perspektif yang berbeda. Tetapi mereka tidak pernah
berkuasa.

Ketika merdeka, Sudan berada di bawah pemerintahan
nasionalis dan sosialis. Di bawah mereka, Islam tidak pernah
diperhitungkan, tapi isu tentang statusnya selalu menjadi agenda
politik#. Ini berubah sejak kudeta militer pertama di Sudan pada
1969. Pemerintahan militer berkuasa di bawah Jenderal Ja'far al-
Numayri (1969-1985)%7. Pada era tersebut, gerakan Islamisasi
masyarakat dan politik Sudan mulai muncul ke permukaan4.

4 Lihat An-Na’im, “The Elusive Islamic Constitution: The Sudanese Experience,”
Orient, No. 3 (1985), hlm. 329-40.

44 Al- Turabi, putra seorang hakim, dilahirkan pada 1921 di kota Kassala, Sudan
Timur. Dia adalah lulusan Fakultas Hukum Universitas Khartoum pada 1955,
memperoleh gelar Master bidang Hukum di London pada 1957, dan memperoleh
gelar Doktor dari Sarbone, Paris, pada 1964. Ia menjadi Dekan Fakultas Hukum,
Universitas Khartoum, yang kemudian ia melepas jabatan tersebut untuk menjadi
anggota parlemen dan Sekretaris Jenderal Islamic Charter Front pada 1964. la pernah
menjadi pemimpin NIF dan ideologi rezim yang berkuasa, al-Bashir. Lihat Nazih N.
Ayubi, Political Islam, (Chicago: University of Chicago Press, 1991), hlm. 345.

45 Cicit pendiri Gerakan al-Mahdi, Muhammad Ahmad ‘Abd Allah, dua kali menjadi
Perdana Menteri Sudan (1967-1969 dan 1986-1989). Lihat Voll, Sudan: State, hlm. 62,

46 Sejarah mencatat bahwa setelah kemerdekaan Sudan pada 1956, baik rezim militer
maupun rezim parlementer berusaha dengan berbagai cara untuk memanfaatkan
tema-tema dan lambang-lambang Islam, setidak-tidaknya sebagai basis legitimasi
mereka. Esposito dan Voll, Islam, hlm. 110.

47 Revolusi ini mengakhiri era Ibrahim Abboud (1958-1964) yang juga meraih
kekuasaan melalui kudeta militer pada 1958. Lihat Peter Woodward, 1898-1989: The
Unstable State (Boulder, Co.: Lynne Rienner, 1990), hIm. 104.

48 An-Na’im,”The Application of Shari’a (Islamic Law) and Human Rights in The
Sudan,” dalam Islamic Law Reform, eds. Lindholm and Votg, 135.

114 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

Puncaknya adalah pada bulan September 1983, ketika Numayri
mengeluarkan dekrit presiden yang memberlakukan syari’ah sebagai
hukum negera®. Gerakan ini memicu berkobarnya kembali perang
saudara dengan kelompok minoritas non-Muslim di Sudan Selatan,
yang sudah berlangsung sejak 1950%.

Suatu alternatif sekuler muncul ketika rezim Numayri
melancarkan program Islamisasi dan kebijakan membagi daerah
Selatan negeri itu. Gerakan utama yang mengorganisasikan
perlawanan adalah Sudan People’s Liberation Army (SPLA) yang
dipimpin kolonel John Garang de Mabior, Doktor Ekonomi Pertanian
Lowa State University, AS. Garang menegaskan bahwa tujuan
gerakan itu adalah pembebasan nasional, bukan pemisahan wilayah
Selatan dari Sudan, dan dia berusaha menciptakan suatu landasan
ideologi dan organisasi untuk mencapai tujuan nasional ini>!. Ketika
program SPLA dikemukakan pada 1980-an, salah satu sasaran
utamanya adalah penerapan Sekularisme dalam sistem politik.
Bahkan ketika timbul perpecahan di tubuh SPLA pada 1990-an3,

4 Thsan Ali-Fauzi,”Belajar dari Sudan,” Islamika, No. 6 (1995), him. 2.

50 Perang ini sempat terhenti pada 1972 melalui penandatanganan persetujaun Addis
Ababa. Persetujuan ini memberikan otonomi regional kepada Sudan Selatan, dengan
badan legislatif dan eksekutif terpisah, selain menjalani kebebasan beragama di
wilayah tersebut. Pemerintah pusat tetap memegang politik luar negeri dan
pemungutan pendapatan. Lihat Hizkias Assefa, Mediation of Civil Wars, Approaches
and Strategies-the Sudan Conflict (Boulder: Westview Press, 1987), hlm. 48. Lihat juga
Lias Nyamlell Wakoson,”The Politics of Southern Self-Government 1972-1983,”
dalam Civil War in the Sudan, eds. W.M. Daly and Ahmad Alawad Sikainga (London:
British Academic Press, 1993), hlm. 27-50.

51 Pendapat-pendapat dari SPLA dan John Garang dikemukakan dalam John Garang
Speaks, ed. Mansour Khalid (london: KPI, 1987).

52 SPLA, yang dalam dasawarsa terakhir menjadi tulang punggung pemberontakan
Selatan, sejak Agustus 1991, pecah menjadi dua faksi utama. Pertama, faksi John
Garang (didukung oleh suku Dinka pada umumnya), disebut juga unionist, yang
menginginkan otonomi Selatan dalam Sudan yang bersatu, serta bersedia berunding
dengan Pemerintah Pusat asalkan prinsip-prinsip dapat mereka terima. Kedua, faksi
Riak Machar (didukung oleh Nuer, saingan Dinka). Disebut juga separatist, suatu
faksi yang menuntut hak menentukan nasib sendiri dan kemerdekaan Khortoum.
Faksi ini sebegitu jauh tidak bersedia berunding dan terus aktif melakukan aksi-aksi
militer. Kedua faksi sejak 1991, sering terlibat baku tembak, bahkan dalam beberapa
episode terjadi perang segi tiga dengan tentara pemerintah. Lihat Richard
Cottam,”The Southern Sudan: Conflict and Peace,” Africa Confidental, 6 (1994), hlm. 2-
5.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 115



Mohammad Hefni

semua pihak dalam gerakan itu tetap menekankan pada sistem
sekuler.

“Politisasi” Islam oleh Numayri tidak bisa bertahan lama.
Karena penindasan sudah kelewat batas, pemerintahan ini jatuh pada
1985. Setelah masa transisional, Sabiq al-Mahdi dipilih sebagai
Perdana Menteri (1986-1989). Namun, dia gagal menyelesaikan isu-
isu kritis yang dihadapi bangsa, yaitu mengakhiri perang di Selatan
dan memodifikasi syari’ah sebagai hukum negara .5

Akhirnya, kudeta militer kedua, 30 Juni 1989, mengantarkan
sebuah rezim Islam ke puncak kekuasaan, secara formal dipimpin
oleh Jenderal Omer al-Besyir, tetapi didukung penuh oleh pemimpin
Islam, al-Turabi, dan partainya, NIF.54

Sehubungan dengan identitas Sudan, al-Turabi jelas tidak
menerima model negara sekuler. Ini selaras dengan aspirasi umat
Islam secara keseluruhan dan disuarakan oleh partai-partai di Utara,
kecuali Partai Komunis dan segelintir intelektual, walaupun ada
perbedaan mendasar mengenai bagaimana persisnya definisi
identitas tersebut dan bagaimana mencapainya.5>

Bagi al-Turabi, identitas Islam Sudan merupakan implikasi
dari mayoritas penduduk yang terdiri dari umat Islam, dan
bentuknya adalah penerapan syari‘ah%. Lebih jauh, karena umat Islam
menjadi mayoritas di Sudan Utara, maka di wilayah inilah diterapkan
hukum Islam. Sedangkan di Selatan tidak. Dalam berbagai
kesempatan, khususnya sejak isu Islamisasi Sudan menyeruak setelah
1989, al-Turabi menegaskan bahwa Islamisasi tersebut tidak perlu
dikhawatirkan kalangan non-muslim di Sudan.

5 Woodrow Wilson,”Sudan,” dalam Oxford Encyclopedia, ed. Esposito, Vol. IV, 101.

54 Abdel Wahab El-Affendi, Turabi’s Revolution, Islam dan Power in the Sudan (London:
Grey Seal, 1991), hlm. 129. Tetapi, baik al-Turabi maupun al-Beshir menegaskan
bahwa penguasa baru itu tidak ada kaitan langsung dengan NIF dan al-Turabi. Para
pemimpin NIF ditahan bersama para pemimpin partai politik lainnya. Namun
pemerintahan al-Beshir dengan segera memanfaatkan orang-rang NIF, dan dalam
beberpa minggu saja dapat dikenali sebagai sebuah rezim yang dipengaruhi NIF.
Keduanya menegaskan ini dalam sebuah wawancara dengan Esposito dan Voll pada
bulan Maret 1993, ketika tidak ada alasan tertentu bagi mereka untuk menyangkal
bahwa mereka sebelumnya pernah berhubungan. Lihat Esposito dan Voll, Islam, 124.
55 Ibid., 126.

5% Lihat wawancara al-Turabi, “Kami Tak Suka Slogan”, Tempo (2 April 1994), hlm. 73.

116 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

Al-Turabi memandang kalangan non-Muslim terpisah dan
karenanya mereka memerlukan aturan khusus. Menurutnya, umat
Kristen, baik Protestan maupun Katholik, tergantung pada gereja
masing-masing. Para pemeluk Animisme memakai hukum adat.
Hukum kriminal Islam (hudiid) hanya diterapkan pada mayoritas
Islam di Utara, dan ini merupakan suatu keharusan.>”

Hal di atas dimungkinkan karena dalam hukum Islam ada
jaminan kebebasan beragama dan beribadah kepada kalangan non
muslim. Kehidupan pribadi, termasuk pendidikan dan keluarga,
terlepas dari campur tangan negara Islam. Jika kebetulan umat
Muslim dan non Muslim di tempat yang sama, maka kaum minoritas
diberi otonomi pemerintahan dan hubungan antara kedua belah
pihak diatur berdasarkan undang-undang. Dalam kondisi ini,
misalnya, alkohol dan makanan haram lainnya boleh dikonsumsi di
perkampungan Kristen, tetapi diharamkan di perkampungan
Muslim.5

Pokok-pokok ajaran al-Turabi mengenai posisi kalangan non
Muslim dirumuskan dalam Sudan Charter (Mithaq al-Sudan, “Piagam
Sudan,”). Dokumen ini dirumuskan pada Januari 1987 dan berusaha
menemukan titik temu antar umat Muslim dan komunitas non
Muslim di Selatan.

Bagi al-Turabi, piagam Sudan juga merupakan bentuk
pertama penerpan prinsip-prinsip NIF. Piagam tersebut bersumber
dari al-Qur'an dan al-Sunnah serta warisan keagamaan lainnya yang
kemudian disesuaikan dengan realitas Sudan. Model yang dijadikan
rujukan, menurut al-Turabi, adalah “Piagam Madinah.” Dalam
berbagai kesempatan, ia mendasarkan diskusinya tentang tradisi
Islam pada konsep Ahl al-Kitib di Madinah, dan juga memberikan
tekanan besar pada pengalaman kaum muslim awal di Madinah.

57 Ibid. Ini adalah perubahan pandangan drastis, karena sebelumnya, ketika al-Turabi
menjabat sebagai Jaksa Agung (1984), pengadilan-pengadilannya, yang belakangan
disebut “Prompt Justice Courts”, menjatuhkan dan mengesahkan sejumlah besar
hukuman potong tangan dan cambuk. Dari 200 korban hukuman potong tangan
waktu itu, sebagian besar adalah warga Sudan non-Muslim. Lihat An-Na'im,
“Kebangkitan Islam yang Mana?: Tanggapan terhadap Turabi”, dalam Burul
Agustina dan Thsan ali-Fauzi, Islamika, 6 (1995), hlm. 44.

5  Al-Turabi, “Kami”, Tempo (2 April 1994), hlm. 73. Lihat juga al-
Turabi,” Awakening’s Second Wave”, New Perspective Quarterly, Summer (1992), hlm.
54.

al-1JKam Vol.8 No.1 Juni 2013 117



Mohammad Hefni

Ketika Nabi Muhammad saw dan kaum Muslim awal hijrah dari
Makkah ke Madinah, umat beragama di Madinah pada waktu itu
sangat beragam. Dalam kondisi seperti itulah, kemudian dikeluarkan
“Piagam Madinah”%. Ini merupakan traktat perjanjian konfederasi
yang mengikat umat Islam maupun suku-suku Yahudi dan non
Muslim lainnya yang ada di Madinah dan sekitarnya.

Piagam Sudan dari NIF, yang dikeluarkan pada 1987,
menetapkan sistem otonomi provinsi untuk seluruh wilayah Sudan
dan tidak menetapkan aturan khusus bagi wilayah Sudan Selatan.
NIF tidak mendukung penerapan sistem federal dalam aturan
konstitusi yang terdesentralisasi di Sudan, dengan kedudukan setara
bagi setiap wilayah, atau dengan aturan khusus bagi sejumlah
wilayah tertentu, dan melalui proses transisi secara bertahap. Di
dalam struktur ini, wilayah dengan mayoritas non Muslim dapat
memilih penerapan undang-undang berdasarkan atas adat istiadat
atau agama yang berlaku di wilayah tersebut. Piagam ini menegaskan
hak setiap penganut agama untuk menjalankan keyakinan mereka
masing-masing, tetapi mengakui bahwa Islam merupakan agama
mayoritas bangsa Sudan, yang memberinya tempat istimewa.s0

Walaupun tidak semua puas dan mempercayai al-Turabi,
dokumen di atas dinilai oleh para politisi sebagai langkah positifél.
Akan tetapi, beberapa pengkritik al-Turabi mempertanyakan
beberapa hal yang dianggap “mencurigakan” dalam Piagam Sudan.
Yang paling banyak dipertanyakan adalah di bidang hak-hak politik

5% Contoh dari diskusi al-Turabi mengenai pengalaman awal Madinah terdapat dalam
tulisan al-Turabi, “The Islamic State”, dalam Voices of Resurgent Islam, ed. John L.
Esposito (New York: Oxford University Press, 1983), hlm. 250.

60 Francis Deng dan Prosser Gifford, The Search for Peace and Unity in the Sudan
(Washington: The Wilson Center Press, 1987), hlm. 86. Teks lengkap piagam tersebut
dicetak ulang dalam buku ini, halaman 78-89. Dalam edisi Indonesia, teks utuh
piagam tersebut, lihat Thsan Ali-Fauzi,”"Piagam Sudan: Kesatuan dalam
Keberagamaan,” Islamika, 6 (1995), hIm. 29-37. Teks tersebut diterjemahkan oleh Fauzi
dari “Introduction to the Sudan Charter”, dan “The Sudan Cahrter: National Unity
and Diversity”, Bicmura (Birmingham: Center for the Study and Christian-Muslim
Relations, 1987), hlm. 1-12.

61 El-Affendi, Turabi’s Revolu tion, 150.

118 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

non Muslim. Menurut An-Na'im, bidang konstitusionalisme
merupakan titik lemah dari para penganjur Islamisasié2.

Sehubungan dengan status bukan Muslim dalam negeri Islam,
misalnya, al-Turabi tidak membicarakan status mereka sebagai
“warga negara”. Apakah mereka secara ilegal sama dengan Muslim?
Apakah non Muslim berhak memegang jabatan politik, mempunyai
otoritas terhadap rakyat termasuk umat Muslim, dan lain-lain?
Persoalan semacam ini semakin pelik lagi mengingat dalam syari‘ah
yang diwarisi umat Islam jelas ada pembedaan legal dan politik
antara Muslim dan bukan muslim.63

Lebih dari itu, non Muslim menjadi sasaran pembatas melalui
praktik yang umumnya dikenal sebagai sistem dzimmah. Hal yang
sangat signifikan dalam kasus Sudan adalah kenyataan bahwa sistem
dzimmah hanya dapat diberlakukan kepada kaum ahl al-Kitab. Batasan
kategiori ini, yang semula hanya berlaku bagi umat Kristen dan
Yahudi, secara bertahap dilonggarkan oleh fugahi’ sehingga
mencakup juga para penganut agama lainnya yang dianggap
memiliki kitab wahyué4. Namun, tak satu pun madzhab atau fugaha’
yang memperluas kategori Ahl al-Kitdb ini sehingga mencakup juga
para penganut kepercayaan tradisional Afrika. Dengan demikian
jutaan penduduk Sudan bagian Selatan tidak dikategorikan bahkan
dengan status yang lebih rendah dari dzimmahe.

Bagi kalangan bukan Muslim, kemungkinan hidup dalam
negara yang menyebabkan mereka menempati posisi tidak terhormat
jelas ditolak. Dan ini pernah dilakukan oleh umat Katholik. Keberatan
pihak Katholik didasarkan atas argumen bahwa penerapan syari‘ah di
Sudan bertentangan dengan kepentingan berbagai komunitas Kristen,
hak-hak individu, persamaan di mata hukum, dan usaha-usaha
peegakan keadilan di masyarakat yang majemuk dilihat dari sudut
ras, etnisitas dan agama. Dewan gereja sudah berkali melancarkan
protes dan keprihatinan mengenai usaha-usaha Islamisasi karena hal

62 Abdullah Ahmed An-Na’im, “Constitutional Discourse and The Civil War in the
Sudan,” dalam, Civil War in the Sudan, eds. W.M. Daly and Ahmad Alawad Sikainga
(london: British Academic Press, 1993), hlm. 97-116.

63 Ibid., 109-10.

64 Madjid Khadduri, War and Peace in the Law of Islam (Baltimore: Johns Hopkins Press,
1955), him. 163-169, 176.

65 An-Na'im, “The Application of Shari'a”, 45

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 119



Mohammad Hefni

ini menyebabkan kalangan bukan Muslim menjadi warga negara
kelas duass.

Organisasi-organisasi keagamaan yang tidak terlibat secara
aktif mendukung program Islamisasi bakal menghadapi kesulitan
serius dan acapkali diserang. Partai-partai politik sektarian tidak
hanya dilarang, bahkan organisasi-organisasi keagamaan rakyat yang
menjadi basis merekapun ditindas. Misalnya, harta kekayaan
Khatmiyyah dan keluarga al-Mirghani disita dan peristiwa-peristiwa
penting bagi persaudaraan sufi tersebut, seperti peringatan kawl
Sayyid Ali al-Mirghani, pada Mei 1994, mendapat gangguan dari
pasukan keamanan pemerintah. Bahkan terhadap kelompok aktivis
yang sebelumnya mengambil sikap apolitis, Amnshir al-Sunnah,
pemimpinnya ditahan dan rapat-rapatnya dikacaukan®.

Organisasi-organisasi Kristen dibatasi aktifitasnya dan
ditindas. Bahkan para pemimpin gereja yang bekerja sama dengan
pemerintah, seperti Uskup Agung Gabriel Zubeir, mencela “tidak ada
toleransi agama di negeri ini”®%. Paus Johannes Paulus II, dalam
kunjungannya ke Khartoum pada 1993, memanfaatkan kesempatan
ini untuk mengecam catatan hak asasi rezim itu secara terbuka dan
menyerukan diberikannya pegakuan yang lebih efektif terhadap
pluralisme agama di Sudan. Para pemimpin Kristen yang beroposisi
melangkah lebih jauh dengan menuduh rezim iatu secara aktif
menindas orang-orang Kristen dan menjalankan program pemaksaan
untuk beralih ke agama Islam®.

Walhasil, banyak pendukung BIF yang sekarang
berkesimpulan bahwa al-Turabi sesungguhnya tidak membangkitkan
Islam, melainkan negara?. Hal tersebut disebabkan oleh salah satu
cita-cita gerakan yang menginginkan Islamisasi di Negara Islam
adalah menguasai aparat negara. Ini bisa menimbulkan dampak

¢ Lihat protes-protes dari pihak Gereja Sudan dalam R.C. Mayal, “Political Change in
the Sudan”, African Ecclesial Review, 5 (1983), hlm. 376-82.

67 Suatu gambaran mengenai sebagian dari penindasan ini yang dikemukakan dari
sudut pandang anti-pemerintah terdapat dalam Sudan Democratic Gazette, 49 (Juni
1994), him. 6.

68 Nahid Hattar,”Sudan: Religion, Politics, and Society”, Sudan Focus I, 9 (1994), hlm.
3.

8 Esposito dan Voll, Islam, 131.

70 Abdou Maliqalim Simone, In Whose Image? Political Islam and Urban Practices in
Sudan (Chicago: The University of Chicago Press, 1994), hIm. 99.

120 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

negatif yang menyebabkan tujuan menciptakan masyarakat muslim
menjadi semakin jauh”l. Sekali aparat negara dikuasai, agenda
berikutnya adalah menerapkan regulasi-regulasi hukum kriminal figh,
mempertahankan kekuasaan di tengah gempuran oposisi yang tidak
loyal, menangani berbagai isi kebijakan yang rumit, dan mengurus
birokrasi. Tarikan-tarikan geopolitik tidak hanya menyita waktu,
tetapi juga menciptakan musuh dan isolasi.

Aplikasi syari’ah yang meluas sejak 1983 dan lebih ekstensif
sejak 1989, tidak hanya memperluas pelanggaran hak-hak non
Muslim, tetapi juga hak-hak perempuan’2. Dalam kaitan ini, al-Turabi
dalam pandangan idealistiknya, mengatakan bahwa kaum
perempuan menemukan kembali hak-hak mereka, karena tidak
seorang pun yang dapat menentang al-Qur'an atas nama adat dan
kesepakatan lokal7.

Tetapi dalam realita, justru terdapat peristiwa-peristiwa
kontradiktif terhadap klaim al-Turabi terhadap hak-hak perempuan.
Koran terbitan Sudan, al-Usbu’, pada akhir Minggu, April 1998,
melaporkan bahwa di samping hukum-hukum yang telah ada
melarang laki-laki menjadi penata rambut dan menjahit (kecuali
berdasarkan izin khusus), hukum baru yang dikeluarkan justru
melarang laki-laki dan perempuan bersama-sama dalam kenderaan
umum, dan melarang wanita menari dalam sebuah perayaan atau
pesta yang dihadiri oleh laki-laki. Ironisnya, hukum ini
dideklarasikan pada saat pemerintah menyiapkan sebuah
Referendum (1-20 Mei 1998) untuk sebuah konstitusi baru yang

71 Samsurizzal Panggabean, “Politik Islamisasi dan Penguatan Masyarakat Sipil”,
Islamika, 6 (1995), hlm. 62.

72 Ini disebabkan oleh fakta bahwa syari’ah tidak menjamin kesetaraan bagi kaum
perempuan dalam aturan perkawinan, perceraian, dan warisan, sehingga aplikasi
aturan-aturan tersebut jelas akan melanggar prinsip kesetaraan dan non-diskriminasi
yang fundamental bagi semua standar HAM. Lihat secara umum dalam An-Na’im,
“The Rights of Women and International Law in the Muslim Context”, Whittier Law in
Review, 3 (1987), hlm. 491-516.

73 Hasan Abdullah al-Turabi, The Islamic Trend Presents Woman between Religius
Teachings and Social Traditions (Jedda: Saudi Publishers and Distributors, 1989), hlm. 5

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 121



Mohammad Hefni

mensyaratkan negara untuk membebaskan wanita dari tirani dan
mendukung perannya dalam ruang domestik dan ruang publik?.

Berlawanan dengan pernyataan al-Turabi bahwa sunat bagi
anak perempuan telah dihapuskan seiring dengan kebangkitan
Islam?, laporan-laporan terakhir mengenai survey Kesehatan dan
Demografis Sudan 1989-1990 justru menunjukkan bahwa 89,2 persen
perempuan Sudan masih mengalami penderitaan akibat praktik
kejam ini. Alih-alih membantu penghapusan sunat bagi perempuan,
menurut An-Na’'im, model kebangkitan Islam versi NIF justru
cenderung untuk meneruskan praktik ini karena streotipisasi mereka
tentang perempuan sebagai “penggoda laki-laki”7.

Lebih dari itu, pemerintah Sudan juga melarang perempuan
Sudan untuk memakai pakaian seragam tradisional nasional dan
menggantikannya dengan suatu bentuk pakaian seragam yang
menyerupai cadar Iran. Para perempuan yang menolak mengikuti
aturan pakaian ini dipecat dan tidak punya peluang lagi untuk
mendapatkan pekerjaan baru. Sebagai akibatnya, semakin banyak
kader perempuan non Islamis melarikan diri ke luar negeri. Banyak
lagi yang lainnya yang sudah melakukan hal yang sama sebelumnya
karena mengantisipasi apa yang akan terjadi. Beberapa tahun
terakhir, mayoritas elit perempuan Sudan tinggal di luar negeri,
walaupun sebenarnya orang-orang Sudan sangat kurang tertarik
beremigrasi?’.

Dalam kondisi seperti itu, lembaga hak asasi Freedom House
yang melakukan survey pada 1993, yang kemudian dimuat dalam
majalahnya Freedom Review, memasukkan Sudan sebagai salah satu
dari 20 negara dengan rekor kebebasan terburuk. Warga Sudan
dipandang “tidak bebas” (not free), berdasarkan survey atas hak-hak

74 Lamia Rustum Shehadeh, “Women in Islamic Fundamentalism: The Discourses of
Turabi and Ghannoushi”, Journal of South Asian and Middle Eastern Studies, 2, (1999),
hlm. 68-9.

75 Al-Turabi, Harakah al-Isldmiyah fi al-Sudan, al-Tathawwur wa al-Kasb wa al-Manhaj
(Kairo: al-Qari” al-’Arabi, 1991), hlm. 73.

76 An-Na'im, “Kebangkitan Islam”, him. 45.

77 Khalid Duran,”Islamistists anda Human Rights in the North Africa”, dalam, Islamic
Law Reform, eds. Lindholm dan Votg, hlm. 186.

122 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

politik dan kebebasan sipil. Untuk skala I (paling bebas) sampai 7
(paling tidak bebas), Sudan mendapatkan angka 775.

Penutup

Gagasan An-N'aim tentang evolusi syari'ah melalui teori naskh
merupakan suatu keniscayaan untuk ditempatkan dalam ranah
perumusan teknik penafsiran ulang atas sumber-sumber dasar al-
Qur’an dan as-Sunnah, dengan cara yang memungkinkan kita untuk
menyingkirkan berbagai limitasi dan diskriminasi, terutama,
terhadap perempuan dan non-Muslim. Ini dapat dilakukan dengan
penundaan pemberlakuan syari'ah  historis (Madainiyah) dan
menerapkan syari'ah moderen (Makkiyah). Karenanya, umat Muslim
harus melepaskan diri dari belenggu “nalar klasik” yang terjebak
pada teks-teks yang diturunkan pada periode Madinah. Mereka
hendaknya kembali pada teks-teks Makkiyah, sebuah ajaran Islam
yang berbicara tentang sesuatu yang universal, mengenai relasi jender
misalnya, laki-laki dan perempuan diciptakan setara, kemudian
seruan kebaikan ditujukan kepada seluruh manusia, bukan hanya
muslim. Jadi jelas, “evolusi syari’ah” adalah sebuah tawaran tentang
“nalar Islam moderen” yang memandang kesetaraan.

Daftar Pustaka

Affendi, Abdel Wahab el-. Turabi’s Revolution: Islam and Power in the
Sudan. London: Grey Seal, 1991

Ahmed, Ishtiaq. “ Abdullahi Ahmed An-Na’im on Constitutional and
Human Rights Issue”, dalam Tore Lindholm dan Karl Vogt
(Eds.), Islamic Law Reform and Human Rights. Oslo: Nordic
Human Rights Publication, 1993.

Ahmed, Khurshid. “The Nature of Islamic Resurgence” dalam John L.
Esposito (ed.), Voices of Resurgent Islam. Oxford: Oxford
University Press, 1986.

Asad, Muhammad. Principles of State and Government in Islam.
Barkeley and Los Angeles: University of California Press, 1961.

78 Hasil Survey tersebut dikutip oleh Arismunandar,”Islamisasi Sudan”, Islamika, 6
(1995), hlm. 59.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 123



Mohammad Hefni

Assefa, Hizkiaz. Mediation of Civil Wars: Approach and Strategies —the
Sudan Conflict. Boulder: Westview Press, 1987.

Ayubi, Nazih N. Political Islam. New York/London: Routledge, 1994.

Bari, Zakariya al-. Mashidir al-Ahkdm al-Isldmiyah. Kairo: Al-Arabi li
al-Thiba’ah, 1975.

Noulson, Noel J. A History of Islamic Law. Edinburgh: Edinburgh
University Press, 1978.

Do’i, Abdurrahman 1. Shari’ah: The Islamic Law. Kualalumpur: A.S.
Noordin, 1996.

Engineer, Ali Asghar. The Rights of Women in Islam. Selangor: Déarul
Ihsan, 1992.

Esposito, John L. (ed.), The Oxford Encyclopaedia of the Modern Islamic
World. New York: Oxford University Press, 1995.

Isfahani, Al-Raghib al-. Mu’jam Mufradit Alfadz al-Qur’an al-Karim.
Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Na’im, Abdullahi Ahmed An-. Toward an Islamic Reformation, Civil
Liberties, Human Rights, and International Law. New York:
Syracuse University Press, 1996.

Na’im, Abdullahi Ahmed An-. “Al-Qur’an, Shari’a, and Human
Rights: Foundation, Deficiences, and Prospects”, dalam The
Ethics of World Religious and Human Rights, eds. Hans Kung dan
Jurgen Moltman, edisi khusus Jurnal Concilium, No. 2 (1992)

Na’im, Abdullahi Ahmed An-. “Civil Rights in Islamic Constitutional
Tradition: Shared Ideals and Divergent Regimes”, The John
Marshall Law Review, No. 2 (1992)

Na’'im, Abdullahi Ahmed An-. “Constitutional Discourse and the
Civil War in the Sudan”, dalam W.M. Daly dan Ahmad Alawad
Sikaiga (eds.), Civil War in the Sudan. London: British Academic
Press, 1993.

Na’'im, Abdullahi Ahmed An-. “Mahmoud Mohammed Thaha and
The Crisis Islamic Law Reform: Implication for Interreligious
Relation”, Journal of Ecumenical Studies, No.1 (1988)

Nabhan, Muhammad Fartq. al-Madkhal li al-Tasyr? al-Isldm. Beirut: Dar
Qalam, 1981.

Quthb, Sayyid. Hadza Isldm. New York: LLF.S.0O Publication, t.th.

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979.

Sayis, Syaykh Muhammad ‘Ali al-. Nasydt al-Figh al-Ijtihdd wa
Atsaruhu. Kairo: Majma’ al-Buhts al-Islamiyah, 1995.

124 ol-1l-kKam Vol.8 No.1 Juni 2013



Desakan Sosiopolitik

Swidler. Leonard (ed.). Religious Liberty and Human Rights in Nations
and Religions. New York: Ecumenical Press, t.th.

Syéfi’i, al-. al-Risdlah. Kairo: Musthafa al-Babi al-Halabi, 1983.

Syalthtt, Mahmad. al-Islam, Aqidah wa al-Syari’ah. Beirut: Dar Qalam,
1966.

Thaha, Mahmoud Mohammed. The Second Message of Islam. Syracuse:
Syracuse University Press, 1987.

Voll, John O. “Fundamentalism in the Sunni Arab World: Egypt and
Sudan”, dalam Martin E. Marty dan R. Scott Appleby (eds.),
Fundamentalisms Observed (the Fundamentalisms Project), Vol. 1.
Chicago: University of Chicago Press, 1991.

Voll, John O. “Transformasi Hukum Islam: Suara Sarjana Aktifis
Sudan”, terj. Ihsan Ali-Fauzi, Islamika, No. 1 (1993)

Votg Tore Lindholm dan Karl. (eds.). Islamic Law Reform and Human
Rights: Challangers and Rejoinders. Oslo: Nordic Human Rights
Publication, 1993.

al-1lKam Vol.8 No.1 Juni 2013 125



