Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

PENATALAYANAN KRISTEN:
MENATA ULANG PRINSIP PENATALAYANAN KRISTEN METHODIST
INDONESIA DENGAN KACA MATA HUBUNGAN DI ANTARA MANUSIA DAN
CIPTAAN BUKAN MANUSIA

Pdt. Dr. Fernando Sibarani, M.Th

Abstrak

Gereja Methodist Indonesia (GMI) menetapkan visi dalam rencana strategis (restra) tahun
2013 —2033,“Gereja bertumbuh Memberkati Semua Ciptaan”. Visi besar itu pertama tidak
mendapat pendasaran teks (baik Alkitab maupun tradisi Wesleyan) yang memadai sebagai
dasar teologis ekklesiologis dan kedua, dari uraiannya jelas bahwa “seluruh ciptaan” yang
dimaksud hanyalah manusia (terutama) dan tumbuhan, sementara hewan diabaikan begitu
saja. Tradisi Methodist melalui John Wesley sesungguhnya memiliki warisan yang sangat
penting dalam hubungannya dengan tema ekologis.

Pemahaman eskatologis John Wesley dan karena itu mestinya Gereja Methodist Indonesia
adalah, bahwa Kerajaan Surga dan Kerajaan Allah adalah dua frase untuk satu hal yang
sama. Pemahamannya adalah, bahwa tidak kurang adanya kondisi sukacita yang besar di
surga, tetapi kondisi itu mestinya bisadinikmati juga di bumi ini; penataan yang tepat bagi
kemuliaan surgawi, lebih daripada penguasaan atasnya. Dalam terang itulah mestinya visi
GMI “Gereja bertumbuh memberkati seluruh ciptaan” diletakkan dengan tepat. Memahami
pesan eklesiologis ekologis Wesleyan dalam terang pergumulan ekologi sebagaimana
diuraikan dalam artikel ini akan membawa GMI kepada peran besar dalam kehidupan
menggereja dewasa ini.

Kata-kata kunci

Eklesiologi — Ekologi — Manusia — Methodist — Non Manusia — Penatalayanan — Renstra —
Wesleyan

Pendahuluan

Menarik untuk mengamati bahwa pada akhirnya suara ekologis terdengar juga dalam
“nyanyian” menggereja GMI (Gereja Methodist Indonesia) saat ini. Dalam Visi, Misi dan
Rencana strategis GMI tahun 2013 — 2033, tertuang visi besar “Gereja bertumbuh
Memberkati Semua Ciptaan “ dengan mendasarkannya pada Kejadian 12:2; Ibrani 6:14 dan
Lukas 10:27. Jika kita melihat pemilihan teks-teksyang mendasari penetapan visi ini, segera
akan tampak bahwa wawasan ekologis penetapan visi ini layak dipertanyakan. Tidak satupun
dari teks-teks itu yang berbicara mengenai “semua ciptaan” dalam arti yang sesungguhnya.
Dalam uraian yang khusus membahas pokok pelestarian lingkungan hidup, tampak sekali
bahwa yang dimaksud adalah sekedar penanaman pohon, yang dipandang sebagai cara untuk
menunaikan tugas mengelola bumi dan memelihara kelangsungan bumi. Kepedulian
terhadap lingkungan dipandang sebagai cara Gereja memberkati semua ciptaan, karena



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

mereka akan hidup sejahtera. Kembali hal ini didasarkan pada teks yang justru berpotensi
merusak bumi (Kej.1:26), di manamanusia adalah gambar dan rupa Allah, tanpa melihat sisi
keras penguasaan atas hewan-hewan yang secara eksplisit diuraikan dalam teks itu. Dengan
demikian menurut saya suara ekologis yang dibunyikan dalam visi, misi dan renstra GMI itu
minimal memiliki dua masalah besar, perfama tidak mendapat pendasaran teks (baik Alkitab
maupun tradisi Wesleyan) yang memadai sebagai dasar teologis ekklesiologis dan kedua,
dari uraiannya jelas bahwa “seluruh ciptaan” yang dimaksud hanyalah manusia (terutama)
dan tumbuhan, sementara hewan diabaikan begitu saja.

Akar-Akar Eklesiologi Ekologis

Karena fakta-fakta sebagaimana diuraikan di atas, menarik untuk melirik kembali apakah ada
akar-akar methodistme yang bisa menumbuhkan sebuah eklesiologi yang teologis ekologis,
yang dengannya GMI bisa menampilkan dirinya dengan wajah “ramah” lingkungan sebagai
konsekuensi logis dari visi besar dimaksud? Saya sedikit curiga, bahwa selama ini GMI
menyadari bahwa sesungguhnya yang disebut dengan penatalayanan itu mencakup
pengelolaan hidup jemaat dan tentu juga dalam kaitannya dengan alam. Ini misalnya
dibuktikan dengan didudukkannya Parpem (Partisipasi Pembangunan) dalam jajaran di
bawah Badan Penatalayanan dan Keuangan GMI. Jika selama ini GMI lebih memahami
badan ini sebagai pengelola keuangan saja, maka sesuangguhnya menurut saya hal itu
menunjukkan kurangnya topik penatalayanan diluar keuangan dibunyikan dalam kehidupan
menggereja GMI. Atau lebih jauh, kemungkinan juga memang methodistme (sejak John
Wesley) tidak mewariskan apapun mengenai pokok penatalayanan dunia, walau ini adalah
tema besar teologi. Beberapa tahun belakangan ini, badanParpem yang disebutkan tadi getol
mengadakan gerakan penanaman hutan, sebagai bagian dari program pelayanannya, sampai
akhirnya dibunyikan secara eksplisit dalam visi misi seperti diuraikan di atas. Kalau begitu,
perlulah tulisan ini untuk memberi kesadaran akan adanya warisan (jika ada) yang perlu digali
kembali, atau jika tidak, minimal membaca warisan lain yang memang bisa berguna jika
ditempatkan dalam posisi pembacaan ekologis.

Pada tahun 1974 Keith Ward sebagaimana dikutip oleh Christopher Southgate menulis, “jika
terdapat ciptaan berperasaan peka apapun yang menderita kesakitan, tidak peduli apa dan
bagaimanapun itu dibuktikan, mesti ditemukan bahwa kesakitan itu diubah oleh sebuah
sukacita yang lebih besar”.! Dalambukunya yang kemudian, kembali sebagaimana dikutip
oleh Southgate, dia mengatakan, “kekekalan, bagi hewan sebagaimana juga bagi manusia,
adalah kondisi yang tidak dapat dihindarkan oleh Teodisi jika ingin diterima. Keadaan
mendesak bersama dengan semua argumen yang lain tentang Allah, adalah salah satu dari
alasan-alasan utama untuk percaya kepada kekekalan.”?> Pokok ini menggemakan kembali
jiwa dari kotbah John Wesley yang terkenal berjudul “The General Deliverance”. Dalam
kotbahini, John Wesley memakai Roma 8:19-22 sebagai dasar, untuk bertanya mengenai
“kepada apakah kemungkinan ada sebuah keberatan yang masuk akal atas keadilan Allah?
Jawabannya adalah dalam penderitaan banyak ciptaan yang tidak pernah melakukan dosa

' Christopher Southgate, The Groaning of Creation: God, Evolution, And the Problem of Evil (London:
WestminsterJohn Knox Press, 2008), 78
2 Ibid 35-36



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

tetapi dihukum dengan begitu berat.

Tetapi Wesley meneruskan, “keberatan itu lenyap, jika kita mempertimbangkan, bahwa ada
sesuatu yang lebih baik setelah kematian bagi ciptaan-ciptaan ini juga; bahwa ciptaan-
ciptaan ini juga suatu hariakan dibebaskan dari perbudakan kerusakan, dan akan menerima
sebuah pemulihan secara luas bagi semua penderitaan mereka sekarang ini”.> Dengan
demikian bagi Wesley maupun Ward, minimal hewan dari antara ciptaan non manusia akan
berpartisipasi dalam karya penebusan. Dalam teks Roma 8:19-22 dan juga teks-teks kosmis
yang Kristologis seperti Kolose 1:15-20 dan Efesus 1:10 tampak menunjukkan pandangan
yang jelas bahwa “ciptaan” (Roma 8) dan “segala sesuatu” (Kolose dan Efesus) akan berbagi

manfaat atau keuntungan dari karya pembebasan Allah dalam Kristus.

Dalam dua bagian kitab Yesaya, kita dapat melihat ditunjukkan hubungan yang diubah di
antara predator dan hewan-hewan mangsanya (11:6-9; 65:25). Dalam teks pertama jelas sekali
bahwa hubungan yang berubah ini juga melibatkan manusia: “seorang anak kecil akan
menggiringnya” (11:6). Karena itu, para pemikir yang memberi nuansa yang berbeda seperti
John Wesley dan Ward perlu diberi tempat, dengan pendirian mereka bahwa teologi
penciptaan tidaklah cukup dalam dirinya sendiri untuk menjelaskan masalah penderitaan
ciptaan non manusia. Pikiran atau sikap mengenai kebaikan Allah juga memerlukan adanya
doktrin penebusan dan dalil pemenuhan eskatologis bagi semua ciptaan. Allahpunya rencana
masa depan bagi kondisi seluruh ciptaan, bukan hanya manusia. Bumi baru dan langit baru,
aktifitas penyelamatan yang dikerjakan Allah melingkupi semua ciptaan. Secara eksplisit
Fretheimmemberi penegasan, dengan membaca Alkitab secara relasional akan menunjukkan
bahwa penebusan manusia harus sejalan dengan penyembuhan dan tentu saja keselamatan
alam semesta. Hanya ketika alam semesta sudah disembuhkan akan terpenuhi keselamatan
manusia secara sempurna.* Anehnya teks-teks di atas yang mendapat perhatian serius dari
John Wesley tidak diberi tempat dalam penyusunan visi misi dan restra GMI itu.

Mc Daniel menyatakan pentingnya poin sedemikian dimunculkan. Dia memikirkan dengan
sungguh- sungguh misalnya kasus ikan paus abu-abu yang secara sistematis disiksa sampai
mati (dan bahkan dimakan hidup-hidup dalam prosesnya) oleh sekelompok ikan paus yang
diberi nama orca. Dalam kasusseperti itu, dia mengatakan bahwa sangat penting untuk
memikirkan masalah penebusan. Dia menulis,“ikan paus abu-abu dan orca telah dibawa
secara bersama-sama kedalam pengalaman Allah, di mana tidak pernah mereka dapatkan
bagi diri mereka sendiri, dan mereka dengan cara ini “ditebus”.’ Tetapi McDaniel bersama
John Wesley juga berharap bahwa kekekalan yang subjektif juga tersedia bagi hewan.
Masalah bukanlah pada kematian, tetapi pada ketidaksempurnaan. Perjalanan hewan
berlanjuttetap dalam sebuah bentuk kesempatan mendapatkan perbaikan yang mendalam

3 John Wesley, “The General Deliverance”, dalam Sermons on Several Occasions, Vo.2 (London: J. Kershaw,
1825),131.

4 Terence E. Fretheim, God and World in the Old Testament: A Relational Theology of Creation (Nashville:
AbingdonPress, 2005), 194.

5 Jay B. Mc. Daniel, “Can Animal Suffering Be Reconciled With Belief?” dalam Andrew Linzey dan Dorothy
Yamamoto (ed), Animals on the Agenda: Questions about Animals for Theology and Ethics (London: Longman,
1989), 169.



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

yang melambangkan kesatuan dengan jiwa itu sendiri. Sekali kesatuan ini tercapai, kematian
dapat terjadi tanpa masalah.® Dalam kaitannya dengan persoalan itu, bagaimanapun gereja
mesti menemukan bentuk hubungan seperti apa yang mereka bisa jelaskan secara teologis
dan yang diatasnya mereka berdiri dan bertindak dalam pokok hubungan manusia dengan
ciptaan non manusia.

PENATALAYANAN: Sebuah Bentuk Hubungan Antara Manusia dan Ciptaan Non
Manusia.

Ide bahwa manusia adalah penatalayan ciptaan cenderung menjadi posisi yang diambil oleh
kelompok-kelompok Kristen atau denominasi gereja yang ada saat ini. Konsep penatalayanan
mendapat dukungandalam berbagai dokumen utama, baik di kalangan Evangelikal maupun
Katolik.” Akhir-akhir ini, posisi inimenjadi objek serangan yang sangat kuat. Misalnya Clare
Palmer mengatakan bahwa penatalayanan dalam pengertian yang biasa dipakai saat ini adalah
konsep yang tidak Alkitabiah.® Richard Baucham menguatkan pendapat ini dengan
mengatakan bahwa sesungguhnya pemahaman dalam tradisi Kristendimana manusia adalah
penatalayan alam barulah muncul pada abad ke-17. Penatalayanan bukanlah pengertian atas
kata “berkuasa” dalam pemahaman tradisi teologis Kristen hingga abad ke-17.° Anne
Primavesi malah menyatakan bahwa konsep penatalayanan adalah sesuatu yang eksploitatif
dan tidak ekologis.!® Sean Mc. Donagh memperhatikan bahwa dalam konteks analogi
penatalayanan seperti ini, bumi dipandang sebagai suatu benda dan menjadi milik yang lemabh,
tidak berdaya atau tidak aktif yangkarenanya harus dipelihara. Disamping itu juga menjadi
sumber finansial yang harus diatur sedemikian rupa untuk tujuan memberi keuntungan bagi
investasi itu.!! Edward Echlin mengklaim bahwa konsep penatalayanan sangat mudah jatuh
pada pandangan yang tidak menyentuh dan manipulatif terhadap ciptaan dan sama sekali tidak
menggerakkan hati.'? Bill Mc. Kibben memandang konsep penatalayanansebagai yang sangat
kurang dalam muatan yang karenanya sedikit sekali tuntunan yang dapat diberikannya

6 Ibid 170.

7 Referensi mengenai hal ini dapat dilihat dalam: A .Mc. Grath, The Re-Enhantment of Nature: The Denial

of Religion and the Ecological Crisis ( New York: Doubleday, 2002); R.J.Berry, God’s Book of Works: The
Nature andTheology of Nature (London: T&T Clark, 2003)

8 Palmer mengatakan bahwa pengertian kata ‘“Penatalayanan (eng: Stewardship) sangat beragam, dan
penggunaannya di dunia sekular tentu berbeda dengan di dunia religius. Dalam Alkitab sendiri konsepnya
berbeda-beda, bahkan dalam Ayub 38-41, manusia sama sekali tidak dipandang relevan sebagai penatalayan,
karena Allah sendiri yang mengairi tanah yang tidak dihuni manusia, bahkan gurun yang tidak ada seorangpun
di dalamnya. Clare Palmer, ”Stewardship: A Case Study in Environmental Ethics” dalam R.J.Berry (ed),
EnvironmentalStewardship: Critical Perspectives — Past and Present (London: T&T Clark International, 2006),
64-65.

° R. Bauckham, “Stewardship and Relationship”, dalam R.J. Berry (ed), The Care of Creation (Leicester: Inter
VarsityPress, 2000), 99-100. Menurut Bauckham penting bagi kita untuk menyadari fakta darimana datangnya
konsep ini. Kita tidak dapat memberikan respon yang memadai atas krisis hubungan antara manusia dengan
ciptaan lain yangkita hadapi saat ini, jika kita tidak memahami dari mana dan mau kemana kita pergi. Konsep
kita, baik secara teologis atau yang lainnya, membawa bersamanya proyek kemanusiaan yang besar dan dapat
mendatangkan bencana; proyek penaklukan alam dan menatanya kembali sesuai dengan tujuan kita.

10 Anne Primavesi, From Apocalypse to Genesis: Ecology, Feminism and Christianity (Turnbridge Wells: Burns
&Oates, 1991), 106-107.

1 Sean Mc. Donagh, Passion for the Earth: The Christian Passion to Promote Justice, Peace and the Integrity of
Creation (London: Geoffrey Chapman, 1994), 130.

12 Edward P. Echlin, The Cosmic Circle: Jesus and Ecology (Dublin: Columbia Press, 2004), 16.

10



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

mengenai bagaimana berlaku dalam banyak situasi yang ada.!3 Pergumulan ini mestinya bisa
menjadi pintu masuk bagi Methodistme untuk berkontribusi bagi pembangunan teologi Kristen
yang ekologis.

John Wesley sesungguhnya mewariskan teologi yang cukup baik menyangkut Alam
ciptaan. Bagi JohnWesley, dunia sekitar kita adalah seumpama sebuah buku besar dimana
Allah menyatakan diri-Nya.'* Bahkan gerak-gerik hewan-hewan merupakan sebuah bahasa
yang penuh perasaan haru. Bahasa itu ingin menolong manusia memiliki ribuan cara yang
bisa dipakai, seperti suara Tuhan yang berbicara kepada hati manusia, memerintah manusia
untuk melindungi dan menyayangi mereka. Pada saat itu, terhadap gerakan-gerakan dan
pandangan-pandangan yang dapat menyebabkannya rusak, menyerangnya dengan terror
dan mengancamnya, manusia mesti berada ditengah-tengah mereka untuk melakukan
perlawanan. Disinilah tepatnya menurut John Wesley bahwa setiap bagian dari alam
semesta mengantarkan manusia kepada Allah.!> Penatalayanan model John Wesley dan
karena itu adalah warisan teologis Methodist menurut saya bisa menjadi sangat relevan
dalam pergulatan kekinian, tentu saja dengan menjelaskan dan pada akhirnya menemukan
bentuknya yang kontekstual. Anehnya sebagaimana sudah disampaikan di atas, bahkan
suara ekologis yang didengungkan GMI saat ini tidak menyinggung warisannya ini sama
sekali. Apa yang ingin disajikan disini adalah sebuah upaya untuk memperlihatkan
berbagai pilihan bentuk hubungan antara manusia dengan ciptaan non manusia,dan pada
akhirnya mencoba untuk menawarkan sebuah model dimana konsep itu dapat mengambil
bagian dalam sebuah acuan pemahaman akan hubungan itu bagi Gereja Methodist
Indonesia.

Saya setuju dengan pikiran Christopher Southgate yang mengatakan bahwa setiap upaya
untuk menggolongkan hubungan kita dengan dunia non manusia mestilah menyadari bahwa
kita juga adalah bagian dari “dunia hewan” lewat kesamaan dalam tatanan genetik,
metabolisme, anatomi dan juga ketergantungan yang pasti kepada alam dalam dua hal,
makanan dan oksigen. Di samping itu, kita juga mesti menyadari bahwa kita memiliki
kemampuan untuk dua hal, pertama membuat pilihan-pilihan dankedua secara sistematis
memperluas wilayah lingkungan hidup kita, jauh melebihi kemampuan makhluklain dalam
melakukannya. Ini adalah satu aspek keistimewaan manusia. Dalam tradisi Kristen hal ini
dikenal sebagai pemberian Allah (dalam berbagai bentuk pemahaman) dan itu didasarkan
pada teks alkitab seperti Kej. 1, 2 dan Maz. 8.1

Setiap pendekatan yang akan diuraikan di bawah ini mesti dilihat dalam terang hubungan
kita yang eratdengan dan ketergantungan kita kepada spesies non-manusia. Manusia bukan

13 Bill McKibben, The Comforting Whirlwind: God, Job and the Scale of Creation (Grand Rapids Michigan:
W.B.Eerdmans, 1994), 51

14 Robert W Burtner dan Robert E.Chiles (ed), John Wesley’s Theology: A Collection from His Works (Nashville:
Abingdon Press, 1982), 36.

15 John Wesley, A Compendium of Natural Philosophy. Revised and Enlarged with Notes by B. Mayo. 3"
Americaned., Vol.1 (New York: N. Bangs and T. Mason, 1823), 313.

16 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors: A Spectrum of Relationships Between Human and
theNon-Human Creation” dalam R.J.Berry (ed), Environmental Stewardship: Critical Perspectives — Past and

Present (London: T&T Clark International, 2006), 186.

11



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

unsur yang terpisah dan objektif seolah-olah punya jarak dan bisa menguasai serta
mengontrol dengan bebas dari jarak itu. Manusia adalah aktor di dalamnya. Tetapi hal ini
juga bukan berarti mau mengatakan bahwa sebagai bagian dari para aktor manusia bisa
memahami apa yang dialami oleh dunia sebagai ciptaan yang lain. Sebagaimana dikatakan
oleh John Habgood, pertimbangan yang tepat atas ciptaan non-manusia barubisa diberikan
jika mengakui keberbedaannya.!” Karena meskipun kita bergaul lama dengan seekor kucing
misalnya, kita tidak pernah tau bagaimana rasanya menjadi kucing. Tetapi pikiran John
Wesley bisa ditarik lebih jauh oleh gereja Methodist kepada pengenalah Allah melalui
kucing tanpa harus menjadi kucing.

Berbagai Warna Bagi Kemungkinan Bentuk hubungan Manusia Dengan Ciptaan Non-
Manusia

Di satu ekstrim kita bisa melihat model-model dimana manusia ditempatkan pada posisi yang
sangat tinggi dengan panggilan yang diberikan Allah untuk menjadi co-creators atau bahkan
co-redeemers (tanpa memandangnya sebagai posisi hierarkis) bersama Allah yang telah
mengungkapkan penciptaan. Philip Hefner mendefinisikan konsep ciptaan co-creator sebagai
:” manusia adalah ciptaan dan co- creator Allah yang tujuannya adalah untuk menjadi
perantara, bertindak dalam kebebasan, untuk melahirkan masa depan yang lebih baik bagi
alam yang telah melahirkan kita.'® Jelas sekali bahwa hal inimerupakan sebuah proposal yang
berorientasi masa depan. Sebagaimana dikemukakan oleh Ted Peters, dalam bentuk
sedemikian, ada harapan akan masa depan yang lebih baik dibandingkan masa lalu dan masa

sekarang ini.!”

Lebih ekstrim lagi, Ronald Cole-Turner menyarankan bahwa manusia, sebagai co-creator
terlibat dalam karya penebusan Allah sebagai spesies yang memiliki kemampuan untuk
membuktikan dan terutama untuk menghilangkan penyakit menular. Sekaligus dia juga
mengatakan, penting bagi semua orang yang ingin mendalami pengertian mengenai
panggilan manusia untuk melayani Tuhan, bahwa kita bukan hanya ciptaan co-creator; kita
juga adalah makhluk hidup yang bagaimanapun tetap membutuhkan penebusan?’ Dengan
memperhatikan apa yang dikemukakan oleh Jurgen Moltman bahwa evolusi tetap
membutuhkan penebusan®!, menurut saya sebaiknya kita sampai pada pikiran bahwa bagian
manusia dalam penyembuhan dunia mesti mencakup juga urusan mengurangi dan terutama
menghilangkan gejala pemusnahan, yang sebagaimana kita ketahui merupakan bagian dari
proses yang berkenaan dengan evolusi.?? Hal ini tentu senada dengan apa yang dikemukakan

17 John Habgood, The Concept of Nature (London: Darton, Longman & Todd, 2002), 70.

18 Philip Hefner, The Human Factor: Evolution, Culture, Religion (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 264

19 Ted Peters, Science, Theology and Ethics (Burlington: Ashgate, 2003), 213.

20 Ronald Cole-Turner, The New Genesis: Theology and Genetic Revolution (Louisville: John Knox Press, 1993),
96-97.

2l Lihat Jurgen Moltman, The Way of Jesus Christ (London: SCM Press, 1990),296-297. Mengenai pokok ini
Southgate mengatakan, jika beberapa pola penebusan spesies non-manusia digunakan untuk mengatasi
kesulitan ini, ada pekerjaan yang harus dilakukan pada tingkat soteriologi (pemahaman mengenai
penyelamatan), sebab teori penebusan Kristen tradisional telah berpusat pada peristiwa dalam sejarah manusia
(penyaliban yang istimewa dari spesies yang istimewa yaitu manusia. Pertanyaannya kemudian adalah tempat
seperti apakah yang

22 Pikiran yang sama juga dikemukakan oleh Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors”, 187.

12



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

John Wesley sebagaimana disebutkan di atas. Sebagai co-creator dan co-redeemer manusia
bertindak dalam kebebasan untuk mewujudkan hari esok yang lebih baik dari hari ini. Pada
saat yang bersamaan, lewat keberadaan alam bebas manusia dapat menyadari sepenuhnya
akan keterbatasannya. Manusia juga mengetahui kebesaran Allah yang tak terhingga lewat
karya penciptaan-Nya, sebagaimana tergambar dalam teks-teks Alkitab seperti Ayub 38-41
dan Yesaya 40. Disini menurut saya John Wesley sebagaimana sudah diuraikan
pandangannya di atas dan karena itu juga Gereja Methodist mendapatkan momentumnya
kembali. Sebagaimana dikemukakan oleh Joseph H. Smith (teolog Methodist), pemazmur
menunjukkan kemuliaan Allah dalam karya kreatif-Nya yaitu Alam semesta dan
menghormatialam sebagai jalan Allah menyatakan diri. Oleh karena itu, mengikuti pikiran
Rasul Paulus, dunia “ketuhanan” tidak pernah ada tanpa penyataaan. Melalui perantaraan
alam semestalah kuasa Allah yang kekal dan ke-Allahan serta kebaikan-Nya dapat
diperkenalkan bagi setiap bangsa dari setiap generasi. Karena itu mustahil mengenal Dia
tanpa menghubungkannya dengan penyataan-Nya melalui alam. Bersama John Wesley,
Smith percaya bahwa pemerintahan Ilahi atas alam sememesta selanjutnya lebih banyak
berpegang kepada tujuan mengajar manusia mengenai pemerintahan moral Ilahi, dimana
manusia itu mesti bertanggungjawab untuk mengatur dirinya sendiri, sehingga tidak
kehilangan kesempatan dan kemampuan menginterpretasi suara alam yang sanggup

membawanya kepada penebusan.?*

Pendekatan co-creator dan co-redeemer bagaimanapun akan membawa pada pemikiran
bahwa manusia dengan segala kemampuannya memiliki kesanggupan untuk memodifikasi
tumbuhan, mendomestikasi hewan, membentuk ulang lingkungan, mendirikan kota-kota dan
taman-taman serta juga areal pertanian, dimana semua itu adalah bagian dari pemberian Allah
bagi manusia. Mereka yang ada dalam pemikiran ini menerima adanya kerusakan besar yang
disebabkan oleh pola pikir antroposentris masa lalu dan mengharapkan bahwa bagian dari
transformasi kemanusiaan akan menjadi penemuan akan penggunaan yang benar dari
pemberian Allah bagi manusia dalam rasa hormat atas dimiliki oleh pandangan penebusan ini
ketika fokus kita diperluas sehingga menjangkau dunia non-manusia. Mereka, sebagaimana
tampak dalam uraian di atas pada dasarnya berorientasimasa depan, percaya bahwa aktifitas
manusia akan memiliki peran dalam menciptakan masa depanyang lebih positif daripada masa
kini.

Sebuah pemahaman yang penting mengenai peranan manusia dalam hubungannya dengan
dunia non manusia, tetap memberi penekanan pada kekhususan pemberian Allah bagi
manusia, yaitu manusia sebagai imam atas ciptaan. Manusia adalah pesies yang
memanjatkan pujian ciptaan kepada Allah, spesies yang menyatukan ‘hasil dari bumi dan
dari tangan manusia’ dalam tindakan sakramental. Ide seperti ini sangat kuat dalam teologi
ortodoks barat, sebagaimana dikemukakan oleh Vladimir Lossky dan dikutip oleh
Southgate, ‘dalam perjalanannya untuk menyatu dengan Allah, manusia tidak bisa

23 Christopher Southgate, The Groaning of Creation, 104-105, 110.

2 Delbert R. Rose, Vital Holines: A Theology of Christian Experience: Interpreting the Historic Wesleyan
Message

(Minneapolis, Minnesota: Bethany Fellowship, Inch, 1975), 140, 141.

13



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

menyingkirkan ciptaan lain, tetapi secara bersama-sama dalam kasih-Nya seluruh kosmos
yang sudah rusak karena dosa, pada akhirnya akan berubah oleh anugerah’?’ ide yang sama
dikemukakan dengansangat indah oleh Wendell Berry:

To live we must daily break the body and shed the blood of creation. When we
do this knowingly, lovingly, skillfully and reverently it is a sacrament. When
we do it ignorantly, greedily and destructively it is a desecration. In such a
desecration, we condemn ourselves to spiritual and moral loneliness and
others to want.?®

Pokok pikiran keimaman sebagaimana diutarakan di atas tentu penting, tetapi bukan juga
tanpa kekurangan, misalnya tidak dijelaskannya mengenai apa dan seberapa besar yang
harus dilakukan, tetapi melulu hanya soal bahwa manusia harus melakukannya.
Penatalayanan tampaknya bisa melahirkan etika yang lebih jelas. Kita harus melakukan apa
yang penatalayan harus lakukan. Pola keimaman juga dikritik karena kegagalannya dalam
memberikan keterangan yang memuaskan soal alambebas dan keberbedaan dunia non-
manusia dan mengenai usia pendek yang dimiliki manusia, yang hanya mencakup bagian
yang sangat kecil dari biosfer. Alkitab juga mencatat banyak referensi mengenaihubungan
Allah dengan ciptaan-ciptaan lain tanpa ada kaitan dengan peran manusia sebagai perantara
(Misalnya Maz.104; Ayub 38-39; Mat.6:26 dst). Pemahaman bahwa manusia adalah imam
yang menjembatani antara Allah dan ciptaan non-manusia bisa juga mengalihkan perhatian
kita dari evolusi hubungan erat manusia dengan binatang dan juga ketergantungan manusia
dari waktu ke waktu kepada komponen bumi lainnya, misalnya bakteri dalam sistem
pencernaan kita atau aktifitas-aktifitas fotosintesis tumbuhan. Tetapi bagaimanapun, sangat
wajar sedikit dirasakan bahwa manusia sebagai ciptaan yang bertindak sebagai imam bisa
sangat menolong sebagai konsep yang membuka pintukepada ide-ide lainnya.

Di sisi lain dari konsep co-creation dan co-redeemer, kita dapat bertemu dengan berbagai
macam pendekatan biosentris yang radikal terhadap hubungan antara manusia dengan ciptaan
non-manusia. Arne Naess dan para pengikutnya dalam gerakan ‘“deep ecology”, yang
dipengaruhi oleh spiritualitas budha, menunjukkan penekanan yang kuat pada keadaan saling
berhubungan sebagaiamana disebut diatas, dalam “dependent co-arising”. Dalam pemahaman
akan ketergantungan kita terhadap ciptaan lainnya terdapat perasaan kesamaan yang radikal
dengan spesies-spesies yang lain.?’ Pemikiran yang kurang lebih sama arahnya bisa
ditemukan dalam tulisan Aldo Leopold, yang mengatakan,” sebuah tindakan benar ketika
tindakan itu cenderung mempertahankan integritas, stabilitas dan keindahan komunitas biotis.
Salah kalau kecenderungannya ke arah lain.”®

Berbeda dengan konsep co-creation dan co redeemer, tipe pendekatan ini berusaha untuk
mempertahankan keseimbangan yang ada saat ini. Seringkali pendekatan ini juga

25 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors..”, 187
26 Wendell Berry, The Gift of Good Land (San Francisco: North Point Press, 1981), 281

7 Arne Naess, “The Shallow and Deep, Long-range Ecology Movement. A Summary”, dalam Inquiry, 16: 1972,
95-100.
28 Aldo Leopold, A Sand County Almanac (New York: Oxford University Press, 1949), 224-225

14



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

mendambakan untukkembali ke masa lalu yang romantis, dimana terdapat lebih sedikit
manusia, dengan beban planet yangberkurang secara mengagumkan dan lebih dekat dengan
kehidupan awal kita sebagai pemburu- pengumpul (hunter-gatherers). Sebagaimana dicatat
oleh Thomas Sieger Derr dan dikutip oleh Southgate, terdapat fatalisme dalam pandangan
ini , dengan meletakkan sedikit penghargaan atas keberlanjutan keberadaan manusia.?
Kehidupan masa lalu dari penduduk asli seringkali dirayakan, tanpa evaluasi yang realistis
terhadap kehidupan seperti apa itu dulunya.°

Yang menarik dari pembicaraan mengenai kesamaan dan keanggotaan yang merata adalah
bahwa secara praktis hal ini pun bermasalah. Sebagaimana kutipan dari Wendell Berry di
atas, kepeduliaan manusia adalah tetap dalam ketegangan dengan spesies-spesies yang lain.
Dapatkah terjadi bahwa tidak ada kondisi-kondisi dimana kelangsungan hidup manusia
lebih dipedulikan dibandingkan dengan kesejahteraan seluruh biosistem dimana mereka
hidup? Pertanyaan-pertanyaan berkembang, sampai kepada apakah ekosistem-ekosistem
membentuk ‘“komunitas-komunitas”. Terdapat pengolahan tanah besar-besaran untuk
tujuan tertentu sebagai buah dari pemikiran ilmiah saat ini, yang karena itu pertanyaannya
kemudian adalah, apakah “stabilitas” dan “harmoni’ adalah ciri-ciri dari sistem yang alami?
Karena itu, ternyata terdapat paradoks yang tidak terhindarkan juga dalam ide biosentrisme.
Jika kita tidak “mengangkat diri kita sendiri” keluar dari ekosistem, menelitinya,
menggunakan rasionalitas kita yang istimewa dan kepintaran kita untuk itu semua, kita
tidak dapat mengetahui apa yang akan meningkatkan kesehatan (menyingkirkan
pembicaraan stabilitas dan harmoni) dari sistem organisme- organisme non-manusia. Derr
menegaskan:

The movement as a whole [biocentrism] can offer us very little real guidance
about our permissible impact on the natural world. While it would allow us
to feed and clothe and house ourselves, it would require of us some degree of
self-limitation because of our exceptional talents, including particularly our
talent for reproducing ourselves. But it very difficult to tell what this directive
might mean beyond the generalized complaint that we are too clever and thus
exceed our space too readily. We have to pretend we are less, in effect, so
that other creatures may be more, but how and how much are quite
unspecifiable.’!

Sallie Mc.Fague menegaskan bahwa deep ecology akan tetap penting “dalam kekuatan

puitisnya lebihdaripada kelengkapan konseptualnya”.*?

Dengan demikian nampak bagi kita, bahwa konsep penatalayanan itu sendiri terdapat diantara
dua ekstrim ini. Tidak terlalu meyakinkan dalam hak prerogatif untuk mengubah alam
dibandingkan dengan ide co-creator dan co-redeemer, kurang dalam kecenderungan secara
pasif dan lebih meyakinkan dalam keistimewaan manusia dibanding ide biosentrisme.
Beberapa masalah dalam konsep itu juga sudah dikemukakan. Satu kata kunci adalah, secara
implisit ada prapaham bahwa terdapat kondisi atau sifat dari ciptaan non-manusia, yang dapat
diketahui oleh manusia dan manusia ada dalam posisi siap untuk menata. Dengan demikian,

2 Christopher Southgate, “Stewardship and Its Competitors..”, 189

30 R.J.Berry, God’s Book of Works: The Nature and Theology of Nature (London: T&T Clark, 2003), 249-250.

31 T.S.Deer, “ The Chalenge of Biocentrism” dalam M.Cromartie (ed), Creation at Risk? Religion, Science and
Environmentalism (Grand Rapids Michigan: W.B. Eerdmans, 1995), 100.

32 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 125.

15



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

kata penatalayanan itu sendiri jelas berkonotasi kepedulian akan masa depan
“Penatalayanan” akan “sumber daya alam” berusaha menyediakan masa depan yang tidak
lebihburuk dari yang ada sekarang.

Tentu saja masih banyak sisi lain dari penatalayanan yang jelas tidak mungkin diuraikan
semua dalam satu paper ini. yang ingin dicapai dalam paper ini adalah bahwa apa yang
dipaparkan disini menolong untuk membuat sebuah pembedaan di tengah-tengah spektrum
yang ada. Pembedaan yang dimaksud adalah diantara konsep penatalayanan yang “lemah”
(yang hanya berusaha sebatas melakukan penghematan, dalam bahasa Lawrence Osborn
penatalayanan sebagai pemeliharaan,’® dimana akan cenderung ke arah biosentrisme
sebagaimana diuraikan di atas) dengan penatalayanan yang “kuat”, (penatalayanan sebagai
pengasuhan)* yang meliputi perubahan dan juga pemeliharaan lingkungannon-manusia,
dan cenderung ke arah co-creation).

Perbedaan ini mengungkapkan 2 (dua) element penting yang mempersulit setiap usaha untuk
menetapkan posisi yang cocok bagi kekristenan dalam mengadopsi spektrum sebagaimana
dikemukakan di atas. Elemen pertama adalah keterbatasan alami dari pengetahuan dan
pemahaman manusia akan sistem biotis. Setiap sistem tampak sangat kompleks, dimana
diperkirakan bahwa masih ada jutaan spesies yang belum dikenali. Sensitifitas sistem biologis
terhadap perubahan juga sangat sulit untuk diprediksi dan secara matematis
kecenderungannya menunjukkan perilaku yang kacau balau.

Elemen kedua adalah ketidaksepakatan yang tidak banyak dibicarakan, seperti kepada
sistem yang mana organisme-organisme non-manusia itu seharusnya diletakkan. Kita
mencatat kerinduan untuk menemukan ‘stabilitas, keindahan dan harmoni’ dalam sistem-
sistem alami dan menanyakan, apakah klaim-klaim bagi stabilitas dan harmoni dapat
diperkuat secara ilmiah? Lisa Sideris misalnya mengkritisi dengan sangat tajam pemikiran
ekofeminis seperti McFague dan Rosemary Radford Ruether atas asumsimereka bahwa
harmoni dan kerjasama adalah karakteristik yang fundamental dari sistem-sistem alami.?
Sebaliknya, dia memuji pemikiran dari Holmes Rolston III. Rolston telah melakukan
penelitian yang sangat serius dan hati-hati atas nilai-nilai instrumental, intrinsik dan sistemik
daripada dunia alami. Dia dengan tegas menyatakan bahwa manusia tidak boleh
mengintervensi cara kerja alam liar di wilayah-wilayah belantara. Bahkan kalaupun cara
kerja itu menyebabkan penderitaan bagi individu ataupun spesies-spesies, manusia tidak
boleh mengintervensi. Hal ini menghadirkan pendirian yang kuatbahwa cara dimana ciptaan
berkembang, dibawah pengaruh seleksi alam, adalah cara yang seharusnya berjalan.
Penciptaan bagi Rolston adalah jalan salib, tempat tragedi, tetapi dia juga menambahkan
(dengan meringkaskan pikiran Darwin) bahwa terdapat kemegahan sebagaimana juga
tragedi dalam pandangan hidup seperti ini. Dunia non-manusia mendapatkan keindahannya
justru dalam proses yang mencakup juga hubungan yang menyakitkan dengan predator dan
parasit yang bahkan bisamenyebabkan kepunahan.3¢

3 Lawrence Osborne, Guardians of Creation (Leicester: Apollos, 1993), 143

34 Ibid, 143-144

35 Lisa Sideris, Environmental Ethics, Ecological Theory and Natural Selection (New York: Columbia University
Press,2003), 2

36 Holmes Rolston, “Naturalizing and Systematizing Evil”, dalam W.B.Drees (ed), Is Nature Ever Wrong, Evil or
Ugly?Religion, Science and value (New York: Routledge, 2003),84

16



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

Argumen ini cukup kuat dan menarik perhatian. Tetapi langkah deskripsi ilmiah mengenai
seperti apa alam seharusnya bukanlah langkah logis yang sempurna. Di dalamnya mencakup
juga pertimbangan metafisik, yang bagi seorang Theis seperti Rolston, tentu saja penilaian
teologis. Penjelasan Darwinian mengenai dunia tidak mencakup penetapan seperti apa alam
semestinya. Pelemahan sebuah sistem alam sebagai respon atas perubahan kondisi
lingkungan, misalnya sebagai akibat dari proses desertifikasi daerah hutan, perubahan fungsi
hutan menjadi perkebunan sawit, penimbunan daerah tepian pantai, dan sebagainya, sangat
cocok dengan proses dan penjelasan Darwinisme sebagai kekayaan dan hasil yang luar biasa
dari biosfer kita saat ini. Perubahan-perubahan itu mungkin akan membawa kepada seleksi
atas berbagai populasi dan organisme: semak duri dan kaktus daripada pohondan pakis, ikan
air laut dan plankton daripada komunitas biologis lahan basah. Manusia membentuk penilaian
tentang kondisi-kondisi apa dari keseluruhan planet yang mesti ditingkatkan. Apa tantangan
yang paling keras, memutuskan kedalam mana pemikiran-pemikiran Darwinian tidak
memberi peningkatan bagi diri mereka sendiri. Penunjukkan akan harapan di masa depan
bagi organisme- organisme di planet adalah juga satu hal dimana Darwinisme tidak dapat
memberi komentar. Ini adalahsebuah penjelasan mengenai proses dan fenomena, bukan soal
nilai-nilai atau harapan-harapan.®’

Dalam mencoba memahami hubungan manusia dengan Allah dan kepada ciptaan non-
manusia, kekristenan mesti memberikan pemikiran mengenai nilai-nilai dan harapan-
harapan. Berhadapan dengan kemungkinan manusia sebagai penyebab terjadinya pemanasan
global, yang terutama bisa menyebabkan bumi menjadi tidak berpenghuni seperti Venus,
jelas manusia memiliki tugas untuk mencegah pelemahan besar-besaran atas ciptaan.
Meskipun kita memiliki kemampuan untuk menyelamatkan spesies kita, tugas itu tetap harus
dilakukan sebagai bentuk rasa hormat terhadap alam.Demikian juga dengan bencana nuklir
bisa saja tidak akan menghilangkan secara total semua organisme di planet ini, tetapi
bagaimanapun itu adalah proses pemusnahan yang dapat mengakibatkan bencana bagi biosfer
ini. Segala usaha mesti dilakukan, tentu saja untuk menjaga agar aktifitas manusia pada
akhirnya dapat memberi pertumbuhan kepada yang lain juga. Dalam visi eskatologisnya,
John Wesley mengatakan, bahwa “seluruh ciptaan yang hidup” harus berbagi dalam ciptaan
baru, dibebaskan dari perbudakan kejahatan saat ini yang disebabkan oleh dosa, dan berbagi
dalam “kebebasan mulia anak-anak Allah™® sehingga dengan demikian sungguh-sungguh

hadir “bumi dan langit yang baru”.*

Bagaimanapun, kepenatalayanan manusia, tugas yang menyangkut pencegahan dalam
rangka menjaga agar masa depan tidak secara radikal lebih buruk dari sekarang juga
dipergunakan bagi situasi-situasi polusi karena ulah manusia. Demikian juga dengan rasa
hormat kepada alam bebas harus juga dimiliki oleh manusia. Hal ini tentu saja bukan atas
dasar pemahaman Darwinian Kkita, tetapi atas dasar rasa hormat atas nilai ciptaan Allah.
Tindakan Allah untuk mempertahankan biosfer yang indah dan “baik” barangkali bisa lewat
manusia sebagai perantara. Dalam pemahaman terbatas seperti ini saya menganggap bahwa
sah-sah saja berbicara mengenai penatalayanan manusia atas planet ini.

37 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors..”, 190

38 John Wesley, The Works of John Wesley, Vol.VI (Grand Rapids, Michigan: Zondervan Publishing House, 1872),
295-296

3 John Wesley, The Standard Sermons of John Wesley Annotated by E.H.Sugden (London: The Epworth Press,
1956), 415

17



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

Saya setuju dengan para penulis deep-ecology, dalam hal pemahaman akan pentingnya bagi
kita baik secara ilmiah dan spiritual, mengenai kelangsungan hutan belantara. Penatalayanan
kita, sebagaimana diuraikan di atas dalam pengertian upaya perlindungan atas batas-batas
kesuburan yang di dalamnya sistem bumi sebagai keseluruhan dapat dibuka, harus termasuk
upaya perlindungan akan hutan belantara sebagai tempat yang dikuduskan bagi rasa hormat
kita kepada Allah Pencipta. Di dalam hutanbelantara kita dapat menyadari keanggotaan kita
dalam kewarganegaraan komunitas biotis. Dalam hutan belantara kita belajar paling cepat
dari ciptaan-ciptaan yang lain. Lewat keberadaan hutan belantara kita dapat menafsirkan
kembali rasa keterbatasan kita, menyadari kebesaran Allah yang tidak terhingga dan karya
penciptaan yang dilakukan Allah, yang terus bergerak sebagaiamana digambarkan dalam
Ayub 38-39 dan Yesaya 40.

Di atas sudah diterakan bahwa penetapan manusia sebagai imam bagi ciptaan sebenarnya
tidak memberikan arahan etis yang jelas. Aktivitas sebagai co-creator banyak dihubungkan
dengan keimamandan tentu saja menjadi pusat bagi praktek sakramental. Apa yang kita
berikan adalah ‘hasil bumi’ dan hasil dari berkat kepintaran manusia, ‘pekerjaan tangan
manusia’. Tetapi hal ini bisa juga diperdebatkanbahwa manusia melatih keimamannya hanya
sebagai perenungan belaka, meskipun kita tidak mendengar nyanyian pujian dari seluruh
ciptaan sebagaimana diacu oleh pemazmur (Maz. 19:1-4). Kita dapat tetap dalam nyanyian
itu di tempat terasing, merayakannya dan mempersembahkannya kepada Allah. R. J.Berry
membantu untuk memahami ini, dengan mengutip seorang penafsir Perjanjian baruCharles
Cranfield:

The Jungfrau and the Matterhorn and the planet Venus and all living

things too, man alone excepted, do indeed glorify God in their own ways;

but since their praise is destined to be not acollection of independent

offerings, but part of a magnificent whole, the united praise of the whole

creation, they are prevented from being fully what they were created to be,

so long as man’s part is missing.*’

Kita tidak dapat meletakkan posisi keimaman manusia dengan tepat pada spektrum kita
dalam setiap poin yang sudah didefinisikan di atas. Tetapi kurangnya ketepatan etis tidak
menyebabkan ide tentang keimaman apapun menjadi tidak penting. Kecenderungan dari
teks-teks besar mengenai penciptaan dalam kitab Perjanjian Lama adalah bahwa kita telah
ditempatkan pada tempat yang khusus oleh Allah,sebagai yang diciptakan terakhir (Kej. 1)
atau yang pertama (Kej. 2), sebagai yang memberikan nama hewan-hewan dihadapan
Allah, yang hampir sama seperti Allah dalam lagu pujian alam (Mazmur 8). Kekhususan
ini membuat kita bisa melihat dunia ciptaan secara keseluruhan, dan mempersembahkan
semuanya dalam pujian. Penciptaan manusia dalam rupa dan gambar Allah (Kej. 1:26) dan
untuk memuji serta memuliakan Allah selamanya, haruslah berada di belakang setiap
gambaran panggilan kita dalam hubungan dengan ciptaan yang lain.

Terdapat tiga konteks yang jelas dimana manusia harus peduli dengan ciptaan dan karenanya

40 Charles Cranfield, “Some Observations on Romans 8:19-21” dalam R.Banks (ed), Reconciliation and Hope
(GrandRapids Michigan: W.B. Eerdmans, 1974), 227

18



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

harus berusaha keras baik secara aktif atau pasif. Yang pertama adalah konteks keseluruhan
permukaan biosfer; yang kedua adalah konteks yang sekarang ini disebut sebagai hutan
belantara; dan yang ketiga adalah konteks dimana manusia hidup berdampingan dengan
ciptaan non manusia dan memelihara atau secara aktif menatanya. Kita mesti bisa
menangkap sebuah spektrum peranan bagi manusia. Tema penciptaan manusia dalam
gambar Allah memberi bobot atas klaim manusia sebagai imam ciptaan, dan juga
memberikan kepada manusia petunjuk bagaimana kita menggunakan spektrum kita.

Kita sendiri dalam pengertian pelayan atas seluruh muka bumi, mengetahui banyak
skenario yang akanmemusnahkan semua atau sebagaian besar kekayaan kehidupan, dan
kita memiliki tanggungjawab untuk menghindari skenario-skenario itu, untuk menghemat
pada tingkatan yang paling umum, apa yang dulu sudah dikerjakan dan disediakan Allah di
bumi, yang tentu saja dalam rangka menjaga agar masa depan tidak lebih buruk dari hari
ini. Dan bagian dari status kita dalam gambar Allah adalah kapasitas manusia untuk melihat
bumi sebagai sesuatu yang mudah hancur dan semuanya indah, dan untuk menjaganya
dengan hikmat. Dalam pengertian ini kita ada dalam gambar Allah yang melihat atasciptaan
dan melihatnya sangat baik, dan mempertahankannya untuk tetap aman pada saat Dia
istirahat (Kej.1:31-2:3). Pengertiasn sedemikian dapat memperluas apa yang sudah
dikemukakan John Wesley diatas.

Pokok-pokok sebagaimana diuraikan ini menurut saya perlu secara eksplisit diterakan
dalam visi, misi dan renstra GMI sebagaimana disebut di atas dan menjadi keprihatinan
paper ini. Jangkauan visi yang cukup jauh sampai tahun 2033 itu akan sangat sia-sia dan
usang bahkan sejak awal dicetuskan jika dipertahankan dalam bentuknya sekarang. John
Wesley pernah mengurai pokok ini, dan jelas menjadi penting dalam memulai sebuah
bangunan eklesiologi ekologis GMI sebagai Gereja Wesleyan.

Pendasaran teks yang tidak tepat, penelusuran tradisi yang sama sekali tidak disentuh bahkan
pemahaman “semua ciptaan” yang sangat dangkal sebagai manusia dan tumbuhan saja,
pemahaman akan konteks ekologi yang tidak mendalam jelas membuat visi, misi dan renstra
itu perlu segera direvisi.

Penutup

Sebagai penutup saya ingin menggarisbawahi dua pokok dalam satu kesatuan sebagai
kristalisasi dariapa yang sudah saya uraikan di atas. Pemahaman eskatologis John Wesley
dan karena itu mestinya Gereja Methodist Indonesia juga adalah, bahwa Kerajaan Surga
dan Kerajaan Allah adalah dua frase untuk satu hal yang sama. Pemahamannya adalah,
bahwa tidak kurang adanya kondisi sukacita yang besar di surga, tetapi kondisi itu mestinya
bisa dinikmati juga di bumi ini; penataan yang tepat bagi kemuliaan surgawi, lebih daripada
penguasaan atasnya.*! Dalam terang itulah mestinya visi GMI “Gereja bertumbuh
memberkati seluruh ciptaan” diletakkan dengan tepat. Memahami pesan eklesiologis
ekologis Wesleyan dalam terang pergumulan kekinian ekologi sebagaimana diuraikan
panjang lebar dalam paper ini akan membawa GMI kepada peran besar dalam kehidupan
menggerejadewasa ini. Semoga.

41 John Wesley, Explanatory Notes upon the New Testament (London: The Epworth Press, 1948), 22.

19



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

DAFTAR PUSTAKA
Banks, R. (ed).
1974  Reconciliation and Hope, Grand Rapids Michigan: W.B. Eerdmans.

Berry, R.J.
2000 The Care of Creation, Leicester: Inter Varsity Press.

2003 God’s Book of Works: The Nature and Theology of Nature, London: T&T
Clark.

2006 Environmental Stewardship: Critical Perspectives — Past and Present,
London: T&T ClarkInternational.

Berry, Wendell.
1981 The Gift of Good Land, San Francisco: North Point Press.

Burtner, Robert W dan Robert E.Chiles (ed),
1982  John Wesley’s Theology: A Collection from His Works , Nashville: Abingdon
Press.

Butarbutar, Hotlan dkk (tim penyusun).
2013  Visi, Misi Dan Rencana Strategis Gereja Methodist Indonesia Tahun 201 3-
2033, Medan:Kantor Pusat GMI.

Cole-Turner, Ronald.
1993 The New Genesis: Theology and Genetic Revolution, Louisville: John Knox
Press.

Cromartie, M. (ed).
1995  Creation at Risk? Religion, Science and Environmentalism, Grand Rapids
Michigan: W.B.Eerdmans.

Drees, W.B. (ed).
2003  Is Nature Ever Wrong, Evil or Ugly? Religion, Science and Value, New Y ork:
Routledge.

Echlin, Edward P.
2004 The Cosmic Circle: Jesus and Ecology, Dublin: Columbia Press.

Fretheim, Terence E.

2005 God and World in the Old Testament: A Relational Theology of
Creation ,Nashville: Abingdon Press

Habgood, John.
2002 The Concept of Nature, London: Darton, Longman & Todd.

Hefner, Philip.
1993  The Human Factor: Evolution, Culture, Religion, Minneapolis: Fortress Press.

Leopold, Aldo
1949 A Sand County Almanac, New York: Oxford University Press.

Linzey, Andrew dan Dorothy Yamamoto (ed).

20



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

1989 Animals on the Agenda: Questions about Animals for Theology and
Ethics, London: Longman.

Mc. Donagh, Sean.
1994 Passion for the Earth: The Christian Passion to Promote Justice, Peace and
the Integrityof Creation, London: Geoffrey Chapman.

Mc. Grath, A.
2002 The Re-Enhantment of Nature: The Denial of Religion and the
Ecological Crisis, New York: Doubleday.

Mec. Kibben, Bill
1994 The Comforting Whirlwind: God, Job and the Scale of Creation, Grand
Rapids Michigan: W.B.Eerdmasn.

McFague, Sallie.
1993 The Body of God: An Ecological Theology, Minneapolis: Fortress Press.

Moltman, Jurgen.
1990 The Way of Jesus Christ, London: SCM Press.

Naess, Arne.

1972  “The Shallow and Deep, Long-range Ecology Movement. A Summary”,
dalam Inquiry, 160sborne, Lawrence.

1993 Guardians of Creation, Leicester: Apollos.

Peters, Ted.
2003  Science, Theology and Ethics, Burlington: Ashgate.

Primavesi, Anne.
1991 From Apocalypse to Genesis: Ecology, feminism and Christianity,
Turnbridge Wells:Burns & Oates.

Rose, Delbert R.
1975  Vital Holines: A Theology of Christian Experience: Interpreting the
Historic  Wesleyan Message, Minneapolis, Minnesota: Bethany
Fellowship, Inch.

Sideris, Lisa.
2003  Environmental Ethics, Ecological Theory and Natural Selection, New
York: ColumbiaUniversity Press.

Southgate, Christopher.
2008 The Groaning of Creation: God, evolution, And the Problem of Evil, London:
WestminsterJohn Knox Press.

Wesley, John .
1823 A Compendium of Natural Philosophy. Revised and Enlarged with Notes by B.
Mayo. 3™

American ed., Vol.1 , New York: N. Bangs and
T. Mason. 1825 Sermons on Several Occasions,
Vo.2, London: J. Kershaw.

21



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018 ISSN 2085-532X

1872 The Works of John Wesley, Vol.VI, Grand Rapids, Michigan: Zondervan
Publishing House. 1948 Explanatory Notes upon the New Testament, London:

The Epworth Press.
1956 The Standard Sermons of John Wesley Annotated by E.H.Sugden, London:
The EpworthPress.

22



