
Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

7 

 

PENATALAYANAN KRISTEN: 

MENATA ULANG PRINSIP PENATALAYANAN KRISTEN METHODIST 

INDONESIA DENGAN KACA MATA HUBUNGAN DI ANTARA MANUSIA DAN 

CIPTAAN BUKAN MANUSIA 

Pdt. Dr. Fernando Sibarani, M.Th 

 

 

Abstrak 

Gereja Methodist Indonesia (GMI) menetapkan visi dalam rencana strategis (restra) tahun 

2013 – 2033, “Gereja bertumbuh Memberkati Semua Ciptaan”. Visi besar itu pertama tidak 

mendapat pendasaran teks (baik Alkitab maupun tradisi Wesleyan) yang memadai sebagai 

dasar teologis ekklesiologis dan kedua, dari uraiannya jelas bahwa “seluruh ciptaan” yang 
dimaksud hanyalah manusia (terutama) dan tumbuhan, sementara hewan diabaikan begitu 

saja. Tradisi Methodist melalui John Wesley sesungguhnya memiliki warisan yang sangat 

penting dalam hubungannya dengan tema ekologis. 

Pemahaman eskatologis John Wesley dan karena itu mestinya Gereja Methodist Indonesia 

adalah, bahwa Kerajaan Surga dan Kerajaan Allah adalah dua frase untuk satu hal yang 

sama. Pemahamannya adalah, bahwa tidak kurang adanya kondisi sukacita yang besar di 

surga, tetapi kondisi itu mestinya bisa dinikmati juga di bumi ini; penataan yang tepat bagi 

kemuliaan surgawi, lebih daripada penguasaan atasnya. Dalam terang itulah mestinya visi 

GMI “Gereja bertumbuh memberkati seluruh ciptaan” diletakkan dengan tepat. Memahami 

pesan eklesiologis ekologis Wesleyan dalam terang pergumulan ekologi sebagaimana 

diuraikan dalam artikel ini akan membawa GMI kepada peran besar dalam kehidupan 

menggereja dewasa ini. 

 

Kata-kata kunci 

Eklesiologi – Ekologi – Manusia – Methodist – Non Manusia – Penatalayanan – Renstra – 

Wesleyan 

 

Pendahuluan 

Menarik untuk mengamati bahwa pada akhirnya suara ekologis terdengar juga dalam 

“nyanyian” menggereja GMI (Gereja Methodist Indonesia) saat ini. Dalam Visi, Misi dan 

Rencana strategis GMI tahun 2013 – 2033, tertuang visi besar “Gereja bertumbuh 
Memberkati Semua Ciptaan “ dengan mendasarkannya pada Kejadian 12:2; Ibrani 6:14 dan 

Lukas 10:27. Jika kita melihat pemilihan teks-teks yang mendasari penetapan visi ini, segera 

akan tampak bahwa wawasan ekologis penetapan visi ini layak dipertanyakan. Tidak satupun 

dari teks-teks itu yang berbicara mengenai “semua ciptaan” dalam arti yang sesungguhnya. 

Dalam uraian yang khusus membahas pokok pelestarian lingkungan hidup, tampak sekali 

bahwa yang dimaksud adalah sekedar penanaman pohon, yang dipandang sebagai cara untuk 

menunaikan tugas mengelola bumi dan memelihara kelangsungan bumi. Kepedulian 

terhadap lingkungan dipandang sebagai cara Gereja memberkati semua ciptaan, karena 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

8 

 

mereka akan hidup sejahtera. Kembali hal ini didasarkan pada teks yang justru berpotensi 

merusak bumi (Kej.1:26), di mana manusia adalah gambar dan rupa Allah, tanpa melihat sisi 

keras penguasaan atas hewan-hewan yang secara eksplisit diuraikan dalam teks itu. Dengan 

demikian menurut saya suara ekologis yang dibunyikan dalam visi, misi dan renstra GMI itu 

minimal memiliki dua masalah besar, pertama tidak mendapat pendasaran teks (baik Alkitab 

maupun tradisi Wesleyan) yang memadai sebagai dasar teologis ekklesiologis dan kedua, 

dari uraiannya jelas bahwa “seluruh ciptaan” yang dimaksud hanyalah manusia (terutama) 

dan tumbuhan, sementara hewan diabaikan begitu saja. 

 

Akar-Akar Eklesiologi Ekologis 

Karena fakta-fakta sebagaimana diuraikan di atas, menarik untuk melirik kembali apakah ada 

akar-akar methodistme yang bisa menumbuhkan sebuah eklesiologi yang teologis ekologis, 

yang dengannya GMI bisa menampilkan dirinya dengan wajah “ramah” lingkungan sebagai 
konsekuensi logis dari visi besar dimaksud? Saya sedikit curiga, bahwa selama ini GMI 

menyadari bahwa sesungguhnya yang disebut dengan penatalayanan itu mencakup 

pengelolaan hidup jemaat dan tentu juga dalam kaitannya dengan alam. Ini misalnya 

dibuktikan dengan didudukkannya Parpem (Partisipasi Pembangunan) dalam jajaran di 

bawah Badan Penatalayanan dan Keuangan GMI. Jika selama ini GMI lebih memahami 

badan ini sebagai pengelola keuangan saja, maka sesuangguhnya menurut saya hal itu 

menunjukkan kurangnya topik penatalayanan diluar keuangan dibunyikan dalam kehidupan 

menggereja GMI. Atau lebih jauh, kemungkinan juga memang methodistme (sejak John 

Wesley) tidak mewariskan apapun mengenai pokok penatalayanan dunia, walau ini adalah 

tema besar teologi. Beberapa tahun belakangan ini, badan Parpem yang disebutkan tadi getol 

mengadakan gerakan penanaman hutan, sebagai bagian dari program pelayanannya, sampai 

akhirnya dibunyikan secara eksplisit dalam visi misi seperti diuraikan di atas. Kalau begitu, 

perlulah tulisan ini untuk memberi kesadaran akan adanya warisan (jika ada) yang perlu digali 

kembali, atau jika tidak, minimal membaca warisan lain yang memang bisa berguna jika 

ditempatkan dalam posisi pembacaan ekologis. 

Pada tahun 1974 Keith Ward sebagaimana dikutip oleh Christopher Southgate menulis, “jika 
terdapat ciptaan berperasaan peka apapun yang menderita kesakitan, tidak peduli apa dan 

bagaimanapun itu dibuktikan, mesti ditemukan bahwa kesakitan itu diubah oleh sebuah 

sukacita yang lebih besar”.1 Dalam bukunya yang kemudian, kembali sebagaimana dikutip 

oleh Southgate, dia mengatakan, “kekekalan, bagi hewan sebagaimana juga bagi manusia, 

adalah kondisi yang tidak dapat dihindarkan oleh Teodisi jika ingin diterima. Keadaan 

mendesak bersama dengan semua argumen yang lain tentang Allah, adalah salah satu dari 

alasan-alasan utama untuk percaya kepada kekekalan.”2 Pokok ini menggemakan kembali 

jiwa dari kotbah John Wesley yang terkenal berjudul “The General Deliverance”. Dalam 
kotbah ini, John Wesley memakai Roma 8:19-22 sebagai dasar, untuk bertanya mengenai 

“kepada apakah kemungkinan ada sebuah keberatan yang masuk akal atas keadilan Allah? 

Jawabannya adalah dalam penderitaan banyak ciptaan yang tidak pernah melakukan dosa 

                                                           
1 Christopher Southgate, The Groaning of Creation: God, Evolution, And the Problem of Evil (London: 

Westminster John Knox Press, 2008), 78 
2 Ibid 35-36 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

9 

 

tetapi dihukum dengan begitu berat.  

 

Tetapi Wesley meneruskan, “keberatan itu lenyap, jika kita mempertimbangkan, bahwa ada 

sesuatu yang lebih baik setelah kematian bagi ciptaan-ciptaan ini juga; bahwa ciptaan-

ciptaan ini juga suatu hari akan dibebaskan dari perbudakan kerusakan, dan akan menerima 

sebuah pemulihan secara luas bagi semua penderitaan mereka sekarang ini”.3 Dengan 

demikian bagi Wesley maupun Ward, minimal hewan dari antara ciptaan non manusia akan 

berpartisipasi dalam karya penebusan. Dalam teks Roma 8:19-22 dan juga teks-teks kosmis 

yang Kristologis seperti Kolose 1:15-20 dan Efesus 1:10 tampak menunjukkan pandangan 

yang jelas bahwa “ciptaan” (Roma 8) dan “segala sesuatu” (Kolose dan Efesus) akan berbagi 

manfaat atau keuntungan dari karya pembebasan Allah dalam Kristus. 

 

Dalam dua bagian kitab Yesaya, kita dapat melihat ditunjukkan hubungan yang diubah di 

antara predator dan hewan-hewan mangsanya (11:6-9; 65:25). Dalam teks pertama jelas sekali 

bahwa hubungan yang berubah ini juga melibatkan manusia: “seorang anak kecil akan 
menggiringnya” (11:6). Karena itu, para pemikir yang memberi nuansa yang berbeda seperti 

John Wesley dan Ward perlu diberi tempat, dengan pendirian mereka bahwa teologi 

penciptaan tidaklah cukup dalam dirinya sendiri untuk menjelaskan masalah penderitaan 

ciptaan non manusia. Pikiran atau sikap mengenai kebaikan Allah juga memerlukan adanya 

doktrin penebusan dan dalil pemenuhan eskatologis bagi semua ciptaan. Allah punya rencana 

masa depan bagi kondisi seluruh ciptaan, bukan hanya manusia. Bumi baru dan langit baru, 

aktifitas penyelamatan yang dikerjakan Allah melingkupi semua ciptaan. Secara eksplisit 

Fretheim memberi penegasan, dengan membaca Alkitab secara relasional akan menunjukkan 

bahwa penebusan manusia harus sejalan dengan penyembuhan dan tentu saja keselamatan 

alam semesta. Hanya ketika alam semesta sudah disembuhkan akan terpenuhi keselamatan 

manusia secara sempurna.4 Anehnya teks-teks di atas yang mendapat perhatian serius dari 

John Wesley tidak diberi tempat dalam penyusunan visi misi dan restra GMI itu. 

Mc Daniel menyatakan pentingnya poin sedemikian dimunculkan. Dia memikirkan dengan 

sungguh- sungguh misalnya kasus ikan paus abu-abu yang secara sistematis disiksa sampai 

mati (dan bahkan dimakan hidup-hidup dalam prosesnya) oleh sekelompok ikan paus yang 

diberi nama orca. Dalam kasus seperti itu, dia mengatakan bahwa sangat penting untuk 

memikirkan masalah penebusan. Dia menulis, “ikan paus abu-abu dan orca telah dibawa 

secara bersama-sama kedalam pengalaman Allah, di mana tidak pernah mereka dapatkan 

bagi diri mereka sendiri, dan mereka dengan cara ini “ditebus”.5 Tetapi McDaniel bersama 

John Wesley juga berharap bahwa kekekalan yang subjektif juga tersedia bagi hewan. 

Masalah bukanlah pada kematian, tetapi pada ketidaksempurnaan. Perjalanan hewan 

berlanjut tetap dalam sebuah bentuk kesempatan mendapatkan perbaikan yang mendalam 

                                                           
3 John Wesley, “The General Deliverance”, dalam Sermons on Several Occasions, Vo.2 (London: J. Kershaw, 

1825),   131. 
4 Terence E. Fretheim, God and World in the Old Testament: A Relational Theology of Creation (Nashville: 

Abingdon Press, 2005), 194. 
5 Jay B. Mc. Daniel, “Can Animal Suffering Be Reconciled With Belief?” dalam Andrew Linzey dan Dorothy 

Yamamoto (ed), Animals on the Agenda: Questions about Animals for Theology and Ethics (London: Longman, 

1989), 169. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

10 

 

yang melambangkan kesatuan dengan jiwa itu sendiri. Sekali kesatuan ini tercapai, kematian 

dapat terjadi tanpa masalah.6 Dalam kaitannya dengan persoalan itu, bagaimanapun gereja 

mesti menemukan bentuk hubungan seperti apa yang mereka bisa jelaskan secara teologis 

dan yang diatasnya mereka berdiri dan bertindak dalam pokok hubungan manusia dengan 

ciptaan non manusia. 

 

PENATALAYANAN: Sebuah Bentuk Hubungan Antara Manusia dan Ciptaan Non 

Manusia. 

Ide bahwa manusia adalah penatalayan ciptaan cenderung menjadi posisi yang diambil oleh 

kelompok-kelompok Kristen atau denominasi gereja yang ada saat ini. Konsep penatalayanan 

mendapat dukungan dalam berbagai dokumen utama, baik di kalangan Evangelikal maupun 

Katolik.7 Akhir-akhir ini, posisi ini menjadi objek serangan yang sangat kuat. Misalnya Clare 

Palmer mengatakan bahwa penatalayanan dalam pengertian yang biasa dipakai saat ini adalah 

konsep yang tidak Alkitabiah.8 Richard Baucham menguatkan pendapat ini dengan 

mengatakan bahwa sesungguhnya pemahaman dalam tradisi Kristen dimana manusia adalah 

penatalayan alam barulah muncul pada abad ke-17. Penatalayanan bukanlah pengertian atas 

kata “berkuasa” dalam pemahaman tradisi teologis Kristen hingga abad ke-17.9 Anne 

Primavesi malah menyatakan bahwa konsep penatalayanan adalah sesuatu yang eksploitatif 

dan tidak ekologis.10 Sean Mc. Donagh memperhatikan bahwa dalam konteks analogi 

penatalayanan seperti ini, bumi dipandang sebagai suatu benda dan menjadi milik yang lemah, 

tidak berdaya atau tidak aktif yang karenanya harus dipelihara. Disamping itu juga menjadi 

sumber finansial yang harus diatur sedemikian rupa untuk tujuan memberi keuntungan bagi 

investasi itu.11 Edward Echlin mengklaim bahwa konsep penatalayanan sangat mudah jatuh 

pada pandangan yang tidak menyentuh dan manipulatif terhadap ciptaan dan sama sekali tidak 

menggerakkan hati.12 Bill Mc. Kibben memandang konsep penatalayanan sebagai yang sangat 

kurang dalam muatan yang karenanya sedikit sekali tuntunan yang dapat diberikannya 

                                                           
6 Ibid 170. 
7 Referensi mengenai hal ini dapat dilihat dalam: A.Mc. Grath, The Re-Enhantment of Nature: The Denial 

of Religion and the Ecological Crisis ( New York: Doubleday, 2002); R.J.Berry, God’s Book of Works: The 
Nature and Theology of Nature (London: T&T Clark, 2003) 
8 Palmer mengatakan bahwa pengertian kata “Penatalayanan (eng: Stewardship) sangat beragam, dan 

penggunaannya di dunia sekular tentu berbeda dengan di dunia religius. Dalam Alkitab sendiri konsepnya 

berbeda- beda, bahkan dalam Ayub 38-41, manusia sama sekali tidak dipandang relevan sebagai penatalayan, 

karena Allah sendiri yang mengairi tanah yang tidak dihuni manusia, bahkan gurun yang tidak ada seorangpun 

di dalamnya. Clare Palmer, ”Stewardship: A Case Study in Environmental Ethics” dalam R.J.Berry (ed), 
Environmental Stewardship: Critical Perspectives – Past and Present (London: T&T Clark International, 2006), 

64-65. 
9 R. Bauckham, “Stewardship and Relationship”, dalam R.J. Berry (ed), The Care of Creation (Leicester: Inter 

Varsity Press, 2000), 99-100. Menurut Bauckham penting bagi kita untuk menyadari fakta darimana datangnya 

konsep ini. Kita tidak dapat memberikan respon yang memadai atas krisis hubungan antara manusia dengan 

ciptaan lain yang kita hadapi saat ini, jika kita tidak memahami dari mana dan mau kemana kita pergi. Konsep 

kita, baik secara teologis atau yang lainnya, membawa bersamanya proyek kemanusiaan yang besar dan dapat 

mendatangkan bencana; proyek penaklukan alam dan menatanya kembali sesuai dengan tujuan kita. 
10 Anne Primavesi, From Apocalypse to Genesis: Ecology, Feminism and Christianity (Turnbridge Wells: Burns 

& Oates, 1991), 106-107. 
11 Sean Mc. Donagh, Passion for the Earth: The Christian Passion to Promote Justice, Peace and the Integrity of 

Creation (London: Geoffrey Chapman, 1994), 130. 
12 Edward P. Echlin, The Cosmic Circle: Jesus and Ecology (Dublin: Columbia Press, 2004), 16. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

11 

 

mengenai bagaimana berlaku dalam banyak situasi yang ada.13 Pergumulan ini mestinya bisa 

menjadi pintu masuk bagi Methodistme untuk berkontribusi bagi pembangunan teologi Kristen 

yang ekologis. 

John Wesley sesungguhnya mewariskan teologi yang cukup baik menyangkut Alam 

ciptaan. Bagi John Wesley, dunia sekitar kita adalah seumpama sebuah buku besar dimana 

Allah menyatakan diri-Nya.14 Bahkan gerak-gerik hewan-hewan merupakan sebuah bahasa 

yang penuh perasaan haru. Bahasa itu ingin menolong manusia memiliki ribuan cara yang 

bisa dipakai, seperti suara Tuhan yang berbicara kepada hati manusia, memerintah manusia 

untuk melindungi dan menyayangi mereka. Pada saat itu, terhadap gerakan-gerakan dan 

pandangan-pandangan yang dapat menyebabkannya rusak, menyerangnya dengan terror 

dan mengancamnya, manusia mesti berada ditengah-tengah mereka untuk melakukan 

perlawanan. Disinilah tepatnya menurut John Wesley bahwa setiap bagian dari alam 

semesta mengantarkan manusia kepada Allah.15 Penatalayanan model John Wesley dan 

karena itu adalah warisan teologis Methodist menurut saya bisa menjadi sangat relevan 

dalam pergulatan kekinian, tentu saja dengan menjelaskan dan pada akhirnya menemukan 

bentuknya yang kontekstual. Anehnya sebagaimana sudah disampaikan di atas, bahkan 

suara ekologis yang didengungkan GMI saat ini tidak menyinggung warisannya ini sama 

sekali. Apa yang ingin disajikan disini adalah sebuah upaya untuk memperlihatkan 

berbagai pilihan bentuk hubungan antara manusia dengan ciptaan non manusia, dan pada 

akhirnya mencoba untuk menawarkan sebuah model dimana konsep itu dapat mengambil 

bagian dalam sebuah acuan pemahaman akan hubungan itu bagi Gereja Methodist 

Indonesia. 

Saya setuju dengan pikiran Christopher Southgate yang mengatakan bahwa setiap upaya 

untuk menggolongkan hubungan kita dengan dunia non manusia mestilah menyadari bahwa 

kita juga adalah bagian dari “dunia hewan” lewat kesamaan dalam tatanan genetik, 

metabolisme, anatomi dan juga ketergantungan yang pasti kepada alam dalam dua hal, 

makanan dan oksigen. Di samping itu, kita juga mesti menyadari bahwa kita memiliki 

kemampuan untuk dua hal, pertama membuat pilihan-pilihan dan kedua secara sistematis 

memperluas wilayah lingkungan hidup kita, jauh melebihi kemampuan makhluk lain dalam 

melakukannya. Ini adalah satu aspek keistimewaan manusia. Dalam tradisi Kristen hal ini 

dikenal sebagai pemberian Allah (dalam berbagai bentuk pemahaman) dan itu didasarkan 

pada teks alkitab seperti Kej. 1, 2 dan Maz. 8.16 

Setiap pendekatan yang akan diuraikan di bawah ini mesti dilihat dalam terang hubungan 

kita yang erat dengan dan ketergantungan kita kepada spesies non-manusia. Manusia bukan 

                                                           
13 Bill McKibben, The Comforting Whirlwind: God, Job and the Scale of Creation (Grand Rapids Michigan: 

W.B.Eerdmans, 1994), 51 
14 Robert W Burtner dan Robert E.Chiles (ed), John Wesley’s Theology: A Collection from His Works (Nashville: 

Abingdon Press, 1982), 36. 
15 John Wesley, A Compendium of Natural Philosophy. Revised and Enlarged with Notes by B. Mayo. 3rd 

American ed., Vol.1 (New York: N. Bangs and T. Mason, 1823), 313. 

 
16 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors: A Spectrum of Relationships Between Human and 
the Non-Human Creation” dalam R.J.Berry (ed), Environmental Stewardship: Critical Perspectives – Past and 

Present (London: T&T Clark International, 2006), 186. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

12 

 

unsur yang terpisah dan objektif seolah-olah punya jarak dan bisa menguasai serta 

mengontrol dengan bebas dari jarak itu. Manusia adalah aktor di dalamnya. Tetapi hal ini 

juga bukan berarti mau mengatakan bahwa sebagai bagian dari para aktor manusia bisa 

memahami apa yang dialami oleh dunia sebagai ciptaan yang lain. Sebagaimana dikatakan 

oleh John Habgood, pertimbangan yang tepat atas ciptaan non-manusia baru bisa diberikan 

jika mengakui keberbedaannya.17 Karena meskipun kita bergaul lama dengan seekor kucing 

misalnya, kita tidak pernah tau bagaimana rasanya menjadi kucing. Tetapi pikiran John 

Wesley bisa ditarik lebih jauh oleh gereja Methodist kepada pengenalah Allah melalui 

kucing tanpa harus menjadi kucing. 

 

Berbagai Warna Bagi Kemungkinan Bentuk hubungan Manusia Dengan Ciptaan Non-

Manusia 

 Di satu ekstrim kita bisa melihat model-model dimana manusia ditempatkan pada posisi yang 

sangat tinggi dengan panggilan yang diberikan Allah untuk menjadi co-creators atau bahkan 

co-redeemers (tanpa memandangnya sebagai posisi hierarkis) bersama Allah yang telah 

mengungkapkan penciptaan. Philip Hefner mendefinisikan konsep ciptaan co-creator sebagai 

:” manusia adalah ciptaan dan co- creator Allah yang tujuannya adalah untuk menjadi 

perantara, bertindak dalam kebebasan, untuk melahirkan masa depan yang lebih baik bagi 

alam yang telah melahirkan kita.18 Jelas sekali bahwa hal ini merupakan sebuah proposal yang 

berorientasi masa depan. Sebagaimana dikemukakan oleh Ted Peters, dalam bentuk 

sedemikian, ada harapan akan masa depan yang lebih baik dibandingkan masa lalu dan masa 

sekarang ini.19 

Lebih ekstrim lagi, Ronald Cole-Turner menyarankan bahwa manusia, sebagai co-creator 

terlibat dalam karya penebusan Allah sebagai spesies yang memiliki kemampuan untuk 

membuktikan dan terutama untuk menghilangkan penyakit menular. Sekaligus dia juga 

mengatakan, penting bagi semua orang yang ingin mendalami pengertian mengenai 

panggilan manusia untuk melayani Tuhan, bahwa kita bukan hanya ciptaan co-creator; kita 

juga adalah makhluk hidup yang bagaimanapun tetap membutuhkan penebusan.20 Dengan 

memperhatikan apa yang dikemukakan oleh Jurgen Moltman bahwa evolusi tetap 

membutuhkan penebusan21, menurut saya sebaiknya kita sampai pada pikiran bahwa  bagian 

manusia dalam penyembuhan dunia mesti mencakup juga urusan mengurangi dan terutama 

menghilangkan gejala pemusnahan, yang sebagaimana kita ketahui merupakan bagian dari 

proses yang berkenaan dengan evolusi.22 Hal ini tentu senada dengan apa yang dikemukakan 

                                                           
17 John Habgood, The Concept of Nature (London: Darton, Longman & Todd, 2002), 70. 
18 Philip Hefner, The Human Factor: Evolution, Culture, Religion (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 264 
19 Ted Peters, Science, Theology and Ethics (Burlington: Ashgate, 2003), 213. 
20 Ronald Cole-Turner, The New Genesis: Theology and Genetic Revolution (Louisville: John Knox Press, 1993), 

96- 97. 
21 Lihat Jurgen Moltman, The Way of Jesus Christ (London: SCM Press, 1990),296-297. Mengenai pokok ini 

Southgate mengatakan, jika beberapa pola penebusan spesies non-manusia digunakan untuk mengatasi 

kesulitan ini, ada pekerjaan yang harus dilakukan pada tingkat soteriologi (pemahaman mengenai 

penyelamatan), sebab teori penebusan Kristen tradisional telah berpusat pada peristiwa dalam sejarah manusia 

(penyaliban yang istimewa dari spesies yang istimewa yaitu manusia. Pertanyaannya kemudian adalah tempat 

seperti apakah yang 
22 Pikiran yang sama juga dikemukakan oleh Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors”, 187. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

13 

 

John Wesley sebagaimana disebutkan di atas. Sebagai co-creator dan co-redeemer manusia 

bertindak dalam kebebasan untuk mewujudkan hari esok yang lebih baik dari hari ini. Pada 

saat yang bersamaan, lewat keberadaan alam bebas manusia dapat menyadari sepenuhnya 

akan keterbatasannya. Manusia juga mengetahui kebesaran Allah yang tak terhingga lewat 

karya penciptaan-Nya, sebagaimana tergambar dalam teks-teks Alkitab seperti Ayub 38-41 

dan Yesaya 40.23 Disini menurut saya John Wesley sebagaimana sudah diuraikan 

pandangannya di atas dan karena itu juga Gereja Methodist mendapatkan momentumnya 

kembali. Sebagaimana dikemukakan oleh Joseph H. Smith (teolog Methodist), pemazmur 

menunjukkan kemuliaan Allah dalam karya kreatif-Nya yaitu Alam semesta dan 

menghormati alam sebagai jalan Allah menyatakan diri. Oleh karena itu, mengikuti pikiran 

Rasul Paulus, dunia “ketuhanan” tidak pernah ada tanpa penyataaan. Melalui perantaraan 

alam semestalah kuasa Allah yang kekal dan ke-Allahan serta kebaikan-Nya dapat 

diperkenalkan bagi setiap bangsa dari setiap generasi. Karena itu mustahil mengenal Dia 

tanpa menghubungkannya dengan penyataan-Nya melalui alam. Bersama John Wesley, 

Smith percaya bahwa pemerintahan Ilahi atas alam sememesta selanjutnya lebih banyak 

berpegang kepada tujuan mengajar manusia mengenai pemerintahan moral Ilahi, dimana 

manusia itu mesti bertanggungjawab untuk mengatur dirinya sendiri, sehingga tidak 

kehilangan kesempatan dan kemampuan menginterpretasi suara alam yang sanggup 

membawanya kepada penebusan.24 

 

Pendekatan co-creator dan co-redeemer bagaimanapun akan membawa pada pemikiran 

bahwa manusia dengan segala kemampuannya memiliki kesanggupan untuk memodifikasi 

tumbuhan, mendomestikasi hewan, membentuk ulang lingkungan, mendirikan kota-kota dan 

taman-taman serta juga areal pertanian, dimana semua itu adalah bagian dari pemberian Allah 

bagi manusia. Mereka yang ada dalam pemikiran ini menerima adanya kerusakan besar yang 

disebabkan oleh pola pikir antroposentris masa lalu dan mengharapkan bahwa bagian dari 

transformasi kemanusiaan akan menjadi penemuan akan penggunaan yang benar dari 

pemberian Allah bagi manusia dalam rasa hormat atas dimiliki oleh pandangan penebusan ini 

ketika fokus kita diperluas sehingga menjangkau dunia non-manusia. Mereka, sebagaimana 

tampak dalam uraian di atas pada dasarnya berorientasi masa depan, percaya bahwa aktifitas 

manusia akan memiliki peran dalam menciptakan masa depan yang lebih positif daripada masa 

kini. 

 

Sebuah pemahaman yang penting mengenai peranan manusia dalam hubungannya dengan 

dunia non manusia, tetap memberi penekanan pada kekhususan pemberian Allah bagi 

manusia, yaitu manusia sebagai imam atas ciptaan. Manusia adalah pesies yang 

memanjatkan pujian ciptaan kepada Allah, spesies yang menyatukan ‘hasil dari bumi dan 

dari tangan manusia’ dalam tindakan sakramental. Ide seperti ini sangat kuat dalam teologi 

ortodoks barat, sebagaimana dikemukakan oleh Vladimir Lossky dan dikutip oleh 

Southgate, ‘dalam perjalanannya untuk menyatu dengan Allah, manusia tidak bisa 

                                                           
23 Christopher Southgate, The Groaning of Creation, 104-105, 110. 
24 Delbert R. Rose, Vital Holines: A Theology of Christian Experience: Interpreting the Historic Wesleyan 

Message 

(Minneapolis, Minnesota: Bethany Fellowship, Inch, 1975), 140, 141. 

 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

14 

 

menyingkirkan ciptaan lain, tetapi secara bersama-sama dalam kasih-Nya seluruh kosmos 

yang sudah rusak karena dosa, pada akhirnya akan berubah oleh anugerah’25 ide yang sama 

dikemukakan dengan sangat indah oleh Wendell Berry: 

To live we must daily break the body and shed the blood of creation. When we 

do this knowingly, lovingly, skillfully and reverently it is a sacrament. When 

we do it ignorantly, greedily and destructively it is a desecration. In such a 

desecration, we condemn ourselves to spiritual and moral loneliness and 

others to want.26 

Pokok pikiran keimaman sebagaimana diutarakan di atas tentu penting, tetapi bukan juga 

tanpa kekurangan, misalnya tidak dijelaskannya mengenai apa dan seberapa besar yang 

harus dilakukan, tetapi melulu hanya soal bahwa manusia harus melakukannya. 

Penatalayanan tampaknya bisa melahirkan etika yang lebih jelas. Kita harus melakukan apa 

yang penatalayan harus lakukan. Pola keimaman juga dikritik karena kegagalannya dalam 

memberikan keterangan yang memuaskan soal alam bebas dan keberbedaan dunia non-

manusia dan mengenai usia pendek yang dimiliki manusia, yang hanya mencakup bagian 

yang sangat kecil dari biosfer. Alkitab juga mencatat banyak referensi mengenai hubungan 

Allah dengan ciptaan-ciptaan lain tanpa ada kaitan dengan peran manusia sebagai perantara 

(Misalnya Maz.104; Ayub 38-39; Mat.6:26 dst). Pemahaman bahwa manusia adalah imam 

yang menjembatani antara Allah dan ciptaan non-manusia bisa juga mengalihkan perhatian 

kita dari evolusi hubungan erat manusia dengan binatang dan juga ketergantungan manusia 

dari waktu ke waktu kepada komponen bumi lainnya, misalnya bakteri dalam sistem 

pencernaan kita atau aktifitas-aktifitas fotosintesis tumbuhan. Tetapi bagaimanapun, sangat 

wajar sedikit dirasakan bahwa manusia sebagai ciptaan yang bertindak sebagai imam bisa 

sangat menolong sebagai konsep yang membuka pintu kepada ide-ide lainnya. 

 

Di sisi lain dari konsep co-creation dan co-redeemer, kita dapat bertemu dengan berbagai 

macam pendekatan biosentris yang radikal terhadap hubungan antara manusia dengan ciptaan 

non-manusia. Arne Naess dan para pengikutnya dalam gerakan “deep ecology”, yang 

dipengaruhi oleh spiritualitas budha, menunjukkan penekanan yang kuat pada keadaan saling 

berhubungan sebagaiamana disebut di atas, dalam “dependent co-arising”. Dalam pemahaman 
akan ketergantungan kita terhadap ciptaan lainnya terdapat perasaan kesamaan yang radikal 

dengan spesies-spesies yang lain.27 Pemikiran yang kurang lebih sama arahnya bisa 

ditemukan dalam tulisan Aldo Leopold, yang mengatakan,” sebuah tindakan benar ketika 

tindakan itu cenderung mempertahankan integritas, stabilitas dan keindahan komunitas biotis. 

Salah kalau kecenderungannya ke arah lain.28 

Berbeda dengan konsep co-creation dan co redeemer, tipe pendekatan ini berusaha untuk 

mempertahankan keseimbangan yang ada saat ini. Seringkali pendekatan ini juga 

                                                           
25 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors..”, 187 
26 Wendell Berry, The Gift of Good Land (San Francisco: North Point Press, 1981), 281 

 
27 Arne Naess, “The Shallow and Deep, Long-range Ecology Movement. A Summary”, dalam Inquiry, 16: 1972, 

95- 100. 
28 Aldo Leopold, A Sand County Almanac (New York: Oxford University Press, 1949), 224-225 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

15 

 

mendambakan untuk kembali ke masa lalu yang romantis, dimana terdapat lebih sedikit 

manusia, dengan beban planet yang berkurang secara mengagumkan dan lebih dekat dengan 

kehidupan awal kita sebagai pemburu- pengumpul (hunter-gatherers). Sebagaimana dicatat 

oleh Thomas Sieger Derr dan dikutip oleh Southgate, terdapat fatalisme dalam pandangan 

ini , dengan meletakkan sedikit penghargaan atas keberlanjutan keberadaan manusia.29 

Kehidupan masa lalu dari penduduk asli seringkali dirayakan, tanpa evaluasi yang realistis 

terhadap kehidupan seperti apa itu dulunya.30 

Yang menarik dari pembicaraan mengenai kesamaan dan keanggotaan yang merata adalah 

bahwa secara praktis hal ini pun bermasalah. Sebagaimana kutipan dari Wendell Berry di 

atas, kepeduliaan manusia adalah tetap dalam ketegangan dengan spesies-spesies yang lain. 

Dapatkah terjadi bahwa tidak ada kondisi-kondisi dimana kelangsungan hidup manusia 

lebih dipedulikan dibandingkan dengan kesejahteraan seluruh biosistem dimana mereka 

hidup? Pertanyaan-pertanyaan berkembang, sampai kepada apakah ekosistem-ekosistem 

membentuk “komunitas-komunitas”. Terdapat pengolahan tanah besar-besaran untuk 

tujuan tertentu sebagai buah dari pemikiran ilmiah saat ini, yang karena itu pertanyaannya 

kemudian adalah, apakah “stabilitas” dan “harmoni” adalah ciri-ciri dari sistem yang alami? 

Karena itu, ternyata terdapat paradoks yang tidak terhindarkan juga dalam ide biosentrisme. 

Jika kita tidak “mengangkat diri kita sendiri” keluar dari ekosistem, menelitinya, 
menggunakan rasionalitas kita yang istimewa dan kepintaran kita untuk itu semua, kita 

tidak dapat mengetahui apa yang akan meningkatkan kesehatan (menyingkirkan 

pembicaraan stabilitas dan harmoni) dari sistem organisme- organisme non-manusia.  Derr 

menegaskan: 

The movement as a whole [biocentrism] can offer us very little real guidance 

about our permissible impact on the natural world. While it would allow us 

to feed and clothe and house ourselves, it would require of us some degree of 

self-limitation because of our exceptional talents, including particularly our 

talent for reproducing ourselves. But it very difficult to tell what this directive 

might mean beyond the generalized complaint that we are too clever and thus 

exceed our space too readily. We have to pretend we are less, in effect, so 

that other creatures may be more, but how and how much are quite 

unspecifiable.31 

Sallie Mc.Fague menegaskan bahwa deep ecology akan tetap penting “dalam kekuatan 

puitisnya lebih daripada kelengkapan konseptualnya”.32 

Dengan demikian nampak bagi kita, bahwa konsep penatalayanan itu sendiri terdapat diantara 

dua ekstrim ini. Tidak terlalu meyakinkan dalam hak prerogatif untuk mengubah alam 

dibandingkan dengan ide co-creator dan co-redeemer, kurang dalam kecenderungan secara 

pasif dan lebih meyakinkan dalam keistimewaan manusia dibanding ide biosentrisme. 

Beberapa masalah dalam konsep itu juga sudah dikemukakan. Satu kata kunci adalah, secara 

implisit ada prapaham bahwa terdapat kondisi atau sifat dari ciptaan non-manusia, yang dapat 

diketahui oleh manusia dan manusia ada dalam posisi siap untuk menata. Dengan demikian, 

                                                           
29 Christopher Southgate, “Stewardship and Its Competitors..”, 189 
30 R.J.Berry, God’s Book of Works: The Nature and Theology of Nature (London: T&T Clark, 2003), 249-250. 
31 T.S.Deer, “ The Chalenge of Biocentrism” dalam M.Cromartie (ed), Creation at Risk? Religion, Science and 

Environmentalism (Grand Rapids Michigan: W.B. Eerdmans, 1995), 100. 
32 Sallie McFague, The Body of God: An Ecological Theology (Minneapolis: Fortress Press, 1993), 125. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

16 

 

kata penatalayanan itu sendiri jelas berkonotasi kepedulian akan masa depan . 

“Penatalayanan” akan “sumber daya alam” berusaha menyediakan masa depan yang tidak 

lebih buruk dari yang ada sekarang. 

Tentu saja masih banyak sisi lain dari penatalayanan yang jelas tidak mungkin diuraikan 

semua dalam satu paper ini. yang ingin dicapai dalam paper ini adalah bahwa apa yang 

dipaparkan disini menolong untuk membuat sebuah pembedaan di tengah-tengah spektrum 

yang ada. Pembedaan yang dimaksud adalah diantara konsep penatalayanan yang “lemah” 
(yang hanya berusaha sebatas melakukan penghematan, dalam bahasa Lawrence Osborn 

penatalayanan sebagai pemeliharaan,33 dimana akan cenderung ke arah biosentrisme 

sebagaimana diuraikan di atas) dengan penatalayanan yang “kuat”, (penatalayanan sebagai 

pengasuhan)34 yang meliputi perubahan dan juga pemeliharaan lingkungan non-manusia, 

dan cenderung ke arah co-creation). 

 

Perbedaan ini mengungkapkan 2 (dua) element penting yang mempersulit setiap usaha untuk 

menetapkan posisi yang cocok bagi kekristenan dalam mengadopsi spektrum sebagaimana 

dikemukakan di atas. Elemen pertama adalah keterbatasan alami dari pengetahuan dan 

pemahaman manusia akan sistem biotis. Setiap sistem tampak sangat kompleks, dimana 

diperkirakan bahwa masih ada jutaan spesies yang belum dikenali. Sensitifitas sistem biologis 

terhadap perubahan juga sangat sulit untuk diprediksi dan secara matematis 

kecenderungannya menunjukkan perilaku yang kacau balau. 

Elemen kedua adalah ketidaksepakatan yang tidak banyak dibicarakan, seperti kepada 

sistem yang mana organisme-organisme non-manusia itu seharusnya diletakkan. Kita 

mencatat kerinduan untuk menemukan ‘stabilitas, keindahan dan harmoni’ dalam sistem-

sistem alami dan menanyakan, apakah klaim-klaim bagi stabilitas dan harmoni dapat 

diperkuat secara ilmiah? Lisa Sideris misalnya mengkritisi dengan sangat tajam pemikiran 

ekofeminis seperti McFague dan Rosemary Radford Ruether atas asumsi mereka bahwa 

harmoni dan kerjasama adalah karakteristik yang fundamental dari sistem-sistem alami.35 

Sebaliknya, dia memuji pemikiran dari Holmes Rolston III. Rolston telah melakukan 

penelitian yang sangat serius dan hati-hati atas nilai-nilai instrumental, intrinsik dan sistemik 

daripada dunia alami. Dia dengan tegas menyatakan bahwa manusia tidak boleh 

mengintervensi cara kerja alam liar di wilayah-wilayah belantara. Bahkan kalaupun cara 

kerja itu menyebabkan penderitaan bagi individu ataupun spesies-spesies, manusia tidak 

boleh mengintervensi. Hal ini menghadirkan pendirian yang kuat bahwa cara dimana ciptaan 

berkembang, dibawah pengaruh seleksi alam, adalah cara yang seharusnya berjalan. 

Penciptaan bagi Rolston adalah jalan salib, tempat tragedi, tetapi dia juga menambahkan 

(dengan meringkaskan pikiran Darwin) bahwa terdapat kemegahan sebagaimana juga 

tragedi dalam pandangan hidup seperti ini. Dunia non-manusia mendapatkan keindahannya 

justru dalam proses yang mencakup juga hubungan yang menyakitkan dengan predator dan 

parasit yang bahkan bisa menyebabkan kepunahan.36 

                                                           
33 Lawrence Osborne, Guardians of Creation (Leicester: Apollos, 1993), 143 
34 Ibid, 143-144 
35 Lisa Sideris, Environmental Ethics, Ecological Theory and Natural Selection (New York: Columbia University 

Press, 2003), 2 
36 Holmes Rolston, “Naturalizing and Systematizing Evil”, dalam W.B.Drees (ed), Is Nature Ever Wrong, Evil or 

Ugly? Religion, Science and value (New York: Routledge, 2003),84 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

17 

 

  

Argumen ini cukup kuat dan menarik perhatian. Tetapi langkah deskripsi ilmiah mengenai 

seperti apa alam seharusnya bukanlah langkah logis yang sempurna. Di dalamnya mencakup 

juga pertimbangan metafisik, yang bagi seorang Theis seperti Rolston, tentu saja penilaian 

teologis. Penjelasan Darwinian mengenai dunia tidak mencakup penetapan seperti apa alam 

semestinya. Pelemahan sebuah sistem alam sebagai respon atas perubahan kondisi 

lingkungan, misalnya sebagai akibat dari proses desertifikasi daerah hutan, perubahan fungsi 

hutan menjadi perkebunan sawit, penimbunan daerah tepian pantai, dan sebagainya, sangat 

cocok dengan proses dan penjelasan Darwinisme sebagai kekayaan dan hasil yang luar biasa 

dari biosfer kita saat ini. Perubahan-perubahan itu mungkin akan membawa kepada seleksi 

atas berbagai populasi dan organisme: semak duri dan kaktus daripada pohon dan pakis, ikan 

air laut dan plankton daripada komunitas biologis lahan basah. Manusia membentuk penilaian 

tentang kondisi-kondisi apa dari keseluruhan planet yang mesti ditingkatkan. Apa tantangan 

yang paling keras, memutuskan kedalam mana pemikiran-pemikiran Darwinian tidak 

memberi peningkatan bagi diri mereka sendiri. Penunjukkan akan harapan di masa depan 

bagi organisme- organisme di planet adalah juga satu hal dimana Darwinisme tidak dapat 

memberi komentar. Ini adalah sebuah penjelasan mengenai proses dan fenomena, bukan soal 

nilai-nilai atau harapan-harapan.37 

Dalam mencoba memahami hubungan manusia dengan Allah dan kepada ciptaan non-

manusia, kekristenan mesti memberikan pemikiran mengenai nilai-nilai dan harapan-

harapan. Berhadapan dengan kemungkinan manusia sebagai penyebab terjadinya pemanasan 

global, yang terutama bisa menyebabkan bumi menjadi tidak berpenghuni seperti Venus, 

jelas manusia memiliki tugas untuk mencegah pelemahan besar-besaran atas ciptaan. 

Meskipun kita memiliki kemampuan untuk menyelamatkan spesies kita, tugas itu tetap harus 

dilakukan sebagai bentuk rasa hormat terhadap alam. Demikian juga dengan bencana nuklir 

bisa saja tidak akan menghilangkan secara total semua organisme di planet ini, tetapi 

bagaimanapun itu adalah proses pemusnahan yang dapat mengakibatkan bencana bagi biosfer 

ini. Segala usaha mesti dilakukan, tentu saja untuk menjaga agar aktifitas manusia pada 

akhirnya dapat memberi pertumbuhan kepada yang lain juga. Dalam visi eskatologisnya, 

John Wesley mengatakan, bahwa “seluruh ciptaan yang hidup” harus berbagi dalam ciptaan 

baru, dibebaskan dari perbudakan kejahatan saat ini yang disebabkan oleh dosa, dan berbagi 

dalam “kebebasan mulia anak- anak Allah”38 sehingga dengan demikian sungguh-sungguh 

hadir “bumi dan langit yang baru”.39 

 

Bagaimanapun, kepenatalayanan manusia, tugas yang menyangkut pencegahan dalam 

rangka menjaga agar masa depan tidak secara radikal lebih buruk dari sekarang juga 

dipergunakan bagi situasi-situasi polusi karena ulah manusia. Demikian juga dengan rasa 

hormat kepada alam bebas harus juga dimiliki oleh manusia. Hal ini tentu saja bukan atas 

dasar pemahaman Darwinian kita, tetapi atas dasar rasa hormat atas nilai ciptaan Allah. 

Tindakan Allah untuk mempertahankan biosfer yang indah dan “baik” barangkali bisa lewat 

manusia sebagai perantara. Dalam pemahaman terbatas seperti ini saya menganggap bahwa 

sah-sah saja berbicara mengenai penatalayanan manusia atas planet ini. 

                                                           
37 Christopher Southgate, “Stewardship and its Competitors..”, 190 
38 John Wesley, The Works of John Wesley, Vol.VI (Grand Rapids, Michigan: Zondervan Publishing House, 1872), 

295-296 
39 John Wesley, The Standard Sermons of John Wesley Annotated by E.H.Sugden (London: The Epworth Press, 

1956), 415 

 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

18 

 

Saya setuju dengan para penulis deep-ecology, dalam hal pemahaman akan pentingnya bagi 

kita baik secara ilmiah dan spiritual, mengenai kelangsungan hutan belantara. Penatalayanan 

kita, sebagaimana diuraikan di atas dalam pengertian upaya perlindungan atas batas-batas 

kesuburan yang di dalamnya sistem bumi sebagai keseluruhan dapat dibuka, harus termasuk 

upaya perlindungan akan hutan belantara sebagai tempat yang dikuduskan bagi rasa hormat 

kita kepada Allah Pencipta. Di dalam hutan belantara kita dapat menyadari keanggotaan kita 

dalam kewarganegaraan komunitas biotis. Dalam hutan belantara kita belajar paling cepat 

dari ciptaan-ciptaan yang lain. Lewat keberadaan hutan belantara kita dapat menafsirkan 

kembali rasa keterbatasan kita, menyadari kebesaran Allah yang tidak terhingga dan karya 

penciptaan yang dilakukan Allah, yang terus bergerak sebagaiamana digambarkan dalam 

Ayub 38-39 dan Yesaya 40. 

Di atas sudah diterakan bahwa penetapan manusia sebagai imam bagi ciptaan sebenarnya 

tidak memberikan arahan etis yang jelas. Aktivitas sebagai co-creator banyak dihubungkan 

dengan keimaman dan tentu saja menjadi pusat bagi praktek sakramental. Apa yang kita 

berikan adalah ‘hasil bumi’ dan hasil dari berkat kepintaran manusia, ‘pekerjaan tangan 
manusia’. Tetapi hal ini bisa juga diperdebatkan bahwa manusia melatih keimamannya hanya 

sebagai perenungan belaka, meskipun kita tidak mendengar nyanyian pujian dari seluruh 

ciptaan sebagaimana diacu oleh pemazmur (Maz. 19:1-4). Kita dapat tetap dalam nyanyian 

itu di tempat terasing, merayakannya dan mempersembahkannya kepada Allah. R. J.Berry 

membantu untuk memahami ini, dengan mengutip seorang penafsir Perjanjian baru Charles 

Cranfield: 

The Jungfrau and the Matterhorn and the planet Venus and all living 

things too, man alone excepted, do indeed glorify God in their own ways; 

but since their praise is destined to be not a collection of independent 

offerings, but part of a magnificent whole, the united praise of the whole 

creation, they are prevented from being fully what they were created to be, 

so long as man’s part is missing.40 

Kita tidak dapat meletakkan posisi keimaman manusia dengan tepat pada spektrum kita 

dalam setiap poin yang sudah didefinisikan di atas. Tetapi kurangnya ketepatan etis tidak 

menyebabkan ide tentang keimaman apapun menjadi tidak penting. Kecenderungan dari 

teks-teks besar mengenai penciptaan dalam kitab Perjanjian Lama adalah bahwa kita telah 

ditempatkan pada tempat yang khusus oleh Allah, sebagai yang diciptakan terakhir (Kej. 1) 

atau yang pertama (Kej. 2), sebagai yang memberikan nama hewan-hewan dihadapan 

Allah, yang hampir sama seperti Allah dalam lagu pujian alam (Mazmur 8). Kekhususan 

ini membuat kita bisa melihat dunia ciptaan secara keseluruhan, dan mempersembahkan 

semuanya dalam pujian. Penciptaan manusia dalam rupa dan gambar Allah (Kej. 1:26) dan 

untuk memuji serta memuliakan Allah selamanya, haruslah berada di belakang setiap 

gambaran panggilan kita dalam hubungan dengan ciptaan yang lain. 

Terdapat tiga konteks yang jelas dimana manusia harus peduli dengan ciptaan dan karenanya 

                                                           
40 Charles Cranfield, “Some Observations on Romans 8:19-21” dalam R.Banks (ed), Reconciliation and Hope 

(Grand Rapids Michigan: W.B. Eerdmans, 1974), 227 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

19 

 

harus berusaha keras baik secara aktif atau pasif. Yang pertama adalah konteks keseluruhan 

permukaan biosfer; yang kedua adalah konteks yang sekarang ini disebut sebagai hutan 

belantara; dan yang ketiga adalah konteks dimana manusia hidup berdampingan dengan 

ciptaan non manusia dan memelihara atau secara aktif menatanya. Kita mesti bisa 

menangkap sebuah spektrum peranan bagi manusia. Tema penciptaan manusia dalam 

gambar Allah memberi bobot atas klaim manusia sebagai imam ciptaan, dan juga 

memberikan kepada manusia petunjuk bagaimana kita menggunakan spektrum kita. 

Kita sendiri dalam pengertian pelayan atas seluruh muka bumi, mengetahui banyak 

skenario yang akan memusnahkan semua atau sebagaian besar kekayaan kehidupan, dan 

kita memiliki tanggungjawab untuk menghindari skenario-skenario itu, untuk menghemat 

pada tingkatan yang paling umum, apa yang dulu sudah dikerjakan dan disediakan Allah di 

bumi, yang tentu saja dalam rangka menjaga agar masa depan tidak lebih buruk dari hari 

ini. Dan bagian dari status kita dalam gambar Allah adalah kapasitas manusia untuk melihat 

bumi sebagai sesuatu yang mudah hancur dan semuanya indah, dan untuk menjaganya 

dengan hikmat. Dalam pengertian ini kita ada dalam gambar Allah yang melihat atas ciptaan 

dan melihatnya sangat baik, dan mempertahankannya untuk tetap aman pada saat Dia 

istirahat (Kej.1:31-2:3). Pengertiasn sedemikian dapat memperluas apa yang sudah 

dikemukakan John Wesley di atas. 

Pokok-pokok sebagaimana diuraikan ini menurut saya perlu secara eksplisit diterakan 

dalam visi, misi dan renstra GMI sebagaimana disebut di atas dan menjadi keprihatinan 

paper ini. Jangkauan visi yang cukup jauh sampai tahun 2033 itu akan sangat sia-sia dan 

usang bahkan sejak awal dicetuskan jika dipertahankan dalam bentuknya sekarang. John 

Wesley pernah mengurai pokok ini, dan jelas menjadi penting dalam memulai sebuah 

bangunan eklesiologi ekologis GMI sebagai Gereja Wesleyan. 

Pendasaran teks yang tidak tepat, penelusuran tradisi yang sama sekali tidak disentuh bahkan 

pemahaman “semua ciptaan” yang sangat dangkal sebagai manusia dan tumbuhan saja, 
pemahaman akan konteks ekologi yang tidak mendalam jelas membuat visi, misi dan renstra 

itu perlu segera direvisi. 

 

Penutup 

Sebagai penutup saya ingin menggarisbawahi dua pokok dalam satu kesatuan sebagai 

kristalisasi dari apa yang sudah saya uraikan di atas. Pemahaman eskatologis John Wesley 

dan karena itu mestinya Gereja Methodist Indonesia juga adalah, bahwa Kerajaan Surga 

dan Kerajaan Allah adalah dua frase untuk satu hal yang sama. Pemahamannya adalah, 

bahwa tidak kurang adanya kondisi sukacita yang besar di surga, tetapi kondisi itu mestinya 

bisa dinikmati juga di bumi ini; penataan yang tepat bagi kemuliaan surgawi, lebih daripada 

penguasaan atasnya.41 Dalam terang itulah mestinya visi GMI “Gereja bertumbuh 
memberkati seluruh ciptaan” diletakkan dengan tepat. Memahami pesan eklesiologis 

ekologis Wesleyan dalam terang pergumulan kekinian ekologi sebagaimana diuraikan 

panjang lebar dalam paper ini akan membawa GMI kepada peran besar dalam kehidupan 

menggereja dewasa ini. Semoga. 

                                                           
41 John Wesley, Explanatory Notes upon the New Testament (London: The Epworth Press, 1948), 22. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

20 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Banks, R. (ed). 

1974 Reconciliation and Hope, Grand Rapids Michigan: W.B. Eerdmans. 

Berry, R.J. 

2000 The Care of Creation, Leicester: Inter Varsity Press. 

2003 God’s Book of Works: The Nature and Theology of Nature, London: T&T 

Clark. 

2006 Environmental Stewardship: Critical Perspectives – Past and Present, 

London: T&T Clark International. 

Berry, Wendell. 

1981 The Gift of Good Land, San Francisco: North Point Press. 

Burtner, Robert W dan Robert E.Chiles (ed), 

1982 John Wesley’s Theology: A Collection from His Works , Nashville: Abingdon 

Press. 

Butarbutar, Hotlan dkk (tim penyusun). 

2013 Visi, Misi Dan Rencana Strategis Gereja Methodist Indonesia Tahun 2013-

2033, Medan: Kantor Pusat GMI. 

Cole-Turner, Ronald. 

1993 The New Genesis: Theology and Genetic Revolution, Louisville: John Knox 

Press. 

Cromartie, M. (ed). 

1995  Creation at Risk? Religion, Science and Environmentalism, Grand Rapids 

Michigan: W.B. Eerdmans. 

Drees, W.B. (ed). 

2003 Is Nature Ever Wrong, Evil or Ugly? Religion, Science and Value, New York: 

Routledge. 

Echlin, Edward P. 

2004 The Cosmic Circle: Jesus and Ecology, Dublin: Columbia Press. 

Fretheim, Terence E. 

2005  God and World in the Old Testament: A Relational Theology of 

Creation ,Nashville: Abingdon Press 

Habgood, John. 

2002 The Concept of Nature, London: Darton, Longman & Todd. 

Hefner, Philip. 

1993 The Human Factor: Evolution, Culture, Religion, Minneapolis: Fortress Press. 

Leopold, Aldo 

1949 A Sand County Almanac, New York: Oxford University Press. 

Linzey, Andrew dan Dorothy Yamamoto (ed). 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

21 

 

1989 Animals on the Agenda: Questions about Animals for Theology and 

Ethics, London: Longman. 

Mc. Donagh, Sean. 

1994  Passion for the Earth: The Christian Passion to Promote Justice, Peace and 

the Integrity of Creation, London: Geoffrey Chapman. 

Mc. Grath, A. 

2002 The Re-Enhantment of Nature: The Denial of Religion and the 

Ecological Crisis, New York: Doubleday. 

Mc. Kibben, Bill 

1994 The Comforting Whirlwind: God, Job and the Scale of Creation, Grand 

Rapids Michigan: W.B.Eerdmasn. 

McFague, Sallie. 

1993 The Body of God: An Ecological Theology, Minneapolis: Fortress Press. 

Moltman, Jurgen. 

1990 The Way of Jesus Christ, London: SCM Press. 

 

Naess, Arne. 

1972 “The Shallow and Deep, Long-range Ecology Movement. A Summary”, 
dalam Inquiry, 16 Osborne, Lawrence. 

1993 Guardians of Creation, Leicester: Apollos. 

Peters, Ted. 

2003 Science, Theology and Ethics, Burlington: Ashgate. 

Primavesi, Anne. 

1991 From Apocalypse to Genesis: Ecology, feminism and Christianity, 

Turnbridge Wells: Burns & Oates. 

Rose, Delbert R. 

1975  Vital Holines: A Theology of Christian Experience: Interpreting the 

Historic Wesleyan Message, Minneapolis, Minnesota: Bethany 

Fellowship, Inch. 

Sideris, Lisa. 

2003  Environmental Ethics, Ecological Theory and Natural Selection, New 

York: Columbia University Press. 

Southgate, Christopher. 

2008 The Groaning of Creation: God, evolution, And the Problem of Evil, London: 

Westminster John Knox Press. 

Wesley, John . 

1823 A Compendium of Natural Philosophy. Revised and Enlarged with Notes by B. 

Mayo. 3rd 

American ed., Vol.1 , New York: N. Bangs and 

T. Mason. 1825 Sermons on Several Occasions, 

Vo.2, London: J. Kershaw. 



Jurnal Teologi Anugerah Vol. VII No.2 Desember 2018                                           ISSN 2085-532X 

22 

 

1872 The Works of John Wesley, Vol.VI, Grand Rapids, Michigan: Zondervan 

Publishing House. 1948 Explanatory Notes upon the New Testament, London: 

The Epworth Press. 

1956 The Standard Sermons of John Wesley Annotated by E.H.Sugden, London: 

The Epworth Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


