
63Muhammat Nuri: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia 

MÎQÂT MAKÂNÎ JEMAAH HAJI INDONESIA MENURUT KEMENTERIAN 
AGAMA DAN ORGANISASI PERSATUAN ISLAM

Muhammat Nuri

University of Malaya
Wilayah Persekutuan Kuala Lumpur, Malaysia

E-mail: tguhnurani@yahoo.com
 

Abstract: Indonesian Hajj Mîqât Makânî According to the Ministry of Religious Affairs and the Persatuan Islam 
(PERSIS). Hajj is one of the worship that takes place every year. A Muslim is required to perform the pilgrimage only 
one time in his life when he was able. As the general character of fiqh, the hajj fiqh was not immune from the differences 
of opinion. One of the differences of opinion in the Hajj for pilgrims Indonesia is the difference in determining mîqât 
makânî. Two religious institutions, the Ministry of Religious Affairs and the Persatuan Islam (PERSIS) have different 
opinions on this. �is difference is because the Indonesian pilgrims are in the plane as it passes through a predetermined 
mîqât makânî.

Keywords: Hajj, Umrah, mîqât makânî, fiqh

Abstrak: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia Menurut Kementerian Agama dan Organisasi Persatuan 
Islam. Ibadah haji merupakan salah satu ibadah yang dilaksanakan setiap tahun. Seorang Muslim hanya diwajibkan 
melaksanakan ibadah haji satu kali dalam hidupnya apabila ia mampu. Sebagaimana karakter fikih secara umum, fikih 
dalam ibadah haji juga tidak luput dari adanya perbedaan pendapat (ikhtilâf). Salah satu perbedaan pendapat dalam 
ibadah haji untuk jemaah Indonesia adalah perbedaan dalam menentukan mîqât makânî (tempat memulai) ibadah 
haji. Dua lembaga yang mengurus masalah keagamaan di Indonesia yaitu Kementerian Agama dan organisasi Persatuan 
Islam (PERSIS) berbeda pendapat tentang hal ini. Perbedaan ini disebabkan karena jemaah haji Indonesia sedang 
berada dalam pesawat saat melewati mîqât makânî yang telah ditetapkan.

Kata Kunci: haji, umrah, mîqât makânî, fikih 

Pendahuluan

Dalam Islam, ibadah haji merupakan ibadah yang 
sangat penting karena merupakan bagian dari rukun 
Islam. Ibadah haji bukan merupakan syariat baru tetapi 
ia merupakan syariat lama yang telah dilaksanakan oleh 
umat-umat terdahulu sebelum kedatangan Rasulullah 
Saw. Sebagian besar manasik haji diambil dari apa yang 
dicontohkan oleh Nabi Ibrahim As.

Pelaksanaan haji dalam Islam mempunyai peranan 
yang signifikan karena merupakan salah satu syarat 
mutlak untuk menentukan keislaman seseorang. 
Seorang Muslim yang telah memenuhi syarat dan 
mempunyai kemampuan maka wajib melaksanakan 
ibadah haji. Jika tidak melaksanakan haji, Rasulullah 
Saw. memberikannya dua pilihan yaitu meninggal 
dalam keadaan yahudi atau nasrani.

Pada dasarnya kewajiban menunaikan ibadah haji 
merupakan kewajiban yang bersifat individu. Namun 
dalam pelaksanaannya, ibadah haji merupakan bagian 
dari tugas dan tanggung jawab pemerintah. Pemerintah 
mempunyai tanggung jawab untuk mengatur 
pelaksanaan ibadah haji agar berjalan dengan baik dan 
tertib. Apabila pemerintah tidak melaksanakan hal ini 
berarti telah mengabaikan urusan umat Islam. 

Dalam melaksanakan syariat Islam, khususnya 
ibadah haji, merupakan suatu keniscayaan apabila 
terjadi perbedaan pendapat atau ikhtilâf. Perbedaan 
pendapat merupakan karakter dari fikih. Perbedaan 
pendapat terjadi karena adanya keragaman dalam 
metode istinbâth hukum dari Alquran dan Sunah. Dari 
perbedaan pendapat ini kemudian muncul pelbagai 
aliran atau mazhab dalam hukum Islam. Pada dasarnya 
acuan semua mazhab adalah Alquran dan Sunah.

Perbedaan pendapat dalam fikih atau ikhtilâf 
merupakan persoalan yang terjadi dalam realitas 

Naskah diterima: 15 September 2013, direvisi: 25 Oktober 2013, 
disetujui untuk terbit: 30 November 2013.



64 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

kehidupan manusia. Hal ini senantiasa akan terjadi dan 
tidak akan pernah selesai. Yang menjadi urgen untuk 
orang Muslim adalah bagaimana menyikapi perbedaan 
pendapat tersebut.

Ikhtilâf merupakan term dari bahasa Arab yang 
berarti berselisih atau tidak sepaham. Adapun dalam 
terminologi fikih, ikhtilâf diartikan sebagai perbedaan 
paham atau pendapat di kalangan para ulama fikih 
sebagai hasil dari ijtihad untuk mendapatkan atau 
menetapkan suatu ketentuan hukum tertentu1. 
Perbedaan pendapat akan senantiasa terjadi karena pola 
pemikiran manusia terus berkembang.

Dalam masalah haji, khususnya jemaah haji 
Indonesia, yang senantiasa menjadi perdebatan adalah 
tempat untuk memulai ibadah haji atau mîqât makânî. 
Hal ini dianggap sebagai sesuatu yang urgen karena 
pelaksanaan ibadah haji harus dimulai dari tempat 
tertentu yang ditentukan oleh syariat. Jemaah haji 
Indonesia berada di wilayah mîqât makânî ketika mereka 
berada dalam pesawat. Hal ini kemudian menimbulkan 
perbedaan pendapat tentang waktu mulai melakukan 
ihram. 

Tulisan ini akan mengkaji tentang perbedaan 
pendapat (ikhtilâf) antara Kementerian Agama Republik 
Indonesia (Kemenag RI) dan Organisasi Persatuan 
Islam (PERSIS) dalam masalah mîqât makânî untuk 
jemaah haji Indonesia.

Metode Ijtihad Kemenag RI dan PERSIS

Kementerian Agama (dulu disebut Departemen Agama) 
didirikan antara lain dengan tujuan untuk melaksanakan 
tuntutan UUD 1945 pasal 29 yang menyebutkan 
bahwa “Negara berdasarkan Ketuhanan Yang Maha 
Esa” dan “Negara menjamin kemerdekaan tiap-tiap 
penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing 
dan beribadah menurut agama dan kepercayaannya 
itu”. Tugas Kementerian Agama adalah untuk menjamin 
terlaksananya hal tersebut dengan sebaik-baiknya.

Tugas utama Kementerian Agama meliputi2: (1) 
Pelayanan keperluan dan kepentingan umat beragama 
dalam menjalankan dan mengembangkan agama mereka 
dan (2) Pemeliharaan dan pengembangan kesejahteraan 
hidup antar umat pelbagai agama.

Berkaitan dengan tugas pertama, Kementerian 
Agama melakukan hal-hal sebagai berikut3: (1) 

1 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, (Jakarta: PT Raja Grafindo 
Persada, 2002), h. 114.

2 Departemen Agama, 27 Tahun Departemen Agama (3 Januari 
1973), (t.tp.: Panitia HUT ke XXVII, t.t.), h. 12.

3 Departemen Agama, 27 Tahun Departemen Agama (3 Januari 
1973), h. 12-13.

Memberikan pelayanan kepada masyarakat beragama 
dalam menjalankan kewajiban agama dengan baik dan 
teratur, seperti dalam pendidikan agama, pengembangan 
ibadah sosial, penyelenggaraan haji dan kunjungan 
ke tempat-tempat suci lainnya; (2) Memberikan 
bimbingan kepada bangsa Indonesia dalam pelaksanaan 
dan pengembangan kehidupan beragama sesuai dengan 
keyakinan dan ajaran agama masing-masing. Dalam hal 
ini pemerintah (Kementerian Agama) tidak mencampuri 
masalah intern keagamaan, baik yang berkaitan dengan 
sistem keyakinan, prinsip-prinsip kepercayaan maupun 
tata cara beribadah; (3) Memberikan dorongan kepada 
umat beragama dalam mengembangkan aktifitas yang 
bersifat kreatif dan konstruktif serta mengurangi sikap 
ketergantungan diri yang besar pada pemerintah; dan 
(4) Memberikan rangsangan (stimulation) kepada umat 
beragama untuk memperluas dimensi penghayatan 
keagamaan mereka, dari yang terlalu bersifat ritual 
menjadi penghayatan keagamaan yang lebih bersifat 
sosial. Hal ini dapat dirasakan manfaatnya untuk 
kepentingan masyarakat luas dan perkembangan 
agama itu sendiri dalam menghadapi masyarakat yang 
senantiasa berkembang secara dinamis sehingga tercipta 
hubungan yang harmonis antara agama dan tuntutan 
masyarakat. 

Adapun untuk tugas kedua, Kementerian Agama 
melakukan usaha-usaha4: (1) Mempersiapkan 
prasarana mental dan sosial untuk menumbuhkan 
saling pengertian dan rasa percaya antara umat pelbagai 
agama; dan (2) Mewujudkan platform bersama bagi 
kerjasama pelbagai agama. 

Dalam metode istinbâth hukum, secara garis besar 
Kementerian Agama lebih cenderung berpedoman 
pada Mazhab Syâfi’î yang menjadikan Alquran, Hadis, 
ijmak dan qiyas sebagai landasan hukum. Imâm Syâfi’î 
telah menyusun dasar-dasar istinbâth hukumnya 
dalam kitab al-Risâlah5. Dasar-dasar istinbâth hukum 
tersebut beliau praktekkan dalam ijtihadnya. Salah satu 
keistimewaan Mazhab Syâfi’î adalah bahwa dasar-dasar 
fikihnya diperkuat oleh pelbagai dalil. Sebagian dasar 
fikih Mazhab Syâfi’î merupakan rangkaian dari ijtihad 
beliau yang ada dalam kitab al-Umm.

Dasar hukum yang digunakan Imâm Syâfi’î dalam 
melakukan ijtihad adalah:6 pertama, Alquran. Imâm 
Syâfi’î berhujjah dengan zahir nas Alquran selama 
tidak ada dalil yang menunjukkan bahwa makna 

4 Departemen Agama, 27 Tahun Departemen Agama (3 Januari 
1973), h. 13.

5 Badran Abû  al-‘Aynayn, Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, (Iskandariyah: 
Mu’assasah Syabâb al-Jâmi’ah, t.t.), h. 139.

6 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, h. 211-212.



65Muhammat Nuri: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia 

yang dimaksud bukan makna zahir tersebut7. Dalam 
hukum Islam, Alquran dan Sunah menempati posisi 
yang sama sehingga tidak mungkin dapat mengkaji 
Alquran tanpa mengkaji Sunah yang fungsinya antara 
lain untuk menafsirkan Alquran. Sebagian hukum yang 
dibawa Alquran bersifat umum dan Sunah yang akan 
menjelaskan dan menguraikan hukum tersebut.

Kedua, Sunah. Imâm Syâfi’î terkenal sebagai ulama 
penegak Sunah. Beliau menjadikan Hadis sebagai hujjah 
walaupun derajatnya adalah khabar wâhid selama Hadis 
tersebut diriwayatkan oleh perawi yang tsîqat, dzâbith 
dan sanadnya bersambung sampai kepada Rasulullah 
Saw.8 Beliau tidak mensyaratkan penerimaan khabar 
wâhid sebagai hujjah dengan adanya penguatan dari 
kebiasaan (‘amal) penduduk Madinah sebagaimana 
pendapat Imâm Mâlik atau mensyaratkan harus 
riwayat masyhûr sebagaimana pendapat Imâm Abû 
Hanîfah9. Mazhab fikih yang dibawa oleh Imâm Syâfi’î 
merupakan mazhab Hadis yang bersumber dari Hijaz, 
Irak dan Mesir. Semua Hadis dapat diterima selama 
sanadnya sahih dan bersambung. Imâm Syâfi’î tidak 
menjadikan Hadis mursal sebagai dalil kecuali Hadis 
mursal yang berasal dari Sa’îd ibn al-Musayyab10. Beliau 
tidak sepakat dengan pendapat yang menyatakan bahwa 
Hadis ahad tidak dapat dijadikan hujjah dan hanya 
menerima Hadis mutawâtir atau masyhur saja. 

Ketiga, ijmak (kesepakatan para ulama). Menurut 
Imâm Syâfi’î, ijmak yang paling utama adalah ijmak 
yang dilakukan oleh para sahabat. Ijmak para sahabat 
mempunyai kedudukan yang paling utama karena 
para sahabat mendengar syariat Islam langsung dari 
Rasulullah Saw. Posisi selanjutnya adalah ijmak yang 
dilakukan oleh seluruh umat Islam di dunia. Ijmak 
lebih dulu diamalkan dari pada khabar wâhid. Beliau 
tidak menjadikan ijmak yang dilakukan oleh sebagian 
kaum Muslimin sebagai hujjah 11.

Keempat, qiyas yaitu menyamakan hukum masalah 
baru dengan hukum masalah serupa yang telah terjadi 
lebih dulu atau telah disebutkan hukumnya dalam 
Alquran dan Sunah12. Qiyas yang diterima adalah qiyas 

7 Badran Abû  al-‘Aynayn, Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, h. 139.
8 ‘Abd al-Wadûd Muhammad al-Siryati, Târîkh al-Fiqh al-Islâmî wa 

Nazhariyyatuhu al-‘Âmmah,  (Beirût: Dâr al-Nahdhah al-‘Arabiyyah, 
1993), h. 167.

9 Husayn Hâmid Hasan, al-Madkhal li Dirâsah al-Fiqh al-Islâmî, 
(Kaherah: Dâr al-Nahdhah al-‘Arabiyyah, 1972), h. 104-106.

10 Muhammad ‘Alî al-Sâyis, Târîkh al-Fiqh al-Islâmî, (Damshiq: 
Dâr al-Fikr, 1999), h. 191.

11 ‘Abd al-Wadûd Muhammad al-Siryati, Târîkh al-Fiqh al-Islâmî, 
h. 168 dan Mannâ’ Khalîl al-Qaththân, Târîkh al-Tasyrî’ al-Islâmî, 
(Beirût: Mu’assasah al-Risâlah, 1993), h. 374.

12 Sirajuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Madzhab Syafi’i, 
(Jakarta: CV Pustaka Tarbiyah, 2006), h. 166 dan 168.

terhadap ashl saja dengan syarat bahwa ashl tersebut 
bersumber dari Alquran atau Sunah13. Menurut 
Imâm Syâfi’î qiyas dan ijtihad mempunyai pengertian 
yang sama. Jumhur ulama sepakat bahwa qiyas dapat 
dijadikan hujjah dan sebagai sumber hukum syarak14. 
Qiyas hanya dapat diaplikasikan terhadap masalah yang 
berhubungan dengan muamalat karena masalah yang 
berhubungan dengan ibadah telah sempurna dijelaskan 
dalam Alquran dan Sunah. Oleh karena itu maka ada 
kaidah bahwa tidak ada qiyas dalam hukum ibadah15. 

Metodologi pengambilan istinbâth hukum 
dalam Mazhab Syâfi’î yang dijadikan pegangan oleh 
Kementerian Agama dalam fungsinya sebagai pelaksana 
bimbingan ibadah haji maupun ibadah-ibadah lainnya 
adalah: (1) Mencari dalil atau keterangan dari Alquran, 
termasuk meneliti tafsir bi al-ma’tsûr dan tafsir bi al-
ma’qûl al-mahmûd; (2) Bila tidak terdapat dalil Alquran 
maka bersandar pada keterangan atau dalil dari Sunah; 
(3) Jika tidak terdapat dalil dari Sunah maka mencari 
dalil dari ijmak para sahabat dan ulama; (4) Jika tidak 
terdapat dalil dari ijmak maka pengambilan istinbâth 
hukum didasarkan pada qiyas. 

Persatuan Islam (PERSIS) adalah sebuah organisasi 
Islam di Indonesia yang didirikan pada tanggal 12 
September 1923, bertepatan dengan tanggal 1 Safar 
1342 H di Bandung. PERSIS didirikan dengan tujuan 
untuk memberikan pemahaman Islam yang asli 
sebagaimana yang dibawa oleh Rasulullah Saw. PERSIS 
mempunyai pandangan yang berbeda dari pemahaman 
Islam tradisional yang dianggap sudah tidak asli karena 
bercampur dengan budaya setempat, sikap taklid buta, 
bidah, khurafat, musyrik, sikap tidak kritis dan tidak 
mau menggali Islam lebih dalam dengan mengkaji kitab-
kitab Hadis yang sahih. Melalui para ulamanya, seperti 
Ahmad Hassan Bangil, PERSIS mencoba menjelaskan 
makna Islam yang sebenarnya. PERSIS menjelaskan 
Islam hanya yang bersumber dari Alquran dan Hadis16. 

PERSIS bukan organisasi keagamaan yang berorientasi 
politik namun lebih fokus terhadap pendidikan Islam 
dan dakwah serta berusaha menegakkan ajaran Islam 
secara utuh tanpa dicampuri oleh khurafat, syirik 
dan bidah yang telah banyak menyebar di kalangan 
umat Islam. Prinsip-prinsip perjuangan kembali 
pada Alquran dan Sunah menjadi visi dan misi atau 
trademark PERSIS sebagaimana yang tercantum dalam 

13 Muhammad ‘Alî al-Sâyis, Târîkh al-Fiqh al-Islâmî, h. 191.
14 Abdul Latif Muda, Perbahasan Sejarah Perundangan Islam dan 

Mazhab Fiqh, (Kuala Lumpur: Pustaka Salam Sdn. Bhd, 2003), h. 
340.

15 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab, h. 212.
16 “Persatuan Islam” dalam kd.wordpress.com/tag/sejarah-persis), 

diunduh 2 Agustus 2013.



66 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

Qanun Asasi (Anggaran Dasar) dan Qanun Dakhili 
(Anggaran Rumah Tangga) PERSIS yang dirumuskan 
dalam Rencana Jihad pada Qanun Asasi 1957 Bab II 
pasal 1 mengenai Perancangan Jihad Umum17.

Dalam Qanun Asasi PERSIS yang dihasilkan 
Muktamar tahun 2000 di Jakarta, misi PERSIS yang 
bertujuan untuk terlaksananya syariat Islam berdasarkan 
Alquran dan Sunah secara kâffah dalam segala aspek 
kehidupan dijelaskan lebih terperinci pada pasal 5 
tentang Jihad sebagai berikut: (1) Mengembangkan dan 
memberdayakan potensi jam’iyyah demi terwujudnya 
jam’iyyah sebagai sûrah musaghgharah ‘an al-Islâm wa 
hikmatuhu al-asmâ’; (2) Meningkatkan pemahaman dan 
pengamalan keislaman bagi anggota khususnya dan umat 
Islam pada umumnya sehingga tercipta barisan ulama, 
zu’amâ’, ashhâb, dan hawâriyyûn Islam yang  senantiasa 
iltizâm terhadap risalah Allah Swt.; (3) Meningkatkan 
kesadaran dan pemberdayaan anggota khususnya dan 
umat Islam umumnya dalam bermuamalat secara jamâ’i 
dalam setiap aspek kehidupan.

PERSIS merupakan organisasi yang tidak bermazhab 
atau tidak mengikatkan diri pada salah satu imam 
mazhab yang muktabar. PERSIS berasaskan pada 
keyakinan bahwa hidup harus sesuai dengan Alquran 
dan Sunah18.  

Mekanisme ijtihad di kalangan PERSIS dilakukan 
seperti yang ditempuh oleh para sahabat dan  imam 
mazhab. Dengan kata lain, metodologi pengambilan 
istinbâth hukum adalah sebagai berikut: (1) Mencari dalil 
dari Alquran termasuk meneliti tafsir bi al-ma’tsûr dan 
tafsir bi al-ma’qûl al-mahmûd. Bila terdapat perbedaan 
pemahaman dan penafsiran maka dilakukan penelitian 
secara sungguh-sungguh. Dan kalau dianggap perlu 
maka diadakan al-tarjîh atau tharîqah al-jam’i; (2) Bila 
tidak terdapat dalil Alquran maka mencari keterangan 
atau dalil dari sunnah. Bila ada perbedaan pendapat 
maka diadakan kajian Hadis, baik dari segi sanad 
maupun matan sebagai langkah untuk melakukan pen-
tarjîh-an; (3) Jika tidak terdapat dalil dari Sunah maka 
dicari dalil yang bersumber dari atsar sahabat dengan 
syarat tidak bertentangan dengan Alquran dan Sunah 
sahih, termasuk di dalamnya ijmak sahabat; (4) Jika 
tidak terdapat dalil dari Alquran, Sunah atau atsar 
sahabat maka menggunakan metode qiyas, istihsân dan 
mashlahah mursalah dalam masalah-masalah sosial. 

17 Uyun Kamiluddin, Ijtihad sebagai Satu Usaha Penggali Hukum 
Islam dan Peranannya dalam Pembinaan Hukum Islam, Skripsi Fakultas 
Syariah, UNISBA, 1985, h. 70.

18 Aceng Zakaria, “Makna Ahlussunnah Waljamaah”, dalam 
Kumpulan Keputusan Sidang Dewan Hisbah Persatuan Islam (PERSIS) 
tentang Akidah dan Ibadah, ed. Wawan Shofwan Shalehuddin, 
(Bandung: Persis Pers, 2008), h. 28.

Dalam masalah ibadah mahdhah digunakan kaidah 
“semua dilarang kecuali yang diperintahkan”, sedangkan 
dalam urusan sosial keduniaan digunakan kaidah 
“semua boleh kecuali yang dilarang”. Selain itu juga 
digunakan petunjuk dalam masalah keduniawian yaitu 
‘antum a’lam bi umûr dunyâkum’. Metode ‘urf termasuk 
dalam kaidah ini sehingga boleh dilakukan selama tidak 
bertentangan dengan Alquran dan Sunah19. 

Mekanisme ijtihad yang dilakukan para ulama 
PERSIS untuk melayani keperluan masyarakat dalam 
memecahkan masalah keagamaan telah mendorong 
dibentuknya majelis ulama yang disebut Dewan Hisbah. 
Secara organisasi majelis ini merupakan otonomi 
PERSIS20. 

Metode istidlâl (pengambilan dalil) dari Alquran 
yang dilakukan oleh Dewan Hisbah adalah: (1) 
Mendahulukan zahir ayat Alquran daripada takwil 
dan memilih cara-cara tafwîdh dalam masalah yang 
berhubungan dengan i’tiqâdiyyah; (2) Menerima dan 
menyakini isi kandungan Alquran sekalipun jelas 
bertentangan dengan ‘aqlî dan ‘âdî, seperti peristiwa 
isra dan mikraj; (3) Mendahulukan makna haqîqî 
daripada majâzî kecuali jika ada alasan (qarînah); (4) 
Apabila ayat Alquran bertentangan dengan Hadis maka 
didahulukan ayat Alquran sekalipun Hadis tersebut 
diriwayatkan oleh muttafaq ‘alayh; (5) Menerima 
adanya nâsikh dalam Alquran dan tidak menerima 
adanya ayat-ayat yang mansûkh (nâsikh al-kulli); (6) 
Menerima tafsir dari para sahabat dalam memahami 
ayat-ayat Alquran (tidak hanya penafsiran ahl al-bayt) 
dan mengambil penafsiran sahabat yang lebih ahli jika 
terjadi perbedaan pentafsiran di kalangan para sahabat; 
(7) Mengutamakan tafsir bi al-ma’tsûr daripada bi al-
ra’y; (8) Menerima Hadis sebagai penjelasan terhadap 
Alquran kecuali ayat-ayat yang telah diungkapkan 
dengan sîghah al-hashr seperti ayat mengenai  makanan 
yang diharamkan.21

Dalam beristidlâl dengan Hadis, Dewan Hisbah 
menempuh langkah-langkah sebagai berikut: 
(1) Menggunakan Hadis sahih dan hasan dalam 
mengambil keputusan hukum; (2) Menerima kaidah 
al-hadîts al-dha’îf yuqwâ ba’dhuhu ba’dhan, jika kedaifan 
Hadis tersebut dari segi hafadzan râwî (dzâbith) dan 
tidak bertentangan dengan Alquran atau Hadis lain 

19 Uyun Kamiluddin, Ijtihad Sebagai Satu Usaha Penggali Hukum 
Islam, h. 80-81.

20 Syamsul Falah, Pandangan Keagamaan  Persatuan Islam: Studi atas 
Fatwa-Fatwa Dewan Hisbah Tahun 1983-1997”, Laporan Penelitian 
IAIN Sunan Goenoeng Djati, Bandung, 1998, h. 47.

21 Uyun Kamiluddin, Menyorot Ijtihad Persis: Fungsi dan Peranan 
dalam Pembinaan Hukum Islam di Indonesia, (Bandung: Tafakur, 
2006), h. 81-82.



67Muhammat Nuri: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia 

yang sahih. Jika daifnya itu dari segi fisq al-râwî atau 
tertuduh dusta maka kaidah itu tidak dipakai; (3) Tidak 
menerima kaidah al-hadîts al-dha’îf  yu’mal fî fadhâ’il al-
‘amal karena yang menunjukkan fadhâ’il al-‘amal dalam 
Hadis sahih pun banyak; (4) Menerima Hadis sahih 
sebagai tasyrî’ yang berdiri sendiri sekalipun bukan 
merupakan penjelasan dari Alquran; (5) Menerima 
Hadis ahad sebagai dasar hukum selama Hadis tersebut 
sahih; (6) Hadith mursal sahabat dan mawqûf bi al-hukm 
dipakai sebagai hujjah selama sanad Hadis tersebut sahih 
dan tidak bertentangan dengan Hadis yang sahih; (7) 
Hadis mursal tâbi’î dijadikan hujjah bila Hadis tersebut 
disertai oleh qarînah yang menunjukkan ittishâlnya 
Hadis tersebut; (8) Menerima kaidah al-jarh muqaddam 
‘alâ al-ta’dîl dengan ketentuan jika yang melakukan jarh 
menjelaskan jarhnya maka didahulukan daripada ta’dîl. 
Jika yang melakukan jarh tidak menjelaskan sebab 
jarhnya maka didahulukan ta’dîl daripada jarh. Dan jika 
yang melakukan jarh tidak menjelaskan sebab jarhnya 
tetapi tidak seorang pun yang menyatakan tsîqah 
maka jarhnya boleh diterima; (9) Menerima kaidah 
mengenai sahabat “al-shahâbah kulluhum ‘udûl”; (10) 
Riwayat orang yang suka melakukan tadlîs diterima jika 
ia menerangkan bahwa apa yang diriwayatkannya itu 
jelas sîghat tahammulnya menunjukkan ittishâl seperti 
menggunakan kata ‘haddatsanî’22.

Dalam masalah-masalah yang tidak ditemukan nas 
yang jelas (sharîh) dalam Alquran dan Hadis, istinbâth 
hukum ditempuh dengan jalan ijtihad jamâ’î yang 
rumusannya sebagai berikut: (1) Tidak menerima 
ijmak mutlak dalam urusan ibadah  kecuali ijmak 
sahabat; (2) Tidak menerima qiyas dalam masalah 
ibadah mahdhah sedangkan dalam masalah ghayr 
mahdhah qiyas diterima selama memenuhi persyaratan 
qiyas; (3) Dalam memecahkan ta’ârudh al-adillah 
diupayakan dengan cara: (a) tharîqah al-jam’i, selama 
masih mungkin di-jam’; b) tharîq al-tarjîh dari pelbagai 
aspek, misalnya mendahulukan yang mutsbit daripada 
al-nafi’, mendahulukan Hadis-Hadis riwayat shahîhayn 
daripada yang lainnya dalam masalah-masalah tertentu. 
Maka Hadis yang diriwayatkan oleh Imâm Muslim 
lebih didahulukan daripada riwayat al-Bukhârî seperti 
dalam hal pernikahan Nabi Saw. dengan Maymûnah, 
meninggalkan sesuatu yang dikhawatirkan akan 
terjatuh pada hukum bidah lebih didahulukan daripada 
mengamalkan sesuatu yang diragukan Sunahnya; 
c) tharîqah al-naskh yaitu jika diketahui mana yang 
lebih dulu dan mana yang belakangan, misalnya 
dalam membahas masalah ijtihad maka Dewan 
Hisbah menggunakan kaidah-kaidah ushul fikih 

22 Uyun Kamiluddin, Menyorot Ijtihad Persis, h. 82-83.

sebagai lazimnya para fukaha. Dewan Hisbah tidak 
mengikatkan diri pada suatu mazhab tetapi pendapat 
imam mazhab menjadi bahan pertimbangan dalam 
mengambil ketentuan hukum sepanjang sesuai dengan 
Alquran dan Sunah23.

Dengan demikian maka Kementerian Agama dalam 
istinbâth hukum berdasarkan Alquran, Sunah, ijmak 
dan qiyas; sedangkan PERSIS menolak dasar hukum 
ijmak dan qiyas. Dalam pandangan A. Hassan dan 
ulama PERSIS lainnya ijmak dan qiyas bukan sumber 
hukum tetapi hanya merupakan salah satu cara untuk 
menentukan hukum24.

Mîqât Makânî dalam Ibadah Haji 

Mîqât makânî dalam haji adalah tempat yang telah 
ditentukan untuk berniat ihram haji25. Dari batas-batas 
tempat ini seseorang yang akan melaksanakan ibadah 
haji melakukan ihram dan berniat haji. 

Apabila dilihat dari sudut geografis, dalam masalah 
mîqât makânî haji umat Islam terbagi menjadi dua 
kelompok. Kelompok pertama adalah umat Islam 
yang tinggal di dalam wilayah kota Mekah atau tempat 
tinggalnya kurang dari batas mîqât. Mîqât jemaah haji 
yang tinggal di kota Mekah adalah dari kota Mekah itu 
sendiri. Ia boleh melaksanakan ihram dari rumahnya, 
tetapi lebih utama adalah dari mesjid yang ada di sekitar 
rumahnya. Orang yang tempat tinggalnya terletak antara 
kota Mekah dan mîqât maka mîqât makânînya adalah 
di daerah tempat tinggalnya itu seperti penduduk kota 
Jeddah yang terletak sekitar 75 km dari Mekah dan 
penduduk Bashrah yang terletak sekitar 45 km dari 
Mekah26.

Kelompok kedua adalah yang disebut al-âfaqî, yaitu 
orang-orang yang bukan penduduk kota Mekah dan 
tempat tinggalnya di luar mîqât. Syaykh Ismâ’îl, Abû 
al-‘Abbâs dan Ahmad al-‘Umanî berpendapat27 bahwa 
orang yang telah tinggal di Mekah satu tahun maka 
mîqât hajinya di bawah pancuran emas dan mîqât 
umrahnya di Tan’îm. Mîqât makânî kelompok al-âfaqî 
adalah di beberapa tempat yang telah ditentukan.

Ada lima tempat yang telah ditentukan sebagai mîqât 

23 Dede Rosyada, Metode Kajian Hukum Dewan Hisbah PERSIS, 
(Jakarta: Logos, 1999), h. 89.

24 Ahmad Hassan Bandung, Ijmak-Qiyas-Mazhab-Taqlid, (Bangil: 
Lajnah Penerbitan Pesantren PERSIS, 1984), h. v-vi.

25 Muhammad ibn Ismâ’îl Dâwud al-Fatanî, Mathla’ al-Badrayn 
wa Majma’ al-Bahrayn, (t.tp.: Maktabah wa Mathba’ah Muhammad 
al-Nahd wa Aulâduh, t.t), h. 67-68.

26 Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn Sa’îd Ibn Hazm, al-Mahallî, 
(t.tp. Dâr al-Fikr, t.t), h. 71.

27 Muhammad ibn Yûsuf ibn ‘Îsâ, Syarh al-Nayl wa Syifâ’ al-‘Alîl, 
(t.tp.: Maktabah al-Irsyâd, t.t.), h. 23.



68 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

makânî haji28 yaitu: pertama Dzû al-Hulayfah atau 
Bir ‘Ali29. Mîqât ini adalah untuk penduduk wilayah 
kota Madinah atau mereka yang melalui wilayah ini 
walaupun bukan penduduk kota Madinah. Mîqât 
tersebut merupakan yang paling jauh diantara mîqât-
mîqât lain dari Mekah. Di daerah ini dibangun mesjid 
tempat dimana Rasulullah Saw. melakukan ihram haji 
dan umrah.

Kedua, Juhfah30. Saat ini tempat mîqât di Juhfah 
dalam keadaan rusak sehingga orang melaksanakan 
ihramnya dari daerah Râbigh yang berada sedikit lebih 
jauh sebelum Juhfah.  Jaraknya dengan Mekah adalah 
sekitar 204 km. Mîqât itu untuk jemaah umrah dan haji 
penduduk Syam (negara-negara Syria, Lebanon, Jordan, 
dan Palestin), Mesir, Sudan, negara-negara Arab Bagian 
Barat (Aljazair, Tunis, Libya, Maroko, Mauritania) 
dan negara-negara Afrika (Senegal, Nigeria, Kamerun, 
Somalia, Uganda dan Afrika Selatan). Selain mereka, 
jemaah umrah dan haji yang tidak melalui wilayah 
Madinah melakukan ihram dari mîqât ini.

Ketiga, Yalamlam31. Mîqât ini untuk penduduk 
Yaman dan jemaah umrah atau haji selain penduduk 
Yaman tetapi melalui wilayah Yaman. Jarak mîqât ini dari 
kota Mekah sekitar 120 km. Jemaah yang melakukan 
ihram dari mîqât ini termasuk jemaah haji dan umrah 
dari Malaysia, Tiongkok, Indonesia, Pakistan dan Asia 
Selatan.

Keempat, Qarn al-Manâzil al-Sayl32. Jaraknya dari 
kota Mekah sekitar 75 km. Mîqât ini untuk penduduk 
wilayah Najd (Riyadh dan sekitarnya). Jemaah haji dan 
umrah dari wilayah timur Saudi Arabia dan negara-

28 Zakariyyâ ibn Muhammad ibn Ahmad ibn Zakariyyâ al-Anshârî, 
Fath al-Wahhâb bi Syarh Minhâj al-�ullâb, (Beirût-Lubnân: Dâr al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), h. 237-238.

29 Tempat ini terletak hanya 10 km dari Madinah dan jauhnya dari 
Mekah 420-425 km. Muhammad Amîn Ibn ‘Abidîn, Hâsyiyah ‘alâ al-
Durr al-Mukhtâr Syarh Tanwîr al-Abshâr fi Fiqh Madzhab al-Imâm Abî 
Hanîfah al-Nu’mân, (Beirût: Dâr al-Fikr, t.t.), Jilid II, h. 522.

30 Muhammad Amîn Ibn ‘Abidîn, Hâsyiyah ‘alâ al-Durr al-Mukhtâr, 
h. 522.

31 Yalamlam dikenal dengan panggilan al-Sa’diyyah yaitu miqâtnya 
penduduk Yaman dan negara-negara di sebelah selatannya yang satu 
arah atau negara-negara sebelah Asia. Jaraknya kurang lebih 95-100 km 
sebelah selatan kota Mekah. Di sana terdapat masjid kuno tetapi setelah 
ada jalan yang menghubungkan Mekah dengan Jazan melalui al-Layts 
maka agak susah mencapai masjid tersebut. Oleh karena itu untuk 
memudahkan para jemaah haji dan mu’tamirîn maka dibangunlah 
masjid baru di depan arah miqât sebelah barat atau kira-kira 21 
km barat daya masjid lama sehingga jaraknya dari Masjidil Haram 
sekitar 130 km. Muhammad Ilyâs ‘Abd al-Ghânî, Târîkh Makkah al-
Mukarramah: Sejarah Makkah, terj. Anang Rikza Mesyhadi (Madinah 
Munawwarah: al-Rasheed Printers, t.t.), h. 34.

32 Karena ada dua jalan utama menuju Mekah maka batas miqât 
dan ihram ditentukan dengan membangun dua masjid sebagai tanda 
untuk setiap jalan, yaitu yang dikenal dengan miqât al-sayl al-kabîr dan 
miqât wâdî mahram.

negara Teluk (Kuwait, Qatar, Bahrain, Oman, Emirat), 
jemaah haji dari Iran dan negara lainnya mengambil 
ihram dari mîqât ini.

Kelima, Dzât ‘Irq yaitu mîqât untuk penduduk Irak. 
Jarak Dzât ‘Irq dengan kota Mekah sekitar 94 km33.

Mîqât-mîqât tersebut ditentukan oleh Rasulullah 
Saw. seperti yang dijelaskan dalam Hadis dari Ibn 
‘Abbâs Ra:

 Ï'  LF7  _NV._FF'  _FN'  :'GHF?  Ï'  N67  O7'_.N?  VFV.'  VFN?
 VFVGNwSNI �V/NGVPNFO/VF' 'N6 V/NFVOV/NGVF' VFVGNwS N._FNI GF7I GPF?
 VFVGNwSNI  � VFV6'NFNGVF'  NFV7NF  V/V.NF  VFVGNwSI  �N/NGV/O.VF'  VG'_6F'
 VFVG  _FVHVPNFN?  LN.N'  VFNGVFNI  _FOHNF  _FOHNG  �NGNFVGNFNO  VFNGNPVF'
 NF' NG VFNGNI N/N7VGO?VF' VIN' _.N/VF' N/'N7N' VF_GVG _FVHVFVGN' V7VP N>
 VFVG  N/ _GNG  OFVGN'  L_.N/  N'N6VFN'  O/VPN/  VFVGNG  NGVFN6  NFIO/

)GF7GI M7'..F' G'I7(.N/ _GNG
Dari Ibn ‘Abbâs Ra. bahwasannya Rasulullah Saw. telah 
menentukan mîqât bagi penduduk Madinah Dzû al-
Hulayfah, bagi penduduk Syam Juhfah, bagi penduduk 
Najd adalah Qarn al-Manâzil dan bagi penduduk Yaman 
adalah Yalamlam. Mîqât-mîqât itu bagi mereka dan 
orang-orang yang melewati tempat itu walaupun bukan 
penduduk di situ, yaitu bagi yang akan menunaikan 
ibadah haji atau umrah. Dan bagi yang ada di luar 
tempat yang ditentukan maka mîqâtnya dari tempat 
ia mulai berniat mengerjakan sehingga penduduk kota 
Mekah dari kota Mekah itu sendiri. (H.r. al-Bukhârî dan 
Muslim) 

Adapun mîqât kelima, Dzât ‘Irq, telah ditentukan 
Rasulullah Saw. sebagaimana yang diterangkan dalam 
Hadis Aisyah Ra.:

 Ï'  LF7  _NV._FF'  _FV'  :.F'F  'HF?  Ï'  N67  N/N6V&'N?  VFN?
 /I'/J.' G'I7(. OFV7V? N.'N6 VF'N7V?VF' VFVGNwS N._FNI GF7I GPF?

)N&'7FF'I
Dari Aisyah Ra., sesungguhnya Nabi Saw. telah 
menetapkan mîqât makânî bagi penduduk Irak (yaitu) 
Dzât ‘Irq. (H.r. Abû Dâwud)

Imam Ibn Hajar mengatakan bahwa mîqât makânî 
haji dan umrah bagi orang yang datang dari Madinah 
ialah Dzû al-Hulayfah yang terkenal dengan nama Bir 
Ali. Bagi yang datang dari Syam, Mesir dan Maghribi 
ialah Juhfah, dari Yaman ialah Yalamlam, dari Najd 
dan Hijaz ialah Qarn al-Manâzil, dari Masyriq ialah 
Dzât ‘Irq. Bagi orang yang tidak punya mîqât dalam 

33 ‘Irq artinya gunung kecil, terletak antara Dzat ‘Irq dengan 
Mekah 2 marhalah dan jaraknya 42 mill. Muhammad Amîn Ibn 
‘Abidîn, Hâsyiyah ‘alâ al-Durr al-Mukhtâr, h. 522. Menurut Jumhur 
ulama miqât bagi penduduk Irak adalah Dzât ‘Irq, tetapi menurut 
Imam Syâfi’î miqât penduduk Irak lebih utama di al-‘Aqîq. Ibn Rusyd, 
Bidâyah al-Mujtahid wa Nihâyah al-Muqtashid, (Beirût: Dâr al-Fikr, 
1990), h. 260.



69Muhammat Nuri: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia 

perjalanannya maka mîqâtnya disesuaikan dengan mîqât 
yang berlaku, baik melalui kendaraan darat maupun 
laut. Kalau tidak ditempuh dengan cara seperti itu 
maka mîqâtnya ialah dua marhalah dari Mekah.34

Syaykh Dâwud al-Fatanî berpendapat bahwa jika 
jemaah haji datang dari arah Yaman sebelah laut maka 
mîqâtnya adalah Yalamlam atau Jeddah dan yang datang 
dari arah darat Yaman dan Hijaz maka mîqâtnya adalah 
Qarn al-Manâzil35. 

Bagi jemaah haji dan umrah yang menempuh jalan 
laut atau darat lalu tidak melalui salah satu mîqât yang 
lima maka ia hendaklah melakukan ihram jika melalui 
wilayah yang sejajar dengan mîqât yang paling dekat. 
Begitu juga orang yang naik pesawat, ia sudah berniat 
melakukan umrah atau hajinya di suatu wilayah yang 
diperkirakan segaris dengan mîqât terdekat. Jika tidak 
tahu garis yang sejajar dengan mîqât, untuk kehati-
hatian (ihtiyâth) maka ia boleh melakukan ihram dari 
kejauhan. Sekiranya ia tidak yakin melewati mîqât dalam 
keadaan berihram maka melakukan ihram sebelum 
mîqât dibolehkan tetapi tidak boleh mengakhirkan.36

Ulama berbeda pendapat tentang hukum melakukan 
ihram sebelum sampai di mîqât yaitu: (1) Golongan 
Hanafiyyah berpendapat bahwa ketika seseorang akan 
melakukan ihram pada mîqât-mîqât maka sebaiknya 
ia menahan diri dari hal-hal yang melarangnya untuk 
melakukan ihram. Melakukan ihram sebelum sampai 
pada mîqât adalah lebih utama karena lebih banyak dan 
besar kesulitan yang ditanggung dan pahala tergantung 
pada kadar kesulitan yang dihadapi; (2) Golongan 
Syâfi’iyyah berpendapat bahwa ihram boleh dilakukan 
sebelum sampai di mîqât; dan (3) Golongan Mâlikiyyah 
dan Hanâbilah berpendapat bahwa melakukan ihram 
sebelum sampai di mîqât makânî hukumnya adalah 
makruh sebagaimana dimakruhkan ihram sebelum 
tiba waktunya mîqât zamânî, baik ihram haji maupun 
umrah atau kedua-duanya. Apabila ihram dilakukan 
maka hukumnya tetap sah37.

34 Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn Sa’îd Ibn Hazm, al-Mahallî, 
Jilid VII, h. 70-72.

35 Muhammad ibn Ismâ’îl Dâwud al-Fatanî, Mathla’ al-Badrayn wa 
Majma’ al-Bahrayn, h. 68.

36 Syams al-Dîn Abû al-Farj ‘Abd al-Rahmân ibn Abî ‘Umar 
Muhammad ibn Ahmad al-Muqaddasî Ibn Qudâmah, al-Syarh al-
Kabîr ‘alâ Matn al-Mughnî, (Dâr al-Kitab al-‘Arabî, t.t.), Jilid III, h. 
214-216. Ulama berbeda pendapat tentang melaksanakan ihram dari 
tempat yang sejajar dengan miqât. Sebagian ulama berpendapat wajib 
melakukan ihram di tempat tersebut dan sebagian berpendapat bahwa 
ihram tidak wajib di tempat tersebut karena tidak ada nas atau ijmak 
ulama yang menetapkannya. Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn 
Sa’îd Ibn Hazm, al-Mahallî, h. 73.

37 ‘Abd al-Jawwâd Khallâf, al-Hajj wa Mamnû’atuhu, (Mesir: Dâr 
al-Dawliyyah al-Tsaqafiyyah, 2008), h. 36-37.

Pendapat bahwa melakukan ihram sebelum sampai 
ke mîqât hukumnya adalah makruh juga disampaikan 
oleh Hasan, ‘Athâ’, Ishâq dan Mâlik. Sedangkan menurut 
Imam Abû Hanîfah ihram lebih utama dilaksanakan 
di negara masing-masing. Adapun ‘Alqamah, Aswad 
dan ‘Abd al-Rahmân berpendapat bahwa jika ihram 
dilakukan di negara masing-masing maka hukumnya 
haram, karena itu maka ihram harus dilaksanakan di 
mîqât38. Imam Syâfi’î dan para ulama dari Mazhab Syâfi’î 
berpendapat bahwa apabila seorang al-âfaqî sampai di 
mîqât dan bermaksud menunaikan haji dan umrah 
maka haram baginya melalui mîqât tanpa melakukan 
ihram. Hal ini berdasarkan ijmak para ulama39. 

Orang al-âfaqî yang melewati mîqât untuk 
melakukan ibadah haji atau umrah tetapi tidak 
melakukan ihram maka ada dua solusi yang dapat 
dilaksanakan, yaitu pertama, ia harus kembali ke mîqât 
untuk melaksanakan ihram. Apabila melakukan hal 
ini maka tidak ada dam bagi orang tersebut. Ini adalah 
pendapat mayoritas ulama40.

Kedua, jika melakukan ihram setelah melewati mîqât 
maka ada beberapa pendapat, yaitu: (1) Menurut Imâm 
Mâlik, Imâm Ibn Mubarak dan Imâm Ahmad bahwa 
ia wajib membayar dam, baik kembali lagi ke mîqât 
atau tidak41; (2) Menurut kalangan Mazhab Syâfi’î, jika 
kembali lagi ke mîqât maka ia tidak dikenakan dam 
kecuali sudah menunaikan amalan atau ibadah, seperti 
thawaf dan wuquf. Apabila telah melakukan amalan 
atau ibadah tersebut maka ia tetap harus membayar 
dam. Pendapat ini dipegang oleh Imâm Tsawrî, Imâm 
Abû Yûsuf, Muhammad dan Abû Tsawr42; (3) Menurut 
pendapat Imâm Abû Hanîfah, jika ia kembali lagi ke 
mîqât lalu mengucapkan niat umrah atau haji maka 
ia tidak wajib membayar dam. Namun jika tidak 
membaca talbiah43 untuk niat umrah atau haji maka ia 

38 Syams al-Dîn Abû al-Farj ‘Abd al-Rahmân ibn Abî ‘Umar 
Muhammad ibn Ahmad al-Muqaddasî Ibn Qudâmah, al-Syarh al-
Kabîr ‘alâ Matn al-Mughnî, h. 222-223.

39 Muhammad Mujâhid, “Nuzûl al-Damm ‘alâ al-Mar’ah Atsnâ’ 
�awâf al-Ifâdhah,” dalam Fatwa-Fatwa  al-Azhar, ed. Zakariyyâ al-
Barri, (Mesir: Dâr al-Iftâ’, 1980), h. 219.

40 Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn Sa’îd Ibn Hazm, al-Mahallî, 
Jilid VII, h. 70.

41 Syams al-Dîn Abû al-Farj ‘Abd al-Rahmân ibn Abî ‘Umar 
Muhammad ibn Ahmad al-Muqaddasî Ibn Qudâmah, al-Syarh al-
Kabîr ‘alâ Matn al-Mughnî, h. 211, 213, 216 dan 218-220. 

42 Muhy al-Dîn Abî Zakariyyâ Yahyâ ibn Syaraf al-Nawâwî, I’ânah 
al-�âlibîn, (Beirût, Dâr al-Fikr, 1997), Jilid II, h. 344.

43 Ulama berbeda pendapat tentang hukum membaca talbiah. 
Menurut Imâm Syâfi’î hukumnya Sunah muakkadah, menurut 
sahabat Imâm Mâlik hukumnya wajib dan dikenakan dam bagi yang 
meninggalkannya. Dan menurut al-Tsawrî dan Abû Hanîfah membaca 
talbiah merupakan syarat ihram. Syams al-Dîn Abû al-Farj ‘Abd al-
Rahmân ibn Abî ‘Umar Muhammad ibn Ahmad al-Muqaddasî Ibn 
Qudâmah, al-Syarh al-Kabîr ‘alâ Matn al-Mughnî, h. 256-257.



70 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

harus membayar dam44. Berbeda dengan pendapat Abû 
Yûsuf dan Muhammad, murid dan pengikut Mazhab 
Hanafî mengatakan bahwa meskipun membaca talbiah 
ataupun tidak, ia tidak perlu membayar dam45. Dan 
apabila ia khawatir terlewatnya waktu haji jika kembali 
ke mîqât maka ia sebaiknya meneruskan ibadah haji 
dan umrah tanpa harus kembali ke mîqât, tetapi harus 
membayar dam.46

Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia

Dalam masalah ihram pada mîqât makânî, 
Kementerian Agama berpendapat bahwa bagi jemaah 
haji Indonesia gelombang I (pertama)47 mîqât makânî-
nya adalah Bir Ali, sedangkan bagi jemaah gelombang II 
(kedua)48 adalah di atas udara pada garis sejajar dengan 
Qarn al-Manâzil, dapat berihram di King Abdul Aziz 
International Airport Jeddah (KAAIA) atau Asrama 
Haji Embarkasi Tanah Air49.

Imam Ibn Hajar membolehkan jemaah haji 
mengambil mîqât makânî di Jeddah dengan alasan 
jarak Jeddah ke Mekah dianggap sama dengan jarak 
Yalamlam50 ke Mekah. Pendapat ini sesuai dengan 
prosedur tetap pengaturan pelaksanaan ibadah haji 
dan umrah oleh Kementerian Agama yaitu setibanya 
jemaah tiba di Jeddah menuju Madinah al-Hujjâj/
Wisma Haji kemudian mengenakan kain ihram untuk 
diberangkatkan ke Mekah dengan niat umrah dari 
Jeddah.51

Adapun jemaah yang tidak terus ke Mekah tetapi 
menuju Madinah terlebih dahulu maka mîqât-nya sama 
dengan jemaah haji yang datang dari arah Madinah 
yaitu di Dzû al-Hulayfah atau Bir Ali52.

Organisasi Persatuan Islam (PERSIS) mempunyai 
pendapat yang berbeda dengan sistem yang 

44 Muhammad Amîn Ibn ‘Abidîn, Hâsyiyah ‘alâ al-Durr al-Mukhtâr, 
Jilid II, h. 501. 

45 Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn Sa’îd Ibn Hazm, al-Mahallî, 
h. 73.

46 Muhammad ibn Yûsuf ibn ‘Îsâ, Syarh al-Nayl wa Syifâ’ al-‘Alîl, 
h. 20.

47 Gelombang pertama maksudnya adalah jemaah haji Indonesia 
yang langsung menuju Madinah kemudian mereka menuju Mekah 
untuk umrah haji bagi yang melakukan haji tamattu’.

48 Maksudnya jemaah haji Indonesia yang langsung pergi ke Mekah 
untuk menunaikan ibadah haji dan umrah.

49 Departemen Agama RI, Bimbingan Manasik Haji, (Jakarta: 
Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam dan Urusan Haji, 
2001), h. 18 dan 60.

50 Zayn al-Dîn al-Malibarî al-Fatanî, Fath al-Mu’în Syarh Qurrah 
al-‘Ayn bi Muhimmah al-Dîn, (Beirût: Dâr al-Fikr, 1997), h. 343-344.

51 Departemen Agama RI, Pelayanan Efektif Petugas Haji, (Jakarta: 
Direktorat Pembinaan Haji, 2008), h. 32.

52 Muhammad ibn Ismâ’îl Dâwud al-Fatanî, Mathla’ al-Badrayn wa 
Majma’ al-Bahrayn, h. 68.

diselenggarakan oleh Kementerian Agama. Ada dua 
mîqât makânî yang dilalui oleh jemaah haji dari 
Indonesia pada umumnya terutama yang menempuh 
jalur udara yaitu Qarn al-Manâzil (al-Sayl) bagi yang 
dijadwalkan terus masuk ke Mekah dari Indonesia dan 
Dzû al-Hulayfah (Bir Ali) bagi yang dijadwalkan akan 
ke Madinah terlebih dahulu. Setelah itu baru mereka 
masuk ke Mekah53.

PERSIS berpendapat bahwa jemaah haji Indonesia 
yang tidak mengambil mîqât di Qarn al-Manâzil atau 
Hadzwa54 (garis sejajar) di antara dua mîqât maka 
mîqâtnya dianggap tidak sah, seperti ijtihad ‘Umar Ibn 
al-Khattâb Ra.: 

Setelah kedua negeri ini (Kufah dan Bashrah) menyerah, 
mereka datang kepada ‘Umar Ibn al-Khattab dan berkata: 
“Wahai Amirul Mukminin, sesungguhnya Rasulullah 
Saw. telah menetapkan Qarn al-Manâzil sebagai mîqât 
bagi orang Najd tetapi itu terlalu jauh bagi kami. Dan 
jika pergi ke Qarn al-Manâzil dahulu itu menyulitkan 
kami”. ‘Umar Ra. menjawab: “Telitilah Hadzwa (tempat 
sejajar) dengan Qarn al-Manâzil di jalan yang kamu 
lalui”. Maka ditetapkanlah Dzât ‘Irq sebagai mîqât bagi 
mereka”55.

Ijtihad ‘Umar ini menegaskan bahwa orang yang 
akan melaksanakan ibadah haji atau umrah harus 
masuk melalui mîqât-mîqât yang telah ditentukan atau 
dari arah yang tidak menyusahkan. 

Qarn al-Manâzil adalah berupa bukit yang terletak 
kurang lebih 94 km sebelah timur Mekah. Berihram dari 
Qarn al-Manâzil bukan berupa hal yang sulit apalagi 
dengan bantuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
berkembang pesat saat ini.

PERSIS berpendapat bahwa jemaah haji yang 
mengambil mîqât dari Jeddah seperti yang dilaksanakan 
oleh Kementerian Agama adalah tidak sah karena 
mengambil mîqât dari tempat yang tidak ditentukan 
oleh syarak, kecuali kalau jemaah haji tersebut kembali 
ke mîqât yang telah dilewatinya56. Begitu juga jemaah 
haji dari Malaysia yang mengambil mîqât-nya di Jeddah 
adalah tidak sah karena bukan merupakan mîqât bagi 

53 Cara seperti ini juga dilakukan oleh para jemaah haji dari 
Malaysia. Johari Alias, Panduan Ibadah Haji, Umrah dan Ziarah, 
(Kuala Lumpur: Dar al-Nu’man, 1999), h. 11-12.

54 Pengertian hadzwa itu banyak seperti disebutkan dalam kamus-
kamus antara lain: garis sejajar, searah, berdekatan, di sisi, bertentangan 
dan yang lainnya, baik horizontal maupun vertikal. Penggunaan kata 
hadzwa tidak hanya berlaku dalam masalah haji tetapi juga masalah 
shalat. Shiddiq Amien,  Tanya Jawab tentang Miqat dan Sa’i Ba’da 
Tawaf Ifadhah, (Tasikmalaya: �ulab, 1997), h. 17.

55 Shiddiq Amien, Tanya Jawab tentang Miqat dan Sa’i Ba’da Tawaf 
Ifadhah, h. 16-17.

56 ‘Abd al-Muhsin ibn Muhammad al-Sâmih, Khâlid ibn ‘Îsâ al-
‘Âsirî dan Yûsuf ibn ‘Abd Allâh al-Khatî, al-Bida’ wa al-Mukhâlafah 
fî al-Hajj, (Kerajaan Arab Saudi: Menteri Agama dan Ketua Majlis 
Tertinggi Agama Islam, 1427), h. 31.



71Muhammat Nuri: Mîqât Makânî Jemaah Haji Indonesia 

jemaah haji yang datang dari arah Asia, khususnya dari 
Indonesia dan Malaysia. Bagi mereka dikenakan dam 
tertib dan taqdîr57.

Kementerian Agama dan PERSIS juga berbeda 
pendapat tentang jemaah yang melewati mîqât tetapi 
tidak berniat ihram. Kementerian Agama berpendapat 
bahwa jemaah haji tidak boleh melewati mîqât tanpa 
melakukan ihram. Apabila melewatinya dan tidak 
berihram maka ia wajib kembali untuk melakukan 
ihram. Jika tidak kembali lagi maka hajinya tetap sah 
tetapi harus membayar dam dan berdosa apabila tidak 
ada halangan untuk kembali ke mîqât. Jika terdapat 
halangan seperti khawatir di jalan atau waktu yang 
telah mendesak maka dia tidak berdosa, baik masih ada 
lagi mîqât yang akan dilaluinya atau tidak58.

Sedangkan menurut pendapat PERSIS bahwa 
setiap orang yang melewati salah satu mîqât dan 
bermaksud menunaikan haji atau umrah maka tidak 
halal ia melewatinya kecuali telah berihram. Jika tidak 
berihram dari tempat itu maka tidak ada ihram, haji 
dan umrah baginya, kecuali ia kembali ke mîqât yang 
telah dilewatinya, lalu berniat ihram dari sana, maka 
sahlah pada saat itu ihram haji dan umrahnya59. 

Kementerian Agama dan PERSIS mempunyai 
pendapat yang sama bahwa mîqât makânî bagi jemaah 
haji yang tinggal di Mekah atau yang telah berada di 
Mekah sebelum waktu haji dimulai adalah di kota 
Mekah. Dan untuk ihram umrah mereka adalah di luar 
kawasan Mekah seperti Tan’îm atau Ja’ranah60.

Demikian pula dengan jemaah haji tamattu 
dimana setelah selesai tahalul umrah mereka pergi ke 
Madinah. Apabila mereka masuk ke Mekah sebelum 
hari Tarwiyah maka ihram hajinya di tempat kediaman 
masing-masing, tetapi apabila masuk ke Mekah setelah 
hari Tarwiyah maka ihram hajinya di Dzû al-Hulayfah 
atau Bir Ali (mîqât yang dilaluinya)61. Apabila jemaah 
haji keluar dari Mekah dan kembali lagi setelah masuk 

57 Abdullah al-Qari bin Hj. Salleh, Bagaimana Nabi Saw. Berhaji 
dan Berumrah, (Kelantan: Pustaka Asa Kenali, 1984), 27.

58 Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab: Ja’fari, 
Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, terj. Masykur A.B., Afif Muhammad 
dan Idrus al-Kaff, (Jakarta: Penerbit Lentera, 2008), h. 226.

59 ‘Abd al-‘Azîz ibn ‘Abd Allâh ibn Bazz, al-Tahqîq wa al-Idah li 
Katsîr min Masâ’il al-Hajj wa al-‘Umrah wa al-Ziyârah (Mekah: Menteri 
Urusan Agama, Waqaf, Da’wah dan Irsyad, 1425), h. 18.

60 Johari Alias, Panduan Ibadah Haji, Umrah dan Ziarah, h. 11. 
61 Taufiq Rahman Azhar, “Keluar Miqat Bagi Muhrim Setelah 

Tahallul Bagi Tamattuk,” dalam Kumpulan Keputusan Sidang Dewan 
Hisbah Persatuan Islam (Persis) tentang Akidah dan Ibadah, ed. Wawan 
Shofwan Shalehuddin, (Bandung: Persis Pers, 2008), h. 604, 610-611 
dan 613 dan Usman Shalehuddin, “Jadwal Kepulangan Tiba Sebelum 
Tawaf Ifadhah Kerana Haid,” dalam Kumpulan Keputusan Sidang De-
wan Hisbah Persatuan Islam (Persis) tentang Akidah dan Ibadah, ed. 
Wawan Shofwan Shalehuddin, (Bandung: Persis Pers, 2008), h. 490.

waktu maghrib maka dia wajib berihram dari mîqât 
yang dilaluinya. Tetapi bila masuk mîqât sebelum 
maghrib maka ia wajib berihram dimana dia berada. 

Menurut Kementerian Agama jemaah haji Indonesia 
yang langsung menuju Madinah, kemudian menuju 
Mekah untuk umrah haji bagi yang melakukan haji 
tamattu maka mîqât makânî-nya adalah Bir Ali dan bagi 
yang langsung pergi ke Mekah maka mîqât makânî-
nya adalah di Qarn al-Manâzil, King Abdul Aziz 
International Airport Jeddah (KAAIA) atau Asrama 
Haji Tanah Air. Sedangkan menurut PERSIS, bagi 
jemaah haji Indonesia yang langsung menuju Mekah 
dan tidak mengambil mîqât di Qarn al-Manâzil atau  
di Hadzwa (garis sejajar) di antara dua mîqât maka 
mîqâtnya dianggap tidak sah. Dan jemaah yang ke 
Madinah terlebih dahulu lalu ke Mekah maka mîqât-
nya adalah Bir Ali.

Penutup

Dari pemaparan di atas dapat disimpulkan bahwa 
Kementerian Agama tampak lebih lentur dan elastis 
dalam menanggapi fenomena yang terjadi karena 
jumlah jemaah haji yang semakin bertambah maka 
diambil langkah-langkah preventif agar tidak terjadi 
hal-hal yang tidak diinginkan dalam mengurus jemaah 
haji. Adapun PERSIS tetap berpendapat bahwa jemaah 
haji yang tidak mengambil mîqât di tempat yang 
telah ditentukan maka haji dan umrahnya tidak sah. 
Penulis lebih cenderung dengan pendapat kedua karena 
apabila mîqât di Qarn al-Manâzil atau Hadzwa masih 
memungkinkan bagi jemaah haji dan belum sampai 
pada tahap darurat untuk mîqât di Jeddah atau Asrama 
Haji Indonesia maka wajib baginya untuk mengambil 
mîqât di Qarn al-Manâzil atau Hadzwa. [] 

Pustaka Acuan

‘Âsirî, al-, ‘Abd al-Muhsin ibn Muhammad al-Sâmih, 
Khâlid ibn ‘Îsâ dan Yûsuf ibn ‘Abd Allâh al-Khatî, 
al-Bida’ wa al-Mukhâlafah fî al-Hajj, Kerajaan Arab 
Saudi: Menteri Agama dan Ketua Majlis Tertinggi 
Agama Islam, 1427.

‘Aynayn, al-, Badran Abû, Ushûl al-Fiqh al-Islâmî, 
Iskandariyah: Mu’assasah Syabâb al-Jâmi’ah, t.t..

Abbas, Sirajuddin, Sejarah dan Keagungan Madzhab 
Syafi’i, Jakarta: CV Pustaka Tarbiyah, 2006.

Alias, Johari, Panduan Ibadah Haji, Umrah dan Ziarah, 
Kuala Lumpur: Dar al-Nu’man, 1999.

Amien, Shiddiq, Tanya Jawab tentang Miqat dan Sa’i 
Ba’da Tawaf Ifadhah, Tasikmalaya: �ulab, 1997.

Anshârî, al-, Zakariyyâ ibn Muhammad ibn Ahmad 
ibn Zakariyyâ, Fath al-Wahhâb bi Syarh Minhâj al-



72 Ahkam: Vol. XIV, No. 1, Januari 2014

�ullâb, Beirût-Lubnân: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1998.

Azhar, Taufiq Rahman, “Keluar Miqat Bagi Muhrim 
Setelah Tahallul Bagi Tamattuk,” dalam Kumpulan 
Keputusan Sidang Dewan Hisbah Persatuan Islam 
(Persis) tentang Akidah dan Ibadah, ed. Wawan 
Shofwan Shalehuddin, Bandung: Persis Pers, 2008.

Departemen Agama RI, Bimbingan Manasik Haji, 
Jakarta: Direktorat Jenderal Bimbingan Masyarakat 
Islam dan Urusan Haji, 2001.

--------------, Pelayanan Efektif Petugas Haji, Jakarta: 
Direktorat Pembinaan Haji, 2008.

--------------, 27 Tahun Departemen Agama (3 Januari 
1973), t.tp.: Panitia HUT ke XXVII, t.t.

Falah, Syamsul, Pandangan Keagamaan  Persatuan Islam: 
Studi atas Fatwa-Fatwa Dewan Hisbah Tahun 1983-
1997”, Laporan Penelitian IAIN Sunan Goenoeng 
Djati, Bandung, 1998.

Fatanî, al-, Muhammad ibn Ismâ’îl Dâwud, Mathla’ al-
Badrayn wa Majma’ al-Bahrayn, t.tp.: Maktabah wa 
Mathba’ah Muhammad al-Nahd wa Aulâduh, t.t.

--------------, Zayn al-Dîn al-Malibarî, Fath al-Mu’în 
Syarh Qurrah al-‘Ayn bi Muhimmah al-Dîn, Beirût: 
Dâr al-Fikr, 1997.

Ghânî, al-, Muhammad Ilyâs ‘Abd, Târîkh Makkah al-
Mukarramah: Sejarah Makkah, terj. Anang Rikza 
Mesyhadi Madinah Munawwarah: al-Rasheed 
Printers, t.t.

Hasan, Husayn Hâmid, al-Madkhal li Dirâsah al-Fiqh 
al-Islâmî, Kaherah: Dâr al-Nahdhah al-‘Arabiyyah, 
1972.

Hasan, M. Ali, Perbandingan Mazhab, Jakarta: PT Raja 
Grafindo Persada, 2002.

Hassan, Ahmad, Ijmak-Qiyas-Mazhab-Taqlid, Bangil: 
Lajnah Penerbitan Pesantren PERSIS, 1984.

Ibn ‘Abidîn, Muhammad Amîn, Hâsyiyah ‘alâ al-Durr 
al-Mukhtâr Syarh Tanwîr al-Abshâr fi Fiqh Madzhab 
al-Imâm Abî Hanîfah al-Nu’mân, Beirût: Dâr al-Fikr, 
t.t.

Ibn ‘Îsâ, Muhammad ibn Yûsuf, Syarh al-Nayl wa Syifâ’ 
al-‘Alîl, t.tp.: Maktabah al-Irsyâd, t.t.

Ibn Bazz, ‘Abd al-‘Azîz ibn ‘Abd Allâh, al-Tahqîq wa al-
Idah li Katsîr min Masâ’il al-Hajj wa al-‘Umrah wa 
al-Ziyârah, Mekah: Menteri Urusan Agama, Waqaf, 
Da’wah dan Irsyad, 1425.

Ibn Hazm, Abû Muhammad ‘Alî ibn Ahmad ibn Sa’îd, 
al-Mahallî, t.tp. Dâr al-Fikr, t.t.

Ibn Hj. Salleh, Abdullah al-Qari, Bagaimana Nabi 
Saw. Berhaji dan Berumrah, Kelantan: Pustaka Asa 
Kenali, 1984.

Ibn Qudâmah, Syams al-Dîn Abû al-Farj ‘Abd al-
Rahmân ibn Abî ‘Umar Muhammad ibn Ahmad al-
Muqaddasî, al-Syarh al-Kabîr ‘alâ Matn al-Mughnî, 
Dâr al-Kitab al-‘Arabî, t.t.

Ibn Rusyd, Bidâyah al-Mujtahid wa Nihâyah al-
Muqtashid, Beirût: Dâr al-Fikr, 1990.

Kamiluddin, Uyun, Ijtihad sebagai Satu Usaha Penggali 
Hukum Islam dan Peranannya dalam Pembinaan 
Hukum Islam, Skripsi Fakultas Syariah, UNISBA, 
1985.

--------------, Menyorot Ijtihad Persis: Fungsi dan Peranan 
dalam Pembinaan Hukum Islam di Indonesia, 
Bandung: Tafakur, 2006.

Khallâf, ‘Abd al-Jawwâd, al-Hajj wa Mamnû’atuhu, 
Mesir: Dâr al-Dawliyyah al-Tsaqafiyyah, 2008.

Muda, Abdul Latif, Perbahasan Sejarah Perundangan 
Islam dan Mazhab Fiqh, Kuala Lumpur: Pustaka 
Salam Sdn. Bhd, 2003.

Mughniyah, Muhammad Jawad, Fiqh Lima Mazhab: 
Ja’fari, Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, terj. Masykur 
A.B., Afif Muhammad dan Idrus al-Kaff, Jakarta: 
Penerbit Lentera, 2008.

Mujâhid, Muhammad, “Nuzûl al-Damm ‘alâ al-Mar’ah 
Atsnâ’ �awâf al-Ifâdhah,” dalam Fatwa-Fatwa  al-
Azhar, ed. Zakariyyâ al-Barri, Mesir: Dâr al-Iftâ’, 
1980.

Nawâwî, al-, Muhy al-Dîn Abî Zakariyyâ Yahyâ ibn 
Syaraf, I’ânah al-�âlibîn, Beirût, Dâr al-Fikr, 
1997.

Qaththân, al-, Mannâ’ Khalîl, Târîkh al-Tasyrî’ al-Islâmî, 
Beirût: Mu’assasah al-Risâlah, 1993.

Rosyada, Dede, Metode Kajian Hukum Dewan Hisbah 
PERSIS, Jakarta: Logos, 1999.

Sâyis, al-, Muhammad ‘Alî, Târîkh al-Fiqh al-Islâmî, 
Damshiq: Dâr al-Fikr, 1999.

Shalehuddin, Usman, “Jadwal Kepulangan Tiba 
Sebelum Tawaf Ifadhah Kerana Haid,” dalam 
Kumpulan Keputusan Sidang Dewan Hisbah 
Persatuan Islam (Persis) tentang Akidah dan Ibadah, 
ed. Wawan Shofwan Shalehuddin, Bandung: Persis 
Pers, 2008.

Siryati, al-, ‘Abd al-Wadûd Muhammad, Târîkh al-Fiqh 
al-Islâmî wa Nazhariyyatuhu al-‘Âmmah,  Beirût: 
Dâr al-Nahdhah al-‘Arabiyyah, 1993.

Zakaria, Aceng, “Makna Ahlussunnah Waljamaah”, 
dalam Kumpulan Keputusan Sidang Dewan Hisbah 
Persatuan Islam (PERSIS) tentang Akidah dan Ibadah, 
ed. Wawan Shofwan Shalehuddin, Bandung: Persis 
Pers, 2008.


