Keraton: Journal of History Education and Culture

Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143

ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 136
http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton

Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia Melalui Kiprah Muhammadiyah
dan Nahdlatul Ulama

Farah Zakia Badriati ', Moch Jaka Lelana 2, Ahmad Daniel Irsyad ¢3, Fahri Hidayat ¢4

2 Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia
b Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia
® Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia
d Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia

1234110402110@mhs.uinsaizu.ac.id; ? 234110402121@mhs.uinsaizu.ac.id; ® 234110402101 @mbhs.uinsaizu.ac.id;
“fahrihidayat@uinsaizu.ac.id

* Corresponding Author; Farah Zakia Badriati

. Received 27 November 2025; accepted 8 Desember; published 21 Desember 2025

ABSTRACT KEYWORDS
This study examines the historical role of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah;
the two largest socio-religious organizations in Indonesia, which have significantly Nahdatul Ulama;
shaped the country’s religious landscape and social development since the early Socio-Religious
twentieth century. Rooted in the social reality that both organizations operate Movements.
through extensive networks of education, religious outreach, and community

services. This research aims to describe their historical origins, patterns of This is an open-
movement, and contributions to the modernization of Islam in Indonesia. The access article under
study employs a literature review method by analyzing books, academic journals, the CC-BY-SA
organizational documents, and relevant previous studies. A comparative license

analytical approach is used to highlight the similarities and differences in the
social-religious characteristics of Muhammadiyah and NU. The findings reveal that
Muhammadiyah emerged as a reformist movement focusing on educational
modernization and purification of Islamic teachings, while NU played a crucial role
in preserving pesantren traditions and local religious culture. Together, they have
become essential pillars in strengthening Islamic moderation and fostering social
cohesion in Indonesia. This study contributes to Indonesian Islamic historiography
by offering a more comprehensive understanding of the socio-religious dynamics
that have shaped the distinctive character of Indonesian Islam.

1. Pendahuluan

Kehidupan sosial-keagamaan masyarakat Indonesia tidak pernah terlepas dari peran organisasi
Islam yang tumbuh dari masyarakat itu sendiri. Sejak awal abad ke-20, dinamika reformisme Islam yang
berkembang di dunia Islam turut memengaruhi gerakan pembaruan di Nusantara. Dalam kajian sejarah
pendidikan Islam disebutkan bahwa “Reformisme Islam yang digerakkan melalui gagasan pan-Islamisme
membawa semangat modernisasi dalam bidang pendidikan, menekankan rasionalisasi sistem klasik,
kurikulum terstruktur, serta integrasi pendidikan agama dengan pengetahuan umum. Periode ini menjadi
titik awal lahirnya model pendidikan Islam modern yang berbeda dati pola tradisional sebelumnya.”
Kehadiran organisasi seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) kemudian menjadi kanal utama
bagi transformasi tersebut melalui pendidikan, dakwah, dan pelayanan sosial. Sekolah Muhammadiyah,
pesantren NU, serta jaringan pengajian yang berkembang di berbagai daerah telah membentuk corak
keberagamaan masyarakat selama lebih dari satu abad. (Dr. Fahri Hidayat dan Mujibur Rohman, 2025)
menggambarkan bagaimana modernisasi pendidikan Islam di Nusantara pada awal abad ke-20 menjadi
wahana perubahan sosial yang lahir dari dialektika antara tradisi keagamaan lokal dan tuntutan
modernitas global, menandai titik penting lahirnya organisasi-organisasi Islam berpengaruh seperti
Muhammadiyah yang memperkenalkan pendekatan pendidikan Islam yang sistematis dan adaptif
terhadap perubahan zaman.

Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa gerakan sosial Muhammadiyah dan Nahdlatul
Ulama (NU) memainkan peran fundamental dalam pembentukan karakter sosial, keagamaan, dan politik
masyarakat Indonesia. Damanhuri dan Sofwan (2025) dalam artikelnya “Rekonstruksi Hubungan Islam

d. 10.32585/keraton.v1i1.xxx e pendidikansejarahunivet@gmail.com


http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
mailto:234110402101@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:fahrihidayat@uinsaizu.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.32585/jgse.v2i2.xxx&domain=pdf

Keraton: Journal of History Education and Culture 137
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

dan Politik dalam Perspektif Transdisipliner” menjelaskan bahwa Muhammadiyah dan NU tidak hanya
berfungsi sebagai lembaga keagamaan, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang mampu merumuskan
strategi perlawanan terhadap ketimpangan sosial dan politik melalui pendekatan transdisipliner yang
menyatukan nilai agama dan modernitas. Penelitian oleh Sahroni (2025) melalui risetnya “Respons
Aktivis Islam Indonesia terhadap Pendudukan Yahudi di Palestina 1917-1948” menunjukkan bahwa
semangat solidaritas keumatan yang diusung Muhammadiyah dan NU sejak awal abad ke-20 telah
membentuk basis gerakan sosial Islam yang bersifat transnasional, memperkuat posisi Islam Indonesia

dalam politik global.

Penelitian ini bertujuan memberikan gambaran yang utuh mengenai kiprah Muhammadiyah dan
Nahdlatul Ulama dalam sejarah gerakan sosial-keagamaan di Indonesia. Secara khusus, penelitian ini
diarahkan untuk menjelaskan kondisi sosial-keagamaan Indonesia pada awal abad ke-20 yang menjadi
latar lahirnya kedua organisasi tersebut, menguraikan bentuk dan karakter gerakan sosial-keagamaan yang
mereka jalankan melalui bidang pendidikan, dakwah, dan layanan sosial, serta menelusuri perbedaan
pendekatan dan strategi yang berkembang di antara keduanya. Selain itu, penelitian ini juga dimaksudkan
untuk menilai kontribusi historis Muhammadiyah dan NU terhadap proses modernisasi Islam dan
pembentukan kehidupan sosial-keagamaan masyarakat Indonesia hingga masa kini. Dengan menyajikan
analisis yang komprehensif, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman mengenai peran
kedua organisasi tersebut sebagai bagian dari kekuatan sosial yang turut menentukan arah perkembangan
Islam Indonesia.

Penelitian ini menjadi penting karena dinamika keagamaan Indonesia saat ini menghadapi
tantangan yang semakin, seperti menguatnya konservatisme, polarisasi identitas, serta penggunaan agama
dalam kontestasi politik. Dalam situasi tersebut, memahami kembali peran historis Muhammadiyah dan
NU memberikan landasan yang kuat untuk melihat bagaimana kedua organisasi ini dapat menjadi
penopang moderasi beragama dan penguatan solidarita sosial. Selain itu, kajian komparatif berbasis
sejarah tentang kedua organisasi ini masih terbatas, sehingga penelitian ini berpotensi mengisi
kekosongan literatur sekaligus memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai pola gerakan sosial-
keagamaan yang membentuk karakter Islam Indonesia hingga hari ini.

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur sebagai pendekatan utama. Metode ini
dipilih karena fokus penelitian terletak pada penelusuran sejarah, pemikiran, serta perkembangan gerakan
sosial-keagamaan Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama melalui sumber-sumber tertulis. Pengumpulan
data dilakukan dengan menelaah berbagai literatur yang relevan, baik berupa buku, artikel jurnal, hasil
penelitian terdahulu, dokumen organisasi, maupun publikasi ilmiah yang berkaitan langsung dengan
dinamika kedua organisasi tersebut. Setiap sumber dipilih berdasarkan kredibilitas, keterbaruan, serta
relevansinya terhadap topik penelitian.

Prosedur studi literatur dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti mengidentifikasi
tema-tema pokok yang terkait dengan sejarah lahirnya Muhammadiyah dan NU, karakter gerakan sosial-
keagamaan keduanya, serta konteks sosial yang melatarbelakangi perkembangan organisasi. Kedua,
peneliti melakukan seleksi literatur dengan mempertimbangkan kualitas akademik, kejelasan metodologi,
serta kontribusi ilmiahnya terhadap topik penelitian. Ketiga, peneliti melakukan analisis isi (content
analysis) terhadap setiap literatur untuk menemukan pola, kesamaan, perbedaan, dan gagasan penting
yang muncul dari penelitian-penelitian sebelumnya. Analisis juga dilakukan secara komparatif untuk
melihat perkembangan pemikiran tentang kedua organisasi dati waktu ke waktu.

Hasil analisis literatur kemudian disintesis untuk membangun pemahaman yang utuh mengenai
peran historis Muhammadiyah dan NU dalam gerakan sosial-keagamaan di Indonesia. Melalui
pendekatan studi literatur ini, peneliti dapat menghasilkan gambaran yang sistematis, menyeluruh, dan
berdasarkan bukti ilmiah tanpa melakukan pengumpulan data lapangan. Dengan demikian, metode ini
memungkinkan peneliti menyusun kesimpulan yang dapat dipertanggungjawabkan secara akademis
sekaligus memberikan ruang bagi integrasi berbagai pandangan ilmiah yang berkembang dalam kajian
tentang Islam Indonesia.

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)



138 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143

3. 3. Pembahasan

3.1. Kondisi Sosial Keagamaan Indonesia Awal Abad ke-20

Pada awal abad ke-20, kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat Indonesia berada dalam sebuah
masa transisi penting. Masyarakat masih hidup di bawah penjajahan Belanda dengan struktur sosial yang
timpang antara kaum pribumi dan golongan non-pribumi, sechingga kesadaran sosial dan gerak
keagamaan mulai mengalami perubahan signifikan. Dalam konteks keagamaan, Islam menjadi agama
mayoritas yang berperan kuat dalam kehidupan sosial masyarakat, namun praktik keislamannya masih
bercampur dengan adat dan tradisi lokal yang kuat, mencerminkan sifat keagamaan yang masih sinkretis
dan tradisional sebelum munculnya gerakan pembaharuan (pembaharuan Islam) yang sistematis dalam
ranah pendidikan dan sosial-politik (Rusdi, 2025). Munculnya gerakan pembaharuan Islam merupakan
titik perubahan penting dalam dinamika sosial-keagamaan tersebut. Tokoh-tokoh seperti KH. Ahmad
Dahlan terkenal memperkenalkan gagasan modernisasi dalam pendidikan Islam, serta menekankan
pentingnya kombinasi antara ilmu agama dan ilmu umum. Melalui pendirian organisasi Muhammadiyah
pada tahun 1912, Dahlan memperjuangkan pendidikan yang rasional dan reformis, serta pemberantasan
praktik takhayul (Akhyar, 2024)

Peran H.O.S. Tjokroaminoto dengan gerakan Sarekat Islam juga sangat penting dalam
menciptakan kesadaran sosial dan politik di kalangan umat Islam pada masa itu. Sarekat Islam awalnya
lahir dari organisasi dagang namun kemudian berkembang menjadi wadah perjuangan sosial-politik yang
menggabungkan nilai-nilai Islam dengan tuntutan perbaikan kondisi sosial dan kesetaraan (Setiawan,
2025). Gerakan tradisional Islam juga memainkan peran besar dalam menjaga nilai-nilai keagamaan yang
telah lama hidup di tengah masyarakat. Nahdlatul Ulama (NU) berdiri pada tahun 1926 sebagai reaksi
dan bentuk pelestarian tradisi keagamaan yang diwariskan oleh pesantren, menekankan pemahaman
Islam dalam konteks tradisi pesantren dan figh mazhab serta pentingnya pendidikan pesantren (Rusdj,
2025).

Perubahan besar turut terjadi dengan munculnya pendidikan Islam modern dan meningkatnya
kesadaran politik umat. Lembaga-lembaga seperti sekolah HIS Muhammadiyah dan madrasah-madrasah
modern memperkenalkan ilmu agama yang dipadukan dengan ilmu umum, memunculkan golongan
intelektual muslim yang lebih kritis terhadap sistem kolonial dan ketimpangan sosial (Syaifuddin,2024).
Peran pers Islam masa itu seperti majalah dan media dakwah membantu membentuk opini publik umat,
mendorong modernitas, serta menanamkan semangat kebangsaan di kalangan muslim melalui diskusi
pemikiran dan kritik kolonial. Pers menjadi sarana dakwah sekaligus media perlawanan terhadap
hegemoni kolonial (Rusdi, 2025). Kondisi sosial-keagamaan Indonesia pada awal abad ke-20 ditandai
oleh interaksi antara tradisi dan modernitas. Islam berperan ganda sebagai kekuatan spiritual sekaligus
ideologi perlawanan terhadap penjajahan. Baik kalangan modernis maupun tradisionalis memberikan
kontribusi dalam membentuk kesadaran kebangsaan dan perjuangan kemerdekaan Indonesia,
mencerminkan kompleksitas dan dinamika dialog antara nilai lama dan tuntutan baru di masyarakat
Muslim Nusantara.

3.2. Kiprah Muhammadiyah sebagai Gerakan Sosial Keagamaan

Muhammadiyah didirikan pada 18 November 1912 di Kauman, Yogyakarta, oleh Kiai Haji Ahmad
Dahlan, seorang ulama pembaru yang memiliki pandangan Islam progresif dan adaptif terhadap
modernitas. Pendirian Muhammadiyah tidak dapat dilepaskan dari kegelisahan intelektual Dahlan
terhadap kondisi umat Islam pada awal abad ke-20 yang masih kuat dipengaruhi oleh praktik-praktik
keagamaan yang bercampur dengan takhayul, bid’ah, dan khurafat, serta lemahnya akses terhadap
pendidikan modern (Burhani, 2021). Sebelum mendirikan Muhammadiyah secara formal, Ahmad
Dabhlan telah merintis Madrasah Ibtidaiyah Diniyah Islamiyah sebagai embrio pembaruan pendidikan
Islam yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum (Nashir, 2022). Motivasi utama pendirian
Muhammadiyah berangkat dari kebutuhan mendesak untuk mereformulasi pemahaman keislaman agar
selaras dengan perkembangan zaman tanpa meninggalkan sumber ajaran utama Islam, yakni Al-Qur’an
dan Sunnah. Muhammadiyah secara resmi memperoleh pengakuan hukum dari pemerintah Hindia
Belanda pada 22 Agustus 1914, yang menandai legitimasi organisasi ini sebagai gerakan sosial-keagamaan
modern (Alfian, 2023). Melalui organisasi ini, Ahmad Dahlan menegaskan pentingnya Islam yang
rasional, terbuka, dan berorientasi pada praktik amal saleh sebagai manifestasi konkret dari keimanan.

Perkembangan Muhammadiyah yang bermula di Yogyakarta kemudian meluas ke berbagai wilayah
di Jawa dan selanjutnya ke seluruh Nusantara. Dalam konteks ini, Muhammadiyah tampil sebagai pelopor

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
melalur Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)



Keraton: Journal of History Education and Culture 139
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

modernisme Islam di Indonesia dengan menggabungkan pemurnian akidah dan pembaruan sosial secara
simultan. Secara konseptual, tujuan Muhammadiyah mencakup beberapa dimensi utama. Pertama,
pelaksanaan tajdid melalui pemurnian akidah dengan kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah serta
penolakan terhadap praktik keagamaan yang tidak memiliki dasar normatif yang jelas (Burhani, 2021).
Kedua, pengembangan sistem pendidikan modern yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu
pengetahuan umum sebagai sarana pembentukan umat Islam yang berkemajuan (Nashir, 2022). Ketiga,
penguatan pelayanan sosial dan kemanusiaan melalui lembaga amal dan filantropi sebagai wujud dakwah
amar ma’ruf nahi munkar (Suyatno, 2024). Dengan demikian, Muhammadiyah memahami Islam tidak
hanya sebagai ajaran ritual, tetapi juga sebagai pedoman untuk membangun tatanan sosial yang adil,
bermartabat, dan beradab.

Kolonialisme Hindia Belanda yang memarginalkan umat Islam secara sosial dan ekonomi, gerakan
Muhammadiyah dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan kultural transformasi dan intelektual
terhadap dominasi Barat sekaligus kritik internal terhadap kemunduran umat Islam. Muhammadiyah
menegaskan dirinya sebagai organisasi sosial-keagamaan yang memadukan iman, ilmu, dan amal saleh
sebagai fondasi masyarakat (Alfian, 2023). Kiprah sosial Muhammadiyah diwujudkan melalui pendirian
berbagai lembaga pendidikan dan layanan publik. Sejak 1913, Muhammadiyah telah mengembangkan
sekolah-sekolah dengan kurikulum modern, dan pada 1923 mendirikan rumah sakit pertama di
Yogyakarta yang dikelola secara profesional. Hingga kini, Amal Usaha Muhammadiyah (AUM)
mencakup ribuan sekolah, ratusan perguruan tinggi, serta rumah sakit dan klinik yang tersebar di seluruh
Indonesia, menjadikan Muhammadiyah sebagai salah satu aktor masyarakat sipil terbesar di Asia
Tenggara dalam bidang pendidikan dan kesehatan (Suyatno, 2024). Seluruh aktivitas sosial
Muhammadiyah berakar pada pemahaman teologis terhadap Surat al-Ma’un yang menekankan kewajiban
membela kaum dhuafa, fakir miskin, dan anak yatim. Oleh sebab itu, amal usaha Muhammadiyah
diposisikan sebagai bentuk dakwah bil-hal yang berorientasi pada pemberdayaan dan peningkatan
kesejahteraan masyarakat (Burhani, 2021). Pendekatan ini menegaskan bahwa kesalehan individual harus
terwujud dalam kesalehan sosial yang nyata.

Konsep Islam Berkemajuan merupakan formulasi intelektual Muhammadiyah dalam merespons
tantangan modernitas dan globalisasi. Islam Berkemajuan menempatkan Islam sebagai kekuatan
pembebasan, pencerahan, dan kemajuan peradaban manusia melalui ijtihad dan tajdid yang berkelanjutan
(Nashir, 2022). Konsep ini menolak sikap keagamaan yang kaku, cksklusif, dan ekstrem, serta
meneckankan pentingnya ilmu pengetahuan, teknologi, dan nilai-nilai kemanusiaan universal sebagai
bagian integral dari kehidupan umat Islam. Dalam praktiknya, Islam Berkemajuan diwujudkan melalui
pendidikan rasional, pelayanan sosial yang profesional, serta praktik keagamaan yang moderat dan
inklusif (Suyatno, 2024). Pengaruh Muhammadiyah sangat kuat terutama di kalangan masyarakat
perkotaan dan kelas menengah terdidik. Karakter modern dan profesional dari amal usaha serta filantropi
Muhammadiyah menjadikannya wahana penting bagi pembentukan intelektual Muslim modern di
Indonesia. Perguruan tinggi Muhammadiyah, seperti Universitas Muhammadiyah Yogyakarta dan
Universitas Ahmad Dahlan, telah melahirkan lulusan yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai keislaman
dengan ilmu pengetahuan dan tanggung jawab sosial (Alfian, 2023). Melalui pendidikan dan gerakan
sosialnya, Muhammadiyah berperan aktif dalam membangun budaya keagamaan yang rasional, terbuka,
dan berorientasi pada pembentukan masyarakat madani yang mandiri dan berdaya.

3.3. Kiprah Nahdlatul Ulama sebagai Gerakan Sosial Keagamaan

Nahdlatul Ulama (NU) didirikan pada 31 Januari 1926 di Surabaya oleh para kiai pesantren yang
dipelopori oleh KH. Hasyim Asy’ari dengan tujuan utama mempersatukan ulama, pengasuh pesantren,
serta komunitas pesantren dalam pengembangan ilmu dan keagamaan. NU lahir sebagai respons
terhadap upaya perubahan Islam yang mengancam praktik keagamaan tradisional yang berkembang di
pesantren dan masyarakat pedesaan. Melalui pendirian organisasi ini, para kiai tradisional berusaha
mempertahankan praktik lokal seperti pengajian kitab kuning, tradisi tarekat, dan praktik sosial keagamaan
yang telah hidup di masyarakat pesantren, sekaligus memberikan jawaban kultural terhadap tuntutan
perubahan radikal dalam kehidupan keagamaan. NU bukan hanya berkembang sebagai organisasi
keagamaan, tetapi juga sebagai gerakan sosial keagamaan yang berbasis masyarakat pesantren dan
pedesaan. Struktur organisasinya yang mencakup tingkat ranting, cabang, hingga wilayah membangun
jaringan kuat yang mampu melakukan mobilisasi sosial, baik di bidang pendidikan, dakwah, kerja sosial,
maupun tanggap darurat. Pesantren sebagai basis intelektual dan sosial NU menjadi pusat pembentukan
identitas, tradisi pembelajaran, dan modal sosial untuk aksi kolektif (Suhendra dkk, 2025).

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)



140 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143

Dalam ranah pendidikan, pesantren yang dikelola oleh para kiai NU menjadi pusat pembelajaran
agama dan moral yang menghasilkan kader ulama, guru, dan tokoh masyarakat. NU juga aktif
mengembangkan pendidikan pesantren selaras dengan kurikulum nasional yang menanamkan nilai
pluralisme dan nasionalisme (Rosila & Khobir, 2025). Pendekatan dakwah NU menekankan kebudayaan
dan konteks lokal sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat luas dan memperkuat ikatan sosial
komunitas. Tradisi gofong royong dan praktik sosial komunal seperti kerja bakti, bantuan saat musibah, serta
jaringan bantuan antar warga pesantren-desa memperkuat peran NU sebagai aktor sosial yang tanggap
terhadap kebutuhan masyarakat.

NU juga memainkan peran penting dalam sejarah perjuangan kemerdekaan Indonesia melalui
keterlibatan para kiai dan jaringan organisasi dalam gerakan sosial-politik pada masa penjajahan dan
pasca-proklamasi. Kajian kontemporer menyoroti peran NU dalam penguatan nasionalisme, ketahanan
sosial, serta pencegahan radikalisme melalui praktik moderasi beragama di berbagai komunitas
(Firmansah, 2025). Di masa kini, NU memperkenalkan dan mengembangkan konsep Islam Nusantara
suatu pendekatan Islam yang menckankan kerja sama, adaptasi budaya lokal, dan penerimaan praktik
tradisi yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Konsep ini menunjukkan bahwa cara beragama
dapat berintegrasi dengan adat dan budaya daerah sehingga agama menjadi jawaban atas kebutuhan sosial
masyarakat di Nusantara (Aminuddin & Ulfah, 2025).

3.4. Peran Sosial Keagamaan Muhammadiyah dan NU

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) sejak lama menjadi dua pilar utama dalam
kehidupan keagamaan dan sosial di Indonesia. Keduanya berfokus pada penguatan nilai moral Islam,
peningkatan pendidikan, serta upaya pemenuhan kesejahteraan umat Islam di tengah masyarakat
pluralistik Indonesia. Sejarah mencatat bahwa kedua organisasi ini telah aktif menyelesaikan persoalan
sosial dan keagamaan yang dihadapi umat Muslim di berbagai periode sejarah bangsa. Muhammadiyah
menekankan pembangunan lembaga pendidikan, pelayanan kesehatan, dan berbagai gerakan sosial yang
dilandasi semangat modernitas dan rasionalitas beragama, sedangkan NU menekankan penguatan tradisi
pesantren, pengajian, dan jaringan ulama atau kiai yang memiliki kedekatan sosial dengan masyarakat di
perkotaan maupun pedesaan. Perbedaan pendekatan ini mencerminkan perbedaan strategi dakwah dan
basis kepercayaan umat keduanya, tetapi secara keseluruhan memiliki tujuan yang sama: memperkuat
keimanan dan kesejahteraan umat melalui pendidikan serta layanan sosial yang inklusif (Hamami, 2021) .

Muhammadiyah cenderung menggunakan pendekatan yang lebih rasional dan modern,
menafsirkan Al-Qur’an dan hadis dengan metode kritis dan kontekstual, serta membangun institusi
formal seperti sekolah, universitas, rumah sakit, dan lembaga penelitian untuk mengubah kondisi sosial
melalui pendidikan dan pelayanan profesional yang sistematis. Di sisi lain, NU mengadopsi pendekatan
tradisional yang berbasis budaya lokal, menggunakan pesantren dan para kiai sebagai pusat pendidikan
agama serta pembinaan sosial budaya yang akomodatif terhadap praktik kehidupan masyarakat setempat.
Perbedaan tersebut bukan sekadar gaya dakwah, tetapi juga membentuk jaringan sosial yang khas dan
cara organisasi mendapatkan legitimasi serta kepercayaan di kalangan umat Muslim. Perbedaan nilai
tradisi dan modernitas dalam praktik keagamaan ini tercatat sebagai bagian dari kontestasi ideologis yang
sekaligus memperkaya wajah Islam di Indonesia (Rohman et al., 2025).

Interaksi kedua organisasi ini kadang mengalami perubahan sesuai dinamika sosial politik, tetapi
sering kali mereka bekerja sama dalam momen-momen penting sejarah Indonesia, terutama dalam proses
pendidikan nasional, peneguhan nilai kebangsaan, hingga advokasi demokrasi dan masyarakat sipil pada
era Reformasi. Pada masa awal kemerdekaan dan setelahnya, kedua organisasi ini berkontribusi dalam
pembangunan sistem pendidikan nasional dan penanaman nilai kebangsaan yang moderat. Selama era
Reformasi, mereka semakin aktif dalam proses demokratisasi, memperkuat peranan masyarakat sipil,
serta memperluas wacana mengenai moderasi beragama. Di banyak program publik seperti penanganan
kemiskinan, kampanye kesehatan, dan pendidikan inklusif, Muhammadiyah dan NU menunjukkan kerja
sama meskipun tetap mempertahankan karakter dan strategi organisasionalnya masing-masing (Nurul
Fadzilah et al., 2024).

Kontribusi gabungan kedua organisasi ini juga sangat penting dalam pembentukan Islam moderat
di Indonesia. Muhammadiyah berperan dalam menyebarkan narasi Islam Berkemajuan yang
mengedepankan rasionalitas, pengetahuan, dan keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan modern.
Sementara itu, NU melalui konsep Islam Nusantara menekankan pendekatan dialogis, akulturatif

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
melalur Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)



Keraton: Journal of History Education and Culture 141
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

terhadap budaya lokal, serta toleransi sosial dan penghormatan terhadap perbedaan. Kolaborasi antara
kedua organisasi ini, baik melalui lembaga formal maupun jaringan sosial budaya, telah membantu
memperkuat tradisi yang menghargai keragaman, mendorong dialog antar kelompok sosial, dan menolak
ide ekstremisme dalam kehidupan beragama di Indonesia.

3.5. Kontribusinya terhadap Modernisasi Islam di Indonesia

Muhammadiyah memainkan peran yang jauh lebih besar daripada sekadar organisasi
pembaharuan; organisasi ini menjadi motor transformasi sosial yang menggeser arah perkembangan
Islam di Indonesia dari pola keagamaan berbasis tradisi lisan menuju rasionalitas modern. Ketika dunia
Islam di Nusantara dihadapkan pada keterbelakangan pendidikan akibat sistem kolonial dan sekaligus
muncul kesadaran baru tentang perlunya modernitas, KH. Ahmad Dahlan menangkap kegelisahan itu
dan membawanya ke dalam bentuk gerakan konkret yang berlandaskan ijtihad dan pembaruan (Amir &
Abdul Rahman, 2025). Dengan langkah berani mengintegrasikan ilmu umum dalam pendidikan Islam,
Muhammadiyah tidak hanya mereformasi struktur sekolah, tetapi juga mengubah cara masyarakat
Muslim memahami pengetahuan itu sendiri. Pendidikan tidak lagi dipandang sebagai wilayah eksklusif
pesantren tradisional, melainkan sebagai sarana mobilitas sosial dan pemberdayaan umat (Husna et al.,
2025). Dati sinilah lahir generasi Muslim yang tidak canggung berhadapan dengan modernitas, namun
tetap berakar pada nilai-nilai keislaman.

Keberanian Muhammadiyah untuk mendudukkan agama dalam ruang publik dan bukan sekadar
dalam ruang ibadah menjadi babak penting dalam sejarah modernisasi Islam. Amal usaha seperti rumah
sakit, balai kesehatan, panti sosial, dan koperasi merupakan proyek progresif yang menunjukkan bahwa
iman dapat menjadi fondasi etis bagi pelayanan publik sekaligus pemberdayaan sosial (Alfazri & Anshori,
2025). Dalam konteks sejarah kolonial, tindakan ini bukan sekadar amal keagamaan, tetapi juga bentuk
resistensi sosial yang cerdas: membangun kemandirian umat melalui pendidikan dan pelayanan
ketimbang langsung menantang kolonialisme secara frontal. Modernisasi yang dibawa Muhammadiyah
tidak berhenti pada ranah institusional, tetapi menyentuh bagaimana umat memaknai agama. Tradisi
keilmuan Muhammadiyah menempatkan tafsir tidak hanya sebagai penukilan teks, tetapi upaya membaca
realitas dan merespons problem manusia modern secara rasional dan kontekstual. Ini memungkinkan
Muhammadiyah merumuskan pandangan keagamaan terhadap isu kontemporer, seperti pendidikan dan
kesehatan publik (Trisno, 2025).

Kontribusi Muhammadiyah menjadi signifikan karena gerakan ini tidak hanya membawa
modernisasi ke dalam komunitas Muslim, tetapi juga ikut membentuk watak Islam Indonesia yang
terbuka, aktif, dan berorientasi kemajuan. Jaringan sekolah dan universitas Muhammadiyah yang tersebar
hingga daerah terpencil menciptakan ekosistem baru bagi pertumbuhan intelektual umat (Sormin et al.,
2025). Di ruang-ruang kelas itu tumbuh kesadaran bahwa menjadi Muslim modern bukan berarti
meninggalkan tradisi, tetapi mengolahnya menjadi energi kreatif untuk membangun masyarakat.
Modernisasi Islam di Indonesia juga dapat dilihat melalui lensa tradisi dan kearifan lokal yang
diperjuangkan oleh Nahdlatul Ulama (NU). NU kerap dipahami sebagai organisasi tradisional, tetapi
perjalanannya menunjukkan bahwa modernitas juga dapat dibumikan melalui strategi kultural yang
matang (Ritonga & Rababah, 2025). NU menggunakan pesantren sebagai pusat transformasi intelektual
di mana keragaman figh dan budaya lokal dipertahankan sekaligus disesuaikan dengan kebutuhan zaman.

Ulama NU merespons perubahan mulai dari teknologi, politik, hingga etika sosial melalui forum
bahtsul masail, yaitu ruang deliberasi intelektual di mana persoalan kontemporer ditimbang dengan
pendekatan figh yang matang dan kontekstual (Daulay & Dalimunthe, 2025). Ini adalah bentuk
modernisasi intelektual yang berbeda dengan modernisasi struktural, melalui pengembangan wacana yang
kontekstual dan adaptif terhadap realitas sosial masyarakat Indonesia. NU juga memainkan peran penting
dalam membangun toleransi dan menjaga integrasi sosial dalam masyarakat yang majemuk. Konsep Islam
Nusantara yang menempatkan tradisi lokal sebagai mitra dialog bagi ajaran Islam menunjukkan bahwa
keberagamaan dapat hidup berdampingan dengan budaya tanpa kehilangan esensi keislamannya (Ritonga
& Rababah, 2025).

Kontribusi Muhammadiyah dan NU menunjukkan bahwa modernisasi Islam di Indonesia
bukanlah proses tunggal yang berjalan pada satu jalur. Muhammadiyah mendorong modernitas melalui
rasionalisasi pendidikan, pembangunan amal usaha, dan penguatan etos kemajuan berbasis tajdid,
sementara NU meneguhkan modernisasi dengan cara merawat tradisi, menjaga kearifan lokal, dan
memproduksi respons keagamaan yang adaptif. Kedua pendekatan ini membentuk corak Islam
Indonesia yang moderat, inklusif, dan beradab.

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)



142 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143

4. Simpulan

Perjalanan sejarah Islam di Indonesia menunjukkan bahwa Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama
(NU) adalah dua fondasi utama yang telah membentuk karakter keberagamaan umat hingga saat ini.
Muhammadiyah muncul dengan semangat pembaruan yang menekankan pengembangan pemikiran,
peningkatan pendidikan yang rasional, serta kemajuan sosial melalui lembaga yang modern. Di sisi lain,
NU melestarikan tradisi pesantren, kebijaksanaan lokal, serta praktik keagamaan yang berakar dari budaya
masyarakat, sambil tetap beradaptasi dengan perubahan zaman. Perbedaan pendekatan ini tidak menjadi
penghalang; tetapi justru menciptakan keselarasan yang memperkuat struktur sosial dan keagamaan di
berbagai kalangan masyarakat Indonesia.

Peran kedua organisasi ini sangat signifikan dalam proses modernisasi Islam dari awal hingga
pertengahan abad ke-20, serta dalam menjaga moderasi beragama di zaman sekarang. Muhammadiyah
mencetak generasi Muslim yang berpendidikan lewat sekolah dan lembaga amal modern, sementara NU
menanamkan nilai-nilai toleransi, keharmonisan sosial, dan penghargaan terhadap budaya lokal melalui
jaringan pesantren dan komunitas tradisional. Sinergi antara keduanya melahirkan bentuk Islam
Indonesia yang inklusif, beradab, dan mampu berinteraksi dengan baik terhadap kemajuan ilmu
pengetahuan dan tantangan global. Saat ini, di tengah maraknya radikalisme, perpecahan sosial, dan
penggunaan agama untuk politik, peran Muhammadiyah dan NU menjadi semakin penting sebagai
penyangga moderasi Islam. Kedua organisasi ini menunjukkan bahwa modernitas dan tradisi bukanlah
dua hal yang saling bertentangan, melainkan dapat diintegrasikan menjadi kekuatan transformasi sosial
yang menjaga identitas, memajukan umat, dan memperkuat persatuan bangsa. Karakter Islam Indonesia
yang moderat, toleran, dan dinamis saat ini adalah hasil kontribusi historis dari kedua organisasi—warisan
yang akan tetap relevan untuk membimbing masa depan Islam Indonesia menuju masyarakat yang lebih
inklusif dan beradab.

References

Akhyar, M., Zulmugim, & Kosim, M. (2024). Gagasan Pembaharuan Pendidikan Islam Berkemajuan
Perspektif K.H. Ahmad Dahlan. Kariman: Jurmal Pendidikan  Keislaman, 12(1), 1-19.
https://doi.org/10.52185 /kariman.v12i1.379

Alfazri, M., & Anshori, M. (2024). Muhammadiyah: Modernisasi Islam dan Pemberdayaan Sosial di
Indonesia. Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara, 1(4), 5511-5520

Alfian. (2023). Mubammadiyab: Modernisme Islam dan Transformasi Sosial di Indonesia. Yogyakarta: Suara
Muhammadiyah.

Aminuddin, L. H., & Ulfah, 1. (2021). Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of Islamic Legal Thought
in Nabdlatn! Ulama (NU). Justicia Islamica, 18(2), 355-374

Amir, A. N, & Abdul Rahman, T. (2025). Muhammadiyah’s Influence on Reform and Modernism in
Indonesia. Addabani: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 3(1), 1-11.

Burhani, A. N. (2021). Isiam Berkemajnan dan Agenda Pembaruan Mubammadiyah. Jakarta: Kencana.

Damanhuri, A., & Sofwan, N. (2025). Rekonstruksi hubungan Islam dan politik dalam perspektif
transdisipliner. Lentera Demokrasi: Jurnal Ilmu Sosial, Politik, Hukum, Ekonomi dan
Pemerintahan, 1(1), 31-46.

Daulay, S., & Dalimunthe, R. A. (2021). Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia (Komparasi
Pengalaman Organisasi Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama). Fizrab: Journal of Islamic Education,
2(2), 125-140.

Firmansah, D. (2025). Religious Moderation in the Social-Religious Practices of Muhammadiyah and
Nahdlatul Ulama in Mulyoagung Village, Malang, Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI),
6(1), 42-54.

Hamami, T. (2021). Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama Education: Two Main Pillars of National
Education in Indonesia. Jurnal Pendidikan Agama Isiam (JPAI), 18(2), 307-330.

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
melalur Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)


https://doi.org/10.52185/kariman.v12i1.379

Keraton: Journal of History Education and Culture 143
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

Hidayat, Dr. Fahri & Mujibur Rohman, M.S.1. (2025). Pendidikan Islam Modern di Nusantara: Dialektika
Pemikiran dan Dinamika Sosial pada Awal Abad Ke-20. Wawasan Ilmu, ISBN 978-623-132-631-
7

Husna, L. 1., Ichsan, Y., Felasufa, N. S., & Yusro, W. (2025). Education Development in Muhammadiyah
and Nahdlatul Ulama from Time to Time. A% Tagaddum, 15(1), 6-13

Kurniawati, M., et al. (2025). Sejarah Berdirinya Sarekat Islam pada Tahun 1912. Jurnal Intelek Insan
Cendikia, 2(3), 4541-4568

Nashir, H. (2010). Mubammadiyah Gerakan Pembarunan Islam. Y ogyakarta: Suara Muhammadiyah.

Nurul Fadzilah, N., Hrp, A. A., Amal, M. K., & Saihan, S. (2022). Social Religious Relations of the NU
and Muhammadiyah Islamic Communities in the Multicultural Era. Scaffolding: Jurnal Pendidikan
Islam dan Multikulturalisme, 4(2), 615-624

Ritonga, R., & Rababah, M. A. (2025). Progressive Islam: Examining the Differences and Synergies
Between Islam Nusantara and Progressive Islam. Madinah: Jurnal Studi Isiam, 12(2), 343-353.

Rohman, A. N., Assaigq, M. R., Ulfah, M., Sudi, A., Siswanto, S., & Wijaya, R. (2025). Ideological
Contestation of Islamic Organisations in Indonesia: A Case Study of Muhammadyah and
Nahdlatul Ulama. RUSYDLAH: Jurnal Pemikiran Islam, 5(2), 106—125.

Rosila, 1., & Khobir, A. (2025). Kontribusi Nahdlatul Ulama dalam Pengembangan Pendidikan di
Indonesia Pasca-Kemerdekaan: Sebuah Kajian Sejarah dan Transformasi Sosial. Jurnal Nakula:
Pusat Umn Pendidikan, Bahasa dan Imn Sosial, 3(1), 191-2009.

Rusdi, M. I. F. (2025). Gerakan Pembaharuan Islam Pra dan Pasca Kemerdekaan Indonesia: Gerakan
dan Pemikiran Nahdlatul Ulama’ (NU). JAMBE: Jurnal Se¢jarah Peradaban Islam, 6(1), 1-7.
https://doi.org/10.30631 /jambe.v6i1.121.

Sahroni, Roni. 2025. Respons aktivis Islam Indonesia terhadap pendudukan Yahudi di Palestina 1917-
1948. Tesis Magister, UIN Sunan Gunung Djatt  Bandung. Diakses  dari
https://digilib.uinsgd.ac.id/114450/

Setiawan, A. M., Mahfudin, A., & Hasanah, U. (2025). H.O.S. Cokroaminoto dan Transformasi
Nasionalisme Islam pada Era Kolonial. JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia, 3(1), 53-
71

Sormin, D., Aziz, M., Samsidar, S., Muksana, M., Rahmayanti, M., & Maesaroh, M. (2025). Inovasi
Pembaharuan Pendidikan Muhammadiyah. Edukasi Lslami: Jurnal Pendidikan Islam,11(2), 683-700

Suhendra, A., Burhani, N., Cahyadi, 1., Yunani, A., & Dachlan, M. (2025). Tradition and Modernity: The
Role of NU in Cultural Transformation in the Second Century. Nigham: Jurnal Studi Keislaman,
13(1), 66-88

Syaifuddin, M. A., Anggraeni, H., Chusnul Khotimah, P., & Mahfud, C. (2024). Sejarah Sosial Pendidikan
Islam Modern di Muhammadiyah. TADARUS, 8(1). https://doi.org/10.30651/td.v8i1.2649

Trisno, T. (2024). Muhammadiyah: Modern Thinking and Progress. Jurnal Muhammadiyah Studies, 9(2),
111-119

Yusuf, M. Z., Nahar, M. H., Abror, H. M., & Renaldi, M. H. (2024). Digital Strategies for Promoting
Religious Moderation: The Role of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama on Social Media.
International Journal of Nusantara Islam.

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayar (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama)


https://doi.org/10.30631/jambe.v6i1.121
https://doi.org/10.30651/td.v8i1.2649

