
Keraton: Journal of History Education and Culture 

136 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton  

 

10.32585/keraton.v1i1.xxx                                                                                        pendidikansejarahunivet@gmail.com 

 

Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia Melalui Kiprah Muhammadiyah 
dan Nahdlatul Ulama 

Farah Zakia Badriati a,1, Moch Jaka Lelana b,2, Ahmad Daniel Irsyad c,3, Fahri Hidayat d,4 

 

a Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia  
b Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia  
c Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia 
d Universitas Islam Negeri (UIN) Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, Purwokerto, Indonesia  
 

 
1 234110402110@mhs.uinsaizu.ac.id; 2 234110402121@mhs.uinsaizu.ac.id; 3 234110402101@mhs.uinsaizu.ac.id; 
4 fahrihidayat@uinsaizu.ac.id 

 

* Corresponding Author; Farah Zakia Badriati 

Received 27 November 2025; accepted 8 Desember; published 21 Desember 2025 

A B S T R A C T  
 

 KEYWORDS 

This study examines the historical role of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama, 
the two largest socio-religious organizations in Indonesia, which have significantly 
shaped the country’s religious landscape and social development since the early 
twentieth century. Rooted in the social reality that both organizations operate 
through extensive networks of education, religious outreach, and community 
services. This research aims to describe their historical origins, patterns of 
movement, and contributions to the modernization of Islam in Indonesia. The 
study employs a literature review method by analyzing books, academic journals, 
organizational documents, and relevant previous studies. A comparative 
analytical approach is used to highlight the similarities and differences in the 
social-religious characteristics of Muhammadiyah and NU. The findings reveal that 
Muhammadiyah emerged as a reformist movement focusing on educational 
modernization and purification of Islamic teachings, while NU played a crucial role 
in preserving pesantren traditions and local religious culture. Together, they have 
become essential pillars in strengthening Islamic moderation and fostering social 
cohesion in Indonesia. This study contributes to Indonesian Islamic historiography 
by offering a more comprehensive understanding of the socio-religious dynamics 
that have shaped the distinctive character of Indonesian Islam. 

 Muhammadiyah; 

Nahdatul Ulama; 

Socio-Religious 

Movements.  

 
This is an open-
access article under 
the CC–BY-SA 
license 

 

 

1. Pendahuluan 

Kehidupan sosial-keagamaan masyarakat Indonesia tidak pernah terlepas dari peran organisasi 
Islam yang tumbuh dari masyarakat itu sendiri. Sejak awal abad ke-20, dinamika reformisme Islam yang 
berkembang di dunia Islam turut memengaruhi gerakan pembaruan di Nusantara. Dalam kajian sejarah 
pendidikan Islam disebutkan bahwa “Reformisme Islam yang digerakkan melalui gagasan pan-Islamisme 
membawa semangat modernisasi dalam bidang pendidikan, menekankan rasionalisasi sistem klasik, 
kurikulum terstruktur, serta integrasi pendidikan agama dengan pengetahuan umum. Periode ini menjadi 
titik awal lahirnya model pendidikan Islam modern yang berbeda dari pola tradisional sebelumnya.” 
Kehadiran organisasi seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) kemudian menjadi kanal utama 
bagi transformasi tersebut melalui pendidikan, dakwah, dan pelayanan sosial. Sekolah Muhammadiyah, 
pesantren NU, serta jaringan pengajian yang berkembang di berbagai daerah telah membentuk corak 
keberagamaan masyarakat selama lebih dari satu abad. (Dr. Fahri Hidayat dan Mujibur Rohman, 2025) 
menggambarkan bagaimana modernisasi pendidikan Islam di Nusantara pada awal abad ke-20 menjadi 
wahana perubahan sosial yang lahir dari dialektika antara tradisi keagamaan lokal dan tuntutan 
modernitas global, menandai titik penting lahirnya organisasi-organisasi Islam berpengaruh seperti 
Muhammadiyah yang memperkenalkan pendekatan pendidikan Islam yang sistematis dan adaptif 
terhadap perubahan zaman.  

Penelitian-penelitian terdahulu menunjukkan bahwa gerakan sosial Muhammadiyah dan Nahdlatul 
Ulama (NU) memainkan peran fundamental dalam pembentukan karakter sosial, keagamaan, dan politik 
masyarakat Indonesia. Damanhuri dan Sofwan (2025) dalam artikelnya “Rekonstruksi Hubungan Islam 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
mailto:234110402101@mhs.uinsaizu.ac.id
mailto:fahrihidayat@uinsaizu.ac.id
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.32585/jgse.v2i2.xxx&domain=pdf


Keraton: Journal of History Education and Culture 137 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

                          
 

dan Politik dalam Perspektif Transdisipliner” menjelaskan bahwa Muhammadiyah dan NU tidak hanya 
berfungsi sebagai lembaga keagamaan, tetapi juga sebagai kekuatan sosial yang mampu merumuskan 
strategi perlawanan terhadap ketimpangan sosial dan politik melalui pendekatan transdisipliner yang 
menyatukan nilai agama dan modernitas. Penelitian oleh Sahroni (2025) melalui risetnya “Respons 
Aktivis Islam Indonesia terhadap Pendudukan Yahudi di Palestina 1917–1948” menunjukkan bahwa 
semangat solidaritas keumatan yang diusung Muhammadiyah dan NU sejak awal abad ke-20 telah 
membentuk basis gerakan sosial Islam yang bersifat transnasional, memperkuat posisi Islam Indonesia 
dalam politik global. 

Penelitian ini bertujuan memberikan gambaran yang utuh mengenai kiprah Muhammadiyah dan 
Nahdlatul Ulama dalam sejarah gerakan sosial-keagamaan di Indonesia. Secara khusus, penelitian ini 
diarahkan untuk menjelaskan kondisi sosial-keagamaan Indonesia pada awal abad ke-20 yang menjadi 
latar lahirnya kedua organisasi tersebut, menguraikan bentuk dan karakter gerakan sosial-keagamaan yang 
mereka jalankan melalui bidang pendidikan, dakwah, dan layanan sosial, serta menelusuri perbedaan 
pendekatan dan strategi yang berkembang di antara keduanya. Selain itu, penelitian ini juga dimaksudkan 
untuk menilai kontribusi historis Muhammadiyah dan NU terhadap proses modernisasi Islam dan 
pembentukan kehidupan sosial-keagamaan masyarakat Indonesia hingga masa kini. Dengan menyajikan 
analisis yang komprehensif, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman mengenai peran 
kedua organisasi tersebut sebagai bagian dari kekuatan sosial yang turut menentukan arah perkembangan 
Islam Indonesia. 

Penelitian ini menjadi penting karena dinamika keagamaan Indonesia saat ini menghadapi 
tantangan yang semakin, seperti menguatnya konservatisme, polarisasi identitas, serta penggunaan agama 
dalam kontestasi politik. Dalam situasi tersebut, memahami kembali peran historis Muhammadiyah dan 
NU memberikan landasan yang kuat untuk melihat bagaimana kedua organisasi ini dapat menjadi 
penopang moderasi beragama dan penguatan solidarita sosial. Selain itu, kajian komparatif berbasis 
sejarah tentang kedua organisasi ini masih terbatas, sehingga penelitian ini berpotensi mengisi 
kekosongan literatur sekaligus memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai pola gerakan sosial-
keagamaan yang membentuk karakter Islam Indonesia hingga hari ini. 

 

2.  Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur sebagai pendekatan utama. Metode ini 
dipilih karena fokus penelitian terletak pada penelusuran sejarah, pemikiran, serta perkembangan gerakan 
sosial-keagamaan Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama melalui sumber-sumber tertulis. Pengumpulan 
data dilakukan dengan menelaah berbagai literatur yang relevan, baik berupa buku, artikel jurnal, hasil 
penelitian terdahulu, dokumen organisasi, maupun publikasi ilmiah yang berkaitan langsung dengan 
dinamika kedua organisasi tersebut. Setiap sumber dipilih berdasarkan kredibilitas, keterbaruan, serta 
relevansinya terhadap topik penelitian. 

Prosedur studi literatur dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, peneliti mengidentifikasi 
tema-tema pokok yang terkait dengan sejarah lahirnya Muhammadiyah dan NU, karakter gerakan sosial-
keagamaan keduanya, serta konteks sosial yang melatarbelakangi perkembangan organisasi. Kedua, 
peneliti melakukan seleksi literatur dengan mempertimbangkan kualitas akademik, kejelasan metodologi, 
serta kontribusi ilmiahnya terhadap topik penelitian. Ketiga, peneliti melakukan analisis isi (content 
analysis) terhadap setiap literatur untuk menemukan pola, kesamaan, perbedaan, dan gagasan penting 
yang muncul dari penelitian-penelitian sebelumnya. Analisis juga dilakukan secara komparatif untuk 
melihat perkembangan pemikiran tentang kedua organisasi dari waktu ke waktu. 

Hasil analisis literatur kemudian disintesis untuk membangun pemahaman yang utuh mengenai 
peran historis Muhammadiyah dan NU dalam gerakan sosial-keagamaan di Indonesia. Melalui 
pendekatan studi literatur ini, peneliti dapat menghasilkan gambaran yang sistematis, menyeluruh, dan 
berdasarkan bukti ilmiah tanpa melakukan pengumpulan data lapangan. Dengan demikian, metode ini 
memungkinkan peneliti menyusun kesimpulan yang dapat dipertanggungjawabkan secara akademis 
sekaligus memberikan ruang bagi integrasi berbagai pandangan ilmiah yang berkembang dalam kajian 
tentang Islam Indonesia. 

 



138 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

 

 

3. 3.  Pembahasan  

3.1. Kondisi Sosial Keagamaan Indonesia Awal Abad ke-20 

Pada awal abad ke-20, kehidupan sosial dan keagamaan masyarakat Indonesia berada dalam sebuah 
masa transisi penting. Masyarakat masih hidup di bawah penjajahan Belanda dengan struktur sosial yang 
timpang antara kaum pribumi dan golongan non-pribumi, sehingga kesadaran sosial dan gerak 
keagamaan mulai mengalami perubahan signifikan. Dalam konteks keagamaan, Islam menjadi agama 
mayoritas yang berperan kuat dalam kehidupan sosial masyarakat, namun praktik keislamannya masih 
bercampur dengan adat dan tradisi lokal yang kuat, mencerminkan sifat keagamaan yang masih sinkretis 
dan tradisional sebelum munculnya gerakan pembaharuan (pembaharuan Islam) yang sistematis dalam 
ranah pendidikan dan sosial-politik (Rusdi, 2025). Munculnya gerakan pembaharuan Islam merupakan 
titik perubahan penting dalam dinamika sosial-keagamaan tersebut. Tokoh-tokoh seperti KH. Ahmad 
Dahlan terkenal memperkenalkan gagasan modernisasi dalam pendidikan Islam, serta menekankan 
pentingnya kombinasi antara ilmu agama dan ilmu umum. Melalui pendirian organisasi Muhammadiyah 
pada tahun 1912, Dahlan memperjuangkan pendidikan yang rasional dan reformis, serta pemberantasan 
praktik takhayul (Akhyar, 2024)  

Peran H.O.S. Tjokroaminoto dengan gerakan Sarekat Islam juga sangat penting dalam 
menciptakan kesadaran sosial dan politik di kalangan umat Islam pada masa itu. Sarekat Islam awalnya 
lahir dari organisasi dagang namun kemudian berkembang menjadi wadah perjuangan sosial-politik yang 
menggabungkan nilai-nilai Islam dengan tuntutan perbaikan kondisi sosial dan kesetaraan (Setiawan, 
2025). Gerakan tradisional Islam juga memainkan peran besar dalam menjaga nilai-nilai keagamaan yang 
telah lama hidup di tengah masyarakat. Nahdlatul Ulama (NU) berdiri pada tahun 1926 sebagai reaksi 
dan bentuk pelestarian tradisi keagamaan yang diwariskan oleh pesantren, menekankan pemahaman 
Islam dalam konteks tradisi pesantren dan fiqh mazhab serta pentingnya pendidikan pesantren (Rusdi, 
2025).  

Perubahan besar turut terjadi dengan munculnya pendidikan Islam modern dan meningkatnya 
kesadaran politik umat. Lembaga-lembaga seperti sekolah HIS Muhammadiyah dan madrasah-madrasah 
modern memperkenalkan ilmu agama yang dipadukan dengan ilmu umum, memunculkan golongan 
intelektual muslim yang lebih kritis terhadap sistem kolonial dan ketimpangan sosial (Syaifuddin,2024). 
Peran pers Islam masa itu seperti majalah dan media dakwah membantu membentuk opini publik umat, 
mendorong modernitas, serta menanamkan semangat kebangsaan di kalangan muslim melalui diskusi 
pemikiran dan kritik kolonial. Pers menjadi sarana dakwah sekaligus media perlawanan terhadap 
hegemoni kolonial (Rusdi, 2025).  Kondisi sosial-keagamaan Indonesia pada awal abad ke-20 ditandai 
oleh interaksi antara tradisi dan modernitas. Islam berperan ganda sebagai kekuatan spiritual sekaligus 
ideologi perlawanan terhadap penjajahan. Baik kalangan modernis maupun tradisionalis memberikan 
kontribusi dalam membentuk kesadaran kebangsaan dan perjuangan kemerdekaan Indonesia, 
mencerminkan kompleksitas dan dinamika dialog antara nilai lama dan tuntutan baru di masyarakat 
Muslim Nusantara.  

3.2. Kiprah Muhammadiyah sebagai Gerakan Sosial Keagamaan 

Muhammadiyah didirikan pada 18 November 1912 di Kauman, Yogyakarta, oleh Kiai Haji Ahmad 
Dahlan, seorang ulama pembaru yang memiliki pandangan Islam progresif dan adaptif terhadap 
modernitas. Pendirian Muhammadiyah tidak dapat dilepaskan dari kegelisahan intelektual Dahlan 
terhadap kondisi umat Islam pada awal abad ke-20 yang masih kuat dipengaruhi oleh praktik-praktik 
keagamaan yang bercampur dengan takhayul, bid’ah, dan khurafat, serta lemahnya akses terhadap 
pendidikan modern (Burhani, 2021). Sebelum mendirikan Muhammadiyah secara formal, Ahmad 
Dahlan telah merintis Madrasah Ibtidaiyah Diniyah Islamiyah sebagai embrio pembaruan pendidikan 
Islam yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum (Nashir, 2022). Motivasi utama pendirian 
Muhammadiyah berangkat dari kebutuhan mendesak untuk mereformulasi pemahaman keislaman agar 
selaras dengan perkembangan zaman tanpa meninggalkan sumber ajaran utama Islam, yakni Al-Qur’an 
dan Sunnah. Muhammadiyah secara resmi memperoleh pengakuan hukum dari pemerintah Hindia 
Belanda pada 22 Agustus 1914, yang menandai legitimasi organisasi ini sebagai gerakan sosial-keagamaan 
modern (Alfian, 2023). Melalui organisasi ini, Ahmad Dahlan menegaskan pentingnya Islam yang 
rasional, terbuka, dan berorientasi pada praktik amal saleh sebagai manifestasi konkret dari keimanan. 

Perkembangan Muhammadiyah yang bermula di Yogyakarta kemudian meluas ke berbagai wilayah 
di Jawa dan selanjutnya ke seluruh Nusantara. Dalam konteks ini, Muhammadiyah tampil sebagai pelopor 



Keraton: Journal of History Education and Culture 139 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

                          
 

modernisme Islam di Indonesia dengan menggabungkan pemurnian akidah dan pembaruan sosial secara 
simultan. Secara konseptual, tujuan Muhammadiyah mencakup beberapa dimensi utama. Pertama, 
pelaksanaan tajdid melalui pemurnian akidah dengan kembali kepada Al-Qur’an dan Sunnah serta 
penolakan terhadap praktik keagamaan yang tidak memiliki dasar normatif yang jelas (Burhani, 2021). 
Kedua, pengembangan sistem pendidikan modern yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu 
pengetahuan umum sebagai sarana pembentukan umat Islam yang berkemajuan (Nashir, 2022). Ketiga, 
penguatan pelayanan sosial dan kemanusiaan melalui lembaga amal dan filantropi sebagai wujud dakwah 
amar ma’ruf nahi munkar (Suyatno, 2024). Dengan demikian, Muhammadiyah memahami Islam tidak 
hanya sebagai ajaran ritual, tetapi juga sebagai pedoman untuk membangun tatanan sosial yang adil, 
bermartabat, dan beradab. 

Kolonialisme Hindia Belanda yang memarginalkan umat Islam secara sosial dan ekonomi, gerakan 
Muhammadiyah dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan kultural transformasi dan intelektual 
terhadap dominasi Barat sekaligus kritik internal terhadap kemunduran umat Islam. Muhammadiyah 
menegaskan dirinya sebagai organisasi sosial-keagamaan yang memadukan iman, ilmu, dan amal saleh 
sebagai fondasi masyarakat (Alfian, 2023). Kiprah sosial Muhammadiyah diwujudkan melalui pendirian 
berbagai lembaga pendidikan dan layanan publik. Sejak 1913, Muhammadiyah telah mengembangkan 
sekolah-sekolah dengan kurikulum modern, dan pada 1923 mendirikan rumah sakit pertama di 
Yogyakarta yang dikelola secara profesional. Hingga kini, Amal Usaha Muhammadiyah (AUM) 
mencakup ribuan sekolah, ratusan perguruan tinggi, serta rumah sakit dan klinik yang tersebar di seluruh 
Indonesia, menjadikan Muhammadiyah sebagai salah satu aktor masyarakat sipil terbesar di Asia 
Tenggara dalam bidang pendidikan dan kesehatan (Suyatno, 2024). Seluruh aktivitas sosial 
Muhammadiyah berakar pada pemahaman teologis terhadap Surat al-Ma’un yang menekankan kewajiban 
membela kaum dhuafa, fakir miskin, dan anak yatim. Oleh sebab itu, amal usaha Muhammadiyah 
diposisikan sebagai bentuk dakwah bil-hal yang berorientasi pada pemberdayaan dan peningkatan 
kesejahteraan masyarakat (Burhani, 2021). Pendekatan ini menegaskan bahwa kesalehan individual harus 
terwujud dalam kesalehan sosial yang nyata.  

Konsep Islam Berkemajuan merupakan formulasi intelektual Muhammadiyah dalam merespons 
tantangan modernitas dan globalisasi. Islam Berkemajuan menempatkan Islam sebagai kekuatan 
pembebasan, pencerahan, dan kemajuan peradaban manusia melalui ijtihad dan tajdid yang berkelanjutan 
(Nashir, 2022). Konsep ini menolak sikap keagamaan yang kaku, eksklusif, dan ekstrem, serta 
menekankan pentingnya ilmu pengetahuan, teknologi, dan nilai-nilai kemanusiaan universal sebagai 
bagian integral dari kehidupan umat Islam. Dalam praktiknya, Islam Berkemajuan diwujudkan melalui 
pendidikan rasional, pelayanan sosial yang profesional, serta praktik keagamaan yang moderat dan 
inklusif (Suyatno, 2024). Pengaruh Muhammadiyah sangat kuat terutama di kalangan masyarakat 
perkotaan dan kelas menengah terdidik. Karakter modern dan profesional dari amal usaha serta filantropi 
Muhammadiyah menjadikannya wahana penting bagi pembentukan intelektual Muslim modern di 
Indonesia. Perguruan tinggi Muhammadiyah, seperti Universitas Muhammadiyah Yogyakarta dan 
Universitas Ahmad Dahlan, telah melahirkan lulusan yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai keislaman 
dengan ilmu pengetahuan dan tanggung jawab sosial (Alfian, 2023). Melalui pendidikan dan gerakan 
sosialnya, Muhammadiyah berperan aktif dalam membangun budaya keagamaan yang rasional, terbuka, 
dan berorientasi pada pembentukan masyarakat madani yang mandiri dan berdaya. 

3.3. Kiprah Nahdlatul Ulama sebagai Gerakan Sosial Keagamaan 

 Nahdlatul Ulama (NU) didirikan pada 31 Januari 1926 di Surabaya oleh para kiai pesantren yang 
dipelopori oleh KH. Hasyim Asy’ari dengan tujuan utama mempersatukan ulama, pengasuh pesantren, 
serta komunitas pesantren dalam pengembangan ilmu dan keagamaan. NU lahir sebagai respons 
terhadap upaya perubahan Islam yang mengancam praktik keagamaan tradisional yang berkembang di 
pesantren dan masyarakat pedesaan. Melalui pendirian organisasi ini, para kiai tradisional berusaha 
mempertahankan praktik lokal seperti pengajian kitab kuning, tradisi tarekat, dan praktik sosial keagamaan 
yang telah hidup di masyarakat pesantren, sekaligus memberikan jawaban kultural terhadap tuntutan 
perubahan radikal dalam kehidupan keagamaan. NU bukan hanya berkembang sebagai organisasi 
keagamaan, tetapi juga sebagai gerakan sosial keagamaan yang berbasis masyarakat pesantren dan 
pedesaan. Struktur organisasinya yang mencakup tingkat ranting, cabang, hingga wilayah membangun 
jaringan kuat yang mampu melakukan mobilisasi sosial, baik di bidang pendidikan, dakwah, kerja sosial, 
maupun tanggap darurat. Pesantren sebagai basis intelektual dan sosial NU menjadi pusat pembentukan 
identitas, tradisi pembelajaran, dan modal sosial untuk aksi kolektif (Suhendra dkk, 2025). 



140 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

 

 

 Dalam ranah pendidikan, pesantren yang dikelola oleh para kiai NU menjadi pusat pembelajaran 
agama dan moral yang menghasilkan kader ulama, guru, dan tokoh masyarakat. NU juga aktif 
mengembangkan pendidikan pesantren selaras dengan kurikulum nasional yang menanamkan nilai 
pluralisme dan nasionalisme (Rosila & Khobir, 2025). Pendekatan dakwah NU menekankan kebudayaan 
dan konteks lokal sehingga lebih mudah diterima oleh masyarakat luas dan memperkuat ikatan sosial 
komunitas. Tradisi gotong royong dan praktik sosial komunal seperti kerja bakti, bantuan saat musibah, serta 
jaringan bantuan antar warga pesantren-desa memperkuat peran NU sebagai aktor sosial yang tanggap 
terhadap kebutuhan masyarakat. 

 NU juga memainkan peran penting dalam sejarah perjuangan kemerdekaan Indonesia melalui 
keterlibatan para kiai dan jaringan organisasi dalam gerakan sosial-politik pada masa penjajahan dan 
pasca-proklamasi. Kajian kontemporer menyoroti peran NU dalam penguatan nasionalisme, ketahanan 
sosial, serta pencegahan radikalisme melalui praktik moderasi beragama di berbagai komunitas 
(Firmansah, 2025). Di masa kini, NU memperkenalkan dan mengembangkan konsep Islam Nusantara 
suatu pendekatan Islam yang menekankan kerja sama, adaptasi budaya lokal, dan penerimaan praktik 
tradisi yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Konsep ini menunjukkan bahwa cara beragama 
dapat berintegrasi dengan adat dan budaya daerah sehingga agama menjadi jawaban atas kebutuhan sosial 
masyarakat di Nusantara (Aminuddin & Ulfah, 2025). 

3.4. Peran Sosial Keagamaan Muhammadiyah dan NU 

 Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) sejak lama menjadi dua pilar utama dalam 
kehidupan keagamaan dan sosial di Indonesia. Keduanya berfokus pada penguatan nilai moral Islam, 
peningkatan pendidikan, serta upaya pemenuhan kesejahteraan umat Islam di tengah masyarakat 
pluralistik Indonesia. Sejarah mencatat bahwa kedua organisasi ini telah aktif menyelesaikan persoalan 
sosial dan keagamaan yang dihadapi umat Muslim di berbagai periode sejarah bangsa. Muhammadiyah 
menekankan pembangunan lembaga pendidikan, pelayanan kesehatan, dan berbagai gerakan sosial yang 
dilandasi semangat modernitas dan rasionalitas beragama, sedangkan NU menekankan penguatan tradisi 
pesantren, pengajian, dan jaringan ulama atau kiai yang memiliki kedekatan sosial dengan masyarakat di 
perkotaan maupun pedesaan. Perbedaan pendekatan ini mencerminkan perbedaan strategi dakwah dan 
basis kepercayaan umat keduanya, tetapi secara keseluruhan memiliki tujuan yang sama: memperkuat 
keimanan dan kesejahteraan umat melalui pendidikan serta layanan sosial yang inklusif (Hamami, 2021) . 

Muhammadiyah cenderung menggunakan pendekatan yang lebih rasional dan modern, 
menafsirkan Al-Qur’an dan hadis dengan metode kritis dan kontekstual, serta membangun institusi 
formal seperti sekolah, universitas, rumah sakit, dan lembaga penelitian untuk mengubah kondisi sosial 
melalui pendidikan dan pelayanan profesional yang sistematis. Di sisi lain, NU mengadopsi pendekatan 
tradisional yang berbasis budaya lokal, menggunakan pesantren dan para kiai sebagai pusat pendidikan 
agama serta pembinaan sosial budaya yang akomodatif terhadap praktik kehidupan masyarakat setempat. 
Perbedaan tersebut bukan sekadar gaya dakwah, tetapi juga membentuk jaringan sosial yang khas dan 
cara organisasi mendapatkan legitimasi serta kepercayaan di kalangan umat Muslim. Perbedaan nilai 
tradisi dan modernitas dalam praktik keagamaan ini tercatat sebagai bagian dari kontestasi ideologis yang 
sekaligus memperkaya wajah Islam di Indonesia (Rohman et al., 2025). 

Interaksi kedua organisasi ini kadang mengalami perubahan sesuai dinamika sosial politik, tetapi 
sering kali mereka bekerja sama dalam momen-momen penting sejarah Indonesia, terutama dalam proses 
pendidikan nasional, peneguhan nilai kebangsaan, hingga advokasi demokrasi dan masyarakat sipil pada 
era Reformasi. Pada masa awal kemerdekaan dan setelahnya, kedua organisasi ini berkontribusi dalam 
pembangunan sistem pendidikan nasional dan penanaman nilai kebangsaan yang moderat. Selama era 
Reformasi, mereka semakin aktif dalam proses demokratisasi, memperkuat peranan masyarakat sipil, 
serta memperluas wacana mengenai moderasi beragama. Di banyak program publik seperti penanganan 
kemiskinan, kampanye kesehatan, dan pendidikan inklusif, Muhammadiyah dan NU menunjukkan kerja 
sama meskipun tetap mempertahankan karakter dan strategi organisasionalnya masing-masing (Nurul 
Fadzilah et al., 2024). 

Kontribusi gabungan kedua organisasi ini juga sangat penting dalam pembentukan Islam moderat 
di Indonesia. Muhammadiyah berperan dalam menyebarkan narasi Islam Berkemajuan yang 
mengedepankan rasionalitas, pengetahuan, dan keterbukaan terhadap ilmu pengetahuan modern. 
Sementara itu, NU melalui konsep Islam Nusantara menekankan pendekatan dialogis, akulturatif 



Keraton: Journal of History Education and Culture 141 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

                          
 

terhadap budaya lokal, serta toleransi sosial dan penghormatan terhadap perbedaan. Kolaborasi antara 
kedua organisasi ini, baik melalui lembaga formal maupun jaringan sosial budaya, telah membantu 
memperkuat tradisi yang menghargai keragaman, mendorong dialog antar kelompok sosial, dan menolak 
ide ekstremisme dalam kehidupan beragama di Indonesia. 

3.5. Kontribusinya terhadap Modernisasi Islam di Indonesia 

Muhammadiyah memainkan peran yang jauh lebih besar daripada sekadar organisasi 
pembaharuan; organisasi ini menjadi motor transformasi sosial yang menggeser arah perkembangan 
Islam di Indonesia dari pola keagamaan berbasis tradisi lisan menuju rasionalitas modern. Ketika dunia 
Islam di Nusantara dihadapkan pada keterbelakangan pendidikan akibat sistem kolonial dan sekaligus 
muncul kesadaran baru tentang perlunya modernitas, KH. Ahmad Dahlan menangkap kegelisahan itu 
dan membawanya ke dalam bentuk gerakan konkret yang berlandaskan ijtihad dan pembaruan (Amir & 
Abdul Rahman, 2025). Dengan langkah berani mengintegrasikan ilmu umum dalam pendidikan Islam, 
Muhammadiyah tidak hanya mereformasi struktur sekolah, tetapi juga mengubah cara masyarakat 
Muslim memahami pengetahuan itu sendiri. Pendidikan tidak lagi dipandang sebagai wilayah eksklusif 
pesantren tradisional, melainkan sebagai sarana mobilitas sosial dan pemberdayaan umat (Husna et al., 
2025). Dari sinilah lahir generasi Muslim yang tidak canggung berhadapan dengan modernitas, namun 
tetap berakar pada nilai-nilai keislaman. 

Keberanian Muhammadiyah untuk mendudukkan agama dalam ruang publik dan bukan sekadar 
dalam ruang ibadah menjadi babak penting dalam sejarah modernisasi Islam. Amal usaha seperti rumah 
sakit, balai kesehatan, panti sosial, dan koperasi merupakan proyek progresif yang menunjukkan bahwa 
iman dapat menjadi fondasi etis bagi pelayanan publik sekaligus pemberdayaan sosial (Alfazri & Anshori, 
2025). Dalam konteks sejarah kolonial, tindakan ini bukan sekadar amal keagamaan, tetapi juga bentuk 
resistensi sosial yang cerdas: membangun kemandirian umat melalui pendidikan dan pelayanan 
ketimbang langsung menantang kolonialisme secara frontal. Modernisasi yang dibawa Muhammadiyah 
tidak berhenti pada ranah institusional, tetapi menyentuh bagaimana umat memaknai agama. Tradisi 
keilmuan Muhammadiyah menempatkan tafsir tidak hanya sebagai penukilan teks, tetapi upaya membaca 
realitas dan merespons problem manusia modern secara rasional dan kontekstual. Ini memungkinkan 
Muhammadiyah merumuskan pandangan keagamaan terhadap isu kontemporer, seperti pendidikan dan 
kesehatan publik (Trisno, 2025). 

Kontribusi Muhammadiyah menjadi signifikan karena gerakan ini tidak hanya membawa 
modernisasi ke dalam komunitas Muslim, tetapi juga ikut membentuk watak Islam Indonesia yang 
terbuka, aktif, dan berorientasi kemajuan. Jaringan sekolah dan universitas Muhammadiyah yang tersebar 
hingga daerah terpencil menciptakan ekosistem baru bagi pertumbuhan intelektual umat (Sormin et al., 
2025). Di ruang-ruang kelas itu tumbuh kesadaran bahwa menjadi Muslim modern bukan berarti 
meninggalkan tradisi, tetapi mengolahnya menjadi energi kreatif untuk membangun masyarakat. 
Modernisasi Islam di Indonesia juga dapat dilihat melalui lensa tradisi dan kearifan lokal yang 
diperjuangkan oleh Nahdlatul Ulama (NU). NU kerap dipahami sebagai organisasi tradisional, tetapi 
perjalanannya menunjukkan bahwa modernitas juga dapat dibumikan melalui strategi kultural yang 
matang (Ritonga & Rababah, 2025). NU menggunakan pesantren sebagai pusat transformasi intelektual 
di mana keragaman fiqh dan budaya lokal dipertahankan sekaligus disesuaikan dengan kebutuhan zaman. 

Ulama NU merespons perubahan mulai dari teknologi, politik, hingga etika sosial melalui forum 
bahtsul masail, yaitu ruang deliberasi intelektual di mana persoalan kontemporer ditimbang dengan 
pendekatan fiqh yang matang dan kontekstual (Daulay & Dalimunthe, 2025). Ini adalah bentuk 
modernisasi intelektual yang berbeda dengan modernisasi struktural, melalui pengembangan wacana yang 
kontekstual dan adaptif terhadap realitas sosial masyarakat Indonesia. NU juga memainkan peran penting 
dalam membangun toleransi dan menjaga integrasi sosial dalam masyarakat yang majemuk. Konsep Islam 
Nusantara yang menempatkan tradisi lokal sebagai mitra dialog bagi ajaran Islam menunjukkan bahwa 
keberagamaan dapat hidup berdampingan dengan budaya tanpa kehilangan esensi keislamannya (Ritonga 
& Rababah, 2025). 

Kontribusi Muhammadiyah dan NU menunjukkan bahwa modernisasi Islam di Indonesia 
bukanlah proses tunggal yang berjalan pada satu jalur. Muhammadiyah mendorong modernitas melalui 
rasionalisasi pendidikan, pembangunan amal usaha, dan penguatan etos kemajuan berbasis tajdid, 
sementara NU meneguhkan modernisasi dengan cara merawat tradisi, menjaga kearifan lokal, dan 
memproduksi respons keagamaan yang adaptif. Kedua pendekatan ini membentuk corak Islam 
Indonesia yang moderat, inklusif, dan beradab. 



142 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

 

 

4. Simpulan 

Perjalanan sejarah Islam di Indonesia menunjukkan bahwa Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama 
(NU) adalah dua fondasi utama yang telah membentuk karakter keberagamaan umat hingga saat ini. 
Muhammadiyah muncul dengan semangat pembaruan yang menekankan pengembangan pemikiran, 
peningkatan pendidikan yang rasional, serta kemajuan sosial melalui lembaga yang modern. Di sisi lain, 
NU melestarikan tradisi pesantren, kebijaksanaan lokal, serta praktik keagamaan yang berakar dari budaya 
masyarakat, sambil tetap beradaptasi dengan perubahan zaman. Perbedaan pendekatan ini tidak menjadi 
penghalang, tetapi justru menciptakan keselarasan yang memperkuat struktur sosial dan keagamaan di 
berbagai kalangan masyarakat Indonesia. 

Peran kedua organisasi ini sangat signifikan dalam proses modernisasi Islam dari awal hingga 
pertengahan abad ke-20, serta dalam menjaga moderasi beragama di zaman sekarang. Muhammadiyah 
mencetak generasi Muslim yang berpendidikan lewat sekolah dan lembaga amal modern, sementara NU 
menanamkan nilai-nilai toleransi, keharmonisan sosial, dan penghargaan terhadap budaya lokal melalui 
jaringan pesantren dan komunitas tradisional. Sinergi antara keduanya melahirkan bentuk Islam 
Indonesia yang inklusif, beradab, dan mampu berinteraksi dengan baik terhadap kemajuan ilmu 
pengetahuan dan tantangan global. Saat ini, di tengah maraknya radikalisme, perpecahan sosial, dan 
penggunaan agama untuk politik, peran Muhammadiyah dan NU menjadi semakin penting sebagai 
penyangga moderasi Islam. Kedua organisasi ini menunjukkan bahwa modernitas dan tradisi bukanlah 
dua hal yang saling bertentangan, melainkan dapat diintegrasikan menjadi kekuatan transformasi sosial 
yang menjaga identitas, memajukan umat, dan memperkuat persatuan bangsa. Karakter Islam Indonesia 
yang moderat, toleran, dan dinamis saat ini adalah hasil kontribusi historis dari kedua organisasi—warisan 
yang akan tetap relevan untuk membimbing masa depan Islam Indonesia menuju masyarakat yang lebih 
inklusif dan beradab. 

 

References 

Akhyar, M., Zulmuqim, & Kosim, M. (2024). Gagasan Pembaharuan Pendidikan Islam Berkemajuan 
Perspektif K.H. Ahmad Dahlan. Kariman: Jurnal Pendidikan Keislaman, 12(1), 1–19. 
https://doi.org/10.52185/kariman.v12i1.379  

Alfazri, M., & Anshori, M. (2024). Muhammadiyah: Modernisasi Islam dan Pemberdayaan Sosial di 
Indonesia. Jurnal Intelek dan Cendikiawan Nusantara, 1(4), 5511-5520 

Alfian. (2023). Muhammadiyah: Modernisme Islam dan Transformasi Sosial di Indonesia. Yogyakarta: Suara 
Muhammadiyah. 

Aminuddin, L. H., & Ulfah, I. (2021). Epistemology of Islam Nusantara: Transformation of Islamic Legal Thought 
in Nahdlatul Ulama (NU). Justicia Islamica, 18(2), 355-374 

Amir, A. N., & Abdul Rahman, T. (2025). Muhammadiyah’s Influence on Reform and Modernism in 
Indonesia. Addabani: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 3(1), 1–11. 

Burhani, A. N. (2021). Islam Berkemajuan dan Agenda Pembaruan Muhammadiyah. Jakarta: Kencana. 

Damanhuri, A., & Sofwan, N. (2025). Rekonstruksi hubungan Islam dan politik dalam perspektif 
transdisipliner. Lentera Demokrasi: Jurnal Ilmu Sosial, Politik, Hukum, Ekonomi dan 
Pemerintahan, 1(1), 31–46. 

Daulay, S., & Dalimunthe, R. A. (2021). Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia (Komparasi 
Pengalaman Organisasi Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama). Fitrah: Journal of Islamic Education, 
2(2), 125-140. 

Firmansah, D. (2025). Religious Moderation in the Social-Religious Practices of Muhammadiyah and 
Nahdlatul Ulama in Mulyoagung Village, Malang, Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI), 
6(1), 42–54. 

Hamami, T. (2021). Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama Education: Two Main Pillars of National 
Education in Indonesia. Jurnal Pendidikan Agama Islam (JPAI), 18(2), 307–330.  

https://doi.org/10.52185/kariman.v12i1.379


Keraton: Journal of History Education and Culture 143 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 2, December 2025, pp. 136-143 

 

Farah Zakia Badriati, Moch Jaka Lelana, Ahmad Daniel Irsyad, Fahri Hidayat                                   (Sejarah Gerakan Sosial Keagamaan di Indonesia 
Melalui Kiprah Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama) 

                          
 

Hidayat, Dr. Fahri & Mujibur Rohman, M.S.I. (2025). Pendidikan Islam Modern di Nusantara: Dialektika 
Pemikiran dan Dinamika Sosial pada Awal Abad Ke-20. Wawasan Ilmu, ISBN 978-623-132-631-
7 

Husna, L. I., Ichsan, Y., Felasufa, N. S., & Yusro, W. (2025). Education Development in Muhammadiyah 
and Nahdlatul Ulama from Time to Time. At-Taqaddum, 15(1), 6-13 

Kurniawati, M., et al. (2025). Sejarah Berdirinya Sarekat Islam pada Tahun 1912. Jurnal Intelek Insan 
Cendikia, 2(3), 4541-4568 

Nashir, H. (2010). Muhammadiyah Gerakan Pembaruan Islam. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah. 

Nurul Fadzilah, N., Hrp, A. A., Amal, M. K., & Saihan, S. (2022). Social Religious Relations of the NU 
and Muhammadiyah Islamic Communities in the Multicultural Era. Scaffolding: Jurnal Pendidikan 
Islam dan Multikulturalisme, 4(2), 615-624 

Ritonga, R., & Rababah, M. A. (2025). Progressive Islam: Examining the Differences and Synergies 
Between Islam Nusantara and Progressive Islam. Madinah: Jurnal Studi Islam, 12(2), 343-353.  

Rohman, A. N., Assaiq, M. R., Ulfah, M., Sudi, A., Siswanto, S., & Wijaya, R. (2025). Ideological 
Contestation of Islamic Organisations in Indonesia: A Case Study of Muhammadyah and 
Nahdlatul Ulama. RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 5(2), 106–125.  

Rosila, I., & Khobir, A. (2025). Kontribusi Nahdlatul Ulama dalam Pengembangan Pendidikan di 
Indonesia Pasca-Kemerdekaan: Sebuah Kajian Sejarah dan Transformasi Sosial. Jurnal Nakula: 
Pusat Ilmu Pendidikan, Bahasa dan Ilmu Sosial, 3(1), 191–209. 

Rusdi, M. I. F. (2025). Gerakan Pembaharuan Islam Pra dan Pasca Kemerdekaan Indonesia: Gerakan 
dan Pemikiran Nahdlatul Ulama’ (NU). JAMBE: Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 6(1), 1–7. 
https://doi.org/10.30631/jambe.v6i1.121. 

Sahroni, Roni. 2025. Respons aktivis Islam Indonesia terhadap pendudukan Yahudi di Palestina 1917-
1948. Tesis Magister, UIN Sunan Gunung Djati Bandung. Diakses dari 
https://digilib.uinsgd.ac.id/114450/ 

Setiawan, A. M., Mahfudin, A., & Hasanah, U. (2025). H.O.S. Cokroaminoto dan Transformasi 
Nasionalisme Islam pada Era Kolonial. JUSAN: Jurnal Sejarah Peradaban Islam Indonesia, 3(1), 53-
71 

Sormin, D., Aziz, M., Samsidar, S., Muksana, M., Rahmayanti, M., & Maesaroh, M. (2025). Inovasi 
Pembaharuan Pendidikan Muhammadiyah. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam,11(2), 683-700 

Suhendra, A., Burhani, N., Cahyadi, I., Yunani, A., & Dachlan, M. (2025). Tradition and Modernity: The 
Role of NU in Cultural Transformation in the Second Century. Nizham: Jurnal Studi Keislaman, 
13(1), 66-88 

Syaifuddin, M. A., Anggraeni, H., Chusnul Khotimah, P., & Mahfud, C. (2024). Sejarah Sosial Pendidikan 
Islam Modern di Muhammadiyah. TADARUS, 8(1). https://doi.org/10.30651/td.v8i1.2649  

Trisno, T. (2024). Muhammadiyah: Modern Thinking and Progress. Jurnal Muhammadiyah Studies, 9(2), 
111-119 

Yusuf, M. Z., Nahar, M. H., Abror, H. M., & Renaldi, M. H. (2024). Digital Strategies for Promoting 
Religious Moderation: The Role of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama on Social Media. 
International Journal of Nusantara Islam.  

 

 

https://doi.org/10.30631/jambe.v6i1.121
https://doi.org/10.30651/td.v8i1.2649

