Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies
Volume 5 Nomor 2 (Januari-April 2025)

| Submitted: 1 Maret 2025 Acepted: 18 Juli 2025 [ Published: 30 Agustus 2025 |

BEYOND BOUNDARIES

Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)

ADILA SEKAR PAMBAYUN

Universitas Kristen Duta Wacana, Yogyakarta
adila.pambayun@students.ukdw.ac.id

DOI: 10.21460/aradha.2025.52.1422

Abstract

Persons with disabilities continue to face various forms of discrimination and social exclusion,
including limited access to education, employment, healthcare services, and participation in
religious communities. Deeply rooted societal stigma often leads to their marginalization and
devaluation. In the context of Christian theology, biblical texts have often been interpreted either
literally or metaphorically in ways that associate disability with sin, lack of faith, or a condition
that needs healing. Such interpretations reinforce the exclusion of persons with disabilities within
churches and society. This study aims to interpret Luke 14:12-14 through the lens of disability
theology to foster a more inclusive understanding. The findings indicate that a theological
perspective on disability can serve as a foundation for churches and society to create a more
just and inclusive environment, removing structural barriers that hinder the full participation of

persons with disabilities in social and religious life.

Keywords: disability, inclusive theology, biblical perspective, marginalization.

Abstrak

Penyandang disabilitas masih menghadapi berbagai bentuk diskriminasi dan pengucilan sosial,
baik dalam aksesterhadap pendidikan, pekerjaan, layanan kesehatan, maupun partisipasidalam
komunitas keagamaan. Stigma yang mengakar dalam masyarakat sering kali menyebabkan

mereka terasing dan kurang dihargai. Dalam konteks teologi Kristen, teks-teks Alkitab sering kali



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

ditafsirkan secara literal maupun metaforis dengan kecenderungan memandang disabilitas
sebagai akibat dosa, kurangnya iman, atau kondisi yang perlu disembuhkan. Pemahaman
ini memperkuat marginalisasi penyandang disabilitas dalam gereja dan masyarakat.
Penelitian ini bertujuan untuk menafsirkan teks Lukas 14:12-14 melalui perspektif disabilitas
guna membangun pemahaman yang lebih inklusif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
perspektif teologi disabilitas dapat menjadi landasan bagi gereja dan masyarakat dalam
menciptakan lingkungan yang lebih adil dan inklusif, serta menghapus hambatan struktural
yang menghalangi partisipasi penuh penyandang disabilitas dalam kehidupan sosial dan
keagamaan.

Kata-kata kunci: disabilitas, teologi inklusif, perspektif Alkitab, marginalisasi.

Pendahuluan

Dalam realitas sosial kita saat ini, penyandang disabilitas masih sering menghadapi berbagai
bentuk diskriminasi dan pengucilan. Di berbagai belahan dunia, termasuk di Indonesia,
mereka sering kali dianggap sebagai kelompok yang berbeda dan diperlakukan dengan
ketidakadilan yang signifikan. Akses terhadap pendidikan, pekerjaan, fasilitas umum, dan
bahkan dalam berpartisipasi dalam komunitas keagamaan sering kali terbatas bagi mereka.
Stigma dan prasangka negatif terhadap disabilitas sering mengakar kuat dalam masyarakat,
menyebabkan penyandang disabilitas merasa terasing dan kurang dihargai.

Menurut data dari World Health Organization (2023), lebih dari satu miliar orang
di dunia hidup dengan disabilitas. Namun, meskipun mereka merupakan bagian besar dari
populasi global, mereka sering kali diabaikan dalam berbagai aspek kehidupan. Di Indonesia
sendiri, data dari Kementerian Sosial Republik Indonesia menunjukkan bahwa tingkat
partisipasi penyandang disabilitas dalam pasar kerja jauh lebih rendah dibandingkan dengan
mereka yang tidak menyandang disabilitas (Nufiani, Kasnawi, dan Hasbi, 2022: 27-46). Selain
itu, penyandang disabilitas juga menghadapi tantangan besar dalam mengakses layanan
kesehatan yang memadai, pendidikan inklusif, dan infrastruktur yang ramah disabilitas.
Hambatan ni tidak hanya berdampak pada kesejahteraan fisik dan ekonomi mereka, tetapi
juga pada kesehatan mental dan rasa harga diri. Layak jika penyandang disabilitas merasa
terisolasi, tidak dihargai, dan mengalami penurunan kualitas hidup akibat perlakuan
diskriminatif yang mereka terima.

Dalam konteks ini, penting untuk melihat ajaran-ajaran dalam teks-teks agama, seperti
Alkitab, yang dapat menawarkan panduan dan inspirasi untuk membangun masyarakat
yang lebih inklusif dan ramah disabilitas. Alkitab, dalam beberapa bagian, memang terlihat

94 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

menggambarkan disabilitas sebagai sesuatu yang negatif atau buruk, sering dikaitkan dengan
dosa, ketidaktaatan, atau ketidakberdayaan. Pandangan ini mencerminkan konteks budaya
dan sosial pada zaman ketika teks-teks tersebut ditulis, di mana disabilitas sering dianggap
sebagai hukuman ilahi atau tanda ketidakberuntungan. Sebagai contoh, dalam Yohanes 9:1-
3, murid-murid Yesus bertanya apakah kebutaan seseorang disebabkan oleh dosa orang
tersebut atau dosa orang tuanya, menunjukkan asumsi umum bahwa disabilitas adalah hasil
dari dosa. Dalam Yohanes 5:1-15, Yesus menyembuhkan seorang pria yang telah lumpuh
selama 38 tahun dan mengingatkannya untuk tidak berbuat dosa lagi, seolah mengaitkan
penyakit dengan dosa. Kisah penyembuhan orang lumpuh dalam Markus 2:1-12 juga
menunjukkan kaitan antara dosa dan disabilitas ketika Yesus pertama-tama mengatakan,
“Hai anak-Ku, dosamu sudah diampuni,” sebelum menyembuhkan pria tersebut. Dalam
Keluaran 4:11, Tuhan berkata kepada Musa bahwa Dialah yang membuat orang bisu, tuli,
atau buta, menunjukkan bahwa disabilitas dianggap sebagai hasil tindakan ilahi. Pandangan-
pandangan ini menunjukkan bahwa disabilitas sering dipahami dalam konteks negatif dalam
Alkitab, yang mencerminkan pemahaman budaya pada saat itu. Namun, penting untuk
diingat bahwa ada juga banyak contoh dalam Alkitab di mana Yesus dan tokoh-tokoh lain
menunjukkan belas kasihan, penerimaan, dan penyembuhan terhadap individu dengan
disabilitas, menunjukkan bahwa perspektif yang lebih inklusif dan penuh kasih juga ada dalam
teks-teks tersebut. Melihat ayat-ayat ini melalui perspektif disabilitas, kita bisa menantang
pandangan-pandangan tradisional yang negatif dan menginterpretasikan kembali teks-teks
ini untuk mendukung inklusi, penerimaan, dan martabat bagi semua individu, terlepas dari
disabilitas mereka.

Terdapat dua pendekatan dalam menafsirkan teks-teks Alkitab yang berhubungan
dengandisabilitas. Pendekatan pertamaadalahmembacatekssecaraliteral, yangmenekankan
bahwa penyembuhan dalam disabilitas diperlukan sehingga iman berperan penting
dalam upaya penyembuhan. Dengan kata lain, kondisi disabilitas dianggap menunjukkan
dangkalnya iman seseorang. Pendekatan kedua menekankan pembacaan secara metaforis,
artinya keadaan disabilitas berhubungan dengan keadaan lain yang disimbolkannya.
Dengan pembacaan metaforis ini, disabilitas sering dikaitkan dengan hal-hal negatif, seperti
ketidaktaatan. Pendekatan-pendekatan ini cenderung melihat disabilitas sebagai keadaan
yang negatif. Disabilitas dipandang sebagai akibat dosa, kurangnya iman, sesuatu yang ingin
dieliminasi, dan ketidaktaatan (Sinaga, 2023: 115). Pendekatan literal dan metaforis dalam
menafsirkan teks-teks Alkitab yang berhubungan dengan disabilitas sering kali membawa
implikasi yang kurang menguntungkan bagi penyandang disabilitas. Pendekatan literal, yang
menekankan bahwa penyembuhan disabilitas diperlukan dan mengaitkannya dengan iman,

dapat memperkuat pandangan bahwa disabilitas adalah hasil dari kurangnya iman atau

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 95
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

hubungan yang buruk dengan Tuhan. Hal ini dapat mengakibatkan penyandang disabilitas
merasa tertekan atau disalahkan atas kondisi mereka, alih-alih menerima dukungan yang
mereka butuhkan. Pendekatan metaforis, di sisi lain, sering kali mengaitkan disabilitas
dengan hal-hal negatif seperti dosa atau ketidaktaatan. Ketika disabilitas dijadikan simbol
untuk kelemahan spiritual atau moral, ini tidak hanya menstigmatisasi kondisi fisik atau
mental seseorang, tetapi juga memperkuat stereotip negatif yang sudah ada di masyarakat.
Penyandang disabilitas bisa dianggap sebagai perwujudan dari dosa atau kesalahan, yang
semakin mengisolasi dan mendiskriminasi mereka.

Kedua pendekatan ini cenderung mengabaikan realitas disabilitas sebagai bagian
dari keragaman manusia. Mereka tidak menawarkan perspektif yang inklusif atau empati
terhadap penyandang disabilitas. Dalam upaya mengembangkan pemahaman yang lebih adil
dan manusiawi, sejumlah teolog dan sarjana telah mengusulkan pendekatan alternatif. Salah
satunya adalah Deborah Beth Creamer dengan “The Limits Model”, yang menawarkan cara
pandang baru terhadap disabilitas, bukan sebagai kekurangan atau simbol dosa melainkan
sebagai bagian dari pengalaman manusia yang wajar dan bermakna (Creamer, 2009: 6-9).
Sebaliknya, penafsiran yang lebih inklusif dan adil perlu dikembangkan, yang tidak melihat
disabilitas sebagai kondisi yang negatif atau harus dihilangkan, tetapi sebagai bagian dari
keberagaman manusia yang sama-sama berharga di hadapan Tuhan. Pendekatan seperti ini
dapat membantu dalam mengubah persepsi masyarakat dan membangun lingkungan yang
lebih menerima dan mendukung bagi penyandang disabilitas.

Upaya membebaskan penyandang disablitas dari berbagai bentuk diskriminasi
sosial, dapat dimulai dari keluarga dan gereja terlebih dahulu.Namun sayangnya masih
banyak gereja dan bahkan keluarga dari penyandang disabilitas melihat bahwa disabilitas
merupakan sebuah aib yang perlu ditutup rapat-rapat. Oleh sebab itu, banyak penyandang
disabilitas yang tersingkir dari masyarakat. Mengapa sampai demikian? Banyak gereja yang
masih menganggap bahwa penyandang disabilitas sebagai suatu ketidaksempurnaan, dan
ketidaksempurnaan tersebut membuat para penyandang disabilitas tersingkir dari golongan
manusia lain yang dipandang segambar dengan Allah. Dari sini dapat dilihat bahwa betapa
pentingnya menafsirkan Alkitab melalui perspektif disabilitas agar banyak warga jemaat
tidak salah kaprah mengenai pemahaman tentang disabilitas. Sebelum sampai pada upaya
pembacaan Alkitab melalui perspektif disabilitas, perlu diketahui bahwa ada 3 tantangan
yang perlu dihadapi. Pertama, teks Alkitab lahir dari budaya yang menjunjung tinggi konsep
“kenormalan” (normativity), di mana tubuh dan pengalaman penyandang disabilitas sering
kali dimarginalkan atau dianggap tidak utuh. Kedua, mayoritas tafsir Alkitab merupakan
produk dari sudut pandang non-disabilitas, atau seperti yang disebut Amos Yong sebagai

normate perspective, yaitu perspektif orang-orang yang terbiasa menganggap pengalaman

96 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

tubuh mereka sebagai standar umum bgai semua orang. Tafsir semacam ini, secara sadar
atau pun tidak memuat normate bias, yaitu prasangka yang menganggap pengalaman
tubuh mereka sebagai penyimpangan dari norma. Ketiga, konteks masyarakat kita saat ini
masih sangat dipengaruhi oleh cara pandang yang menjunjung tinggi kesempurnaan fisik
dan kognitif. Sehingga disabilitas sering kali dipandang sebagai bentuk penyimpangan,
kutukan, atau kelemahan spiritual. Oleh karena itu, seperti yang disarankan Amos Yong,
kita perlu menerapkan hermeneutik kecurigaan, bukan untuk mencurigai teks Alkitab itu
sendiri melainkan terhadap tradisi tafsir yang selama ini membentuk cara pandang terhadap
disabilitas (Yong, 2011: 11, 13).

Untuk memahami lebih dalam bagaimana pandangan Alkitab mengenai disabilitas
dapat dibaca menjadi lebih inklusif, penelitian akan mencoba membaca Lukas 14:12-14
melalui perspektif disabilitas. Dalam teks ini, Yesus mengajarkan pentingnya mengundang
orang-orang miskin, cacat, lumpuh, dan buta ke dalam perjamuan, menekankan bahwa
mereka yang sering diabaikan oleh masyarakat harus dihargai dan diterima. Ini bukan
hanya ajakan untuk melakukan perbuatan baik, tetapi merupakan panggilan radikal untuk
mengubah cara pandang dan perilaku terhadap penyandang disabilitas. Melalui perspektif
ini, kita dapat melihat bahwa Yesus mengajarkan nilai inklusivitas dan penghargaan
terhadap martabat manusia tanpa memandang kondisi fisik atau status sosial. Gereja dan
masyarakat diharapkan dapat menciptakan lingkungan yang menghargai keberagaman dan

menghilangkan hambatan yang menghalangi partisipasi penuh penyandang disabilitas.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode analisis naratif untuk menganalisis teks Lukas 14:12-14
dari perspektif disabilitas. Metode ini dipilih karena cocok untuk penelitian teologis yang
mendalam dan interpretatif. Penelitian dimulai dengan kajian pustaka yang meliputi tinjauan
tafsir Alkitab tradisional dan modern, serta literatur mengenai teologi disabilitas dan konsep
solidaritas dalam teologi Kristen. Sumber data utama penelitian ini adalah teks Lukas 14:12-
14, didukung oleh literatur teologis yang relevan, seperti buku dan artikel jurnal. Analisis teks
dilakukan melalui beberapa tahap. Pertama, analisis naratif untuk memahami struktur, plot,
dan karakter dalam teks tersebut, serta bagaimana narasi ini membangun tema solidaritas
melaluiinteraksi Yesus dengan tamu-tamu dan tuan rumah ditinjau dari perspektif disabilitas.
Kedua, penelusuran tema-tema kunci yang muncul dalam narasi dan bagaimana tema-tema
ini berkaitan dengan pengalaman penyandang disabilitas. Ketiga, analisis kontekstual untuk
memahami latar belakang sosial dan budaya pada zaman Yesus, serta bagaimana pandangan

terhadap disabilitas pada masa itu mempengaruhi narasi ini. Pembacaan teks Lukas 14: 12-

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 97
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

14 melalui perspektif disabilitas diharapkan mampu mengungkapkan spiri solidaritas dan
inklusivitas yang relevan bagi komunitas penyandang disabilitas dalam konteks teologi

Kristen.

Disabilitas sebagai Perspektif Pembacaan Teks

Disabilitas adalah istilah yang merujuk pada kondisi fisik, mental, intelektual, atau sensorik
yang secara jangka panjang dapat menyebabkan hambatan dalam berpartisipasi secara
penuh dan efektif dalam masyarakat, setara dengan orang lain (Disability Support Service,
2024). Disabilitas sendiri merupakan konsep yang luas, mencakup keterbatasan aktivitas,
pembatasan partisipasi, serta berbagai bentuk hambatan yang dihadapi individu dalam
lingkungan fisik maupun sosial (UNESCO, 2025). Mengutip dari britannica.com (Weida, 2025),
sejarah menunjukkan bahwa penyandang disabilitas telah menjadi bagian dari masyarakat
sejak jaman kuno. Di peradaban Mesopotamia, mereka bahkan memiliki peran religius dikuil-
kuil sebagai pelayan dewa. Di Yunani kuno, bukti arkeologis sepertijalur landai di kuil Asclepius
menunjukkan adanya upaya aksesibilitas bagi mereka yang memiliki hambatan mobilitas.
Namun, emahaman terhadap disabilitas mengalami perubahan besar seiring waktu. Pada
abad pertengahan, disabilitas mulai dipandnag secara negatif seringkali dikaitkan dengan
kerasukan atau hukuman dari Tuhan hingg menyebabkan penyandang disabilitas dikurung
dan dijauhkan dari masyarakat. Pandangan ini berubah di era Pencerahan ketika disablitas
mulai dilihat sebagai kondisi biologis yang dapat ditangani secara medis, meski pun tetap
ada kecenderungan untuk melembagakan mereka. Pada abad ke-19, ideologi augenika
mememperparah diskriminasi terhadap penyandang disabilitas, mereka dianggap sebagai
ancaman sosial, yang puncaknya terjadi dalam rezim Nazi melalui pembunuhan massal.
Terlepas dari sejarah kelam ini, abad ke-20 membawa harapan baru dengan muncul gerakan
bebas hambatan dan hidup mandiri, yang menantang model medis dan melahirkan model
sosial disabilitas (pendekatan yang menekankan pentingnya penghapusan hambatan sosial,
struktural, dan sikap diskriminatif agar tercipta masyarakat inklusif).

Pembacaan teks Alkitab dengan perspektif disabilitas adalah suatu metode penafsiran
yang berupaya menafsirkan dan memahami narasi Alkitab dengan memperhatikan
pengalaman, suara, dan realitas penyandang disabilitas. Pendekatan ini bertujuan untuk
menantang dan mengoreksi bias “kenormalan” yang telah mengakar kuat dalam budaya
penulisan dan penafsiran Alkitab, serta membebaskan penyandang disabilitas dari posisi
sebagai objek penderita menuju subjektivitas yang utuh dalam komunitas iman (no author,
2024: 86). Langkah awal yang perlu dilakukan dalam pembacaan teks berdasarkan perspektif

disabilitas adalah mengidentifikasi teks-teks yang berkaitan dengan pengalaman disabilitas

98 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

seperti misalnya narasi penyembuhan yang dilakukan oleh Yesus. Christ H. Hulshof dalam
bukunya yang berjudul “Jesus and Disability” menjelaskan bahwa ia memilih narasi Alkitab
yang memuat mukjizat penyembuhan yang berkaitan langsung dengan disabilitas sebagai
fondasi untuk mengembangkan pola kepemimpianan gerejawi yang inklusif (Hulshof, 2022:
14-16). Kemudian menganalisis bagaimana disabilitas itu dipahami dalam konteks budaya
dan teologis masa itu.

Berbeda dengan Hulshof, penulis memilih teks yang tidak berkaitan dengan mukjizat.
teks Lukas 14:12-14 hanya menunjukkan bagaimana Yesus menyuruh orang yang hendak
mengadakan perjamuan makan mengundang orang-orang termarginalkan seperti orang
miskin dan orang disabilitas (dalam teks disebutkan orang cacat, lumpuh dan buta). penulis
hendak menyoroti bagaimana Yesus mencoba mengangkat status sosial dari penyandang
disabilitas tersebut dalam kehidupan sosial mereka. Berkaitan dengan hal ini, penulis
menggunakan model-model disabilitas sebagai alat bantu untuk menganalisis teks. Model-
model disabilitasadalah kerangka konseptual yang digunakan untuk memahami, menjelaskan,
dan menangani disabilitas dalam masyarakat. Model-model ini mencerminkan cara pandang
yang berbeda tentang apa itu disabilitas, penyebabnya, dan bagaimana masyarakat harus
meresponsnya. Pada bagian ini, penulis hanya akan berfokus pada 2 model yaitu model sosial
dan model solidaritas untuk menganalisis tindakan Yesus dalam Lukas 14:12-14. sehingga
pemilihan teks ini tidak menyoroti bagaimana Yesus menyembuhkan mereka secara fisik
namun juga secara sosial.

Pada model sosial disabilitas menganggap bahwa disabilitas bukanlah hasil langsung
dari gangguan fisik atau mental individu, melainkan dari hambatan yang diciptakan oleh
lingkungan sosial. Model ini menegaskan bahwa penderitaan dan ketidakmampuan yang
dialami oleh orang dengan disabilitas lebih disebabkan oleh sikap, struktur, dan kebijakan
sosial yang tidak inklusif. Misalnya, seseorang di kursi roda hanya terbatas jika bangunan dan
fasilitas umum tidak dirancang untuk aksesibilitas (McKenny, 2012: 4-8). Dengan demikian,
solusi untuk disabilitas bukan terletak pada upaya untuk “memperbaiki” individu, tetapi
pada perubahan dalam masyarakat untuk menghilangkan hambatan dan memungkinkan
partisipasi penuh orang dengan berbagai kemampuan. Meskipun model sosial disabilitas
menawarkan pandangan yang lebih inklusif dan progresif dengan menekankan pentingnya
perubahan sosial untuk menghilangkan hambatan bagi orang dengan disabilitas, model
ini memiliki beberapa kelemahan. Pertama, model ini cenderung mengabaikan aspek
medis dan fisik dari disabilitas yang tetap memerlukan perhatian medis. Kedua, model
ini mungkin terlalu optimis dalam mengasumsikan bahwa semua hambatan dapat diatasi
dengan perubahan sosial, sementara beberapa hambatan mungkin tidak sepenuhnya dapat

diakomodasi. Ketiga, fokus eksklusif pada perubahan sosial bisa mengabaikan kebutuhan

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 99
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

individu yang memerlukan bantuan atau adaptasi khusus yang lebih personal. Terakhir, model
sosial bisa kurang praktis dalam situasi darurat atau di konteks di mana perubahan sosial
memerlukan waktu yang lama, sementara individu dengan disabilitas mungkin menghadapi
tantangan mendesak yang memerlukan solusi segera. Oleh karena itu, pendekatan yang
holistik yang menggabungkan aspek medis dan sosial mungkin lebih efektif dalam menangani
kompleksitas disabilitas.

Berbeda dengan model sosial, model solidaritas menekankan bahwa semua manusia,
pada dasarnya, rentan terhadap ketidakmampuan atau gangguan di berbagai titik dalam
hidup mereka. Model ini menyoroti bahwa ketidakmampuan atau gangguan tidak hanya
dialami oleh sebagian orang, tetapi merupakan bagian dari kondisi manusia yang universal.
Dengan demikian, tidak ada garis pemisah yang tegas antara yang disebut “normal” dan
“tidak normal”. Solidaritas ini mendorong kita untuk melihat semua individu sebagai bagian
dari komunitas manusia yang sama, tanpa mengisolasi mereka yang memiliki gangguan atau
ketidakmampuan. Ini menekankan bahwa hubungan yang sejati antara individu, seperti
keramahan dan persahabatan, tidak harus didasarkan pada otonomi dan kemandirian,
melainkan pada penerimaan dan dukungan timbal balik, yang bisa terjadi bahkan di
antara mereka yang tidak sepenuhnya mandiri (McKenny, 2012: 8-10). Model ini mencoba
menggabungkan aspek-aspek positif dari model sosial sambil menghindari kekurangannya,
dengan menekankan bahwa semua manusia memiliki nilai dan tempat dalam masyarakat.

Model solidaritas disabilitas, yang menekankan bahwa ketidakmampuan atau gangguan
adalah bagian universal dari kondisi manusia, memiliki beberapa kelemahan. Pertama,
dengan menyamakan semua orang sebagai rentan terhadap ketidakmampuan, model ini
bisa mengaburkan kebutuhan khusus dan unik yang dihadapi oleh individu dengan disabilitas
tertentu, sehingga mengurangi urgensi untuk menyediakan dukungan dan sumber daya yang
tepat. Kedua, meskipun menyoroti pentingnya hubungan timbal balik dan dukungan komunitas,
model ini mungkin kurang memberikan panduan praktis tentang bagaimana merancang
kebijakan dan program yang efektif untuk mendukung individu dengan disabilitas secara
spesifik. Ketiga, dalam upayanya untuk menghindari isolasi, model ini berisiko meremehkan
tantangan nyata yang dihadapi oleh orang dengan disabilitas dalam mencapai inklusi dan
partisipasi penuh dalam masyarakat. Terakhir, dengan menekankan solidaritas dan kesetaraan,
model ini mungkin mengabaikan peran penting otonomi individu dan kemandirian, yang tetap
menjadi tujuan penting bagi banyak orang dengan disabilitas. Pendekatan yang seimbang,
yang mengakui kerentanan universal sambil tetap memperhatikan kebutuhan khusus, mungkin
lebih efektif dalam mencapai inklusi sosial yang sejati.

Pemilihan kedua model ini didasarkan pada relevansi dan potensi mereka dalam

menawarkan wawasan yang mendalam tentang bagaimana teks tersebut dapat dipahami

100 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

dan diterapkan dalam konteks disabilitas modern. Model sosial menyoroti pentingnya
perubahan dalam lingkungan sosial untuk menghilangkan hambatan bagi orang dengan
disabilitas, sementara model solidaritas menekankan kesetaraan dan penerimaan universal
terhadap ketidakmampuan atau gangguan sebagai bagian dari kondisi manusia. Dengan
menggunakan kedua model ini, penulis bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana tindakan
Yesus dalam Lukas 14:12-14 dapat dilihat sebagai upaya untuk membangun masyarakat yang

lebih inklusif dan mendukung.

Yesus dan Batasan-batasan Sosial

Pendekatan terhadap disabilitas sering dimulai dengan asumsi “normalitas,” yang
menekankan apa yang tidak bisa dilakukan oleh penyandang disabilitas. Misalnya, jika
kita melihat orang yang menggunakan kursi roda dari perspektif orang yang bisa berjalan,
kita cenderung fokus pada keterbatasan orang tersebut. Ini adalah respons historis yang
tercermin dalam model medis, di mana tubuh fisik dibandingkan dengan ideal medis dan
didiagnosis berdasarkan kekurangannya. Sebaliknya, model batasan menawarkan perspektif
alternatif. Memahami kemanusiaan dari sudut pandang disabilitas dapat memberikan
visi yang lebih realistis tentang keterbatasan manusia. Batasan kemudian bisa dilihat dan
dibandingkan tanpa konotasi negatif, melainkan sebagai bagian dari keberadaan manusia
yang normal (Creamer, 2009: 94).

Batasan adalah aspek umum dalam kehidupan manusia yang sering kita abaikan atau
tolak. Kata “terbatas” biasanya memiliki konotasi negatif, menandakan kekurangan dan
hambatan. Cohen menjelaskan bahwa dalam konteks sosial, batasan-batasan tidak hanya
ditentukan oleh fakta dan hukum, tetapi juga oleh kesadaran dan pengalaman. Masyarakat
sering menginvestasikan batasan-batasan mereka dengan simbolisme yang kuat karena
batasan-batasan ini merupakan bagian integral dari identitas mereka dan merupakan
predikat dari budaya mereka. Dalam antropologi, istilah “boundary” (batasan) merujuk
pada pengalaman dan kesadaran ini, yang tidak selalu jelas dan bisa berubah-ubah. Batasan-
batasan ini tidak hanya terdapat antara kelompok sosial yang berbeda, tetapi juga di antara
individu-individu yang berbagi budaya yang sama. Cohen menunjukkan bahwa masyarakat
cenderung menentukan dan mempertahankan batasan-batasan sosial karena batasan-
batasan tersebut memberikan identitas dan makna bagi mereka, dan karena batasan-
batasan tersebut adalah hasil dari interaksi sosial dan konstruksi simbolik yang dinamis
(Cohen, 1994: 13).

Creamer mengusulkan pandangan yang lebih positif tentang batasan sebagai

karakteristik alami dari keberadaan manusia. Batasan bukan hanya sekadar alternatif yang

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 101
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

tidak menguntungkan dari kemahakuasaan, tetapi sesuatu yang melekat pada sifat manusia.
Jeffrey Cohen dan Gail Weiss mencatat bahwa batasan tidak selalu membatasi; mereka juga
bisa menciptakan dan memungkinkan berbagai hal dalam konteks budaya. Istilah “terbatas”
sering dianggap negatif dan berfokus pada kekurangan, sedangkan “batas” menyoroti adanya
batas-batas alami dalam kehidupan kita. Refleksi tentang batasan manusia mengingatkan
kita bahwa batasan, meskipun bisa ditembus, adalah hal yang wajar dan diperlukan
(Creamer, 2009: 93-94). Jika budaya bukan sesuatu yang memiliki kekuatan menentukan
atas orang, maka budaya harus dianggap sebagai hasil dari proses sosial atau interaksi sosial.
Dalam pandangan ini, kita melihat orang sebagai agen aktif dalam menciptakan budaya,
memungkinkan mereka untuk membentuknya sesuai keinginan dan kemampuan mereka,
yang merupakan aspek penting dalam politisasi identitas budaya (Cohen, 1994: 50).

Dalam perjalanan pelayanan Yesus, terdapat berbagai batasan sosial, budaya, dan
religius diciptakan dan dipelihara, dengan konsekuensi signifikan ketika batasan-batasan
tersebut dilanggar. Salah satu batasan sosial yang ada adalah pembagian berdasarkan
kasta dan status sosial, seperti kaum miskin, wanita, pemungut cukai, dan orang berdosa.
Masyarakat Yahudi pada masa itu sangat menjaga batasan ini, dengan kelompok-kelompok
tertentu dihindari atau dipandang rendah oleh yang lainnya. Namun, Yesus sering bergaul
dengan pemungut cukai dan orang berdosa, serta menyembuhkan orang sakit tanpa
memandang status sosial mereka, seperti yang tercatat dalam Matius 9:10-11, “Kemudian
ketika Yesus makan di rumah Matius, datanglah banyak pemungut cukai dan orang berdosa,
dan makan bersama-sama dengan Dia dan murid-murid-Nya.” Pelanggaran terhadap
batasan ini membuat Yesus sering dikritik oleh pemimpin agama dan sosial, menyebabkan
ketidakpercayaan dan konflik. Batasan budaya dan etnis juga sangat kuat, dengan hubungan
antara orang Yahudi dan non-Yahudi yang dibatasi. Orang Yahudi umumnya tidak bergaul
dengan non-Yahudi dan menghindari wilayah mereka. Namun, Yesus menunjukkan kasih
kepada orang non-Yahudi, seperti menyembuhkan hamba dari seorang perwira Romawi
(Matius 8:5-13) dan berbicara dengan wanita Samaria di sumur (Yohanes 4:7-9). Tindakan
Yesus ini menantang norma sosial dan menimbulkan kontroversi di antara para pemimpin
Yahudi yang lebih konservatif.

Dalam konteks religius, ketaatan pada Hukum Taurat sangat ketat, dengan pemimpin
agama Yahudi sangat ketat dalam menegakkan aturan hukum. Yesus sering menantang
interpretasi tradisional dari Hukum Taurat, seperti penyembuhan pada hari Sabat (Lukas
13:10-17) dan mengizinkan murid-Nya memetik gandum pada hari Sabat (Markus
2:23-28). Pelanggaran terhadap hukum agama menyebabkan konflik langsung dengan
pemimpin agama seperti Farisi dan Saduki. Bait Allah dan sinagoga juga merupakan pusat

utama kegiatan keagamaan, di mana hanya tindakan yang telah ditentukan yang diizinkan.

102 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Yesus mengusir para penukar uang dari Bait Allah, yang dianggap mencemari tempat suci
(Matius 21:12-13), memicu kemarahan besar di kalangan pemimpin agama dan dianggap
sebagai ancaman terhadap otoritas mereka (Kloppenborg, 2006: 210). Konsekuensi dari
pelanggaran batasan-batasan ini sangat signifikan. Yesus dan murid-murid-Nya sering kali
dianggap sebagai pemberontak sosial dan agama, menyebabkan mereka diasingkan dan
mengalami penindasan. Puncak dari pelanggaran-pelanggaran ini adalah penangkapan,
pengadilan, dan penyaliban Yesus, yang merupakan bentuk hukuman tertinggi dari
otoritas Romawi dan Yahudi saat itu (Matius 26:57-68, 27:27-50). Secara keseluruhan,
Yesus menantang dan melampaui banyak batasan yang ada pada zamannya, membawa
perubahan sosial yang signifikan, tetapi juga menghadapi risiko dan konsekuensi besar

bagi diri-Nya dan pengikut-Nya.

Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas

Budaya “kenormalan” dalam teks-teks Alkitab terlihat jelas dari Perjanjian Lama hingga
Perjanjian Baru, di manatokoh-tokoh seperti nabi, raja, dan hakim digambarkan sebagai orang
yang “normal.” Teks Alkitab cenderung memarjinalisasi orang dengan disabilitas (ODD) dalam
budaya dan masyarakat. Penelitian menunjukkan bahwa Perjanjian Lama menggambarkan
manusia sempurna sebagai yang tinggi, berkulit cerah, dan kuat, sementara orang dengan
kecacatan digambarkan sebagai timpang, buta, atau berpenyakit kulit. Dalam Perjanjian

II’

Baru, Yesus digambarkan sebagai laki-laki “normal” tanpa cacat, dan kecacatan dipandang
sebagai masalah agama dan sosial yang signifikan. Penulis Injil menekankan bahwa orang
“cacat” perlu “dinormalkan,” sehingga cerita-cerita mukjizat penyembuhan Yesus berfungsi
dalam konteks budaya ini. Para pengikut Yesus berusaha agar komunitas mereka bebas
dari cacat (Setyawan, t.t.: 23). Namun, terdapat paradoks dalam teks Alkitab yang juga
menunjukkan bahwa Allah memilih nabi-nabi yang tidak sempurna secara fisik atau kondisi
lainnya untuk menggenapi rencana-Nya. Misalnya, Musa memiliki masalah bicara (Keluaran
4:10), Yakub yang pincang setelah bergulat dengan malaikat (Kejadian 32:25-32), dan Paulus
yang memiliki “duri dalam daging” (2 Korintus 12:7-9) yang sering dianggap sebagai suatu
bentuk disabilitas atau penyakit kronis. Ini menunjukkan bahwa antara yang ideal dengan
realitanya sangat berbeda. Pilihan Allah atas individu-individu yang tidak sempurna ini
menunjukkan bahwa disabilitas tidak mengurangi nilai atau kemampuan seseorang dalam
melayani dan memuliakan Tuhan. Dengan demikian, meskipun teks Alkitab dapat digunakan
untuk memarjinalisasi ODD dalam konteks budaya tertentu, contoh-contoh nabi yang tidak
sempurna justru menekankan bahwa semua individu, terlepas dari kondisi fisiknya, dapat

menjadi alat yang kuat dalam tangan Tuhan.

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 103
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

Relasi kekuasaan dalam membentuk penafsiran Alkitab selama berabad-abad hingga
kinisering dimanfaatkan untuk kepentingan merekayangdianggap normal. Sebagaiakibatnya,
pandangan ini sering kali memperlakukan orang dengan disabilitas sebagai penerima belas
kasihan dari individu yang dianggap normal. Tokoh-tokoh seperti Justius Martir, Agustinus,
dan Rudolf Bultman secara langsung atau tidak langsung menafsirkan teks Alkitab untuk
kepentingan manusia “normal.” Orang dengan disabilitas sering dianggap sebagai objek
penderita yang memerlukan perhatian, rehabilitasi, dan “mujizat penyembuhan” dari mereka

III

yang “normal.” Penyandang disabilitas dianggap sebagai orang yang tidak beruntung dan
perlu dibantu oleh orang yang dianggap normal (Setyawan, t.t.: 23). Pendekatan semacam
ini mengabaikan pengalaman hidup orang dengan disabilitas dan memperkuat pandangan

yang memarjinalkan mereka.

1. Perjamuan Makan sebagai Sarana Perubahan Sosial

Adegan makan dalam Injil Lukas lebih banyak ditemukan di bagian tengah Injilnya, sebuah
bagian yang dianggap sebagai kontribusi paling khas dan mencolok dari Lukas sebagai
seorang penginjil. Pada bagian ini, Yesus digambarkan secara jelas sebagai seorang guru yang
mengajarkan murid-muridnya dan berdebat dengan para kritikusnya, sambil terus berjalan
menuju tujuan akhirnya, yaitu Yerusalem. Motif “perjalanan” ini menyediakan kerangka
sastra yang ideal bagi Lukas untuk menempatkan ajaran dan dialog Yesus yang sebagian
besar berasal dari tradisi khusus yang tersedia baginya atau yang ia bagi dengan Matius.
Dan perangkat “bingkai” yang lebih kecil namun tidak kalah penting untuk materi tersebut
adalah pengaturan meja. Maka, di tengah-tengah kisah perjalanan Lukas, kita menemukan
unit “Simposium Meja” yang ditempatkan secara strategis di Lukas 14:1-24. Kemudian, jauh
di dalam narasi (tepatnya di akhir perjalanan di Yerusalem) Lukas, seniman sastra terkemuka
dari Perjanjian Baru, menyeimbangkan unit tersebut dengan kompleks serupa dalam pasal
22, ayat 14-38, yang merupakan adegan Perjamuan Terakhir. Banyak filsuf dan penulis kuno
(seperti Plato dan Xenofon) menggunakan perangkat naratif percakapan saat makan sebagai
sarana untuk menyampaikan pemikiran. Di sini, Lukas mungkin mengikuti motif dan model
simposium saat ia mengaitkan diskursus meja Yesus dengan mode pengajaran ini. Seringkali
dalam Injil Lukas, Yesus digambarkan mengajar saat “di meja.” Namun, dua contoh yang
paling panjang dan sangat berpengaruh jelas adalah yang ditampilkan dalam Lukas 14 dan
22 (Kelley, 1995: 123).

Dalam catatan Lukas tentang makan malam, sering kali terjadi situasi tegang dan
kontroversial. Pada makan malam ketiga yang dihadiri Yesus di rumah seorang Farisi, terjadi
penyembuhan yang tidak disetujui oleh tuan rumah dan tamu-tamunya, diikuti dengan
keheningan setelah pertanyaan-pertanyaan retoris dari Yesus. Lukas menggambarkan

104 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

suasana makan malam dengan sofa yang disusun di tiga sisi persegi panjang, memungkinkan
semua tamu untuk saling melihat dan berinteraksi. Menurut tradisi, tuan rumah biasanya
menentukan tempat duduk tamu berdasarkan status sosial mereka untuk mendorong
percakapan yang baik. Namun, dalam perjamuan ini, para tamu memilih tempat mereka
sendiri, mencerminkan prinsip egalitarian yang dipegang oleh beberapa orang seperti Timon,
saudara Plutarkhos, yang percaya bahwa membiarkan tamu memilih tempat duduk mereka
sendiri lebih adil (Vinson, 2008: 280).

Dalam perikop ini, Yesus menantang kebiasaan sosial pada zamannya dengan
menyerukan agar orang-orang mengundang mereka yang miskin, lumpuh, timpang, dan
buta ke dalam perjamuan mereka. Perjamuan makan memiliki arti penting dalam budaya
Yahudi pada zaman Yesus. Ini bukan hanya tentang konsumsi makanan, tetapi juga tentang
pertemuan sosial dan ekspresi solidaritas antara anggota komunitas. Perjamuan makan
sering kali menjadi kesempatan untuk memperkuat hubungan sosial, memperlihatkan
kedermawanan, dan menunjukkan status sosial. Dalam masyarakat Yahudi pada zaman itu,
undangan untuk perjamuan makan adalah tanda penghargaan danintegrasi sosial, sementara
penolakan undangan dapat dianggap sebagai tindakan penolakan atau pengucilan (Levine
dan Brettler, 2011). Perjamuan makan sebagai seremoni berfungsi untuk memperkuat sistem
nilai dan peran sosial dalam komunitas tertentu. Dalam konteks ini, perjamuan bersifat
sentripetal, yang berarti kelompok tersebut berfokus ke dalam untuk menguatkan status
sosial anggotanya. Peran sosial seseorang menentukan apakah ia diundang ke perjamuan
dan di mana tempat duduknya. Sifat sentripetal ini menciptakan batas yang jelas antara
anggota komunitas dan yang bukan, sehingga pengkotak-kotakan sosial tidak terhindarkan.
Dalam budaya Yahudi, undangan perjamuan makan diberikan kepada mereka yang bisa
memberikan keuntungan atau balasan serupa, mencerminkan hubungan timbal balik yang
seimbang. Perjamuan makan dianggap sebagai transaksi sosial, sehingga orang miskin dan
mereka dengan status sosial rendah, seperti penyandang disabilitas, tidak diundang karena
dianggap tidak mampu memberikan timbal balik yang setara. Dalam masyarakat yang sangat
menghargai status sosial, penyandang disabilitas tidak mendapat tempat dalam perjamuan
karena dianggap tidak berguna untuk meningkatkan status sosial orang lain. Mereka
dipinggirkan dari komunitas dan dianggap sebagai outsider, terpisah dari struktur sosial
yang ada (Sinaga, 2023: 119-120).

Berdasarkan hal tersebut, dapat dilihat dengan jelas bahwa Yesus secara eksplisit
menabrak batas-batas sosial dengan mengundang kelompok-kelompok yang terpinggirkan ke
dalam ruang sosial yang biasanya eksklusif. Yesus menggunakan perjamuan makan sebagai cara
untuk menekankan bahwa status sosial penyandang disabilitas adalah setara dengan orang

lain. Dengan menempatkan mereka yang dianggap rendah oleh masyarakat pada posisi yang

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 105
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

sama dalam perjamuan, Yesus menunjukkan bahwa semua orang memiliki nilai yang sama di
hadapan Tuhan. Melalui analisis interseksional, kita dapat melihat bagaimana ajaran Yesus
ini menyoroti ketidakadilan sosial yang dialami oleh penyandang disabilitas dan mendorong
kita untuk menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan adil. Yesus tidak hanya mengajar
tentang inklusivitas, tetapi juga secara praktis mencontohkannya dengan melibatkan orang-
orang yang terpinggirkan dalam perjamuan-Nya. Ini menantang pandangan tradisional dan
menegaskan bahwa di Kerajaan Allah, tidak ada perbedaan antara yang “normal” dan yang

I”

“tidak normal”. Pendekatan Yesus mengajak kita untuk melampaui batasan sosial yang ada dan

mengakui martabat dan nilai setiap individu tanpa memandang kondisi fisik mereka.

2. Model Disabilitas yang Digunakan Yesus dalam Lukas 14: 12-14

Dalam perikop ini, Yesus menunjukkan dua model disabilitas sekaligus. Pertama, Yesus
menunjukkan model sosial disabilitas dalam Lukas 14:12-14 dengan mengajarkan bahwa
hambatan sosial dan eksklusi, bukan kondisi fisik atau mental, adalah yang sebenarnya
menciptakan ketidakmampuan. Yesus menantang norma sosial zamannya dengan
menyerukan agar orang-orang mengundang mereka yang miskin, lumpuh, timpang, dan
buta ke dalam perjamuan. Dengan tindakan ini, Yesus menggarisbawahi bahwa ketidakadilan
yang dialami oleh orang-orang dengan disabilitas lebih disebabkan oleh sikap dan kebijakan
sosial yang diskriminatif. Model sosial disabilitas berfokus pada mengubah lingkungan dan
masyarakat untuk menghilangkan hambatan yang menghalangi partisipasi penuh orang
dengandisabilitas. Yesus, melalui ajaran-Nya, menyoroti bahwa masalah utamayang dihadapi
oleh penyandang disabilitas bukanlah kondisi mereka, tetapi kurangnya inklusivitas dan
aksesibilitas dalam masyarakat. Dengan mengundang mereka yang biasanya terpinggirkan ke
dalam perjamuan, Yesus menekankan bahwa solusi bagi disabilitas terletak pada perubahan
sosial yang menghapus eksklusi dan menciptakan kesempatan yang sama bagi semua orang.
Yesus mengajarkan bahwa setiap individu memiliki nilai dan martabat yang sama, dan bahwa
masyarakat harus beradaptasi untuk memastikan semua anggotanya dapat berpartisipasi
secara penuh. Tindakan-Nya mencerminkan pandangan bahwa ketidakmampuan bukanlah
atribut individu, tetapi konsekuensi dari lingkungan yang tidak mendukung. Dengan
mendobrak batas-batas sosial melalui perjamuan makan, Yesus mengajarkan bahwa inklusi
sosial dan keadilan adalah kunci untuk mengatasi ketidakmampuan. Dalam konteks ini, Yesus
menunjukkan bahwa perubahan sikap dan kebijakan sosial dapat mengubah cara masyarakat
memperlakukan orang dengan disabilitas, dari objek belas kasihan menjadi subjek yang
setara dan dihormati. Dengan demikian, ajaran Yesus dalam Lukas 14:12-14 menginspirasi
upaya untuk menciptakan masyarakat yang lebih inklusif, di mana semua orang, terlepas
dari kondisi fisik atau mental mereka, dapat hidup dengan martabat dan kebebasan penuh.

106 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Kedua, Yesus menampilkan model solidaritas disabilitas dalam Lukas 14:12-14 dengan
menekankan pentingnya inklusi dan persamaan hak bagi semua orang, terlepas dari kondisi
fisik atau status sosial mereka. Perdebatan mengenai kristologi, baik di ranah gereja maupun
masyarakat, sering kali menyoroti Yesus sebagai sosok yang sempurna dan penyelamat,
sehingga menarik kepercayaan lebih besar akan kemampuan-Nya untuk menyelamatkan
manusia. Namun, pandangan ini dapat menyebabkan kurangnya perhatian terhadap
bagaimana Yesus berhubungan dengan penyandang disabilitas. Tarigan menawarkan sebuah
kristologi yang lebih inklusif dan dapat diterima oleh penyandang disabilitas, yaitu kristologi
transposisional. Kristologi ini menggambarkan Yesus sebagai pribadi yang, meskipun setara
dengan Allah, bersedia mengambil rupa manusia dan mengalami penderitaan bersama
umat manusia, termasuk penyandang disabilitas (Tarigan, 2016: 30). Solidaritas Yesus
terlihat jelas dalam pelayanan-Nya yang penuh perhatian terhadap orang-orang dengan
disabilitas, melalui berbagai kisah penyembuhan yang dilakukan-Nya. Yesus menunjukkan
model solidaritas yang mendalam dalam Lukas 14:12-14. Dia menasihati untuk mengundang
orang miskin, cacat, lumpuh, dan buta ke dalam perjamuan, tindakan yang merefleksikan
penerimaan dan penghormatan tanpa syarat. Tindakan ini menegaskan bahwa yang terakhir
akan menjadi yang pertama dan yang pertama akan menjadi yang terakhir dalam Kerajaan
Allah. Ini menunjukkan bahwa status manusia tidak berarti apa-apa di mata Allah, dan bahwa
Allah akan menjatuhkan yang perkasa dan meninggikan yang rendah, terutama mereka yang
merendahkan diri mereka sendiri. Pemahaman akan gambaran Allah yang tidak sempurna
menyoroti solidaritas Allah dengan umat manusia, bukan menurunkan kesempurnaan-
Nya. Hal ini menunjukkan bahwa Allah tidak hanya berhubungan dengan manusia dalam
keadaan sempurna dan ideal, tetapi juga dalam kondisi ketidaksempurnaan dan kelemahan.
Solidaritas Allah memperlihatkan bahwa Dia tidak mengabaikan atau menolak manusia
karena kekurangan atau cacat mereka, tetapi justru terlibat secara aktif dalam kehidupan
mereka, memberikan kasih, pertolongan, dan penghiburan. Dengan cara ini, gambaran
Allah yang tidak sempurna menggambarkan bahwa kesempurnaan-Nya bukanlah tentang
ketiadaan kelemahan atau cacat, tetapi tentang kehadiran-Nya yang penuh kasih dan
solidaritas dalam segala situasi kehidupan manusia.

Pada ayat 14 Yesus berkata “Dan engkau akan berbahagia, karena mereka tidak
mempunyai apa-apa untuk membalasnya kepadamu. Sebab engkau akan mendapat
balasnya pada hari kebangkitan orang-orang benar” berdasarkan perkataan Yesus
tersebut penulis melihat bahwa maksud Yesus menekankan mengenai eskatologis adalah
karena Yesus hendak menunjukkan bahwa sambutan yang diberikan terhadap orang-
orang terpinggirkan (yang dalam perikop ini ditujukan kepada orang disabilitas) sama

halnya dengan memberikan sambutan kepada Yesus sendiri. Dengan melakukan hal

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 107
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

tersebut, seseorang tidak hanya menunjukkan kasih dan kebaikan kepada sesama, tetapi
juga secara tidak langsung menyambut Yesus sendiri, karena Yesus mengidentifikasi diri-
Nya dengan yang paling hina dan terlupakan. Aksi ini bukan hanya tindakan sosial atau
moral, tetapi juga tindakan eskatologis yang menempatkan seseorang dalam relasi yang
benar dengan Allah dan mengungkapkan solidaritas dengan Yesus. Carel Hot Asi Siburian
dan Asigor Parongna Sitanggang mengupas eskatologi etika dalam Matius 25:31-46, yang
mengajarkan bahwa kriteria penghakiman di akhir zaman bukanlah iman, melainkan sikap
dan perbuatan terhadap sesama, terutama mereka yang lemah dan miskin. Istilah “wajah
Allah yang tersembunyi” merujuk pada konsep bahwa kehadiran dan identitas Yesus Kristus
seringkali tidak dikenali oleh manusia, terutama dalam bentuk mereka yang hina, lemah,
dan miskin. Ini berarti bahwa Yesus hadir di antara kita dalam wujud yang tidak terduga
dan seringkali dipinggirkan oleh masyarakat (Siburian dan Sitanggang, 2024: 17). Konsep
ini menekankan pentingnya melihat kehadiran ilahi dalam bentuk yang tidak konvensional
dan bahwa kebaikan yang dilakukan kepada orang-orang yang tampaknya tidak berpengaruh
atau tidak dihargai sebenarnya merupakan kebaikan yang dilakukan kepada Yesus sendiri.
Yesus mengajarkan bahwa kebaikan yang dilakukan terhadap yang paling hina di antara kita

adalah bentuk penghormatan kepada-Nya sendiri.

Penutup

Pendekatan Yesus dalam mengatasi disabilitas menantang pandangan tradisional yang
mendiskriminasi dan memarjinalkan. Dengan menyambut dan mengundang mereka
yang terpinggirkan ke dalam perjamuan, Yesus tidak hanya menekankan inklusivitas dan
persamaan hak, tetapi juga menunjukkan bahwa setiap individu memiliki nilai yang sama di

hadapan Tuhan. Pendekatan ini menginspirasi kita untuk membangun masyarakat yang lebih

III I ”

inklusif dan adil, di mana tidak ada perbedaan antara yang “normal” dan yang “tidak norma
Ajaran Yesus dalam Lukas 14:12-14 memberikan kita pandangan yang mendalam tentang
bagaimana ketidakmampuan dan disabilitas seharusnya diperlakukan dalam masyarakat.
Yesus mengajarkan bahwa dalam kerajaan Allah, tuan rumah harus mengundang mereka
yang tidak bisa membalas, termasuk orang miskin dan penyandang disabilitas, sebagai bentuk
perilaku kerajaan yang mencerminkan kasih tanpa syarat. Ini menekankan bahwa semua
orang, termasuk penyandang disabilitas, harus diperlakukan sebagai setara, tanpa ekspektasi
balasan. Keramahan sejati bukanlah sekadar saling mengundang teman, tetapi menyambut
mereka yang kurang beruntung dan duduk bersama di meja, menciptakan persekutuan yang
setara. Dalam komunitas Kristen, tidak ada yang harus dianggap sebagai “proyek,” melainkan

semua orang harus diperlakukan dengan penghormatan dan kasih sebagai sesama manusia

108 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

(Craddock, 1990: 144). Yesus mengajarkan bahwa orang miskin, lumpuh, timpang, dan buta
tidak hanya layak untuk diundang ke perjamuan tetapi juga bahwa mereka memiliki tempat
istimewa dalam Kerajaan Allah. Ini merupakan pesan yang sangat kuat dalam konteks budaya
yang sering kali meminggirkan individu dengan disabilitas. Dengan memprioritaskan mereka
yang terpinggirkan, Yesus menunjukkan bahwa nilai seseorang tidak ditentukan oleh status
sosial atau kemampuan fisiknya, melainkan oleh martabat dan cinta kasih yang diberikan
oleh Allah kepada setiap individu.

Perjamuan makan, dalam budaya Yahudi pada zaman Yesus, adalah sebuah
simbol penting dari solidaritas dan hubungan sosial. Dengan mengundang mereka yang
terpinggirkan, Yesus secara radikal merombak struktur sosial yang ada, menantang norma-
norma yang mengeksklusi dan memarjinalkan individu berdasarkan status sosial atau fisik
mereka. Ini menekankan bahwa inklusi dan penerimaan adalah inti dari pesan Injil. Dalam
ajaran dan tindakan-Nya, Yesus tidak hanya berbicara tentang cinta dan penerimaan, tetapi
juga mencontohkannya secara nyata. Melalui tindakan konkret, Yesus menunjukkan bahwa
inklusivitas dan penerimaan tidak hanya sekadar konsep teologis, tetapi harus diterapkan
dalam kehidupan sehari-hari. Yesus mempraktikkan inklusi dengan melibatkan mereka yang
dianggap tidak berharga oleh masyarakat dalam perjamuan-Nya. Ini adalah contoh nyata dari
bagaimana kita seharusnya memperlakukan orang lain, terutama mereka yang sering kali
diabaikan dan dipinggirkan. Yesus mengajarkan bahwa kebaikan dan kasih kepada sesama
adalah cerminan dari kasih kita kepada Tuhan.

Pendekatan Yesus mengajak kita untuk melampaui batasan sosial yang ada dan
mengakui martabat serta nilai setiap individu, tanpa memandang kondisi fisiknya. Ajaran
ini tetap relevan dan menginspirasi upaya modern dalam menciptakan komunitas yang
lebih inklusif dan menghormati semua anggotanya. Di akhir zaman, tindakan kebaikan dan
penerimaan ini akan mendapat penghargaan dari Tuhan, sebagaimana Yesus katakan, “Sebab
engkau akan mendapat balasnya pada hari kebangkitan orang-orang benar.” Pandangan
ini menegaskan bahwa inklusivitas dan keadilan sosial adalah bagian integral dari ajaran
Yesus dan harus menjadi landasan bagi setiap komunitas yang mengikuti-Nya. Gereja dan
masyarakat modern dapat menerapkan ajaran ini dengan menciptakan lingkungan yang
inklusif dan aksesibel bagi semua orang, melalui kebijakan yang mendukung aksesibilitas
fisik dan program-program yang mengatasi stigma serta menyediakan dukungan bagi mereka
yang terpinggirkan. Dengan demikian, Lukas 14:12-14 mengajarkan tentang penerimaan
tanpa syarat dan pemulihan martabat, serta mendorong pembangunan masyarakat yang

adil dan inklusif, di mana semua orang dihargai dan diberdayakan

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 109
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)



Volume 5 Nomor 2 (Mei-Agustus 2025)

Daftar Pustaka

Cohen, Anthony P. 1994. “Culture, Identity and the Concept of Boundary.” Revista de
Antropologia Social.

Craddock, Fred B. 1990. Interpretation a Bible Commentary for teaching and Preaching.

Lousville: John Knox Press.

Creamer, Deborah Beth. 2009. Disability and Christian Theology: Embodied Limits and

Constructive Possibilities. New York: Oxford University Press.

Disability Support Service. 2024. “Definition, Concepts, and Approach: a Quick Course on
Disability Concepts and Approach,” 24 Oktober. https://www.disabilitysupport.
govt.nz/disabled-people/resources-for-people-new-to-the-disability-community/
definitions-concepts-and-approaches.

Hulshof, Christ H. 2022. Jesus and Disability: A Guide to Creating anlinclusive Church.
Brentwood, Tennessee: B&H Academic.

Kelley, Robert L. 1995. “Meals with Jesus in Luke’s Gospel.” Horizons in Biblical Theology 17:
123-31.

Kloppenborg, John S. 2006. The Tenants in the Vineyard: Ideology, Economics, and Agrarian
Conflict in Jewish Palestine. Germany: Mohr Siebeck.

Levine, Amy-Jill dan Marc Zvi Brettler. 2011. The Jewish Annotated New Testament. 2"
Edition. Oxford, New York: Oxford University Press.

McKenny, Gerald. 2012. “Disability and the Christian Ethics of Solidarity.” Fu Jen International
Religious Studie 6: 1-20.

No author. 2024. “Gereja Sebagai Komunikasi Inklusi: Refleksi Hidup Menggereja Bersama
Penyandang Disabilitas.” Apostolos: Journal of Theology and Christian Education 4,
no. 2, 15 Oktober. https://doi.org/10.52960/a.v4i2.

Nufiani, Nurul Sholika M.; Tahir Kasnawi; dan Hasbi. 2022. “Partisipasi Kerja Penyandang
Disabilitas: Keterkaitan Faktor Eksternal dan Internal.” Jurnal Sosio Informa 8: 27-46.

Setyawan, Yusak B. t.t. “Membaca Alkitab dengan Perspektif Disabilitas: Menuju Hermeneutik
Difabilitas.” Dalam Prosiding Seminar dan Lokakarya Diskursus Difabilitas dalam
Pendidikan Teologi dan Pelayan Gereja Indonesia.

Siburian, Carel Hot Asi dan Asigor Parongna Sitanggang. 2024. “Wajah Allah yang Tersembunyi
Disingkapkan: Etika Eskatologis Matius 25:31-46 sebagai Locus Allah yang Tersembunyi
dalam Menyatakan Diri-Nya.” GEMA TEOLOGIKA Vol. 9 No. 1: 15-34.

Sinaga, Duma Indah. 2023. “From Disabling Community to Embracing Gospel: Interpretasi

110 Adila Sekar Pambayun



Journal of Divinity, Peace and Conflict Studies .\radha

Lukas 14:12-14 Menggunakan Pendekatan Studi Disabilitas.” Jurnal Luxnos 9: 114-31.

Tarigan, Jekonia. 2016. Yesus untuk orang-orang Istimewa: Sebuah Upaya Untuk Menemukan

Bentuk Kristologi dengan Disabilitas. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

UNESCO: Institute for Statistics. 2025. “Disability”. https://uis.unesco.org/en/glossary-term/
disability.

Vinson, Richard B. 2008. Luke: Smyth and Helwys Bible Commentary. Macon: Smyth &
Helwys Publishing.

Weida, Kaz. 2025. “Disability.” Britannica. https://www.britannica.com/science/disability.

World Health Organization. 2023. “Disability”. https://www.who.int/news-room/fact-
sheets/detail/disability-and-health. Diakses 14 Mei 2024.

Yong, Amos. 2011. The Bible, Disability, and the Church: A New Vision of The People of God.
Grand Rapids, Mich: W.B. Eerdmans Pub. Co.

Beyond Boundaries: Mengundang yang Terpinggirkan ke Meja Perjamuan 111
(Tafsir Lukas 14:12-14 melalui Perspektif Disabilitas)






