
Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│43 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah:  

Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 
Abdhillah Shafrianto 

Sekolah Tinggi Agama Islam Raudhatul Ulum (STAIRU) 

Email: abdhillah@stit-ru.ac.id 

 
Abstract 

In everyday life, a person often faces situations of loss (al-Faqdu) or profound experiences of 

certain memories (al-Wajd), both of which have a significant impact on their psychological 

condition. Al-faqd can be felt when someone loses a job, a friend, or a family member. While al-

wajd is felt when someone remembers a beautiful past, such as memories with a deceased 

person or when feeling a deep loss from a relationship. In the tarekat, understanding the 

meaning of life requires interpretation. Sufis usually use isyari interpretation to reveal the inner 

dimensions of religious teachings, exploring hidden meanings through contemplation and 

spiritual experience. The method used is qualitative and is library research using a literature 

study approach and content analysis. The results obtained are from the perspective of Imam al-

Syadzili, two important concepts in the spiritual journey are al-faqd and al-wajd. Al-faqd 

describes the state of full awareness of spiritual poverty, namely the absolute dependence of a 

servant on Allah, which aims to foster tawakkal, sincerity, and humility. Meanwhile, al-wajd is 

spiritual ecstasy that arises from dhikr, mujahadah and muraqabah which produces deep 

happiness as well as extraordinary love and longing for Allah. 

 

Keywords: Tafsir Isyari, Syadiliyah, al-Faqdu, al-Wajd 

 

Abstrak 

 

Pada kehidupan sehari-hari, seseorang sering kali menghadapi situasi kehilangan (al-Faqdu) 

atau pengalaman mendalam atas kenangan tertentu (al-Wajd), kedua hal tersebut memiliki 

dampak signifikan terhadap kondisi psikologisnya Al-faqd bisa dirasakan saat seseorang 

kehilangan pekerjaan, teman atau anggota keluarga. Sedangkan al-wajd dirasakan saat 

seseorang mengingat masa lalu yang indah, seperti kenangan saat bersama orang yang sudah 

meninggal atau saat merasa kehilangan yang mendalam dari sebuah hubungan. Dalam tarekat, 

memahami makna kehidupan memerlukan penafsiran. Kaum sufi biasanya menggunakan tafsir 

isyari untuk mengungkap dimensi batin ajaran agama, menggali makna tersembunyi melalui 

perenungan dan pengalaman spiritual. Metode yang digunakan adalah kualitatif dan bersifat 

bersifat library research dengan menggunakan pendekatan studi literatur dan analisis konten. 

Hasil yang didapatkan adalah dalam perspektif Imam al-Syadzili, dua konsep penting dalam 

perjalanan spiritual adalah al-faqd dan al-wajd. Al-faqd menggambarkan kondisi kesadaran 

penuh akan kefakiran ruhani, yaitu ketergantungan mutlak seorang hamba kepada Allah, yang 

bertujuan menumbuhkan tawakkal, keikhlasan, dan kerendahan hati. Sementara itu, al-wajd 

adalah ekstase spiritual yang muncul dari dzikir, mujahadah dan muraqabah yang menghasilkan 

kebahagiaan mendalam serta cinta dan kerinduan luar biasa kepada Allah. 

 

Kata Kunci: Tafsir Isyari, Syadiliyah, al-Faqdu, al-Wajd 

  



44│ Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 

Pendahuluan 

Manusia merupakan makhluk sosial yang tidak terlepas dari hubungan emosional 

dengan orang lain dan pengalaman yang membentuk kehidupannya. Pengalaman hidup 

seseorang, baik yang menyenangkan maupun yang penuh tantangan, turut membentuk 

cara pandang, nilai dan sikapnya terhadap dunia. Interaksi dengan orang lain 

memberikan pelajaran penting, memperkaya wawasan dan membantu manusia 

memahami dirinya sendiri serta lingkungannya. 

Pada kehidupan sehari-hari, seseorang sering kali menghadapi situasi kehilangan 

(al-Faqdu) atau pengalaman mendalam atas kenangan tertentu (al-Wajd), kedua hal 

tersebut memiliki dampak signifikan terhadap kondisi psikologisnya Al-faqd bisa 

dirasakan saat seseorang kehilangan pekerjaan, teman atau anggota keluarga. 

Sedangkan al-wajd dirasakan saat seseorang mengingat masa lalu yang indah, seperti 

kenangan saat bersama orang yang sudah meninggal atau saat merasa kehilangan yang 

mendalam dari sebuah hubungan. Kedua hal ini mempunyai dampak psikologis seperti : 

al-faqd dapat menyebabkan gangguan psikologis seperti stres, kecemasan, depresi dan 

rasa terisolasi yang menyebabkan sulit untuk melanjutkan kehidupan seperti biasa. Al-

wajd dapat menyebabkan individu merasa terpuruk secara emosional, oleh akibat 

kenangan yang mendalam dan sulit untuk diatasi. Dalam pandangan Islam kehilangan 

merupakan ujian yang diberikan Allah untuk menguji keimanan dan kesabaran seorang 

hamba. Kehilangan adalah bagian dari qada' dan qadar yang harus diterima dengan 

sabar dalam al-Qur'an, Allah berfirman: 

رِ ا نَ اϷْمَْوَالِ وَاϷْنَفسُِ وَالثمَ͉رَاتِ ۗ وَبشَ ِ نَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنقَْصٍ م ِ لص͉ابرِِينَ وَلَنَبْلوَُنكُ͉مْ بشَِيْءٍ م ِ  

Artinya: "Dan sungguh akan Kami berikan cobaan kepadamu, dengan sedikit 

ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dan sampaikanlah 

kabar gembira kepada orang-orang yang sabar." (QS. Al-Baqarah: 155) 

Jalan untuk mencapai ketenangan batin dalam situasi apapun terkadang sangat 

sulit dilakukan, oleh karena itu pemahaman spiritual sangat dibutuhkan oleh sebagian 

orang. Adapun pemahaman spiritual terkadang harus ditempuh melalui perjalanan 

sufisme, karena pada dasarnya perjalanan sufisme melibatkan pencarian yang mendalam 

akan makna kehidupan, hubungan dengan Tuhan dan transformasi batin kearah yang 

lebih baik. Pada tradisi sufisme, terdapat banyak macam tarekat (jalan atau aliran) yang 



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│45 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

berfungsi sebagai sistem atau pembinaan spiritual untuk mendekatkan diri kepada 

Allah. Setiap tarekat memiliki metode, ajaran dan praktek yang khas, hal ini sering kali 

diwarikan oleh pendiri  atau mursyid (guru spiritual). Adapun tarekat yang terkenal di 

dalam dunia Islam seperti ; Qadiriyah, Naqsabandiyah, Syadziliyah, Tijaniyah, 

Khalwatiyah, Bektashiyah dan lain sebagainya. 

Di dalam tarekat, untuk memahami makna yang ada pada kehidupan maka 

diperlukan penafsiran, Adapun tafsir yang digunakan kaum sufisme biasanya bersifat 

isyari. Tafsir isyari, seringkali berguna untuk mengungkap dimensi batiniah dari ajaran 

agama, menggali makna-makna yang tersembunyi dengan melalui perenungan dan 

pengalaman spiritual (menghubungkan manusia dengan hakikat Ilahi, melampaui 

dimensi lahiriah menuju pemahaman yang esoteris). Jika dikaitkan dengan al-faq dan 

al-wajd, maka kedua hal tersebut berhubungan erat pada sufisme. Jika, al-faq dan al-

wajd tanpa pemahaman esoteris akan mengakibatkan dampak psikologis pada diri 

seseorang, lain halnya jika diungkapkan dengan tafsir yang bersifat isyari pada tarekat 

syadziliyah. Syadziliyah mempunyai corak pada tarekatnya seperti ; keseimbangan 

duniawi dan spiritual, pendekatan optimis terhadap kehidupan, penekanan pada dzikir 

hati yang sederhana dan mendalam, integrasi dengan syariat Islam, tidak berlebihan 

dalam ritual, serta pemikiran filosofis yang mendalam. 

Oleh karena hal-hal yang telah dikemukakan, maka dapat dirumuskan masalah 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana tafsir isyari digunakan dalam tradisi Syadziliyah? 

2. Apa makna al-Faqdu dan al-Wajd dalam tafsir isyari Imam al-Syadzili? 

 

Kajian Pustaka 

1. (Maharani, 2017) menyatakan bahwa tafsir isyari penuh dengan kontroversi, 

karena lebih mengedepankan intuisi dalam menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an 

(takwil) yang kemungkinan sangat sulit untuk tidak terkontaminasi dengan hawa 

nafsu dan keliru. Lain hal dengan tafsir bil ma’sur  dan tafsir bil ra’yi yang 

kebenarannya relatif mudah untuk diukur dari segi penetapan kriteria kebenaran. 

Walaupun mengandalkan intuisi, tafsir isyari tetap harus memiliki rambu-rambu 



46│ Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 

penafsiran agar tidak menjadi tafsir isyari al-mardud, melainkan tafsir isyari al-

maqbul. 

2. (Wahid, 2010) menyatakan bahwa tafsir isyari tidak dapat dianggap sebagai hasil 

rekayasa atau sekadar khayalan para sufi. Penafsiran yang dilakukan oleh kaum 

sufi ini sebenarnya memiliki landasan yang kuat, bentuk penafsiran semacam ini 

sesungguhnya sudah ada sejak awal Islam dan telah dilakukan oleh para sahabat.  

Tafsir isyari merupakan hasil dari pengalaman kasyaf seseorang yang sifatnya 

sangat eksklusif dan personal, di mana hanya dirinya dan Allah SWT yang mengetahui 

isi dari kasyaf tersebut. Namun, bentuk tafsir isyari sangat rentan terhadap 

penyalahgunaan dan penyimpangan, sehingga diperlukan persyaratan yang ketat. 

Menurut al-Ghazali, memahami makna ayat dan tafsirannya secara zahir adalah salah 

satu syarat utama yang harus dipenuhi. Sementara itu, al-Zahabi menambahkan syarat 

lain, seperti memperkuat penafsiran dengan bukti syar’i serta memastikan bahwa tafsir 

tersebut tidak bertentangan dengan syariat dan logika. 

1. (Manna Khalil al-Qattan, 2011) Tafsir isyari merupakan penyingkapan isyarat-

isyarat suci yang ada pada ungkapan-ungkapan al-Qur’an dan tercurah kedalam 

hati melalui limpahan ghaib. Tafsir Isyari dapat dipahami sebagai salah satu 

metode dalam penafsiran al-Qur'an yang berfokus pada makna simbolis, 

metaforis atau batin dari ayat-ayat al-Qur'an. Penafsiran dalam isyari tidak hanya 

berhenti pada pemahaman literal atau eksoteris (lahiriah) dari teks, tetapi mencari 

pesan-pesan tersirat yang sering kali bersifat spiritual, esoteris atau berkaitan 

dengan pengalaman batin seseorang, kemudian metode penafsiran yang bersifat 

isyari hanya dapat dipahami oleh orang-orang tertentu (sufi) yang telah 

melakukan tatihan spiritual. 

(Sholiha et al., 2024) Adapun kelebihan dan kekurangan tafsir yang bersifat isyari 

antara lain sebagai berikut : Pertama, pemberian makna cenderung memberikan 

pemahaman yang mendalam tentang pesan-pesan spiritual dan moral yang terkandung 

di dalam al-Qur’an, hal ini membantu umat Islam untuk mendapatkan wawasan yang 

lebih dalam tentang ajaran agama dan bagaimana menerapkannya dalam kehidupan 

sehari-hari. Kedua, tafsir bercorak isyari membantu individu dalam pengembangan 

spiritual dengan mendorong refleksi, intropeksi dan pertumbuhan spiritual. Ketiga, 



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│47 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

penghormatan terhadap tradisi kegamaan dengan maksud membantu dan memelihara 

warisan keagamaan Islam (sufisme). Keempat, cenderung menekankan kepada aspek 

moral dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Selain memiliki kelebihan, tafsir isyari 

memiliki kekurangan seperti : subjektifitas dan intepretasi yang berbeda pada penafsiran 

umumnya, kurangnya keseragaman dan bertentangan, memiliki potensi untuk 

disalahgunakan oleh tokoh-tokoh agama yang ingin memanipulasi teks kitab suci. 

2. Asy-Syadziliyah dinisbatkan kepada daerah yang Bernama Syadzilah (sebuah 

daerah di Afrika), Syeikh Abu al-Hasan Ali bin Abdullah bin Abdul Jabbar asy-

Syadzili merupakan ulama besar dan pendiri tarekat Syadziliyah. Tarekat asy-

Syadzili mencakup al-jadzbu, mujahadah dan inayah. Konstruksi tarekat 

dibangun berdasarkan dua ilmu, yakni ilmu zahir dan ilmu batin. Tarekat ini juga 

menyesuaikan dengan tuntunan ilmu syariat dan ilmu hakikat dari berbagai sisi, 

kemudian tarekat ini mengambil arah kanan dari sakr dan arah kiri dari shawin. 

Tujuan tarekat Syadziliyah adalah membimbing kepada hakikat tauhid dan 

mujahadah, selanjutnya membimbing untuk menjauh dari kesedihan yang bisa 

menjerumuskan kepada ketergesah-gesahan dan prasangka buruk (Ali Rohmat, 

2008 : 20-21). Tarekat Syadziliyah memiliki tradisi yang menekankan zikir dan 

wirid harian seperti hizb al-bahr dan hizb an-nur, serta mengajarkan tawakkal dan 

zuhud dengan memahami dunia sebagai sarana, bukan tujuan. Pendekatan tarekat 

ini menyeimbangkan antara syariat dan hakikat, menjauhi asketisme berlebihan, 

serta mendorong kecintaan kepada Rasulullah 

(Yuslia Styawati, 2020) Berdasarkan tulisan Ibnu Atha'illah as-Sakandari ajaran-ajaran 

Syekh Abu Hasan as-Syadzili diuraikan sebagai berikut : 

a. Tidak mendorong para muridnya untuk meninggalkan pekerjaan duniawi mereka. 

Sebaliknya, menjalani kehidupan sederhana dengan pakaian, makanan, dan 

kendaraan yang layak dapat menumbuhkan rasa syukur kepada Allah. 

b. Menekankan pentingnya tetap menjalankan syariat Islam dengan penuh 

kesungguhan. 

c. Zuhud tidak berarti menjauhi kehidupan dunia, melainkan membersihkan hati dari 

ketergantungan pada selain Allah. 



48│ Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 

d. Tidak melarang para sufi untuk memiliki kekayaan, selama hati mereka tidak 

terikat pada harta yang dimiliki. 

e. Berusaha memberikan tanggapan terhadap tantangan yang mengancam umat, 

dengan menjembatani kehidupan spiritual bagi mereka yang terlalu sibuk dengan 

urusan duniawi serta mendorong sufi yang cenderung pasif untuk lebih aktif. 

f. Tasawuf adalah upaya melatih jiwa sebagai bentuk ibadah dan menempatkan diri 

sesuai dengan kehendak Allah. 

 

Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif (penelitian bersifat deskriptif dan cenderung 

menggunakan analisis) dan bersifat bersifat library research, penelitian ini merupakan 

suatu riset yang menggunakan sumber perpustakaan untuk memperoleh data penelitian. 

Sedangkan untuk pendekatan, menggunakan pendekatan studi literatur dan analisis 

konten. Dalam kerangka memperoleh data yang diperlukan dari sumber data, peneliti 

memakai tekhnik berupa : penelusuran literatur, menganalisis dan mengkaji dokumen, 

pencatatan data, kategorisasi dan sintesis data, serta melakukan analisis konten. 

 

Pembahasan 

Temuan 

1. Tafsir isyari dalam tradisi syadziliyah 

Pada abad ke-3 dan ke-4 Hijriah, tasawuf berkembang sebagai praktik individual 

yang berfokus pada kehidupan asketis, dengan tujuan meneladani perilaku dan 

kehidupan Rasulullah. Namun, mulai abad ke-5 dan ke-6 Hijriah, para tokoh sufi mulai 

mengorganisasi ajaran spiritual ini ke dalam sistem yang terstruktur, sehingga lebih 

mudah dipahami dan diterapkan oleh para pengikutnya (Syakur, 2021). 

Dalam tarekat syadziliyah, tafsir isyari memiliki peranan yang penting sebagai 

jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah, melalui pemahaman yang mendalam dan 

transendental terhadap al-Qur’an. Adapun prinsip-prinsip yang perlu diperhatikan dari 

tafsir isyari dalam tarekat syadziliyah sebagai berikut :  



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│49 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

a. Kesesuaian makna lahiriah (zahir), Tafsir isyari dalam Tarekat Syadziliah tetap 

tidak boleh bertentangan dengan makna zahir al-Qur'an. Makna batin harus 

melengkapi, bukan menggantikan, makna yang tertulis. 

b. Berbasis pengalaman ruhani, tafsir ini muncul dari hasil pengalaman spiritual 

murid-murid tarekat. Contohnya, tafsir terhadap ayat-ayat yang berbicara tentang 

perjalanan menuju Allah yang sering dikaitkan dengan tahapan-tahapan maqamat 

(stasiun spiritual) atau kondisi ahwal (keadaan ruhani). 

c. Konteks tasawuf dan pembersihan jiwa, tafsir isyari difokuskan pada pembersihan 

hati (tazkiyatun nafs) dan penguatan hubungan dengan Allah. Ayat-ayat tentang 

cahaya (nur), kegelapan (zulumat), atau jalan lurus (shiratal mustaqim) sering 

ditafsirkan sebagai simbol perjalanan batin seorang murid menuju Allah. 

 

2. Makna al-Faqdu dan al-Wajd dalam tafsir isyari Imam al-Syadzili 

Dalam perjalanan seorang hamba menuju Allah, ada kondisi spiritual yang 

penting yakni al-faqd dan al-wajd. Imam Syadzili memandang al-faqd sebagai kondisi 

hati yang menyadari akan kelemahan dan ketidak berdayaan dihadapan Allah. 

Kefakiran bukanlah sekedar kemiskinan yang bersifat material, namun lebih condong 

kepada kefakiran secara spiritual (segala sesuatu berasal dari Allah dan akan kembali 

kepada Allah). Al-faqd pada pemahaman spiritual merupakan kesadaran mendalam akan 

kebutuhan mutlak seorang hamba kepada Tuhan. Pada kondisi ini, seorang salik 

(pejalan spiritual) menyerahkan segala kebutuhan dan urusannya hanya kepada Allah, 

tanpa bergantung kepada makhluk. Adapun tujuan al-faqd adalah membawa hamba 

kepada tawakkal, kerendahan hati dan keikhlasan mendalam, menjadikan seseorang 

tersebut bergantung kepada rahmat dan kasih sayang Allah. 

Ektase spiritual atau al-wajd dalam pandangan Imam as-Syadzili merupakan hasil 

zikir, mujahadah (upaya keras) dan muraqabah (pengawasan hati terhadap Allah). 

Imam as-Syadzili memaknai al-wajd sebagai rasa gembira yang mendalam dan tidak 

tergambarkan ketika seorang hamba mersa dekat dengan Allah, pada kondisi ini sering 

kali terlibatnya ma’rifah (pengetahuan langsung) tentang Allah yang dirasakan secara 

batiniyah. Al-wajd bisa menghasilkan kekuatan cinta yang luar biasa kepada Allah dan 



50│ Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 

menumbuhkan kerinduan yang mendalam untuk terus berada di dekat-Nya. Allah 

berfirman di dalam al-Qur’an : 

ُ نَفْسًا اϻِ͉ وُسْعهََاۗ لهََا مَا كَسَبَتْ وَعَليَْهَا مَا اكْتسََبَتْۗ رَبنَ͉ا ϻَ تؤَُاخِذْنَآ اِ  نْ ن͉سِيْنَآ اوَْ اخَْطَأنَْاۚ رَبنَ͉ا وϻَ  ϻََ يكَُل ِفُ ဃه

لْنَا مَا ϻَ طَاقَةَ لنََ ۚ وَاعْفُ عَن͉اۗ وَاغْفِرْ لنََاۗ وَارْحَمْنَاۗ انَْتَ  تحَْمِلْ عَليَْنَآ اِصْرًا كَمَا حَمَلْتهَٗ عَلَى ال͉ذِيْنَ مِنْ قبَْلِنَاۚ رَبنَ͉ا وϻََ تحَُم ِ ا بِه 

 
ࣖ
۝٢مَوْلٰىنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكٰفِرِيْنَ  

Artinya : "Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya. 

Ia mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya, dan ia mendapat siksa (dari 

kejahatan) yang dikerjakannya." (QS. al-Baqarah : 2) 

 

(Ali Rohmat, 2008) Syekh Abu al-Hasan asy-Syadzili berkata : “Pahamilah bahwa 

kehilangan (al-faqd) dan kebahagiaan (al-wajd) adalah dua hal yang datang silih 

berganti seperti siang dan malam. Esensi dari permasalahan ini terdiri atas empat poin: : 

Pertama, jadilah seseorang yang senantiasa bersyukur atas nikmat Allah ketika 

menerimanya, dan tetap ikhlas menerima ketentuan Allah saat kehilangan nikmat 

tersebut. Kedua, berusahalah untuk selalu berbuat baik ketika mendapatkan rezeki. 

Ketiga, jangan merasa sedih untuk bersyukur; jika kesedihan itu hadir, maka syukurmu 

pun turut merasakan kesedihan itu. Bersedihlah hanya terhadap amanah jika itu yang 

kau kehendaki. Keempat, arahkan perhatianmu sepenuhnya kepada Allah dalam segala 

cita-cita”. Dengan demikian, perlunya sikap ikhlas, syukur dan fokus kepada Allah 

dalam menghadapi dinamika kehidupan, baik dalam kehilangan maupun kebahagiaan, 

karena semua yang dihadapi merupakan bagian perjalanan spiritual untuk menuju-nya. 

 

Kesimpulan 

Tafsir isyari memiliki peran penting dalam tradisi tasawuf, termasuk dalam 

Tarekat Syadziliyah, sebagai sarana memahami makna mendalam al-Qur'an untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Prinsip-prinsip utama tafsir ini adalah menjaga 

kesesuaian dengan makna lahiriah al-Qur'an, berbasis pengalaman ruhani, dan berfokus 

pada konteks tasawuf seperti pembersihan jiwa dan perjalanan spiritual menuju Allah. 

Dalam perspektif Imam al-Syadzili, dua konsep penting dalam perjalanan spiritual 

adalah al-faqd dan al-wajd. Al-faqd menggambarkan kondisi kesadaran penuh akan 

kefakiran ruhani, yaitu ketergantungan mutlak seorang hamba kepada Allah, yang 



Ar Ruh: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025│51 
 P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000 

 

 

bertujuan menumbuhkan tawakkal, keikhlasan, dan kerendahan hati. Sementara itu, al-

wajd adalah ekstase spiritual yang muncul dari dzikir, mujahadah dan muraqabah yang 

menghasilkan kebahagiaan mendalam serta cinta dan kerinduan luar biasa kepada Allah. 

Syekh Abu al-Hasan asy-Syadzili menegaskan pentingnya sikap syukur, ikhlas dan 

perhatian penuh kepada Allah dalam setiap keadaan, baik ketika menerima nikmat 

maupun ketika menghadapi kehilangan. Dengan menjalani perjalanan ini, seorang 

hamba dapat mencapai kedekatan ruhani yang lebih mendalam dengan Allah. 

 

Daftar Pustaka 

Al-Qattan, Manna’ K. (2011), Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an. Jakarta : PT. Pustaka Litera 
Antar Nusa, 495. 

Maharani, N. (2017). Tafsir Al-Isyari. Jurnal Hikmah, 14(1), 56–61. 

Sholiha, A., Putri, A. R. P., & Muttaqin, M. F. L. D. (2024). Mengulik Sejarah 

Perkembangan Tafsir Isyari Dan Pandangan Para Ulama. AR-ROSYAD: Jurnal 

Keislaman Dan Sosial Humaniora, 2(2), 64–80.   

https://doi.org/10.55148/arrosyad. v2i2.955 

Rohmat, A. (2018). Risalah al-Amin : Kitab Tasawuf yang Mengantarkan Kita Cepat 

Sampai Kepada-Nya. Jakarta Selatan : Wali Pustaka, 68. 

Syakur, A. (2021). Tarekat dan Gerakan Sosial Keagamaan. Yogyakarta : Arti Bumi 

Intaran, 12. 

Wahid, A. (2010). Tafsir Isyari Menurut Pandangan Imam Alghzaly. Ushuluddin, 

XIV(2), 123–135. 

Yuslia Styawati. (2020). Mengenal Tarekat Di Dunia Islam. Jurnal Ilmiah Spiritualis: 

Jurnal Pemikiran Islam Dan Tasawuf, 5(1), 63–86. https://doi.org/10. 

53429/spiritualis.v5i1.61 

 

  



52│ Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd 

 

 


