Ar Ruh: Jurnal limu Al-Qur‘an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025 | 43
P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000

Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah:
Analisis AlI-Faqdu dan Al-Wajd

Abdhillah Shafrianto
Sekolah Tinggi Agama Islam Raudhatul Ulum (STAIRU)
Email: abdhillah@stit-ru.ac.id

Abstract

In everyday life, a person often faces situations of loss (al-Faqdu) or profound experiences of
certain memories (al-Wajd), both of which have a significant impact on their psychological
condition. Al-faqd can be felt when someone loses a job, a friend, or a family member. While al-
wajd is felt when someone remembers a beautiful past, such as memories with a deceased
person or when feeling a deep loss from a relationship. In the tarekat, understanding the
meaning of life requires interpretation. Sufis usually use isyari interpretation to reveal the inner
dimensions of religious teachings, exploring hidden meanings through contemplation and
spiritual experience. The method used is qualitative and is library research using a literature
study approach and content analysis. The results obtained are from the perspective of Imam al-
Syadzili, two important concepts in the spiritual journey are al-faqd and al-wajd. Al-faqd
describes the state of full awareness of spiritual poverty, namely the absolute dependence of a
servant on Allah, which aims to foster tawakkal, sincerity, and humility. Meanwhile, al-wajd is
spiritual ecstasy that arises from dhikr, mujahadah and muraqabah which produces deep
happiness as well as extraordinary love and longing for Allah.

Keywords: Tafsir Isyari, Syadiliyah, al-Faqdu, al-Wajd
Abstrak

Pada kehidupan sehari-hari, seseorang sering kali menghadapi situasi kehilangan (al-Faqdu)
atau pengalaman mendalam atas kenangan tertentu (al-Wajd), kedua hal tersebut memiliki
dampak signifikan terhadap kondisi psikologisnya Al-faqd bisa dirasakan saat seseorang
kehilangan pekerjaan, teman atau anggota keluarga. Sedangkan al-wajd dirasakan saat
seseorang mengingat masa lalu yang indah, seperti kenangan saat bersama orang yang sudah
meninggal atau saat merasa kehilangan yang mendalam dari sebuah hubungan. Dalam tarekat,
memahami makna kehidupan memerlukan penafsiran. Kaum sufi biasanya menggunakan tafsir
isyari untuk mengungkap dimensi batin ajaran agama, menggali makna tersembunyi melalui
perenungan dan pengalaman spiritual. Metode yang digunakan adalah kualitatif dan bersifat
bersifat library research dengan menggunakan pendekatan studi literatur dan analisis konten.
Hasil yang didapatkan adalah dalam perspektif Imam al-Syadzili, dua konsep penting dalam
perjalanan spiritual adalah al-faqd dan al-wajd. Al-fagd menggambarkan kondisi kesadaran
penuh akan kefakiran ruhani, yaitu ketergantungan mutlak seorang hamba kepada Allah, yang
bertujuan menumbuhkan tawakkal, keikhlasan, dan kerendahan hati. Sementara itu, al-wajd
adalah ekstase spiritual yang muncul dari dzikir, mujahadah dan muraqabah yang menghasilkan
kebahagiaan mendalam serta cinta dan kerinduan luar biasa kepada Allah.

Kata Kunci: Tafsir Isyari, Syadiliyah, al-Faqdu, al-Wajd



44 | Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd

Pendahuluan

Manusia merupakan makhluk sosial yang tidak terlepas dari hubungan emosional
dengan orang lain dan pengalaman yang membentuk kehidupannya. Pengalaman hidup
seseorang, baik yang menyenangkan maupun yang penuh tantangan, turut membentuk
cara pandang, nilai dan sikapnya terhadap dunia. Interaksi dengan orang lain
memberikan pelajaran penting, memperkaya wawasan dan membantu manusia
memahami dirinya sendiri serta lingkungannya.

Pada kehidupan sehari-hari, seseorang sering kali menghadapi situasi kehilangan
(al-Faqdu) atau pengalaman mendalam atas kenangan tertentu (al-Wajd), kedua hal
tersebut memiliki dampak signifikan terhadap kondisi psikologisnya A/-fagd bisa
dirasakan saat seseorang kehilangan pekerjaan, teman atau anggota keluarga.
Sedangkan al-wajd dirasakan saat seseorang mengingat masa lalu yang indah, seperti
kenangan saat bersama orang yang sudah meninggal atau saat merasa kehilangan yang
mendalam dari sebuah hubungan. Kedua hal ini mempunyai dampak psikologis seperti :
al-fagd dapat menyebabkan gangguan psikologis seperti stres, kecemasan, depresi dan
rasa terisolasi yang menyebabkan sulit untuk melanjutkan kehidupan seperti biasa. A/-
wajd dapat menyebabkan individu merasa terpuruk secara emosional, oleh akibat
kenangan yang mendalam dan sulit untuk diatasi. Dalam pandangan Islam kehilangan
merupakan ujian yang diberikan Allah untuk menguji keimanan dan kesabaran seorang
hamba. Kehilangan adalah bagian dari qada' dan qadar yang harus diterima dengan
sabar dalam al/-Qur'an, Allah berfirman:

Oyl 265 58 5 ity Qa1 (a5 g 8015 sl (ia e 00T
Artinya: "Dan sungguh akan Kami berikan cobaan kepadamu, dengan sedikit
ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dan sampaikanlah
kabar gembira kepada orang-orang yang sabar."” (QS. Al-Baqarah: 155)

Jalan untuk mencapai ketenangan batin dalam situasi apapun terkadang sangat
sulit dilakukan, oleh karena itu pemahaman spiritual sangat dibutuhkan oleh sebagian
orang. Adapun pemahaman spiritual terkadang harus ditempuh melalui perjalanan
sufisme, karena pada dasarnya perjalanan sufisme melibatkan pencarian yang mendalam
akan makna kehidupan, hubungan dengan Tuhan dan transformasi batin kearah yang

lebih baik. Pada tradisi sufisme, terdapat banyak macam tarekat (jalan atau aliran) yang



P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000
berfungsi sebagai sistem atau pembinaan spiritual untuk mendekatkan diri kepada
Allah. Setiap tarekat memiliki metode, ajaran dan praktek yang khas, hal ini sering kali
diwarikan oleh pendiri atau mursyid (guru spiritual). Adapun tarekat yang terkenal di
dalam dunia Islam seperti ; Qadiriyah, Nagsabandiyah, Syadziliyah, Tijaniyah,
Khalwatiyah, Bektashiyah dan lain sebagainya.

Di dalam tarekat, untuk memahami makna yang ada pada kehidupan maka
diperlukan penafsiran, Adapun tafsir yang digunakan kaum sufisme biasanya bersifat
isyari. Tafsir isyari, seringkali berguna untuk mengungkap dimensi batiniah dari ajaran
agama, menggali makna-makna yang tersembunyi dengan melalui perenungan dan
pengalaman spiritual (menghubungkan manusia dengan hakikat Ilahi, melampaui
dimensi lahiriah menuju pemahaman yang esoteris). Jika dikaitkan dengan al-fag dan
al-wajd, maka kedua hal tersebut berhubungan erat pada sufisme. Jika, al-fag dan al-
wajd tanpa pemahaman esoteris akan mengakibatkan dampak psikologis pada diri
seseorang, lain halnya jika diungkapkan dengan tafsir yang bersifat isyari pada tarekat
syadziliyah. Syadziliyah mempunyai corak pada tarekatnya seperti ; keseimbangan
duniawi dan spiritual, pendekatan optimis terhadap kehidupan, penekanan pada dzikir
hati yang sederhana dan mendalam, integrasi dengan syariat Islam, tidak berlebihan
dalam ritual, serta pemikiran filosofis yang mendalam.

Oleh karena hal-hal yang telah dikemukakan, maka dapat dirumuskan masalah
sebagai berikut:

1. Bagaimana tafsir isyari digunakan dalam tradisi Syadziliyah?

2. Apa makna al-Faqdu dan al-Wajd dalam tafsir isyari Imam al-Syadzili?

Kajian Pustaka

1.  (Maharani, 2017) menyatakan bahwa tafsir isyari penuh dengan kontroversi,
karena lebih mengedepankan intuisi dalam menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an
(takwil) yang kemungkinan sangat sulit untuk tidak terkontaminasi dengan hawa
nafsu dan keliru. Lain hal dengan tafsir bil ma’sur dan tafsir bil ra’yi yang
kebenarannya relatif mudah untuk diukur dari segi penetapan kriteria kebenaran.

Walaupun mengandalkan intuisi, tafsir isyari tetap harus memiliki rambu-rambu



46 | Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Faqdu dan Al-Wajd

penafsiran agar tidak menjadi tafsir isyari al-mardud, melainkan tafsir isyari al-

magqbul.

2. (Wahid, 2010) menyatakan bahwa tafsir isyari tidak dapat dianggap sebagai hasil
rekayasa atau sekadar khayalan para sufi. Penafsiran yang dilakukan oleh kaum
sufi ini sebenarnya memiliki landasan yang kuat, bentuk penafsiran semacam ini
sesungguhnya sudah ada sejak awal Islam dan telah dilakukan oleh para sahabat.
Tafsir isyari merupakan hasil dari pengalaman kasyaf seseorang yang sifatnya

sangat eksklusif dan personal, di mana hanya dirinya dan Allah SWT yang mengetahui

isi dari kasyaf tersebut. Namun, bentuk tafsir isyari sangat rentan terhadap
penyalahgunaan dan penyimpangan, sehingga diperlukan persyaratan yang ketat.

Menurut al-Ghazali, memahami makna ayat dan tafsirannya secara zahir adalah salah

satu syarat utama yang harus dipenuhi. Sementara itu, al-Zahabi menambahkan syarat

lain, seperti memperkuat penafsiran dengan bukti syar’i serta memastikan bahwa tafsir
tersebut tidak bertentangan dengan syariat dan logika.

1.  (Manna Khalil al-Qattan, 2011) Tafsir isyari merupakan penyingkapan isyarat-
isyarat suci yang ada pada ungkapan-ungkapan al-Qur’an dan tercurah kedalam
hati melalui limpahan ghaib. Tafsir Isyari dapat dipahami sebagai salah satu
metode dalam penafsiran al-Qur'an yang berfokus pada makna simbolis,
metaforis atau batin dari ayat-ayat al-Qur'an. Penafsiran dalam isyari tidak hanya
berhenti pada pemahaman literal atau eksoteris (lahiriah) dari teks, tetapi mencari
pesan-pesan tersirat yang sering kali bersifat spiritual, esoteris atau berkaitan
dengan pengalaman batin seseorang, kemudian metode penafsiran yang bersifat
isyari hanya dapat dipahami oleh orang-orang tertentu (sufi) yang telah
melakukan tatihan spiritual.

(Sholiha et al., 2024) Adapun kelebihan dan kekurangan tafsir yang bersifat isyari
antara lain sebagai berikut : Pertama, pemberian makna cenderung memberikan
pemahaman yang mendalam tentang pesan-pesan spiritual dan moral yang terkandung
di dalam al-Qur’an, hal ini membantu umat Islam untuk mendapatkan wawasan yang
lebih dalam tentang ajaran agama dan bagaimana menerapkannya dalam kehidupan
sehari-hari. Kedua, tafsir bercorak isyari membantu individu dalam pengembangan

spiritual dengan mendorong refleksi, intropeksi dan pertumbuhan spiritual. Ketiga,



P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000

penghormatan terhadap tradisi kegamaan dengan maksud membantu dan memelihara
warisan keagamaan Islam (sufisme). Keempat, cenderung menekankan kepada aspek
moral dan etika dalam kehidupan sehari-hari. Selain memiliki kelebihan, tafsir isyari
memiliki kekurangan seperti : subjektifitas dan intepretasi yang berbeda pada penafsiran
umumnya, kurangnya keseragaman dan bertentangan, memiliki potensi untuk
disalahgunakan oleh tokoh-tokoh agama yang ingin memanipulasi teks kitab suci.

2. Asy-Syadziliyah dinisbatkan kepada daerah yang Bernama Syadzilah (sebuah
daerah di Afrika), Syeikh Abu al-Hasan Ali bin Abdullah bin Abdul Jabbar asy-
Syadzili merupakan ulama besar dan pendiri tarekat Syadziliyah. Tarekat asy-
Syadzili mencakup al-jadzbu, mujahadah dan inayah. Konstruksi tarekat
dibangun berdasarkan dua ilmu, yakni ilmu zahir dan ilmu batin. Tarekat ini juga
menyesuaikan dengan tuntunan ilmu syariat dan ilmu hakikat dari berbagai sisi,
kemudian tarekat ini mengambil arah kanan dari sakr dan arah kiri dari shawin.
Tujuan tarekat Syadziliyah adalah membimbing kepada hakikat tauhid dan
mujahadah, selanjutnya membimbing untuk menjauh dari kesedihan yang bisa
menjerumuskan kepada ketergesah-gesahan dan prasangka buruk (Ali Rohmat,
2008 : 20-21). Tarekat Syadziliyah memiliki tradisi yang menekankan zikir dan
wirid harian seperti hizb al-bahr dan hizb an-nur, serta mengajarkan tawakkal dan
zuhud dengan memahami dunia sebagai sarana, bukan tujuan. Pendekatan tarekat
ini menyeimbangkan antara syariat dan hakikat, menjauhi asketisme berlebihan,
serta mendorong kecintaan kepada Rasulullah

(Yuslia Styawati, 2020) Berdasarkan tulisan Ibnu Atha'illah as-Sakandari ajaran-ajaran
Syekh Abu Hasan as-Syadzili diuraikan sebagai berikut :

a.  Tidak mendorong para muridnya untuk meninggalkan pekerjaan duniawi mereka.
Sebaliknya, menjalani kehidupan sederhana dengan pakaian, makanan, dan
kendaraan yang layak dapat menumbuhkan rasa syukur kepada Allah.

b.  Menekankan pentingnya tetap menjalankan syariat Islam dengan penuh
kesungguhan.

c.  Zuhud tidak berarti menjauhi kehidupan dunia, melainkan membersihkan hati dari

ketergantungan pada selain Allah.



48 | Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Fagdu dan Al-Wajd

d. Tidak melarang para sufi untuk memiliki kekayaan, selama hati mereka tidak
terikat pada harta yang dimiliki.

e.  Berusaha memberikan tanggapan terhadap tantangan yang mengancam umat,
dengan menjembatani kehidupan spiritual bagi mereka yang terlalu sibuk dengan
urusan duniawi serta mendorong sufi yang cenderung pasif untuk lebih aktif.

f. Tasawuf adalah upaya melatih jiwa sebagai bentuk ibadah dan menempatkan diri

sesuai dengan kehendak Allah.

Metode Penelitian

Jenis penelitian ini adalah kualitatif (penelitian bersifat deskriptif dan cenderung
menggunakan analisis) dan bersifat bersifat library research, penelitian ini merupakan
suatu riset yang menggunakan sumber perpustakaan untuk memperoleh data penelitian.
Sedangkan untuk pendekatan, menggunakan pendekatan studi literatur dan analisis
konten. Dalam kerangka memperoleh data yang diperlukan dari sumber data, peneliti
memakai tekhnik berupa : penelusuran literatur, menganalisis dan mengkaji dokumen,

pencatatan data, kategorisasi dan sintesis data, serta melakukan analisis konten.

Pembahasan
Temuan
1.  Tafsir isyari dalam tradisi syadziliyah

Pada abad ke-3 dan ke-4 Hijriah, tasawuf berkembang sebagai praktik individual
yang berfokus pada kehidupan asketis, dengan tujuan meneladani perilaku dan
kehidupan Rasulullah. Namun, mulai abad ke-5 dan ke-6 Hijriah, para tokoh sufi mulai
mengorganisasi ajaran spiritual ini ke dalam sistem yang terstruktur, sehingga lebih
mudah dipahami dan diterapkan oleh para pengikutnya (Syakur, 2021).

Dalam tarekat syadziliyah, tafsir isyari memiliki peranan yang penting sebagai
jalan untuk mendekatkan diri kepada Allah, melalui pemahaman yang mendalam dan
transendental terhadap a/-Qur’an. Adapun prinsip-prinsip yang perlu diperhatikan dari

tafsir isyari dalam tarekat syadziliyah sebagai berikut :



A Rl urnl i AQuran da T, Voo 1 Normar 1 i i 2025 | 49
P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000

a.  Kesesuaian makna lahiriah (zahir), Tafsir isyari dalam Tarekat Syadziliah tetap
tidak boleh bertentangan dengan makna zahir al-Qur'an. Makna batin harus
melengkapi, bukan menggantikan, makna yang tertulis.

b.  Berbasis pengalaman ruhani, tafsir ini muncul dari hasil pengalaman spiritual
murid-murid tarekat. Contohnya, tafsir terhadap ayat-ayat yang berbicara tentang
perjalanan menuju Allah yang sering dikaitkan dengan tahapan-tahapan magamat
(stasiun spiritual) atau kondisi ahwal (keadaan ruhani).

c.  Konteks tasawuf dan pembersihan jiwa, tafsir isyari difokuskan pada pembersihan
hati (tazkiyatun nafs) dan penguatan hubungan dengan Allah. Ayat-ayat tentang
cahaya (nur), kegelapan (zulumat), atau jalan lurus (shiratal mustagim) sering

ditafsirkan sebagai simbol perjalanan batin seorang murid menuju Allah.

2. Makna al-Faqdu dan al-Wajd dalam tafsir isyari Imam al-Syadzili

Dalam perjalanan seorang hamba menuju Allah, ada kondisi spiritual yang
penting yakni al-faqd dan al-wajd. Imam Syadzili memandang al-faqd sebagai kondisi
hati yang menyadari akan kelemahan dan ketidak berdayaan dihadapan Allah.
Kefakiran bukanlah sekedar kemiskinan yang bersifat material, namun lebih condong
kepada kefakiran secara spiritual (segala sesuatu berasal dari Allah dan akan kembali
kepada Allah). A/-fagd pada pemahaman spiritual merupakan kesadaran mendalam akan
kebutuhan mutlak seorang hamba kepada Tuhan. Pada kondisi ini, seorang salik
(pejalan spiritual) menyerahkan segala kebutuhan dan urusannya hanya kepada Allah,
tanpa bergantung kepada makhluk. Adapun tujuan al-fagd adalah membawa hamba
kepada tawakkal, kerendahan hati dan keikhlasan mendalam, menjadikan seseorang
tersebut bergantung kepada rahmat dan kasih sayang Allah.

Ektase spiritual atau al-wajd dalam pandangan Imam as-Syadzili merupakan hasil
zikir, mujahadah (upaya keras) dan muragabah (pengawasan hati terhadap Allah).
Imam as-Syadzili memaknai al-wajd sebagai rasa gembira yang mendalam dan tidak
tergambarkan ketika seorang hamba mersa dekat dengan Allah, pada kondisi ini sering
kali terlibatnya ma’rifah (pengetahuan langsung) tentang Allah yang dirasakan secara

batiniyah. A/-wajd bisa menghasilkan kekuatan cinta yang luar biasa kepada Allah dan



50 | Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Fagdu dan Al-Wajd

menumbuhkan kerinduan yang mendalam untuk terus berada di dekat-Nya. Allah
berfirman di dalam al-Qur’an :

55 BT 51T ) W35 Y 155 S gl s e sy 1 i i y
e laa )5 T a5 e s & W A8 Y G asd 5 5 T8 e i e ilas WS 1) Tl (a3
Artinya : "Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya.
la mendapat pahala (dari kebajikan) yang diusahakannya, dan ia mendapat siksa (dari
kejahatan) yang dikerjakannya.” (QS. al-Bagarah : 2)

(Ali Rohmat, 2008) Syekh Abu al-Hasan asy-Syadzili berkata : “Pahamilah bahwa
kehilangan (al-fagd) dan kebahagiaan (al-wajd) adalah dua hal yang datang silih
berganti seperti siang dan malam. Esensi dari permasalahan ini terdiri atas empat poin: :
Pertama, jadilah seseorang yang senantiasa bersyukur atas nikmat Allah ketika
menerimanya, dan tetap ikhlas menerima ketentuan Allah saat kehilangan nikmat
tersebut. Kedua, berusahalah untuk selalu berbuat baik ketika mendapatkan rezeki.
Ketiga, jangan merasa sedih untuk bersyukur; jika kesedihan itu hadir, maka syukurmu
pun turut merasakan kesedihan itu. Bersedihlah hanya terhadap amanah jika itu yang
kau kehendaki. Keempat, arahkan perhatianmu sepenuhnya kepada Allah dalam segala
cita-cita”. Dengan demikian, perlunya sikap ikhlas, syukur dan fokus kepada Allah
dalam menghadapi dinamika kehidupan, baik dalam kehilangan maupun kebahagiaan,

karena semua yang dihadapi merupakan bagian perjalanan spiritual untuk menuju-nya.

Kesimpulan

Tafsir isyari memiliki peran penting dalam tradisi tasawuf, termasuk dalam
Tarekat Syadziliyah, sebagai sarana memahami makna mendalam al-Qur'an untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Prinsip-prinsip utama tafsir ini adalah menjaga
kesesuaian dengan makna lahiriah al-Qur'an, berbasis pengalaman ruhani, dan berfokus
pada konteks tasawuf seperti pembersihan jiwa dan perjalanan spiritual menuju Allah.

Dalam perspektif Imam al-Syadzili, dua konsep penting dalam perjalanan spiritual
adalah al-faqd dan al-wajd. Al-fagd menggambarkan kondisi kesadaran penuh akan

kefakiran ruhani, yaitu ketergantungan mutlak seorang hamba kepada Allah, yang



Ar Ruh: Jurnal limu Al-Qur‘an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Edisi Juni 2025 | 51
P. ISSN. 0000-0000, E-ISSN. 0000-0000

bertujuan menumbuhkan tawakkal, keikhlasan, dan kerendahan hati. Sementara itu, al-
wajd adalah ekstase spiritual yang muncul dari dzikir, mujahadah dan muraqabah yang
menghasilkan kebahagiaan mendalam serta cinta dan kerinduan luar biasa kepada Allah.
Syekh Abu al-Hasan asy-Syadzili menegaskan pentingnya sikap syukur, ikhlas dan
perhatian penuh kepada Allah dalam setiap keadaan, baik ketika menerima nikmat
maupun ketika menghadapi kehilangan. Dengan menjalani perjalanan ini, seorang

hamba dapat mencapai kedekatan ruhani yang lebih mendalam dengan Allah.

Daftar Pustaka

Al-Qattan, Manna’ K. (2011), Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an. Jakarta : PT. Pustaka Litera
Antar Nusa, 495.

Maharani, N. (2017). Tafsir Al-Isyari. Jurnal Hikmah, 14(1), 56—61.

Sholiha, A., Putri, A. R. P., & Muttaqin, M. F. L. D. (2024). Mengulik Sejarah
Perkembangan Tafsir Isyari Dan Pandangan Para Ulama. AR-ROSYAD: Jurnal
Keislaman Dan Sosial Humaniora, 2(2), 64-80.
https://doi.org/10.55148/arrosyad. v2i2.955

Rohmat, A. (2018). Risalah al-Amin : Kitab Tasawuf yang Mengantarkan Kita Cepat
Sampai Kepada-Nya. Jakarta Selatan : Wali Pustaka, 68.

Syakur, A. (2021). Tarekat dan Gerakan Sosial Keagamaan. Yogyakarta : Arti Bumi
Intaran, 12.

Wahid, A. (2010). Tafsir Isyari Menurut Pandangan Imam Alghzaly. Ushuluddin,
XIV(2), 123-135.

Yuslia Styawati. (2020). Mengenal Tarekat Di Dunia Islam. Jurnal llmiah Spiritualis:
Jurnal Pemikiran Islam Dan Tasawuf, 5(1), 63—-86. https://doi.org/10.
53429/spiritualis.v5il.61



52 | Abdhillah Shafrianto, Tafsir Isyari dalam Tradisi Syadziliyah: Analisis Al-Fagdu dan Al-Wajd



