
 

 

28 

 

 

 

 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Ambon 
Volume 2 No. 1 (2025): 28-37 

e-ISSN 3109-2586 

DOI: https://doi.org/10.64533/hymnos.v2i1.315 

  
 

 

DARI HAMBA MUSA MENJADI HAMBA TUHAN: KAJIAN TEOLOGIS NARATIF 
TRANSFORMASI IDENTITAS YOSUA 
 

Sindhunata Diobhema Mongkar1; Kezia Thesalonika Meilani Tawera2* 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta1,2
 

keziathesalonika31@gmail.com 

 
Abstract: 
 

 

 

 

 

 

 

 

Abstrak: 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

The shift in Joshua's title from mesharet Mosheh in Joshua 1:1 to ebed YHWH in Joshua 24:29 indicates a 
signiƱcant change in the meaning of Joshua's identity and leadership legitimacy. This shift is not merely 
terminological, but marks a transition of authority from human recognition to divine conƱrmation. This study aims 
to examine the theological meaning of this change of title in the context of Israel's leadership. The method used is 
qualitative through a literature study by examining relevant texts and academic literature. The results show that 
mesharet Mosheh describes the formation stage of Joshua's ministry under Moses, while ebed YHWH signiƱes the 
legitimacy given by God as a form of Ʊnal conƱrmation. The conclusion of the study aƯirms that the change in title 
serves as a theological marker that reƲects the process of authority formation in the book of Joshua. The 
implications of this study contribute to the development of the study of leadership theology and provide a 
conceptual contribution to the understanding of ecclesiastical leadership. 
 
Keywords: Joshua; Servant of Moses; Servant of God; Theology of Leadership. 

Pergeseran gelar Yosua dari mesharet Mosheh dalam Yosua 1:1 menjadi ebed YHWH dalam Yosua 24:29 
menunjukkan adanya perubahan signiƱkan dalam pemaknaan identitas dan legitimasi kepemimpinan Yosua. 
Pergeseran ini tidak bersifat terminologis semata, tetapi menandai transisi otoritas dari pengakuan manusiawi 
menuju pengukuhan ilahi. Penelitian ini bertujuan menelaah makna teologis dari perubahan gelar tersebut dalam 
kerangka kepemimpinan Israel. Metode yang digunakan adalah kualitatif melalui studi pustaka dengan menelaah 
teks dan literatur akademik yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa mesharet Mosheh 
menggambarkan tahap formasi pelayanan Yosua di bawah Musa, sedangkan ebed YHWH menandakan legitimasi 
yang diberikan oleh Allah sebagai bentuk pengesahan Ʊnal. Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa 
perubahan gelar tersebut berfungsi sebagai penanda teologis yang mereƲeksikan proses pembentukan otoritas 
dalam kitab Yosua. Implikasi penelitian ini berkontribusi dalam pengembangan kajian teologi kepemimpinan dan 
memberikan kontribusi konseptual bagi pemahaman kepemimpinan gerejawi.  
 
Kata-kata kunci: Yosua; Hamba Musa; Hamba Tuhan; Teologi Kepemimpinan. 

Copyright 
©2025 by  the  authors.  SubmiƩed  for  possible  open  access  publicaƟon under the terms and 
condiƟons of the CreaƟve Commons AƩribuƟon (CC BY) license. 

HYMNOS 
Jurnal Teologi Dan Keagamaan Kristen 

Submitted, 28 Oktober 2025; Revised, 21 November 2025; Accepted, 11 Desember 2025; Published, 30 Desember 2025 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

29   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Pendahuluan 

Kitab Yosua menampilkan penyebutan mesharet Mosheh (Yos. 1:1) dan ebed YHWH (Yos. 
24:29) sebagai struktur naratif yang mengarahkan pembacaan mengenai perkembangan 
identitas Yosua. Kaiser menunjukkan bahwa dinamika kepemimpinan Yosua tidak dapat 
dilepaskan dari proses formasi rohani yang dimulai sejak masa pendampingannya terhadap 
Musa,1 dan hal ini sejalan dengan analisis Hess yang melihat bahwa kitab Yosua menampilkan 
perkembangan peran pemimpin dalam bingkai teologis yang konsisten.2 Dalam konteks yang 
lebih luas, Kaiser juga menekankan bahwa keseluruhan rencana Allah dalam Perjanjian Lama 
memosisikan kepemimpinan sebagai instrumen pemenuhan janji ilahi,3 sehingga perubahan 
gelar yang ditempatkan di awal dan akhir kitab dapat dipahami sebagai bagian dari konstruksi 
literer untuk menegaskan legitimasi teologis Yosua. 

Kajian-kajian mengenai sifat kepemimpinan Yosua telah menunjukkan beragam sudut 
pandang yang memperkaya pemahaman identitasnya. Agwae menekankan bahwa kesetiaan 
Yosua menjadi fondasi keteladanan kepemimpinannya,4 sementara Hutabarat menyoroti 
karakter dan kapasitas personalnya sebagai pemimpin yang efektif bagi umat.5 Simanjuntak dan 
Butarbutar menambahkan bahwa keberanian dan ketaatan Yosua dalam Yosua 1:1-18 
merupakan landasan teologis dari seluruh perannya dalam kitab ini.6 Selain itu, Anderson 
memberikan konteks penting mengenai bagaimana nilai-nilai seperti belas kasih dan ketaatan 
dalam tradisi Israel memengaruhi pemahaman identitas pemimpin,7 sehingga memperluas 
kerangka etis dalam membaca pembentukan identitas Yosua. Meskipun demikian, kajian-kajian 
ini belum membahas secara langsung bagaimana gelar digunakan sebagai perangkat naratif 
untuk membentuk identitas pemimpin. 

Perspektif mengenai suksesi Musa-Yosua juga memberikan kontribusi signiƱkan dalam 
memahami transformasi identitas tersebut. Craun menekankan bahwa suksesi dalam Perjanjian 
Lama tidak hanya bersifat administratif, tetapi juga merupakan proses pembentukan karakter 
dan legitimasi spiritual,8 sedangkan Markes memandang model suksesi ini relevan bagi 
regenerasi kepemimpinan gerejawi masa kini.9 Lee menafsirkan bahwa kepemimpinan Musa 

 
1 Walter C. Kaiser Jr., Joshua: A True Servant Leader (Biblical Character Studies Series) (Messianic Jewish 

Publishers, 2021). 
2 Richard S. Hess, Joshua: An Introduction And Commentary (Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity Press, 

1996). 
3 Walter C. Kaiser Jr., The Promise-Plan of God: A Biblical Theology of the Old and New Testaments (Grand 

Rapids, Michigan: Zondervan, 2008). 

4 Genesis Othuke AGWAE, “Reward for Faithfulness in Christian Leadership: The Example of Joshua,” AICI 
Journal of Humanities and Social Science 3, no. 1 (2021): 62–70. 

5 Reymand M Hutabarat, “Characteristics Of Joshua As A Leader,” Jurnal Koinonia: Fakultas Filsafat 
Universitas Advent Indonesia 8, no. 2 (2016): 19–24. 

6 Pahala Jannen Simanjuntak and Surya Letare Butarbutar, “Be Strong and Very Courageous (Biblical 
Theology Review on Leadership in Joshua 1: 1-18),” Studium Biblicum 1, no. 2 (2024). 

7 Gary A. Anderson, Charity: The Place of the Poor in the Biblical Tradition (New Haven and London: Yale 
University Press, 2013). 

8 Justin R Craun, “Succession Planning from Moses to Joshua,” in Biblical Succession Planning: Lessons 
from Scripture for Contemporary Organizational Leadership (Springer, 2025), 5–17. 

9 Karlitu Dias Markes, “Suksesi Kepemimpinan Musa Kepada Yosua Sebagai Model Regenerasi 
Kepemimpinan Kristen Masa Kini,” BONAFIDE: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 2 (2021): 214–36. 



 

 

30   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

sebagai hamba Tuhan menjadi pola teologis yang diteruskan kepada Yosua,10 sedangkan Krause 
menyoroti bahwa kitab Yosua menyusun narasi suksesi sebagai penegasan otoritas pasca-
Musa.11 Kajian-kajian ini memperkuat konteks teologis dari transformasi identitas Yosua, 
meskipun belum menelaah fungsi gelar secara khusus sebagai perangkat naratif. 

Kajian tentang otoritas, identitas, dan perangkat literer dalam tradisi Israel memberikan 
landasan metodologis untuk penelitian ini. Routley menunjukkan bahwa aspek profetik 
kepemimpinan Yosua sering diabaikan,12 sementara Schmid menegaskan bahwa otoritas dalam 
Israel kuno dibentuk melalui dinamika tekstual yang kompleks.13 Toczyski, melalui analisis literer 
terhadap kisah Rahab, memperlihatkan bagaimana kitab Yosua menggunakan konstruksi naratif 
untuk membentuk identitas tokoh-tokohnya,14 sedangkan Gulo dan Hura menekankan 
pentingnya integritas dalam memahami kepemimpinan Yosua sebagai representasi umat 
Tuhan.15 Masing-masing studi ini mengungkapkan berbagai aspek identitas Yosua, tetapi belum 
memberikan analisis yang eksplisit mengenai peran gelar dalam pembentukan identitas 
tersebut. 

Berdasarkan interaksi terhadap seluruh penelitian terdahulu, studi ini diarahkan untuk 
menelaah transformasi gelar Yosua sebagai sebuah perangkat naratif-teologis yang strategis. 
Dengan menganalisis posisi dan fungsi gelar dalam bingkai prolog-epilog kitab, penelitian ini 
bertujuan menjelaskan bagaimana narasi Yosua membangun transisi identitas dari mesharet 
Mosheh, yang menegaskan peran pelayanan manusiawi, menuju ebed YHWH, yang 
mengekspresikan legitimasi ilahi. Penekanan pada dinamika gelar memungkinkan penelitian ini 
memberikan kontribusi bagi diskursus akademis mengenai konstruksi identitas kepemimpinan 
dalam teologi Perjanjian Lama. 
 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui studi literatur karena tujuan 
utamanya adalah memahami makna teologis yang terkandung dalam teks kitab Yosua, 
khususnya terkait perubahan gelar Yosua dari mesharet Mosheh menuju ebed YHWH. 
Pendekatan ini dipilih karena penelitian teologis berpusat pada interpretasi makna dan 
pemahaman mendalam terhadap fenomena yang diteliti, bukan pada analisis numerik. Sugiyono 
menegaskan bahwa penelitian kualitatif berorientasi pada penafsiran makna dan pemahaman 

 
10 Saya Lee, “A Reconsideration on the Leadership of Moses as the Servant of the Lord,” Journal of Human-

Centric Research and Social Sciences 1, no. 1 (2020): 27–32. 
11 Joachim J Krause, “Post Mortem Mosi: Conceptualizing Leadership in the Book of Joshua,” Dalam 

Debating Authority: Concepts of Leadership in the Pentateuch and the Former Prophets, Peny. Katharina Pyschny 
and Sarah Schulz, 2018, 193–205. 

12 Jonathan J Routley, “THE PROPHET JOSHUA? THE NEGLECTED MINISTRY OF THE PROPHET OF THE 
CONQUEST.,” Journal of the Evangelical Theological Society 65, no. 1 (2022). 

13 Konrad Schmid, “Textual Authority in Ancient Israel and Judah: Factors and Forces of Its Development,” T. 
Nicklas/J. Schröter (Hg.), Authoritative Writings in Early Judaism and Early Christianity. Their Origin, Collection, and 
Meaning (WUNT 441), Tübingen, 2020, 5–21. 

14 Andrzej Toczyski, “Identity and Otherness in the Rahab Story. Analysis of the Rahab Speech (Josh 2: 9–
11),” The Biblical Annals 14, no. 71/4 (2024): 557–65. 

15 Yusak Kurniawan Gulo and Melianus Hura, “Integritas Kepemimpinan Yosua Dan Implikasinya Bagi 
Pemimpin Umat Tuhan Masa Kini,” Jurnal Teologi Injili 3, no. 2 (2023): 94–112. 



 

 

31   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

yang mendalam atas realitas yang sedang dikaji.16 Pendekatan ini kemudian dipadukan dengan 
metode naratif-teologis karena kitab Yosua disusun dalam bentuk kisah historis yang memiliki 
struktur naratif yang kuat. Alter menjelaskan bahwa Alkitab merupakan ”prosa naratif terbesar 
dalam sejarah,” sehingga analisis terhadap alur, tokoh, dan simbol merupakan sarana untuk 
memahami pesan teologisnya.17 Pandangan ini diperkaya oleh Bar-Efrat yang menegaskan bahwa 
narasi Alkitab berfungsi untuk menyingkapkan relasi antara Allah dan manusia melalui tokoh-
tokoh yang dihadirkan dalam cerita, sehingga narasi bukan sekadar medium estetis, melainkan 
sarana pewahyuan ilahi.18 Oleh karena itu, metode naratif-teologis dipandang paling tepat untuk 
menelaah dinamika perubahan gelar Yosua sebagai bagian dari penyataan Allah dalam sejarah 
umat-Nya. 

Langkah-langkah penelitian disusun secara sistematis mengikuti prinsip kualitatif dan 
kerangka naratif-teologis. Pertama, pengumpulan data dilakukan dengan menelaah teks Alkitab, 
terutama Yosua 1:1 dan 24:29, serta literatur akademik yang relevan dengan kepemimpinan dan 
narasi Alkitab. Kedua, reduksi data dilakukan dengan memilih istilah kunci yang berhubungan 
langsung dengan fokus penelitian, yaitu mesharet Mosheh dan ebed YHWH, sambil menyisihkan 
data yang tidak mendukung analisis. Ketiga, analisis naratif-teologis dilakukan dengan mengkaji 
unsur struktural seperti alur, tokoh, dan dinamika cerita untuk menemukan makna teologis 
perubahan gelar Yosua, sebagaimana prinsip yang dijelaskan oleh Alter dan Bar-Efrat.19 Keempat, 
sintesis teologis dilakukan dengan mengintegrasikan hasil analisis naratif ke dalam tema luas 
teologi kepemimpinan dalam kitab Yosua. Kelima, penarikan kesimpulan dilakukan dengan 
merumuskan pesan teologis mengenai identitas Yosua sebagai pemimpin yang diakui Allah. 
Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan menghasilkan pembacaan yang utuh, di mana 
analisis naratif dan teologis saling melengkapi untuk mengungkap kebenaran teologis yang 
dikomunikasikan teks. 
 

Temuan dan Pembahasan 

Yosua 1:1 Mesharet Mosheh: Identitas Awal Sebagai Pelayan Musa 

Kitab Yosua dimulai dengan penegasan identitas tokoh utama: “Sesudah Musa, hamba 
TUHAN, mati, berƱrmanlah TUHAN kepada Yosua bin Nun, abdi Musa itu.” Penyebutan Yosua 
sebagai mesharet Mosheh (ה Ąמֹש רֵת  Ćמְש) menandai statusnya sebagai pelayan setia, bukan 
pemimpin yang muncul tiba-tiba. Dalam struktur naratif, frasa ini berfungsi sebagai epilog 
kepemimpinan Musa sekaligus prolog perjalanan Yosua, yang menegaskan kesinambungan 
otoritas rohani di bawah bimbingan ilahi.20

 

 
16 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2009), 9. 

17 Robert Alter, The Art Of Biblical Narrative (New York: Basic Books, 1980), 12–13. 
18 Shimon Bar-Efrat, Narrative Art in the Bible (England: SheƯield Academic Press, 1997), 9–11. 
19 Alter, The Art Of Biblical Narrative, 12–13; Bar-Efrat, Narrative Art in the Bible, 9–11. 
20 David G Firth, “Disorienting Readers in Joshua 1.1–5.12,” Journal for the Study of the Old Testament 41, 

no. 4 (2017): 413–30. 



 

 

32   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Kata mesharet berasal dari akar Ibrani šārat (רַת Ćש)  memiliki arti yaitu melayani atau 
menjalankan tugas keagamaan.21 Di Dalam konteks Alkitab, kata ini menunjukkan sebuah 
partisipasi aktif dalam pelayanan rohani.22 Maka dari itu istilah mesharet Mosheh 
menggambarkan proses pembentukan karakter dan spiritualitas melalui pengabdian, bukan 
hanya posisi administratif.23 Penggambaran ini sejalan dengan narasi perjalanan rohani Yosua, 
yang melalui masa panjang menjadi pelayan Musa (mesharet Mosheh), dibentuk untuk menjadi 
‘ebed YHWH (hamba Tuhan) setelah kematian Musa.24 Pandangan ini diperkuat oleh penelitian 
terbaru yang menegaskan bahwa proses pembentukan kepemimpinan Yosua merupakan bagian 
dari perubahan identitas rohani bangsa Israel secara keseluruhan.25 Penulis kitab secara 
langsung menonjolkan fase ini agar pembaca memahami bahwa kepemimpinan Yosua dibangun 
melalui pengalaman pengabdian di bawah otoritas Musa.  

Melihat dalam konteks historis, pada saat itu bangsa Israel sedang berada di masa 
transisi besar yaitu dari generasi yang ada padang gurun sampai pada generasi yang 
menaklukkan bangsa Kanaan. Narasi awal ini menempatkan sosok Yosua sebagai representasi 
generasi baru yang belajar dari iman dan kesalehan pendahulunya. Maka dari itu gelar mesharet 
Mosheh adalah bagian dari pembentukan karakter pemimpin yang tidak terpisahkan dari 
keadaan historis bangsa Israel. Dari sisi teologis sendiri gelar ini menampilkan sebuah prinsip 
bahwa pelayanan mendahului mandat. Dengan demikian, penyebutan ini menunjukkan bahwa 
otoritas rohani tidak diwariskan secara otomatis, melainkan harus melalui proses pembentukan 
yang disertai dengan ketaatan panjang di bawah bimbingan Allah sendiri. 

Melihat dari sudut pandang naratif, penyebutan gelar Yosua ini memiliki dua fungsi yaitu: 
pertama adalah untuk menanamkan kredibilitas terhadap tokoh Yosua yang mana ia terbukti 
setia mendampingi Musa sampai pada kematiannya; dan kedua adalah untuk menunjukan 
bahwa kepemimpinan yang sejati lahir dari kesetiaan dalam pelayanan. Firth menambahkan 
bahwa pembukaan kitab Yosua (1:1-5:12) sengaja dirancang untuk mengalhkan perhatian 
pembaca dari Ʊgur Musa kepada seorang pribadi baru yang memiliki ketundukan pada otoritas 
ilahi, bukan sekadar pada  sosok manusia.26 Maka dari itu penyebutan mesharet Mosheh bukan 
sekadar catatan biograƱs Yosua, melainkan sebuah pernyataan teologis sebagai awal proses 
pembentukan seorang pemimpin. Gelar awal yang didapatkkan Yosua ini ingin menunjukkan 
bahwa Allah membangun kepemimpinan rohani melalui pelayanan dan ketaatan yang 
menghadapi  ujian dalam waktu. Hal ini dikarenakan menjadi pemimpin sejati dalam pandangan 

 
21 Francis Brown, S. R. Driver, and Charles A. Briggs, A Hebrew And English Lexicon Of The Old Testament: 

With An Appendix Containing The Biblical Aramaic - Based On The Lexicon Of William Gesenius (London: Oxford 
University Press, 1962), 1049. 

22 Ludwig Koehler and Walter Baumgartner, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament (Leiden, 
The Netherlands: Koninklijke Brill, 2000). 

23 Michael Udoekpo, “Servant Leadership and the Hebrew Concept of Ministry in the Old Testament,” 
Biblical Theology Bulletin 49, no. 1 (n.d.): 44–54. 

24 Daniel G Oprean, “Joshua’s Journey of Discipleship,” Kairos: Evangelical Journal of Theology 17, no. 2 
(2023): 179–88. 

25 Joshua Seth Houston, “Becoming Israelite: Joshua 5: 2–9 as the Final Stage of Shedding Egyptian Mores,” 
Religions 15, no. 8 (2024): 935. 

26 Robin Baker, “Narrative Disjunction, Artful Occlusion, and Cryptic Commentary in Joshua 1–12,” Religions 
15, no. 4 (2024): 388. 



 

 

33   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Alkitab bukanlah hasil ambisi manusia, tetapi hasil dari kesetiaan yang didapatkan dari 
pengabdian yang tulus. 
 

Yosua 24:29 Ebed YHWH: Identitas Akhir Sebagai Hamba TUHAN 

Pada bagian epilog, Yosua disebut ebed YHWH ( ד יְהוĆהע ĄבĄ ), di mana ini adalah gelar yang 
sama digunakan oleh Musa (Ul. 34:5). Pemberian gelar ini memiliki bobot teologis yang mana ini 
adalah  pengakuan ilahi atas kesetiaan dan ketaatan Yosua sepanjang hidupnya dalam melayani 
TUHAN. Bagian ini berfungsi sebagai puncak penutup yang makin menegaskan bahwa kehidupan 
yang dijalani oleh Yosua sudah memenuhi rencana Allah bagi umat Israel. Secara bahasa, kata 
ebed berarti ”hamba,” tetapi jika dilihat dalam konteks teologi PL, istilah ini mengandung 
konotasi kovenantal.27 Gelar Ebed YHWH bukan sekadar berarti pekerja Tuhan, tetapi orang yang 
benar-benar hidup dalam ketaatan penuh kepada kehendak-Nya. Maka dari itu perubahan dari 
abdi Musa menjadi hamba TUHAN merepresentasikan pergeseran otoritas: dari hubungan 
manusiawi menuju pengakuan langsung oleh Allah. 

Penulis kitab menggunakan perubahan gelar Yosua ini sebagai puncak teologis. Baker 
menunjukkan bahwa kitab Yosua disusun dengan pola ”disjunction and occlusion,” yakni cara 
penyusunan yang membuat bagian akhir kitab menjadi interpretasi penting terhadap awal kitab.28 
Dengan kata lain, keseluruhan narasi tentang Yosua ini diakhiri dengan sebuah pernyataan 
pengesahan ilahi atas seluruh proses yang dimulai dari pelayanannya di bawah Musa. 
Penyebutan ebed YHWH bukan sekadar penutup semata, melainkan deklarasi teologis yang 
menyatakan bahwa kepemimpinan Yosua kini diakui sepenuhnya oleh Allah. Pemberian gelar ini 
juga menunjukkan bahwa legitimasi rohani sejati datang dari kesetiaan terhadap kehendak Allah, 
bukan dari sekadar pewarisan jabatan saja. Perubahan besar ini menandai puncak spiritual 
dalam seluruh narasi Yosua. 

Penulis kitab juga secara jelas mengakhiri kisah Yosua ini bukan dengan kemenangan 
perang ataupun kesuksesan pribadinya selama menjadi pemimpin, melainkan dengan sebuah 
legitimasi spiritual. Pergeseran gelar dari mesharet ke ebed menegaskan bahwa kepemimpinan 
sejati diukur bukan oleh hasil kemenangan perang dan penaklukan, tetapi oleh kesetiaan dan 
juga ketaatan kepada Allah. Pergeseran ini juga sekaligus membentuk sisi teologis tentang 
kepemimpinan yang bersifat ”transenden” yang mana pemimpin sejati adalah hamba Allah atau 
wakil-Nya di dunia, bukan penguasa mutlak atas umat karena pada dasarnya umat adalah milik-
Nya. Dari sudut pandang naratif-teologis, perubahan gelar tersebut juga merupakan bagian dari 
rencana besar Allah dalam mempersiapkan pemimpin-pemimpin rohani berikutnya untuk selalu 
membawa umat-Nya kepada ketaatan yag penuh akan segala perintah-Nya. 
 

Sintesis: Dari Pelayanan Manusiawi Menuju Legitimasi Ilahi 
Ketika melihat prolog dan epilog kitab Yosua yaitu dalam Yosua 1 dan Yosua 24 secara 

bersamaan maka akan diperlihatkan sebuah narasi yang konsisten yaitu kitab ini dimulai dengan 
identitas pelayanan (mesharet Mosheh) dan diakhiri dengan identitas pengakuan ilahi (ebed 

 
27 Toczyski, “Identity and Otherness in the Rahab Story. Analysis of the Rahab Speech (Josh 2: 9–11).” 

28 Baker, “Narrative Disjunction, Artful Occlusion, and Cryptic Commentary in Joshua 1–12.” 



 

 

34   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

YHWH). Kedua identitas ini membentuk suatu progresi teologis yang menegaskan bahwa Allah 
sendiri yang mengangkat dan juga meneguhkan seorang pemimpin. Hal ini sejalan dengan 
penelitian Toczyski yang menunjukkan bahwa konstruksi identitas dalam kitab Yosua memiliki 
fungsi ideologis untuk menampilkan transformasi karakter dan iman umat.29 Sementara itu, Jenei 
menemukan bahwa narasi kitab Yosua dan Hakim-Hakim memakai strategi inklusi untuk 
menunjukkan bagaimana Allah memasukkan orang lain ke dalam rencana-Nya, yang 
menandakan sifat kepemimpinan yang terbuka dan partisipatif.30 Dengan demikian, transformasi 
Yosua dari mesharet menjadi ebed menggambarkan proses pembentukan pemimpin yang 
berpusat pada relasi, kesetiaan, dan ketaatan. Kepemimpinan dalam sudut pandang Alkitab 
bukanlah sekadar status, tetapi sebuah proses pembentukan rohani di mana Allah menjadi pusat 
legitimasi. 

Selain itu transformasi dari mesharet Mosheh menjadi ebed YHWH menunjukkan sebuah 
perjalanan teologis seorang pemimpin Israel dari manusiawi menuju ilahi. Melihat hal ini, kitab 
Yosua sendiri tidak hanya sekadar mencatat peristiwa sejarah penaklukan Kanaan oleh bangsa 
Israel, melainkan juga menunjukkan sebuah gambaran kepemimpinan yang berasal pada 
spiritualitas pelayanan yang sudah dikerjakan. Gambaran ini menegaskan suatu prinsip progresif 
dalam teologi kepemimpinan dalam PL di mana otoritas sejati bisa muncul dari ketaatan yang 
penuh pada Allah yang mana puncak dari pengakuan ilahi diberikan bukan karena pencapaian, 
melainkan kesetiaan tersebut. 

Melihat dari sudut pandang naratif, kitab Yosua sendiri membentuk struktur inclusio yang 
kuat. Hal ini diawali dengan pelayan manusia (mesharet Mosheh) dan diakhiri dengan hamba 
Allah (ebed YHWH). Perubahan ini juga menggambarkan proses transformasi yang sejalan 
dengan perjalanan iman bangsa Israel itu sendiri, yang dipanggil dari ketergantungan kepada 
sosok Musa menjadi sebuah ketaatan langsung kepada Allah. Dengan begitu, narasi Yosua bukan 
hanya berbicara tentang seorang individu, tetapi juga sebuah reƲeksi teologis dari identitas umat 
pilihan Allah yang terus mengalami proses pembentukan melalui sosok pemimpin yang setia. 

Selain itu, secara teologis, perubahan gelar Yosua menegaskan sebuah pemahaman 
bahwa legitimasi kepemimpinan adalah tindakan yang berasal Allah sendiri, dan bukan sekadar 
hasil hasil pemilihan manusia. Hal yan harus dipahami adalah bahwa Allah berdaulat dalam 
memilih dan mengangkat siapa pun yang setia. Maka dari itu kisah tentang Yosua ini 
merepresentasikan sebuah gambaran ilah dari pengabdian manusiawi menuju pengakuan 
surgawi. Hal ini juga sekaligus menjadi gambaran keteladanan yang umum bagi setiap pemimpin 
rohani. Kemudian kisa Yosua ini juga menunjukkan bahwa otoritas tertinggi bukanlah hasil 
pewarisan oleh manusia, melainkan berasal dari proses perjalanan hidup yang berkenan di 
hadapan Allah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa adanya perubahan gelar Yosua dari mesharet 
Mosheh (abdi Musa) menjadi ebed YHWH (hamba TUHAN) mempunyai makna yang lebih dalam 
daripada sekadar perbedaan tulisan saja. Perubahan ini menggambarkan sebuah proses rohani 

 
29 Toczyski, “Identity and Otherness in the Rahab Story. Analysis of the Rahab Speech (Josh 2: 9–11).” 

30 Péter Jenei, “Strategies of Stranger Inclusion in the Narrative Traditions of Joshua-Judges: The Cases of 
Rahab’s Household, the Kenites and the Gibeonites,” Old Testament Essays 32, no. 1 (2019): 127–54. 



 

 

35   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

dalam perjalanan seorang pelayan Allah dari tahap pembentukan menuju pengakuan. Analisis 
terhadap struktur kitab, konteks historis, dan makna teologis menunjukkan beberapa temuan 
penting berikut. Pertama, secara naratif, penyebutan gelar pada awal dan akhir kitab 
menunjukkan adanya model cerita yang berpusat pada perubahan identitas. Bagian awal 
memperlhatkan Yosua sebagai pelayan yang selalu belajar dan menunjukkan kesetiaan di bawah 
bimbingan Musa, sedangkan pada bagian akhir menunjukkan Yosua sebagai pemimpin yang 
mendapatkan pengakuan oleh Allah. Ini menunjukkan adanya kesinambungan cerita yang 
menggambarkan perjalanan spiritual Yosua dari fase pembelajaran menuju fase 
pengakuan.Seluruh kisah Yosua ini membentuk suatu jembatan naratif yang menandai 
transformasi karakter dan otoritas. Kedua, secara teologis dinyatakan bahwa perubahan gelar 
Yosua menunjukkan bahwa legitimasi kepemimpinan sejati hanya bersumber dari Allah. Gelar 
mesharet memperlihatkan adanya kesetiaan dalam pelayanan, sedangkan gelar ebed 
memperlihatkan adanya pengakuan Allah atas kesetiaan yang sudah diberikan oleh Yosua. 
Dengan begitu pergeseran gelar ini bukan sekadar transisi jabatan, melainkan sebuah pernyataan 
bahwa otoritas rohani hanya diberikan kepada mereka yang mendasari kepemimpinannya pada 
pengabdian dan ketaatan kepada kehendak Allah. Perubahan gelar Yosua ini menjadi tanda 
bahwa Allah sendiri yang mengakuinya sebagai pemimpin yang hidup di bawah perintah-Nya. 
Ketiga secara teologis-naratif, penelitian ini menunjukkan bahwa perubahan gelar Yosua juga 
dapa digunakan sebagai cermin perjalanan iman bangsa Israel. Sama seperti Yosua yang 
berprogres dari pelayan manusia menuju hamba Allah, bangsa Israel juga dimaksudkan untuk 
berpindah dari ketergantungan kepada sosok pemimpin menuju ketundukan kepada Allah. Di sini 
perubahan gelar Yosua bukan hanya pernyataan yang bersifat pribadi, tetapi juga gambaran 
tentang pembentukan identitas umat Allah. 
 

Kesimpulan  
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa perubahan gelar Yosua dari 

mesharet Mosheh (hamba Musa) dalam Yosua 1:1 menjadi ebed YHWH (hamba TUHAN) dalam 
Yosua 24:29 merupakan pernyataan teologis yang menandai pergeseran otoritas dari legitimasi 
manusiawi menuju legitimasi ilahi. Transformasi ini memperlihatkan bahwa kepemimpinan 
Yosua dibentuk melalui proses pendampingan dan pelayanan, sehingga otoritasnya tidak muncul 
secara instan tetapi melalui formasi rohani yang teruji. Istilah mesharet menjelaskan posisi awal 
Yosua sebagai pelayan Musa, sedangkan ebed menunjukkan pengakuan teologis yang diberikan 
Allah sebagai legitimasi tertinggi. Penempatan kedua gelar pada awal dan akhir kitab 
menegaskan bahwa identitas kepemimpinan Yosua dibingkai secara sengaja untuk menunjukkan 
perkembangan otoritasnya di hadapan Allah, sekaligus meneguhkan kesetaraan statusnya 
dengan Musa dalam hal pengakuan ilahi. 

Penelitian ini memberikan kontribusi ilmiah dengan menunjukkan bahwa perubahan 
gelar Yosua bukan sekadar penanda biograƱs, melainkan perangkat teologis yang menafsirkan 
ulang identitas kepemimpinan Israel. Temuan ini menegaskan bahwa legitimasi kepemimpinan 
dalam kitab Yosua tidak diwariskan secara otomatis melalui suksesi struktural, tetapi melalui 
proses pelayanan, ketaatan, dan kesetiaan yang kemudian dikonƱrmasi oleh Allah sendiri. 
Dengan demikian, penelitian ini memperluas pemahaman mengenai bagaimana teks Alkitab 



 

 

36   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

memaknai kepemimpinan bukan sebagai fungsi administratif, tetapi sebagai identitas rohani 
yang dibentuk oleh keterlibatan Allah dalam sejarah umat-Nya. 
 

Daftar Pustaka 

AGWAE, Genesis Othuke. “Reward for Faithfulness in Christian Leadership: The Example of 
Joshua.” AICI Journal of Humanities and Social Science 3, no. 1 (2021): 62–70. 

Alter, Robert. The Art Of Biblical Narrative. New York: Basic Books, 1980. 
Anderson, Gary A. Charity: The Place of the Poor in the Biblical Tradition. New Haven and London: 

Yale University Press, 2013. 
Baker, Robin. “Narrative Disjunction, Artful Occlusion, and Cryptic Commentary in Joshua 1–12.” 

Religions 15, no. 4 (2024): 388. 
Bar-Efrat, Shimon. Narrative Art in the Bible. England: SheƯield Academic Press, 1997. 
Brown, Francis, S. R. Driver, and Charles A. Briggs. A Hebrew And English Lexicon Of The Old 

Testament: With An Appendix Containing The Biblical Aramaic - Based On The Lexicon Of 
William Gesenius. London: Oxford University Press, 1962. 

Craun, Justin R. “Succession Planning from Moses to Joshua.” In Biblical Succession Planning: 
Lessons from Scripture for Contemporary Organizational Leadership, 5–17. Springer, 
2025. 

Firth, David G. “Disorienting Readers in Joshua 1.1–5.12.” Journal for the Study of the Old 
Testament 41, no. 4 (2017): 413–30. 

Gulo, Yusak Kurniawan, and Melianus Hura. “Integritas Kepemimpinan Yosua Dan Implikasinya 
Bagi Pemimpin Umat Tuhan Masa Kini.” Jurnal Teologi Injili 3, no. 2 (2023): 94–112. 

Hess, Richard S. Joshua: An Introduction And Commentary. Downers Grove, Illinois: Inter-Varsity 
Press, 1996. 

Houston, Joshua Seth. “Becoming Israelite: Joshua 5: 2–9 as the Final Stage of Shedding Egyptian 
Mores.” Religions 15, no. 8 (2024): 935. 

Hutabarat, Reymand M. “Characteristics Of Joshua As A Leader.” Jurnal Koinonia: Fakultas Filsafat 
Universitas Advent Indonesia 8, no. 2 (2016): 19–24. 

Jenei, Péter. “Strategies of Stranger Inclusion in the Narrative Traditions of Joshua-Judges: The 
Cases of Rahab’s Household, the Kenites and the Gibeonites.” Old Testament Essays 32, 
no. 1 (2019): 127–54. 

Kaiser Jr., Walter C. Joshua: A True Servant Leader (Biblical Character Studies Series). Messianic 
Jewish Publishers, 2021. 

———. The Promise-Plan of God: A Biblical Theology of the Old and New Testaments. Grand 
Rapids, Michigan: Zondervan, 2008. 

Koehler, Ludwig, and Walter Baumgartner. The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament. 
Leiden, The Netherlands: Koninklijke Brill, 2000. 

Krause, Joachim J. “Post Mortem Mosi: Conceptualizing Leadership in the Book of Joshua.” Dalam 
Debating Authority: Concepts of Leadership in the Pentateuch and the Former Prophets, 
Peny. Katharina Pyschny and Sarah Schulz, 2018, 193–205. 

Lee, Saya. “A Reconsideration on the Leadership of Moses as the Servant of the Lord.” Journal of 
Human-Centric Research and Social Sciences 1, no. 1 (2020): 27–32. 



 

 

37   
 

HYMNOS: Jurnal Teologi dan Keagamaan Kristen 2 (1) 2025 

Markes, Karlitu Dias. “Suksesi Kepemimpinan Musa Kepada Yosua Sebagai Model Regenerasi 
Kepemimpinan Kristen Masa Kini.” BONAFIDE: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, 
no. 2 (2021): 214–36. 

Oprean, Daniel G. “Joshua’s Journey of Discipleship.” Kairos: Evangelical Journal of Theology 17, 
no. 2 (2023): 179–88. 

Routley, Jonathan J. “THE PROPHET JOSHUA? THE NEGLECTED MINISTRY OF THE PROPHET OF 
THE CONQUEST.” Journal of the Evangelical Theological Society 65, no. 1 (2022). 

Schmid, Konrad. “Textual Authority in Ancient Israel and Judah: Factors and Forces of Its 
Development.” T. Nicklas/J. Schröter (Hg.), Authoritative Writings in Early Judaism and 
Early Christianity. Their Origin, Collection, and Meaning (WUNT 441), Tübingen, 2020, 5–
21. 

Simanjuntak, Pahala Jannen, and Surya Letare Butarbutar. “Be Strong and Very Courageous 
(Biblical Theology Review on Leadership in Joshua 1: 1-18).” Studium Biblicum 1, no. 2 
(2024). 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2009. 
Toczyski, Andrzej. “Identity and Otherness in the Rahab Story. Analysis of the Rahab Speech (Josh 

2: 9–11).” The Biblical Annals 14, no. 71/4 (2024): 557–65. 
Udoekpo, Michael. “Servant Leadership and the Hebrew Concept of Ministry in the Old 

Testament.” Biblical Theology Bulletin 49, no. 1 (n.d.): 44–54. 
 


