
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1737 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Analisis	Implementasi	Maqashid	Syariah	pada	Rumah	Sakit	

Berkompetensi	Syariah	di	Indonesia	Sebagai	Unique	Value	Preposition		

	

Siti	Yuhanah1,	Muhajirin2,	Hasbi	Abdul	Al-Wahhab	KH3	

123Ekonomi	Syariah,	Universitas	Islam	Negeri	Syarif	Hidayatullah	Jakarta.		

siti_yuhanah22@mhs.uinjkt.ac.id,	muhajirin@uinjkt.ac.id,	

hasbi_abdul22@mhs.uinjkt.ac.id		

	

ABSTRACT	

This	 article	 explain	 the	 implementation	 of	 maqashid	 syariah	 in	 	 sharia-competent	

hospitals	 	 in	 	 Indonesia.	The	analysis	of	 the	 fulfillment	of	maqashid	sharia	 in	 	 sharia	hospital	

services	aims	to	display	 	a	unique	value	preposition	to	take	a	niche	in	the	healthcare	market.		

Maqashid	Syariah	was	chosen	because	Islamic	values	 in	sharia	hospital	services	are	a	critical	

factor	which	is	one	of	the	considerations	for	consumers	in	choosing	health	services.	This	research	

uses	the	library	research	method	by	conducting	a	review	of	books,	journals,	articles,	and	various	

other	references	related	to	sharia	maqashid	then	the	researcher	processes	the	data	by	analyzing	

its	application	to	sharia	hospital	services.	The	results	showed	that	sharia-competent	hospitals	

have	implemented	the	fulfillment	of	sharia	maqashid	in	their	service	quality	standards,	namely	

religious	protection	(hifdz	ad-din),	life	protection	(hifdz	an-nafs),	protection	of	offspring	(hifdz	

an-nasl),	protection	of	reason	(hifdz	al-aql),	and	protection	of	property	(hifdz	al-mal).	

Keywords:	 Maqashid	 Syariah;	 Sharia	 Hospital;	 Islamic	 Service	 Quality	 Dimensions;	 Unique	

Value	Prepositions	

	

ABSTRAK	

Artikel	ini	menjelaskan	mengenai	implementasi	maqashid	syariah	pada	rumah	sakit	

berkompetensi	Syariah	di	Indonesia.	Analisa	pemenuhan	maqashid	syariah	dalam	pelayanan	

rumah	sakit	syariah	bertujuan	menampilkan	unique	value	preposition	untuk	mengambil	ceruk	

pasar	layanan	kesehatan.	Maqashid	Syariah	dipilih	karena	nilai-nilai	Islam	dalam	pelayanan	

rumah	sakit	syariah	menjadi	faktor	kritikal	yang	merupakan	salah	satu	bahan	pertimbangan	

konsumen	dalam	memilih	layanan	kesehatan.	Penelitian	ini	menggunakan	metode		penelitian	

perpustakaan	(library	research)	dengan	melakukan	penelaahan	dari	buku,	jurnal,	artikel,	dan	

berbagai	 referensi	 lainnya	 yang	 berkaitan	 dengan	 maqashid	 syariah	 kemudian	 peneliti	

mengolah	data	dengan	menganalisa	penerapannya	pada	layanan	rumah	sakit	syariah.	Hasil	

penelitian	 menunjukkan	 bahwa	 rumah	 sakit	 berkompetensi	 syariah	 sudah	

mengimplementasikan	 pemenuhan	 maqashid	 syariah	 dalam	 standar	 mutu	 pelayanannya,	

yaitu	 perlindungan	 agama	 (hifdz	 ad-din),	 perlindungan	 jiwa	 (hifdz	 an-nafs),	 perlindungan	

keturunan	(hifdz	an-nasl),	perlindungan	akal	(hifdz	al-aql),	dan	perlindungan	harta	(hifdz	al-

mal).	

Kata	 Kunci:	Maqashid	 Syariah;	 Rumah	 Sakit	 Syariah;	 Islamic	 Service	 Quality	 Dimensions;	

Unique	Value	Preposition	

	

PENDAHULUAN	

Kebutuhan	 layanan	 kesehatan	 oleh	 masyarakat	 Indonesia	 mengalami	

perubahan	 yang	 cukup	 besar	 jika	 dilihat	 dari	 aspek	 pergeseran	 perilaku	 dan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663
mailto:siti_yuhanah22@mhs.uinjkt.ac.id,
mailto:muhajirin@uinjkt.ac.id,
mailto:hasbi_abdul22@mhs.uinjkt.ac.id


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1738 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

bagaimana	masyarakat	memanfaatkan	pelayanan	kesehatan.	Kini	terjadi	pergeseran	

pola	 perilaku	 dari	 masyarakat	 Indonesia	 yang	 sebelumnya	 lebih	 cenderung	

mengobati	 sendiri	 atau	membeli	 obat-obatan	 over	 the	 counter	 menjadi	 lebih	 aktif	

mendatangi	 klinik	 dan	 rumah	 sakit	 untuk	 berobat.	 Hal	 ini	 menimbulkan	 adanya	

peningkatan	permintaan	layanan	kesehatan	baik	dari	sisi	kualitas	maupun	kuantitas1	

Layanan	Syariah	yang	bersifat	inklusif	pada	berbagai	macam	sektor	industri	

membuat	 layanan	 kesehatan	 syariah	 juga	 turut	 mendapat	 perhatian.	 Indonesia	

sebagai	 negara	 berpenduduk	muslim	 terbesar	 di	 dunia	 didukung	dengan	persepsi	

dan	tren	positif	dari	sisi	permintaan	terhadap	layanan	Syariah	yang	ditunjukkan	oleh	

masyarakatnya	 menjadikan	 konsep	 pelayanan	 kesehatan	 berkompetensi	 Syariah	

memiliki	market	size	yang	cukup	besar.	Potensi	ini	seharusnya	dapat	dimaksimalkan	

agar	 layanan	kesehatan	syariah	diharapkan	dapat	mengambil	 ceruk	pasar	 layanan	

kesehatan	 lainnya.	 Selanjutnya	 untuk	 mengambil	 ceruk	 pasar	 tersebut	 maka	

regulator	 dan	 penyedia	 layanan	 harus	 menganalisis	 lebih	 jauh	 mengenai	 faktor	

kritikal	apa	yang	dijadikan	pengambilan	keputusan	oleh	konsumen	dalam	memilih	

rumah	sakit.2	

KNEKS	 selaku	 lembaga	 non	 struktural	 yang	 ditugaskan	 oleh	 negara	 untuk	

mempercepat,	memperluas,	dan	memajukan	pengembangan	ekonomi	dan	keuangan	

syariah	pada	 tahun	2021	melakukan	penelitian	preferensi	pasar	 terhadap	 layanan	

rumah	 sakit	 berkompetensi	 syariah	 yang	 salah	 satu	 tujuannya	 adalah	 untuk	

memahami	 “persepsi	 dan	 ekspektasi	 masyarakat	 terhadap	 layanan	 kesehatan	

syariah”.	 Analisis	 terkait	 “persepsi	 dan	 ekspektasi	 masyarakat	 terkait	 layanan	

kesehatan”	dipilih	karena	kualitas	pelayanan	berpengaruh	secara	signifikan	terhadap	

keputusan	pilihan	rumah	sakit.		

Kualitas	pelayanan	diukur	melalui	tingkat	kepuasan	pasien	yang	dilandaskan	

pada	enam	aspek	layanan	berkompetensi	Syariah	atau	disebut	Islamic	Service	Quality	

dimensions.	Kepuasan	konsumen	merupakan	perbandingan	dan	keyakinan	konsumen	

terhadap	pelayanan	yang	diberikan	oleh	rumah	sakit	dalam	bentuk	kinerja.	Persepsi	

terhadap	 pelayanan	 yang	 dianggap	 memuaskan	 ketika	 kualitas	 yang	 diberikan	

melebihi	ekspektasi.3	

Spencer	 dan	 Mitrani	 mengungkapkan	 terdapat	 5	 (lima)	 karakteristik	

kompetensi,	 yaitu;	 Motves,	 Traits,	 Self-Concept,	 Knowledge	 dan	 Skills.4	 R.	 Palan	

menyebutkan	 bahwa	 kompetensi	 dapat	 diklasifikasi	 menjadi	 4	 macam,	 yakni;	

kompetensi	 inti,	 kompetensi	 fungsional,	 kompetensi	 perilaku,	 	 dan	 kompetensi	

peran.5	

 
1	 Sa'adah	 Haqiqotus.	 	 Konsep	 Rumah	 Sakit	 Syariah	 Dalam	 Transformasi	 Ekonomi	

Syariah.Jurnal	Ekonomi	Islam.	Vol.	I	No.	2	Edisi	Oktober	2022.	h.	153.	
2	KNEKS,	Riset	Preferensi	Pasar	terhadap	Layanan	Rumah	Saki	Berkompetensi	Syariah,	

Desember	2021,	h.	5	
3	Mahfudhoh,	Pengaruh	Kualitas	Pelayanan	terhadap	Kepuasan	Pasien	pada	Rumah	

Sakit	Umum	Daerah	Kota	Cilegon,	dalam	Jurnal	Ilmiah	Manajemen	Kesatuan,	Vol	8,	No.	1,	2020,	

h.	40.	
4	Lyle.	M.	Spencer.	Jr.,	and	Signe	M.	Spencer,	Competence	at	Work	Model	For	Superiore	

Performance,	New	York;	Jhon	Weley	and	Sons	Inc,	1993.	h.	35	
5	 R.	 Plan,	 Competency	 Management	 a	 Practinioner’s	 Guide,	 Malaysia;	 Specialist	

Management	Resouces	Rosetta	Solution,	2013	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1739 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Penelitian	 yang	 dilandaskan	 pada	 enam	 aspek	 layanan	 berkompetensi	

Syariah	 atau	 disebut	 Islamic	 Service	 Quality	 dimensions	 yang	 disesuaikan	 dengan	

konteks	budaya	dan	agama,	yaitu	1)	General	Islamic	values	(nilai	Islam	secara	umum),	

2)	 Halal/haram,	 3)	 Attention	 to	 Islamic	 religious	 activities	 (perhatian	 terhadap	

aktivitas	Islami),	4)	Honesty	(kejujuran),	5)	Modesty	and	humaneness	(kesederhanaan	

dan	kemanusiaan),	dan	6)	Truthworthiness	(dapat	dipercaya).6	

Hasil	 pengukuran	 keputusan	 pilihan	 rumah	 sakit	 dari	 kepuasan	 pasien	

terhadap	 kualitas	 pelayanan	 menggunakan	 Islamic	 Service	 Quality	 dimensions	

tersebut	menunjukkan	bahwa	nilai-nilai	Islam	dalam	pelayanan	rumah	sakit	syariah	

menjadi	 faktor	kritikal	 yang	bisa	dijadikan	 sebagai	unique	value	preposition	dalam	

mengambil	ceruk	pasar	layanan	kesehatan.	

Islamic	Srvice	Quality	dimensions	ini	sejalan	dengan	ketentuan	pelayanan	yang	

dikeluarkan	 oleh	 Dewan	 Syariah	 Nasional	 dalam	 Fatwa	 107/DSN-MUI/X/2016	

mengenai	“Pedoman	Penyelenggaraan	Manajemen	Rumah	Sakit	berdasarkan	Prinsip	

Syariah”.	 Fatwa	 ini	 merupakan	 bentuk	 konkret	 panduan	 pemenuhan	 maqashid	

syariah	dalam	bidang	pelayanan	kesehatan.	

Dalam	penelitian	ini,	analisa	pemenuhan	maqashid	syariah	dalam	pelayanan	

rumah	 sakit	 syariah	 bertujuan	 untuk	menampilkan	 unique	 value	 preposition	 yang	

merupakan	 salah	 satu	 bahan	 pertimbangan	 konsumen	 dalam	 memilih	 layanan	

kesehatan.	

	

METODE	PENELITIAN	

Penelitian	 ini	 merupakan	 penelitian	 perpustakaan	 (library	 research).	

Penelitian	 kepustakaan	 adalah	 salah	 satu	 jenis	 metode	 penelitian	 kualitatif	 yang	

lokasi	atau	tempat	penelitiannya	dilakukan	terhadap	pustaka,	dokumen,	arsip,	dan	

sejenisnya.	Metode	penelitian	ini	tidak	menuntut	peneliti	untuk	terjun	ke	lapangan	

melihat	 fakta	 langsung	 sebagaimana	 adanya.7	 Peneliti	melakukan	 penelaahan	 dari	

buku,	jurnal,	artikel,	dan	berbagai	referensi	lainnya	yang	berkaitan	dengan	maqashid	

syariah	kemudian	peneliti	mengolah	data	dengan	menganalisis	penerapannya	pada	

layanan	rumah	sakit	syariah.	

	

HASIL	DAN	PEMBAHASAN		

1. Unique	Value	Preposition	

Dilansir	 dari	 Harvard	 Business	 School,	 unique	 value	 proposition	 atau	 UVP	
adalah	nilai	unik	sebuah	perusahaan	yang	diciptakan	untuk	konsumennya.8	 Sesuai	

 
6	Muhammad	Tho’in,	Kompetensi	 Sumber	Daya	Manusia	Bank	Syariah	Berdasarkan	

Prinsip-Prinsip	Syariah	Islam,	Jurnal	Ilmu	Ekonomi	Islam,	Vol.	02,	No.	23,	November	2016.h.	

160-161	
7	M.	Nurianto	Al	Arif,	Metode	Riset	pada	Ekonomi	dan	Bisnis,	(Bandung:	CV	Pustaka	

Setia:	2022),	h.	176	
8	 Harvard	 Bussiness	 School,Unique	 Value	 Preposition,	

https://www.isc.hbs.edu/strategy/creating-a-successful-strategy/Pages/unique-value-

proposition.aspx	diakses	pada	tanggal	15	November	2022	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663
https://www.isc.hbs.edu/strategy/creating-a-successful-strategy/Pages/unique-value-proposition.aspx
https://www.isc.hbs.edu/strategy/creating-a-successful-strategy/Pages/unique-value-proposition.aspx


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1740 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

dengan	 definisinya,	 tentu	 UVP	 setiap	 perusahaan	 haruslah	 berbeda	 dan	 unik.	

Sehingga	tidak	ada	format	atau	patokan	tertentu	yang	harus	brand	Anda	ikuti.	Kendati	
demikian,	perlu	Anda	ingat	bahwa	UVP	harus	dapat	menggambarkan	citra	brand	dan	

brand	 value.	 UVP	 sendiri	 terdiri	 dari	 tiga	 komponen	 utama,	 yaitu	 diferensiasi,	

kuantifikasi,	 dan	 relevansi.	 Artinya,	 sebuah	 produk	 harus	 berbeda	 dari	 produk	
lainnya	 (memiliki	 nilai	 unik),	 namun	 tetap	 relevan	 dengan	 kebutuhan	 konsumen	

maupun	citra	brand	 itu	 sendiri.	 Sehingga	 setelah	membaca	value	proposition,	 sales	

lead	 bisa	 segera	 mendapatkan	 gambaran	 jelas	 mengapa	 mereka	 harus	 memilih	

produk	Anda	ketimbang	milik	kompetitor.9	

2. Maqashid	Syariah	

Maqaṣhid	merupakan	bentuk	plural	(jama’)	dari	maqṣud.	Sedangkan	akar	k-

atanya	berasal	dari	kata	verbal	qaṣada,	yang	berarti	menuju;	bertujuan;	berkeinginan	

dan	kesengajaan.	 Sementara	 itu,	 kata	maqashid,	menurut	al-Afriqi,	 dapat	diartikan	

sebagai	 tujuan	 atau	 beberapa	 tujuan,	 sedangkan	 asy-syari’ah	 adalah	 jalan	menuju	

sumber	air	sebagai	sumber	kehidupan.	Oleh	karenanya,	secara	terminologi,	maqashid	

syariah	dapat	diartikan	sebagai	tujuan-tujuan	ajaran	Islam	atau	dapat	juga	dipahami	

sebagai	tujuan-tujuan	pembuat	syariah	(Allah)	dalam	menggariskan	ajaran	Islam.10	

Kajian	inti	maqashid	syariah	sudah	ada	sejak	masa	awal	Islam	berkembang,	

yakni	pada	masa	Khulafaurrasyidin.	Selama	tiga	abad	pertama	berkembangnya	Islam,	

gagasan	 tentang	 tujuan/maksud	 atau	 yang	 dikenal	 dengan	 istilah	 hikmah,	 ‘ilal,	

munasabat,	 atau	 ma’ani,	 telah	 muncul	 di	 dalam	 berbagai	 metode	 berpikir	 yang	

digunakan	 oleh	 para	 imam	 klasik	 hukum	 Islami.	 Istilah-istilah	 terkait	 pemikiran	

maqashid	 ini	muncul	 pada	 penerapan	metode-metode	 fikih	 seperti	 qiyas,	 istihsan,	

(preferensi	kehakiman),	dan	maslahah.	Sebelum	berakhirnya	abad	ke-3	H	maqashid	

belum	tampak	sebagai	wilayah	studi	 fikih	 tersendiri.	 Setelah	 itu	pada	abad	ke-5	H	

muncul	teori	tentang	“jenjang-jenjang	kebutuhan”	oleh	Imam	Haramain	Al-Juwaini.	

Al	Juwaini	juga	menjelaskan	tujuan	hukum	Islam	adalah	al	ismah,	proteksi	yang	nyata	

terhadap	keimanan,	jiwa,	akal,	ranah-ranah	kepribadian,	dan	harta.	Kemudian	teori	

ini	 dikembangkan	 lebih	 lanjut	 oleh	 murid	 dari	 Imam	 Haramain	 Al-Juwaini,	 yaitu	

Imam	Al	Ghazali	yang	diawali	dengan	mendefinisikan	al	maslahah	yang	berarti	suatu	

ibarat	 menarik	 manfaat	 dan	 menolak	 mafsadat/kemudaratan	 yang	 dikehendaki.	

Pemaknaan	 maslahah	 dalam	 konteks	 tersebut	 adalah	 memelihara	 tujuan-tujuan	

syariat.	 Tujuan-tujuan	 syariat	 dari	 pada	 makhluk	 itu	 ada	 5	 macam,	 yakni:	 (1)	

memelihara	keimanan	(agama),	(2)	jiwa,	(3)	akal,	(4)	keturunan,	dan	(5)	harta.	

Masa-masa	 berikutnya	 kajian	maqashid	 syariah	 sudah	 semakin	 fokus	 yang	

ditandai	dengan	muncul	dan	seringnya	penggunaan	istilah	maqashid	syariah.	Sederet	

ulama	 lain	 yang	 berpengaruh	 adalah	 Imam	 Izzuddin	 Abd	 Salam,	 Syihab	 al	 Din	 al	

 
9	 Inmarketing,	 6	 Karakteristik	 Unique	 Value	 Preposition	 dan	 Tips	 Membuatnya,	

https://inmarketing.id/unique-value-proposition-adalah.html	 |	 inMarketing	 diakses	 pada	

tanggal	15	November	2022	
10	Moh	Nasuka,	Maqasid	Syari’ah	sebgaai	Dasar	Pengembangan	Sistem,	Praktik,	dan	

Produk	Perbankan	Syariah,	dalam	Jurnal	Syari’ah	dan	Hukum	Diktum,	Vol.	15,	No.	1,	Juni	2017.	

H.	1-10.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1741 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Qarafi,	 Syamsuddin	 ibn	 al	 Qayyim,	 dan	 Abu	 Ishaq	 al	 Syatibi	 Ibrahim	 bin	Musa	 Al	

Maliki.11	

Al	 Syatibi	 merupakan	 ulama	 penganut	 mazhab	 Maliki	 yang	 dianggap	

memberikan	sumbangan	besar	dengan	merekonstruksi	maqashid	sebagai	asas-asas	

hukum	Islam.	Selanjutnya	Al	Syatibi	merumuskan	maslahah	menjadi	tiga	bagian	yang	

berurutan	 secara	 hierarkis,	 yaitu	 dharuriyyat	 (primer),	 Hajiyat	 (sekunder),	 dan	

tahsiniat	(sekunder).12	

Imam	 Kamaluddin	 (2015)	 mengutip	 dari	 kitab	 al-Muwafaqaat	 karya	 Al-

Syatibi	mendefinisikan	hierarki	tiga	maslahah	sebagai	berikut:		

a. Dharuriyat	adalah	sesuatu	yang	harus	ada/dilaksanakan	untuk	mewujudkan	

kemaslahatan	yang	terkait	dengan	urusan	duniawi	maupun	ukhrawi.	Apabila	

hal	 ini	 tidak	 ada,	 maka	 akan	 menimbulkan	 kerusakan,	 bahkan	 bisa	

mengakibatkan	 hilangnya	 hidup	 dan	 kehidupan,	 seperti	 makan,	 minum,	

shalat,	 puasa,	 dan	 ibadah-ibadah	 wajib	 lainnya.	 Ada	 lima	 tujuan	 dalam	

mashlahah	dharuriyyah	 ini,	yaitu:	untuk	perlindungan	agama/aqidah	(hifdz	

ad-din),	perlindungan	jiwa	(hifdz	an-nafs),	perlindungan	keturunan	(hifdz	an-

nasl),	perlindungan	akal	(hifdz	al-aql),	dan	perlindungan	harta	(hifdz	al-mal),	

yang	selanjutnya	kelima	hal	tersebut	disebut	al-kulliyat	al-khams.	

1) Perlindungan	Agama	(hifdz	ad-din)	

Agama	keperluan	penting	dan	utama	bagi	manusia,	maka	penting	

dalam	 menjaga	 kelestarian	 dan	 kemaslahatannya.	 Cara	 memelihara	

agama	adalah	dengan	menunaikan	syariat	sesuai	akidah,	beribadah	yang	

tulus,	dan	berperilaku	mulia	hal	 ini	harus	dilaksanakan	agar	mencapai	

kemaslahatan	kehidupan.	

2) Perlindungan	Jiwa	(hifdz	an-nafs)	

Jiwa	 juga	dijadikan	sebagai	keperluan	utama	yang	harus	dijaga,	

maka	seluruh	sesuatu	yang	dinilai	menjadi	wadah	memelihara	kejiwaan	

maka	bersifat	wajib,	seperti	kebutuhan	pangan	dalam	memelihara	tubuh,	

tidak	melakukan	pembunuhan	antar	manusia,	dan	lainnya.	Kewajiban	ini	

bertujuan	 dalam	 memelihara	 eksistensinya	 seorang	 manusia	 serta	

mewujudkan	keamanan	dan	ketenteraman	hidup.	

3) Perlindungan	Keturunan	(hifdz	an-nasl)	

Memelihara	keturunan	salah	satu	dari	keperluan	primer	manusia.	

Keturunan	 adalah	 generasi	 yang	 disiapkan	 untuk	 memimpin	 di	 muka	

bumi	 selanjutnya.	 Di	 dalam	 Islam	 masalah	 pernikahan	 diatur	 dengan	

berbagai	 syarat	 dan	 Islam	 melarang	 perzinaan	 yang	 bisa	 menodai	

kemuliaan	manusia.	

4) Perlindungan	Akal	(hifdz	al-aql)	

Akal	adalah	anugerah	Allah	dengan	memiliki	akal	manusia	bisa	

menjalankan	kehidupan	sebagai	khalifah	di	muka	bumi.	Oleh	karena	itu	

 
11	 Nispan	 Rahmi,	Maqasid	 Al	 Syari’ah:	 Melacak	 Gagasan	 Awal,	 dalam	 Jurnal	 Ilmu	

Hukum	dan	Pemikiran,	Vol.	17,	No.	2,	Desember	2017	
12	Imam	Kamaluddin,Maqasid	Syari’ah	dalam	Ekonomi	Islam,	dalam	IJTIHAD:	Jurnal	

Hukum	dan	Ekonomi	Islam,	Vol.	9,	No.	1,	April	2015	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1742 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

penting	menjaga	dan	memelihara	akal	untuk	meraih	kemaslahatan.	tidak	

mengonsumsi	 miras	 dan	 narkoba	 adalah	 Cara	 yang	 dapat	 dilakukan	

untuk	memelihara	akal.	

5) Perlindungan	Harta	(hifdz	al-mal)	

Harta	 adalah	 hal	 yang	 dibutuhkan	 dalam	 keperluan	 hidup	

manusia.	 Dalam	 Islam	 diajarkan	 cara	 yang	 baik	 dan	 benar	 untuk	

pencarian	dan	pengelolaan	harta.	Oleh	karena	itu	dalam	upaya	pencarian	

harta	dilarang	melakukan	tindakan-tindakan	menyimpang	di	antaranya	

mencuri,	 korupsi,	 boros,	 dan	 hal-hal	 yang	 mengandung	 unsur	 tidak	

sesuai	syariah.13	

b. Hajiyat,	 yaitu	 sesuatu	 yang	 sebaiknya	 ada	 agar	 manusia	 bisa	 hidup	 dan	

melaksanakan	 kehidupannya	 dengan	 leluasa	 dan	 terhindar	 dari	 kesulitan.	

Kalau	sesuatu	tersebut	tidak	ada,	maka	a	tidak	akan	menimbulkan	kerusakan	

atau	 kematian	 namun	 ketiadaannya	 akan	 menimbulkan	 kesulitan	

(masyaqqah)	dan	kesempitan.	

c. Tahsiniyat	adalah	sesuatu	yang	dibutuhkan	tetapi	tidak	sampai	pada	taraf	dua	

kategori	kebutuhan	di	atas.	Hal-hal	yang	termasuk	dalam	kategori	tahsniyat	

jika	 ada	 dan	 dilakukan	 akan	 menyempurnakan	 suatu	 aktivitas	 yang	

dilakukan,	 dan	 jika	 tidak	 ada	 atau	 ditinggalkan	 tidak	 akan	 menimbulkan	

kesulitan.	

	

3. Pemenuhan	Maqashid	Syariah	pada	Rumah	Sakit	Syariah	

Tujuan	 diturunkannya	 syariah	 adalah	 untuk	 kemaslahatan	 manusia	 dan	

menghindarkan	 manusia	 dari	 kemadharatan	 dalam	 kehidupan	 mereka	 di	 dunia	

maupun	 di	 akhirat.	 Hal	 ini	 berarti	 bahwa	 semua	 aspek	 dalam	 ajaran	 Islam	 harus	

mengarah	pada	tercapainya	tujuan	tersebut,	tidak	terkecuali	Islamic	Service	Quality	

yang	 dijadikan	 indikator	 dalam	mengukur	 kepuasan	 pasien	 terhadap	 rumah	 sakit	

berkompetensi	 syariah.	 Ini	 menandakan	 bahwa	 dalam	 menyusun	 Islamic	 Service	

Quality	tidak	bisa	dilepaskan	dari	teori	maqashid.	

Tingkat	kepuasan	pasien	diuraikan	dengan	pemenuhan	maqashid	syariah:	

a. Perlindungan	Agama	(hifz	ad-din),	yaitu	terkait	pemenuhan	pelayanan	yang	

sesuai	 dengan	 Syariah.	 Terbitnya	 Fatwa	 DSN	 MUI	 107/DSN-MUI/X/2016	

mengenai	“Pedoman	Penyelenggaraan	Manajemen	Rumah	Sakit	berdasarkan	

Prinsip	Syariah”	merupakan	wujud	paling	nyata	dalam	perlindungan	agama	

yang	 harus	 ada	 dan	 diterapkan	 oleh	 rumah	 sakit	 berkompetensi	 Syariah.	

Secara	spesifik	ketentuan	yang	berkaitan	dengan	perlindungan	agama	secara	

langsung	adalah	sebagai	berikut:	

1) Rumah	sakit	diwajibkan	memberikan	pelayanan	dan	konsultasi	spiritual	

keagamaan	yang	sesuai	kebutuhan	untuk	kesembuhan	pasien.	

2) Rumah	sakit,	wajib	mewujudkan	akhlak	karimah.	

3) Rumah	 sakit	 diwajibkan	 menghindarkan	 diri	 dari	 perbuatan	 maksiat,	

risywah,	zhulm,	dan	hal-hal	yang	bertentangan	dengan	syariah.	

 
13	M.	Ziqhri	Anhar	Nst,	Teori	Maqashid	Al-Syari’ah	dan	Penerapannya	pada	Perbankan	

Syariah,	dalam	Jurnal	Ekonomi	&	Ekonomi	Syariah,	Vol.	5,	No.	1,	Januari	2022.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1743 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

4) Rumah	sakit	diwajibkan	memiliki	Dewan	Pengawas	Syariah.	

5) Rumah	Sakit	wajib	mengikuti	dan	merujuk	fatwa	Majelis	Ulama	Indonesia	

terkait	 dengan	masalah	 hukum	 Islam	 kontemporer	 bidang	 kedokteran	

(al-masa'il	al-fiqhiyah	al-waqi	'iyah	al-thibbiyah).	

6) Rumah	Sakit	wajib	memiliki	panduan	terkait	tata	cara	ibadah	yang	wajib	

dilakukan	pasien	muslim	(antara	lain	terkait	ketentuan	tata	cara	bersuci	

dan	shalat	bagi	yang	sakit).	

Adapun	 preferensi	 dan	 ekspektasi	 masyarakat	 terkait	 pemenuhan	

perlindungan	agama	yang	telah	dianilisis	oleh	KNEKS	sebagai	berikut	:		

1) Bimbingan	 rohani,	 dzikir,	 talqin,	 ayat	 Al-Quran	 dan	 doa	 yang	 secara	

periodik	dibacakan,	

2) Fasilitas	ibadah	yang	lengkap	dan	memadai,	

3) Higienitas	dan	pemisahan	ruangan	sesuai	gender,	

4) Semua	makanan	 dan	minuman	 yang	 disajikan	 kepada	 pasien	memiliki	

sertifikat	Halal	MUI,	

5) Penjagaan	aurat	saat	melakukan	tindakan	medis,	

6) Pemeriksaan	sesuai	gender	pasien,	

7) Obat	yang	tidak	mengandung	unsur	yang	diharamkan,	jika	menggunakan	

obat	 yang	mengandung	 zat	 yang	dilarang,	 rumah	 sakit	 harus	membuat	

informed	consent	atau	lembar	persetujuan.	

b. Perlindungan	Jiwa	(hifdz	an-nafs)	diterapkan	dengan	diharuskannya	rumah	

sakit	berkompetensi	syariah	mengikuti	standar	yang	sudah	ada,	salah	satunya	

yaitu	 memiliki	 fasilitas	 penunjang	 medis	 yang	 lengkap.	 Kaitannya	 adalah	

ketika	dibutuhkan	tindakan	medis,	penanganan	yang	dilakukan	oleh	dokter	

ahli	dengan	fasilitas	yang	lengkap	akan	meminimalisir	terjadinya	hal	fatal.	

c. Perlindungan	 Keturunan	 (hifdz	 an-nasl)	 secara	 tersirat	 dapat	 dilihat	 dari	

ketentuan	 terkait	pelayanan	 rumah	 sakit	 yang	diwajibkan	mengedepankan	

aspek	 kemanusiaan	 dalam	 memberikan	 pelayanan	 kesehatan	 yang	 sesuai	

dengan	kebutuhan	pasien,	tanpa	memandang	ras,	suku,	dan	agama.	

d. Perlindungan	Akal	(hifdz	al-aql)	diimplementasikan	dengan	adanya	informed	

consent	(persetujuan	tindakan	medis),	yaitu	persetujuan	yang	diberikan	oleh	

pasien	atau	keluarga	 terdekat	 setelah	mendapat	penjelasan	secara	 lengkap	

mengenai	tindakan	medis	yang	akan	dilakukan	terhadap	pasien.	

e. Perlindungan	 Harta	 (hifdz	 al-mal)	 diimplementasikan	 dengan	 adanya	

ketentuan	 bahwa	 rumah	 sakit	 diwajibkan	mengedepankan	 aspek	 keadilan,	

dan	 kewajaran	 dalam	membuat	 perhitungan	 biaya	 yang	 akan	 dibebankan	

kepada	 pasien,	 selanjutnya	 upaya	 perlindungan	 harta	 ini	 lebih	 ditekankan	

kembali	 dengan	 adanya	 ketentuan	 terkait	 “Penempatan,	 Penggunaan,	 dan	

Pengembangan	 Dana	 Rumah	 Sakit”	 dalam	 Fatwa	 DSN	 MUI	 107/DSN-

MUI/X/2016.	Adapun	ketentuannya	sebagai	berikut:	

1) Rumah	Sakit	diwajibkan	menggunakan	jasa	Lembaga	Keuangan	Syariah	

dalam	upaya	penyelenggaraan	rumah	sakit,	baik	bank,	asuransi,	lembaga	

pembiayaan,	Lembaga	penjaminan,	maupun	dana	pensiun.	

2) Rumah	 sakit	 diwajibkan	mengelola	portofolio	dana	dan	 jenis-jenis	 aset	

lainnya	sesuai	dengan	prinsip-prinsip	syariah.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1744 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

3) Rumah	 sakit	 tidak	diperbolehkan	mengembangkan	dana	pada	kegiatan	

usaha	dan/atau	transaksi	keuangan	yang	bertentangan	dengan	prinsip-

prinsip	syariah.	

4) Rumah	sakit	diwajibkan	memiliki	panduan	pengelolaan	dana	zakat,	infaq,	

sedekah,	dan	wakaf.	

	

KESIMPULAN	DAN	SARAN		

Mengacu	 pada	 hasil	 pembahasan	 sebelumnya,	 dapat	 disimpulkan	 bahwa	

rumah	sakit	berkompetensi	syariah	sudah	ada	upaya	pemenuhan	maqashid	syariah	

dalam	 standar	 mutu	 pelayanannya,	 yaitu	 perlindungan	 agama	 (hifdz	 ad-din),	

perlindungan	 jiwa	 (hifdz	 an-nafs),	 perlindungan	 keturunan	 (hifdz	 an-nasl),	

perlindungan	 akal	 (hifdz	 al-aql),	 dan	 perlindungan	 harta	 (hifdz	 al-mal).	 Dengan	

penekanan	pada	aspek-aspek	nilai	Syariah,	diharapkan	rumah	sakit	berkompetensi	

Syariah	 memiliki	 unique	 value	 propositions	 dan	 keunggulan	 kompetitif	 untuk	

dipertimbangkan	oleh	konsumen.	

	

DAFTAR	PUSTAKA	

Al	Arif,	M.	R.,	&	Mubarok,	F.	(2022).	Metode	Riset	pada	Ekonomi	dan	Bisnis.	Bandung:	

CV	Pustaka	Setia.	

Anhar,	M.,	&	Nurhayati.	 (2022).	Teori	Maqasid	Al	Syari'ah	dan	Penerapannya	pada	

Perbankan	Syariah.	JESYA:	Jurnal	Ekonomi	&	Ekonomi	Syariah,	Vol.	5,	No.	1,	h.	

899-908.	

Kamaluddin,	I.	(2015).	Maqasid	Syari'ah	dalam	Ekonomi.	IJTIHAD:	Jurnal	Hukum	dan	

Ekonomi	Islam,	Vol.	9,	No.	1,	h.	1-20.	

Komisi	 Nasional	 Ekonomi	 dan	 Keuangan	 Syariah.	 (2021).	 Riset	 Preferensi	 pasar	

terhadap	 Layanan	 Rumah	 Sakit	 Berkompetensi	 Syariah.	 Jakarta:	 Komisi	

Nasional	Ekonomi	dan	Keuangan	Syariah.	

Lyle.	M.	Spencer.	Jr.,	and	Signe	M.	Spencer,	Competence	at	Work	Model	For	Superiore	

Performance,	New	York;	Jhon	Weley	and	Sons	Inc,	1993.	h.	35	

Mahfudhoh,	&	Muslimin,	I.	(2020).	Pengaruh	Kualitas	Pelayanan	terhadap	Kepuasan	

Pasien	pada	Rumah	Sakit	Umum	Daerah	Kota	Cilegon.	JIMKES	:	Jurnal	Ilmiah	

Manajemen	Kesatuan,	Vol.	8,	No.	1,	h.	39-46.	

Muhammad	 Thoin,	 Kompetensi	 Sumber	 Daya	 Manusia	 Bank	 Syariah	 Berdasarkan	

Prinsip-Prinsip	 Syariah	 Islam,	 Jurnal	 Ilmu	 Ekonomi	 Islam,	 Vol.	 02,	 No.	 23,	

November	2016.h.	160-161	

Nasuka,	M.	(2017).	Maqasid	Syari'ah	sebagai	Dasar	Pengembangan	Sistem,	Praktik,	

dan	Produk	Perbankan	Syariah.	Jurnal	Syari'ah	dan	Hukum	Diktum,	Vol.	15,	No.	

1,	h.	1-10.	

R.	 Plan,	 Competency	 Management	 a	 Practinioner’s	 Guide,	 Malaysia;	 Specialist	

Management	Resouces	Rosetta	Solution,	2013.	h.	90.		

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)				1737-1745				P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5663	

 

1745 | Volume 6 Nomor 3  2024 

 

Rahmi,	N.	(2017).	Maqasid	Syari'ah:	Melacak	Gagasan	Awal.	Jurnal	Ilmu	Hukum	dan	

Pemikiran,	Vol.	17,	No.	2,	h.	160-178.	

Sa'adah	Haqiqotus.	(2022).	Konsep	Rumah	Sakit	Syariah	Dalam	Transformasi	Ekonomi	

Syariah.Jurnal	Ekonomi	Islam.	Vol.	I	No.	2	Edisi	Oktober	2022.	hl.	152-175.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5663

