Keraton: Journal of History Education and Culture

Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 1

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat Masyarakat
Lembah Tidar

Figna Nafial Khaq ', Sri Prastiti Kusuma Anggraeni b2

2Universitas Negeri Semarang, Semarang, Indonesia
by . . )
Universitas Negeri Semarang, Semarang, Indonesia

! fignanafial06@students.unnes.ac.id; 2 sriprastiti@mail.unnes.ac.id

* Corresponding Author; Figna Nafial Khaq

. Received 11 February 2025; accepted 27 February 2025; published 14 March 2025

ABSTRACT KEYWORDS

This research aims to describe how the agreement between Sabdopalon and Folklore;

Syekh Subakir is represented in the lives of the people of Tidar Valley, Magelang. Sabdopalon;

The focus of this research is to reveal the content of the agreement, the process Syekh Subakir;

of spiritual negotiation that lasted for 40 days and 40 nights, and to analyze the Cultural Acculturation
moral messages, values and norms contained in the agreement. The research

method used is a qualitative-descriptive approach with data collection This is an open-
techniques through in-depth interviews with the caretaker of Gunung Tidar and access article under
community leaders, as well as document and literature reviews. The study results the CC-BY-SA
show that this agreement symbolizes cultural acculturation between Islamic license

teachings and Javanese traditions. The agreement includes several key
conditions: the spread of Islam must be conducted peacefully without coercion,
Javanese traditions and customs must be respected, Islamic places of worship
must reflect local culture, and Islamic teachings must be adapted to local
wisdom. The Sa Monument at the summit of Gunung Tidar serves as a physical
symbol of this agreement, with the meaning "Sapa Salah Seleh" which
emphasizes the consequences of every action. This study concludes that the
agreement between Sabdopalon and Syekh Subakir reflects the process of
spreading Islam in Java which took place peacefully and adaptively. The main
values contained in this agreement are tolerance, deliberation, and a balance
between tradition and religion. This research contributes to folklore studies and
enriches the understanding of the harmonious relationship between local beliefs
and new teachings in Javanese society.

1. Pendahuluan

Gunung Tidar di Magelang, Jawa Tengah, dikenal tidak hanya karena bentuk fisiknya, tetapi juga
karena legenda yang menyelimutinya. Masyarakat setempat meyakini Gunung Tidar sebagai “pakunya
Tanah Jawa” — pusat spiritual pulau Jawa — dan tempat terjadinya petjanjian antara Sabdopalon dan
Syekh Subakir yang menjadi bagian penting dari tradisi lisan mereka. Sabdopalon dalam folklor Jawa
dianggap sebagai penjaga spiritual (danyang) Tanah Jawa. Sementara itu, Syekh Subakir adalah ulama
dari Persia yang diutus Sultan Muhammad I (Rum/Turki Utsmani) untuk menyebarkan agama Islam di
Jawa pada masa tersebut. Pertemuan kedua tokoh ini melahirkan kisah perjanjian yang sarat makna:
setelah terjadi pertarungan spiritual selama 40 hari 40 malam, Sabdopalon dan Syekh Subakir mencapai
suatu kesepakatan damai dalam bentuk perjanjian dengan syarat-syarat tertentu. Cerita ini telah
diwariskan secara turun-temurun di Lembah Tidar melalui tradisi tutur (lisan), sehingga menjadi bagian
dari identitas budaya lokal.

Penelitian terhadap folklor Sabdopalon—Syekh Subakir penting dilakukan karena cerita ini
mengandung nilai-nilai budaya dan Jisforis sekaligus religius. Sejauh ini, beberapa penelitian terdahulu
telah mengkaji folklor dan kearifan lokal serupa di berbagai daerah. Misalnya, (Nikmah, 2022)
mengidentifikasi kearifan lokal dalam berbagai versi folklor asal-usul Kota Langsa. Penelitian (Nikmah,

d- | 10.32585/keraton.v1i1.xxx ependidikansejarahunivet@gmail.com


http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11

2022) menunjukkan bahwa meskipun cerita rakyat bisa memiliki beberapa versi, ada benang merah
berupa nilai-nilai lokal yang konsisten di dalamnya. Penelitian lain oleh (Sulastri, 2023) mengkaji bentuk,
makna, dan fungsi tradisi Mayn Desa di Probolinggo, sementara (Vagor et al., 2021) menelit
pemanfaatan legenda lokal di Samosir untuk pengembangan wisata budaya. Secara umum, studi-studi
tersebut sama-sama menggunakan metode deskriptif kualitatif dan pendekatan folklor dalam
menganalisis cerita rakyat. Namun, objek dan fokus masing-masing penelitian berbeda. (Nikmah, 2022)
meneliti folklor asal-usul kota di Aceh, (Sulastri, 2023) membahas tradisi upacara di Probolinggo, dan
(Vagor et al,, 2021) mengkaji legenda di Samosir sebagai daya tarik wisata. Belum ada penelitian yang
secara spesifik mendalami cerita Sabdopalon dan Syekh Subakir di Gunung Tidar. Oleh karena itu,
penelitian ini diarahkan untuk mengisi kekosongan kajian tersebut dengan fokus pada bentuk petjanjian
yang terjadi antara Sabdopalon dan Syekh Subakir serta makna atau pesan moral yang terkandung di
dalamnya bagi masyarakat setempat.

Secara teoretis, penelitian ini mengacu pada konsep-konsep folklor dan kebudayaan. Folklor
didefinisikan sebagai sebagian kebudayaan suatu kolektif yang diwariskan turun-temurun, dalam
berbagai versi, secara lisan maupun melalui isyarat atau contoh yang disertai dengan gerak isyarat atau
alat pembantu pengingat. Folklor memiliki ciri-citi tertentu, antara lain bersifat tradisional, disebarkan
secara lisan, dan biasanya memiliki fungsi-fungsi tertentu dalam masyarakat. (Danandjaja, 19806)
menyebutkan sembilan ciri folklor, di antaranya adalah penyebaran yang dilakukan secara lisan, bersifat
anonim, dan memiliki kegunaan (fungsi) dalam kehidupan kolektif masyarakat. Salah satu fungsi penting
folklor adalah sebagai media penyampai nilai-nilai budaya, moral, dan pedoman hidup. Mitos atau
legenda seperti Sabdopalon—Syekh Subakir biasanya mengemban fungsi edukatif dan kontrol sosial
dalam (Danandjaja, 1986) mengemukakan empat fungsi folklor yaitu sebagai sistem proyeksi, alat
pengesahan budaya, alat pendidikan, dan pemaksa serta pengawas norma masyarakat. Dalam konteks
cerita Sabdopalon-Syekh Subakir, fungsi-fungsi folklor tersebut tampak pada bagaimana cerita ini
menyampaikan pesan moral tentang konsekuensi dari pilihan masyarakat dalam menerima agama baru.
Konsep makna dalam folklor dipahami sebagai pesan atau nilai yang dapat ditarik dari suatu cerita
rakyat. Makna tersebut muncul melalui hubungan antara unsur-unsur dalam folklor dan konteks sosial
budaya masyarakat. Makna folklor tidak bersifat tunggal atau mutlak; setiap generasi atau individu dapat
menafsirkan ulang cerita sesuai perspektif mereka, selama esensi nilainya—terutama nilai moral—tetap
terjaga.

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bagaimana petjanjian antara Sabdopalon dan Syekh Subakir
direprentasikan dalam kehidupan masyarakat Lembah Tidar Magelang, menganalisis pesan moral, nilai-
nilai dan norma yang terkandung dalam perjanjian tersebut bagi masyarakat setempat. Penelitian ini
diharapkan dapat memperkaya khazanah ilmu folklor khususnya terkait integrasi budaya lokal dan
agama, serta memberikan manfaat praktis sebagai bahan ajar muatan lokal atau pendidikan karakter
berbasis budaya daerah.

2. Metode Penelitian

Penelitian folklor umumnya menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan
etnografis. Pendekatan etnografis berarti peneliti terjun langsung ke dalam lingkungan budaya untuk
melakukan observasi partisipatif dan wawancara, sehingga dapat memahami fenomena folklor dalam
konteks alaminya. Melalui metode deskriptif, peneliti berupaya menggambarkan dan menginterpretasi
tradisi, cerita, atau praktik folklor secara rinci sesuai konteks sosial-budayanya (Bascom, 1954). Dengan
demikian, pendekatan kualitatif memungkinkan folklorolog mendokumentasikan keragaman bentuk
folklor dan maknanya secara mendalam. Objek kajian ini berupa folklor perjanjian Sabdopalon dengan
Syekh Subakir yang hidup dalam tradisi lisan masyarakat Lembah Tidar, Magelang. Fokus penelitian
mencakup dua hal: bentuk (isi) petjanjian Sabdopalon—Syekh Subakir, dan makna (nilai-nilai) yang
terkandung di dalamnya. Sumber data terdiri atas sumber primer dan sekunder. Data primer diperoleh
melalui wawancara mendalam dengan narasumber kunci, yaitu juru kunci Gunung Tidar dan tokoh

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



Keraton: Journal of History Education and Culture 3
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

masyarakat Desa Magersari yang memahami cerita Sabdopalon—Syekh Subakir. Wawancara dilakukan
secara semi-terstruktur berdasarkan pedoman yang telah disiapkan, mencakup pertanyaan tentang detail
cerita, syarat-syarat petjanjian, serta pandangan masyarakat terthadap makna cerita tersebut. Data
sekunder diperoleh dari telaah dokumen, antara lain naskah-naskah lokal (mis. Babad atau catatan
sejarah lokal yang menyebut Sabdopalon—Syekh Subakir), artikel jurnal terkait, dan buku-buku literatur
folklor. Beberapa karya ilmiah terdahulu tentang folklor dan budaya Jawa (Koentjaraningrat, 1971) juga
dijadikan rujukan konseptual.

Pengumpulan data dalam penelitian folklor kualitatif menekankan fieldwork atau kerja lapangan.
Wawancara mendalam dengan narasumber kunci menjadi teknik utama dalam menangkap cerita rakyat,
kepercayaan, atau tradisi lisan langsung dari pelaku budaya. Wawancara ini biasanya bersifat semi-
terstruktur, di mana pertanyaan terbuka digunakan agar informan dapat bebas bercerita, dan direkam
agar detail narasi tidak hilang. Selain wawancara, observasi partisipatif juga dilakukan dengan cara
peneliti terlibat langsung dalam kegiatan budaya masyarakat, mengamati perilaku, ritual, atau performa
folklor (Danandjaja, 1986). Selain wawancara dan observasi, analisis dokumen atau dokumentasi juga
digunakan sebagai sumber data sekunder. Peneliti sering kali menelaah naskah kuno, arsip, catatan
sejarah lokal, teks lagu atau puisi, serta literatur terkait cerita rakyat. Dokumentasi ini juga dapat
mencakup foto atau video atas objek budaya seperti artefak, lokasi ritual, dan simbol-simbol yang terkait
dengan folklor yang diteliti. Dengan mengombinasikan ketiga teknik tersebut—wawancara mendalam,
observasi partisipatif, dan analisis dokumen—penelitian folklor kualitatif dapat memperoleh data yang
lebih kaya dan holistik.

Dalam penelitian kualitatif folklor, analisis data dilakukan secara iteratif sejak awal pengumpulan
data. Salah satu kerangka analisis yang sering diacu adalah model analisis interaktif. Model ini mencakup
tiga tahap utama yang berlangsung secara siklus, diantaranya adalah: reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. komponen tersebut tidak dilakukan secara linear melainkan berlangsung
bersamaan dan berulang selama penelitian. Model Miles & Huberman membantu menjaga data yang
melimpah tetap terstruktur dan terfokus, tanpa kehilangan konteks kualitatifnya.

3. Hasil dan Pembahasan
3.1 Tokoh Sabdopalon dan Syekh Subakir dalam Masyarakat Lembah Tidar

Berdasarkan hasil data-data penelitian yang telah dilakukan, Syekh Subakir dikenal sebagai tokoh
penting dalam sejarah penyebaran Agama Islam di Tanah Jawa. Keberadaan beliau terutama dikenal
melalui tradisi lisan yang berkembang di masyarakat Lembah Tidar. Dalam berbagai versi cerita yang
dikemukakan oleh narasumber, Syekh Subakir diyakini sebagai seorang wali dari Persia yang diutus oleh
Sultan Muhammad I untuk membawa ajaran Agama Islam ke Pulau Jawa. Misi utama Syekh Subakir
bukan hanya menyebarkan agama Islam, tetapi juga menetralkan kondisi spiritual Pulau Jawa yang saat
itu dianggap penuh dengan energi negatif dan gangguan gaib.

Syekh Subakir dikenal sebagai sosok yang memiliki kemampuan spiritual luar biasa, terutama dalam
hal pertumbalan dan penetralan energi gaib (Gusti, 2024). Hal ini ditegaskan dalam wawancara dengan
juru kunci Ibu Tari, yang menyatakan bahwa Syekh Subakir merupakan wali generasi pertama yang
memiliki keahlian dalam hal spiritual dan pertumbalan. Keberhasilan Syekh Subakir dalam menjalankan
utusan dari Sultan Muhamad 1 diyakini sebagai bagian dari upaya yang lebih besar dalam Agama Islam,
terutama setelah beberapa utusan sebelumnya gagal dalam menjalankan utusan tersebut. Hal ini juga
dikonfirmasi oleh narasumber lain, seperti Mas Agus dan Bapak Sumini, yang menyatakan bahwa Syekh
Subakir dikirim ke Pulau Jawa untuk menetralkan energi spiritual yang ada agar tanah ini dapat dihuni
oleh manusia secara aman.

Dalam berbagai versi yang berkembang, petilasan Syekh Subakir di Gunung Tidar dianggap sebagai
jejak keberadaannya di Pulau Jawa. Namun, beberapa narasumber, seperti Ibu Ngatini, menyebutkan

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraens (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



4 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11

bahwa Syekh Subakir tidak menetap di Jawa, melainkan kembali ke Persia setelah misinya selesai. Meski
demikian, pengaruhnya dalam sejarah penyebaran Agama Islam dan keselarasan antara Agama Islam dan
budaya Jawa tetap dilestarikan oleh masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa peran Syekh Subakir tidak
hanya terbatas pada aspek keagamaan, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang mendalam dalam
kepercayaan masyarakat lokal (Wilda Zian Yuwafa & Drs. Bambang Purnomo, 2020).

Selain Syekh Subakir, tokoh Sabdopalon juga memiliki peran yang sangat penting dalam kepercayaan
masyarakat Lembah Tidar. Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa narasumber, Sabdopalon
diyakini sebagai pamomong spiritual yang berperan sebagai pelindung dan pembimbing masyarakat
Jawa. Dalam pandangan masyarakat, Sabdopalon bukan sekadar figur historis, melainkan entitas spititual
yang memiliki peran dalam menjaga keseimbangan Pulau Jawa.

Menurut juru kunci Ibu Tari, Sabdopalon memiliki banyak nama dan dikenal sebagai Sang Hyang
Ismaya, yang diturunkan dari khayangan untuk menjadi pamomong Tanah Jawa. Nama Sabdopalon
sendiri memiliki arti simbolis, dengan "Sabda" bermakna ucapan dan "Palon" bermakna palu, yang
menggambarkan keteguhan dalam menjaga keseimbangan (Hertlina, 2024). Peran Sabdopalon dalam
menjaga Pulau Jawa juga ditegaskan oleh Mas Agus, yang menyebut bahwa Sabdopalon adalah jin atau
entitas gaib yang menghuni Pulau Jawa dan bersemayam di Gunung Tidar.

Bapak Sumini menambahkan bahwa Sabdopalon berperan sebagai pamomong masyarakat Jawa yang
bertugas membimbing leluhur mereka. Setelah menyelesaikan tugasnya, Sabdopalon diyakini telah
kembali ke khayangan. Kisah ini menguatkan pandangan bahwa masyarakat Jawa mengaitkan
kesejahteraan dan keseimbangan Tanah Jawa dengan keberadaan Sabdopalon sebagai penjaga spiritual.

Keberadaan Sabdopalon erat kaitannya dengan konsep keseimbangan dalam budaya Jawa. Perannya
sebagai pamomong Tanah Jawa sangat ditekankan oleh berbagai narasumber, terutama dalam menjaga
keseimbangan spiritual dan budaya agar tidak tergerus oleh pengaruh luar. Menurut Ibu Tar,
Sabdopalon tidak hanya sekadar tokoh sejarah, tetapi juga makhluk spiritual yang memiliki kedudukan
penting dalam petjalanan budaya Jawa. Peran Sabdopalon sebagai pamomong dikaitkan dengan tugasnya
dalam menjaga adat istiadat masyarakat Jawa agar tetap lestari di tengah perubahan zaman.

Mas Agus juga menegaskan bahwa Sabdopalon diyakini sebagai entitas yang menjaga tanah Jawa dari
gangguan atau pengaruh yang dapat merusak harmoni yang telah terjalin sejak lama. Keberadaan
Sabdopalon juga mencerminkan nilai-nilai kepercayaan tradisional masyarakat Jawa yang mengaitkan
kesejahteraan wilayah mereka dengan keberadaannya sebagai penjaga spiritual. Dalam pemahaman ini,
Sabdopalon menjadi simbol dari kearifan lokal yang terus diwariskan dari generasi ke generasi. Dengan
demikian, perannya sebagai pamomong bukan sekadar mitos, melainkan bagian dari struktur budaya
masyarakat Jawa yang hingga kini masih dihormati dan diyakini keberadaannya (Huda et al., 2018).

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir selama 40 hari 40 malam merupakan peristiwa penting
dalam sejarah spiritual Jawa yang mencerminkan pergeseran budaya dan kepercayaan (Deviana et al.,
2024). Kisah ini terjadi pada masa transisi dari era kapitayan menuju penyebaran ajaran Islam di tanah
Jawa. Perjanjian ini dilakukan secara lisan tanpa melibatkan peperangan fisik antara kedua tokoh
tersebut. Menurut juru kunci, tidak mungkin seorang pamomong tanah Jawa menyelesaikan masalah
dengan kekerasan. Syekh Subakir harus menghadapi penunggu gaib di Gunung Tidar yang berusaha
menghalangi kedatangannya. Peperangan spiritual tersebut membangunkan Sabdopalon dari
pertapaannya, yang kemudian memulai musyawarah antara keduanya untuk menetapkan beberapa syarat
perjanjian yang diajukan oleh Sabdopalon kepada Syekh Subakir (Mahmudah, 2021).

Keterangan ini diperkuat oleh Bapak Sumini yang menjelaskan bahwa masyarakat Jawa memiliki
budaya yang menjunjung tinggi penghormatan dan musyawarah dalam menyelesaikan perbedaan. Dalam
peristiwa ini, yang terjadi bukanlah peperangan fisik, melainkan perang argumentasi atau diskusi
mendalam hingga tercapai kesepakatan antara kedua belah pihak. Mas Agus juga menambahkan bahwa
selama 40 hari 40 malam tidak ada pertarungan untuk memperebutkan tanah Jawa. Berdasarkan cerita
dari guru, juru kunci, dan leluhur, peristiwa tersebut lebih menggambarkan proses diskusi daripada

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



Keraton: Journal of History Education and Culture 5
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

konflik fisik. Ia menegaskan bahwa Syekh Subakir adalah tokoh besar, sedangkan Sabdopalon adalah
pamomong tanah Jawa. Jika benar terjadi pertarungan fisik di antara mereka, maka tanah Jawa
kemungkinan besar sudah mengalami kehancuran (Hartono & Firdaningsih, 2019). Oleh karena itu,
peristiwa ini lebih bersifat negosiasi dan pencarian kesepahaman untuk mencapai keseimbangan di tanah
Jawa.

Berdasarkan data penelitian yang diperoleh dari wawancara, petjanjian antara Sabdopalon dan Syekh
Subakir menjadi simbol proses negosiasi dan integrasi budaya di tanah Jawa. Tidak ada konflik fisik
dalam peristiwa ini, melainkan dialog panjang yang menghasilkan kesepakatan tentang bagaimana Islam
dapat menyebar di Jawa tanpa menghilangkan identitas dan budaya lokal. Peristiwa ini memberikan
pelajaran penting mengenai toleransi, musyawarah, dan keseimbangan antara tradisi dan modernitas
dalam kehidupan masyarakat Jawa (Muhammad Naufaldi & Dwi Susanti, 2023).

3.2 Tugu Sa Gunung Tidar sebagai Bentuk dan Makna Pakunya Tanah Jawa

Tugu Sa yang tetletak di puncak Gunung Tidar memiliki makna spiritual yang mendalam dalam
kepercayaan masyarakat setempat. Keberadaan tugu ini sering dikaitkan dengan konsep "paku tanah
Jawa," sebuah gagasan yang menyatakan bahwa Gunung Tidar berfungsi sebagai pusat keseimbangan
energi di Pulau Jawa. Dalam kepercayaan spiritual, Gunung Tidar dipandang sebagai titik utama yang
menstabilkan tanah Jawa, schingga segala bentuk ketidakseimbangan atau gangguan gaib dapat
dikendalikan dari tempat ini. Selain itu, Tugu Sa juga disebut-sebut menyimpan rajah Ajian Kalacakra,
suatu simbol esoterik yang diyakini berasal dari Syekh Subakir, seorang tokoh spiritual penting dalam
sejarah penyebaran Agama Islam di tanah Jawa.

Hasil data penelitian yang dikemukakan oleh beberapa narasumber memberikan perspektif yang
beragam mengenai Tugu Sa dan hubungannya dengan ajian Kalacakra. Menurut Ibu Tari, Syekh Subakir
tidak hanya menancapkan rajah Ajian Kalacakra di satu titik, seperti di Tugu Sa, tetapi juga di beberapa
lokasi lain di Gunung Tidar. Ia menjelaskan bahwa keberadaan rajah ini tersebar di berbagai lokasi,
beliau menuturkan bahwa beberapa ahli spiritual, seperti Sholeh Pati, pernah melakukan eksplorasi di
Tugu Sa dan menemukan bahwa di dalamnya terdapat pusat Ajian Kalacakra dalam bentuk batu hitam
yang telah dirajah oleh Syekh Subakir (Huda et al., 2019).

Adapun pendapat berbeda dikemukakan oleh narasumber lain, Bapak Sumini. Beliau menyatakan
bahwa Tugu Sa bukanlah simbol utama dari paku tanah Jawa, melainkan lebih berkaitan dengan ritual
penumbalan yang dilakukan pada masa pemerintahan Presiden Socharto atas perintah Sri Sultan
Hamengkubuwono IX. Pada zaman dahulu, puncak Gunung Tidar sering digunakan sebagai tempat
latthan bagi taruna Akademi Militer (Akmil). Namun, karena banyaknya tentara yang mengalami sakit,
ada dhawnb (petintah) dari Sri Sultan Hamengkubuwono IX untuk melaksanakan ritual penumbalan
menggunakan kepala kerbau. Ritual ini bertujuan untuk menetralisir energi negatif yang mengganggu
kegiatan militer di kawasan tersebut. Sebagai penanda dati prosesi tersebut, didirikanlah Tugu Sa, yang
kini menjadi bagian dari sejarah spiritual di kawasan puncak Gunung Tidar.

Perspektif dari Bapak Sumini, anggapan yang menyatakan bahwa Tugu Sa adalah bagian dari rajah
Aji Kalacakra atau menyimpan batu hitam tidaklah benar. Ia menegaskan bahwa paku tanah Jawa yang
sesungguhnya adalah Gunung Tidar itu sendiri, bukan tugu yang berada di puncaknya. Hal ini
mencerminkan adanya berbagai perspektif dalam memahami aspek spiritual dan simbolik dari Gunung
Tidar. Keyakinan mengenai paku tanah Jawa berkembang dalam berbagai versi, bergantung pada
sumber sejarah, tradisi lisan, serta kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat.

Dari berbagai narasumber yang diwawancarai, dapat disimpulkan bahwa keberadaan Tugu Sa
memiliki makna yang berbeda bagi setiap kelompok masyarakat. Bagi kalangan spiritualis, Tugu Sa
memiliki nilai sakral yang berkaitan dengan rajah Ajian Kalacakra yang ditanamkan oleh Syekh Subakir.
Sementara itu, bagi orang yang berpegang pada sejarah kontemporer, Tugu Sa lebih dikaitkan dengan
ritual penumbalan yang dilakukan pada masa pemerintahan Presiden Soeharto (Purnamasari & A.Y.
Soegeng Ysh, 2024). Perbedaan perspektif ini mencerminkan bahwa mitologi dan sejarah seting kali

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraens (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



6 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11

berbaur dalam membentuk makna simbolik suatu tempat, dan Gunung Tidar dengan Tugu Sa-nya tetap
menjadi bagian dari warisan budaya dan spiritual masyarakat Jawa yang terus berkembang hingea saat
ini.

3.3 Proses Perjanjian Sabdopalon dengan Syeh Subakir

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir selama 40 hari 40 malam merupakan salah satu
peristiwa penting dalam sejarah spiritual Jawa yang menggambarkan pergeseran budaya dan
kepercayaan. Kisah ini terjadi pada masa transisi dari era kapitayan menuju penyebaran ajaran agama
Islam di tanah Jawa. Hasil wawancara dengan narasumber terkait dengan proses perjanjian Sabdopalon
dengan Syekh Subakir menjelaskan sebagai berikut.

Bu Tari seorang juru kunci, menjelaskan bahwa perjanjian antara Sabdopalon dengan Syekh Subakir
dilakukan secara lisan. Tidak ada peperangan antara kedua tokoh tersebut, melainkan sebuah
musyawarah yang berlangsung selama 40 hari 40 malam. Juru kunci menegaskan bahwa tidak mungkin
seorang pamomong tanah Jawa menyelesaikan masalah dengan peperangan. Kemungkinan yang terjadi
adalah bahwa Syekh Subakir harus menghadapi penunggu gaib di Gunung Tidar yang berusaha
menghalangi kedatangannya. Peperangan tersebut membangunkan Sabdopalon dari pertapaannya, yang
kemudian berujung pada musyawarah antara keduanya untuk menetapkan beberapa syarat perjanjian
yang diajukan oleh Sabdopalon terhadap Syekh Subakir.

Hal ini diperkuat oleh keterangan dari Bapak Sumini yang menyatakan bahwa masyarakat Jawa
memiliki budaya yang menjunjung tinggi penghormatan dan musyawarah dalam menyelesaikan
perbedaan. Dalam peristiwa ini, yang terjadi bukanlah peperangan fisik melainkan perang argumentasi
atau diskusi yang mendalam hingga menghasilkan kesepakatan antara kedua belah pihak.

Mas Agus menambahkan bahwa selama 40 hari 40 malam tidak terjadi pertarungan untuk
memperebutkan tanah Jawa. Dari cerita yang ia dapatkan dari guru, juru kunci, dan leluhur, peristiwa
tersebut lebih menggambarkan sebuah proses diskusi ketimbang konflik fisik. Ia juga menegaskan
bahwa Syekh Subakir adalah tokoh besar, sementara Sabdopalon adalah pamomong tanah Jawa. Jika
keduanya benar-benar bertarung, maka tanah Jawa kemungkinan besar sudah mengalami kehancuran.
Oleh karena itu, peristiwa ini lebih bersifat negosiasi dan pencarian kesepahaman guna mencapai
keselarasan bagi tanah Jawa.

Berdasarkan data penelitian yang diperoleh dari wawancara, perjanjian antara Sabdopalon dengan
Syekh Subakir adalah simbol dari proses negosiasi dan integrasi budaya yang berlangsung di tanah Jawa.
Tidak ada pertarungan fisik dalam peristiwa ini, melainkan sebuah dialog panjang yang menghasilkan
kesepakatan tentang bagaimana Islam dapat menyebar di Jawa tanpa menghilangkan identitas dan
budaya lokal (Naililhaq, 2020). Peristiwa ini memberikan pelajaran penting tentang pentingnya toleransi,
musyawarah, dan keseimbangan antara tradisi dan modernitas dalam kehidupan masyarakat Jawa.

3.4 Isi Perjanjian Syekh Subakir dengan Sabdopalon menurut Pemahaman Masyarakat
Lembah Tidar

Hasil penelitian menunjukkan bahwa petjanjian antara Sabdopalon dan Syekh Subakir memiliki
beberapa poin penting yang menjadi dasar bagi proses peristiwa penyebaran agama Islam di Jawa:

1. Penyebaran Islam harus dilakukan tanpa paksaan. Masyarakat Jawa diberikan kebebasan untuk
memilih keyakinannya tanpa adanya tekanan. Islam harus masuk melalui pendekatan budaya dan
kesadaran spiritual agar dapat diterima dengan baik.

2. Tradisi dan adat istiadat Jawa harus tetap dihormati dan tidak boleh dihilangkan. Kepercayaan
dan budaya yang telah lama mengakar dalam kehidupan masyarakat harus tetap lestari dan
berjalan berdampingan dengan ajaran Islam. Tradisi seperti selametan, kenduri, dan
penghormatan terhadap leluhur tetap diperbolehkan selama tidak bertentangan dengan prinsip
agama Islam.

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



Keraton: Journal of History Education and Culture 7
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

3. Islam diperbolehkan berkembang di tanah Jawa, tetapi proses peristiwa penyebaran agama Islam
tidak boleh dilakukan secara menyeluruh. Masyarakat setempat menekankan bahwa Islam harus
tetap menghormati keberagaman yang ada, tanpa menghilangkan identitas asli budaya Jawa.

4. Pembangunan tempat ibadah harus mencerminkan nuansa budaya Jawa. Dalam membangun
masjid atau tempat peribadatan lainnya, unsur budaya lokal seperti arsitektur joglo atau ornamen
khas Jawa harus tetap dipertahankan agar identitas budaya tidak tergerus oleh pengaruh luar.

5. Prinsip "Jawa digawa, Arab digarap." Artinya, budaya Jawa tetap dijaga dan dibawa dalam kehidupan
sehari-hati, sedangkan ajaran Islam diadaptasi dan diterapkan dengan tetap mempertimbangkan
kearifan lokal. Hal ini menegaskan bahwa Islam yang berkembang di Jawa adalah Islam yang
berakulturasi dengan budaya setempat.

6. Kesepakatan didasarkan pada kesamaan nilai antara Kapitayan dan Islam. Dalam kepercayaan
lama, masyarakat sudah mengenal konsep penyembahan kepada Tuhan yang tidak berwujud.
Kesamaan ini menjadi dasar bahwa ajaran Islam dapat diterima tanpa harus menghapus nilai- nilai
lokal yang telah ada sebelumnya.

Perjanjian antara Syeh Subakir dengan Sabdopalon merupakan salah satu peristiwa yang memiliki
makna mendalam dalam sejarah transisi kepercayaan di tanah Jawa. Dalam pemahaman masyarakat
Lembah Tidar, petjanjian ini bukan sekadar kesepakatan antara dua tokoh, melainkan simbol dati proses
akulturasi antara ajaran agama Islam yang dibawa oleh Syeh Subakir dan kepercayaan lama yang dijaga
oleh Sabdopalon. Masyarakat meyakini bahwa peristiwa ini menjadi penanda bahwa agama Islam
diterima di tanah Jawa tidak melalui pemaksaan, tetapi melalui proses yang menghormati adat istiadat
dan budaya yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat.

Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan dengan berbagai narasumber, ditemukan bahwa isi
perjanjian tersebut berpusat pada prinsip keseimbangan antara agama dan budaya. Dalam wawancara
dengan Bu Tari, dijelaskan bahwa perjanjian ini memuat tiga poin utama, yakni larangan menyebarkan
Islam dengan paksaan, larangan menghilangkan adat istiadat Jawa, serta ketentuan bahwa meskipun
agama Islam diperbolehkan berkembang di tanah Jawa, tidak semua aspek kehidupan masyarakat harus
diislamkan secara menyeluruh. Dengan kata lain, terdapat ruang bagi keberagaman kepercayaan dan
budaya yang telah ada sebelumnya agar tetap dapat hidup berdampingan dengan ajaran agama Islam
(Purnamasari & A.Y. Soegeng Ysh, 2024). Selain itu, narasumber juga mengungkapkan adanya versi lain
dari perjanjian ini yang menyebutkan bahwa raja pertama dalam kerajaan Islam di tanah Jawa haruslah
berasal dati keturunan campuran, yakni memiliki orang tua yang berasal dari dua agama yang berbeda.
Namun, menurut juru kunci informasi ini masih perlu dikaji lebih lanjut karena kemungkinan besar
hanya merupakan interpretasi dari berbagai sumber sekunder yang belum tentu memiliki dasar kuat
dalam tradisi lisan maupun kajian sejarah.

Sementara itu, wawancara dengan Ibu Ngatini mengungkapkan bahwa inti dari perjanjian tersebut
adalah bahwa Islam boleh disebarkan, tetapi tidak boleh merusak tatanan yang sudah ada. Peristiwa
penyebaran agama islam harus dilakukan dengan cara yang tetap menjaga keselarsan antara nilai-nilai
agama Islam dan budaya Jawa. Dalam hal ini, muncul peribahasa yang sering digunakan sebagai prinsip
utama dalam memahami perjanjian ini, yaitu Jawa digawa, Arab digarap. Peribahasa ini mengandung
makna bahwa budaya Jawa harus tetap dipertahankan, sementara ajaran Islam yang masuk harus diolah
dan disesuaikan agar dapat diterima dengan baik oleh masyarakat. Narasumber juga menyoroti adanya
kesalahan dalam memahami perjanjian ini di masa kini. Banyak pihak yang justru mengabaikan esensi
petjanjian tersebut dengan lebih mengutamakan budaya luar, sementara budaya lokal justru mulai
terpinggirkan. Padahal, perjanjian ini secara jelas menegaskan bahwa seseorang yang tinggal di tanah
Jawa harus tetap menjunjung tinggi nilai-nilai Jawa sebagai bagian dari identitas mereka.

Dalam wawancara dengan Mas Agus, diperoleh informasi lain yang menambahkan dimensi baru
dalam pemahaman mengenai petjanjian ini. Selain larangan untuk memaksakan Islam dan larangan
meninggalkan adat Jawa, terdapat satu aspek lain yang juga menjadi bagian dari kesepakatan, yaitu bahwa

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraens (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



8 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11

dalam pembangunan tempat ibadah, arsitektur bangunan harus tetap memiliki nuansa budaya Jawa. Hal
ini menegaskan bahwa dalam proses Peristiwa penyebaran agama islam, tidak hanya aspek spiritual yang
diperhatikan, tetapi juga manifestasi fisik dari budaya harus tetap mencerminkan identitas lokal. Dengan
demikian, masjid-masjid atau tempat ibadah lainnya yang dibangun di tanah Jawa tidak boleh
sepenuhnya mengadopsi unsur luar, melainkan harus tetap mencerminkan karakteristik arsitektur yang
khas Jawa, seperti bentuk atap joglo atau ornamen-ornamen tradisional.

Adapun wawancara dengan Bapak Sumini memberikan perspektif yang lebih mendalam mengenai
bagaimana petjanjian ini dapat terjalin. Perjanjian ini dapat diterima oleh kedua belah pihak karena
adanya kesamaan konsep antara ajaran Kapitayan, yang telah dianut oleh masyarakat Jawa sebelum
kedatangan Islam, dengan ajaran Islam itu sendiri. Kedua sistem kepercayaan ini memiliki kesamaan
dalam hal keyakinan terhadap Tuhan yang tidak terlihat, meskipun tata cara peribadatannya berbeda.
Oleh karena itu, kesepakatan yang terjadi bukanlah sekadar bentuk toleransi, tetapi juga karena terdapat
titk temu dalam nilai-nilai spiritual yang dijunjung oleh kedua ajaran tersebut. Dengan adanya
pemahaman ini, proses Peristiwa penyebaran agama islam di tanah Jawa tidak mengalami benturan yang
berarti, melainkan berjalan melalui jalur yang lebih damai dan dapat diterima oleh masyarakat setempat.

Dalam petjanjian ini terkandung berbagai nilai penting yang menjadi prinsip dalam proses Peristiwa
penyebaran agama islam di tanah Jawa. Salah satu nilai utama yang dapat diidentifikasi adalah nilai
toleransi dan keharmonisan. Agama Islam diperbolehkan untuk berkembang di tanah Jawa, tetapi tidak
dengan cara yang memaksakan atau meniadakan kepercayaan sebelumnya. Dengan kata lain, Islam
masuk ke Jawa dengan pendekatan yang lebih fleksibel dan terbuka terhadap keberagaman, bukan
dengan pendekatan yang kaku atau bersifat eksklusif. Selain itu, petjanjian ini juga mengandung nilai
keseimbangan antara agama dan budaya. Islam yang diterima oleh masyarakat Jawa bukanlah Islam yang
menghapus identitas budaya lokal, melainkan Islam yang dapat berjalan berdampingan dengan adat
istiadat yang telah lama ada.

Di samping itu, nilai kebijaksanaan dalam dakwah juga menjadi aspek penting dalam petjanjian ini.
Islam tidak boleh disebarkan dengan paksaan, tetapi harus dilakukan melalui pendekatan yang penuh
kebijaksanaan dan kearifan lokal. Pendekatan ini sejalan dengan strategi dakwah yang dilakukan oleh
para Wali Songo, yang lebih menekankan aspek budaya dan kesenian dalam menyebarkan ajaran Islam
agar dapat diterima dengan lebih mudah oleh masyarakat. Tidak hanya itu, petjanjian ini juga
menegaskan nilai keberagaman dan pluralisme. Tanah Jawa telah lama menjadi tempat bagi berbagai
kepercayaan dan tradisi yang hidup berdampingan. Oleh karena itu, Islam yang berkembang di Jawa
tidak boleh menghilangkan keberagaman tersebut, tetapi justru harus mampu beradaptasi dengan
kondisi yang sudah ada.

Selain itu, nilai pelestarian budaya juga sangat ditekankan dalam perjanjian ini. Salah satu bukt
konkret dari nilai ini adalah adanya ketentuan bahwa tempat ibadah harus tetap memiliki nuansa
arsitektur Jawa. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Islam berkembang, budaya lokal tidak boleh
diabaikan, melainkan hatus tetap dijaga agar tidak hilang di tengah pengaruh luar. Terakhir, petjanjian ini
juga mencerminkan nilai kesepakatan dan musyawarah. Kesepakatan yang terjadi antara Syeh Subakir
dan Sabdopalon menunjukkan bahwa perbedaan tidak harus diselesaikan melalui konflik, tetapi dapat
diselesaikan melalui dialog dan musyawarah untuk mencapai titik temu yang dapat diterima oleh kedua

belah pihak.

Dari berbagai wawancara yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa perjanjian antara Syeh
Subakir dengan Sabdopalon memiliki makna yang sangat penting dalam sejarah Peristiwa penyebaran
agama islam di tanah Jawa. Perjanjian ini tidak hanya menjadi landasan dalam penyebaran Islam, tetapi
juga menjadi prinsip dasar dalam menjaga keseimbangan antara Islam dan budaya lokal. Dengan adanya
petjanjian ini, masyarakat Jawa tidak dipaksa untuk meninggalkan adat dan tradisi mereka, melainkan
diberikan ruang untuk tetap mempertahankan identitas mereka sambil menerima ajaran Islam secara
sukarela. Sebaliknya, Islam juga mengalami proses adaptasi agar dapat diterima dengan baik oleh
masyatrakat tanpa harus bertentangan dengan nilai-nilai budaya yang telah ada sebelumnya.

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



Keraton: Journal of History Education and Culture 9
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

Dengan demikian, perjanjian ini menjadi bukti bahwa transisi kepercayaan di tanah Jawa tidak selalu
berlangsung dengan konflik atau penindasan, tetapi justru dapat terjadi melalui jalan kesepakatan,
penghormatan terhadap perbedaan, dan kesadaran untuk menjaga keseimbangan antara agama dan
budaya (Ula & Prasetia, 2020). Islam yang berkembang di tanah Jawa pun menjadi Islam yang khas,
yang tidak hanya berbasis pada ajaran agama, tetapi juga menghargai kearifan lokal dan menjunjung
tinggi nilai-nilai budaya yang telah diwariskan dari generasi ke generasi.

4, Simpulan

Berdasarkan analisis mengenai bentuk dan makna perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir
dalam cerita rakyat masyarakat Lembah Tidar, ditemukan bahwa folklor ini memiliki peran penting
dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat setempat. Folklor ini bukan sekadar warisan budaya,
tetapi juga berfungsi sebagai sarana pembelajaran yang membentuk pemahaman terhadap nilai-nilai lokal
dan proses akulturasi budaya antara Islam dan tradisi Jawa. Syekh Subakir dan Sabdopalon memiliki
peran penting dalam penyebaran Islam di Jawa yang betlangsung secara damai melalui akulturasi budaya.
Perjanjian ini mengandung tiga prinsip utama: 1. Penyebaran Islam harus dilakukan dengan damai tanpa
paksaan; 2. Budaya lokal harus tetap dihormati dan tidak boleh dihilangkan; 3. Islam dapat berkembang
di tanah Jawa dengan tetap mempertahankan identitas budaya setempat.

Nilai-nilai yang terkandung dalam petjanjian ini mencerminkan kebijaksanaan dalam dakwah dengan
pendekatan yang penuh kearifan dan penghormatan terhadap keberagaman. Islam tidak disebarkan
dengan pemaksaan, melainkan dengan cara yang adaptif sehingga tetap mengakomodasi nilai-nilai lokal.
Perjanjian ini juga memiliki pesan moral penting tentang keseimbangan antara agama dan budaya,
sebagaimana diyakini dalam kepercayaan masyarakat mengenai ramalan kembalinya Sabdopalon setelah
500 tahun jika keseimbangan tersebut terganggu. Keyakinan ini menunjukkan bahwa perubahan
kepercayaan di Jawa tidak terjadi secara drastis, melainkan melalui proses damai yang menjaga harmoni
antara tradisi lama dan ajaran baru.

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa petjanjian antara Syekh Subakir dan
Sabdopalon bukan hanya sekadar cerita rakyat, tetapi juga memiliki pengaruh mendalam terhadap
perjalanan sejarah dan budaya masyarakat Lembah Tidar. Kesepakatan ini membuktikan bahwa
perubahan kepercayaan di Jawa terjadi melalui jalan yang damai, dengan pendekatan akulturasi budaya
yang tetap menjaga keseimbangan antara agama dan tradisi lokal. Oleh karena itu, penelitian ini
menegaskan pentingnya folklor sebagai medium dalam memahami dinamika sejarah, identitas, dan
kebudayaan masyarakat Jawa yang terus berkembang hingga saat ini.

References
Apriliyani, N. Y. A., Sunendar, D., Syihabuddin, S., & Sumiyadi, S. (2023). Orientation of Cultural
Values in West Java Folklore “Si Buncir”: Cultural Representation Study. Jurnal Lingua 1dea, 14(1),
1. https://doi.org/10.20884/1.j1i.2023.14.1.7657

Ariani, S., Maya Valiantien, N., & Alim Akbar Nasir, M. (n.d.). PENGUMPULAN DATA CERITA
RAKYAT BONTANG SEBAGAI BAHAN LITERAST BERBASIS KEARIFAN ILOKAL Data
Collection of Bontang Folklore as Local Wisdom-Based Literacy Material.

Bascom, W. R. (n.d.). Four Functions of Folklore. In Source: The Journal of American Folklore (Vol. 67,
Issue 266). https://about.jstor.org/term  editorbara,+50296-Article+ Text-100601-1-18-20230127.
(n.d.).

Danandjaja, J. (1986). Folklor Indonesia.

Deviana, Amelia, M. S., Aris, M., Handayani, R. P., Aprilia, A. A., & Sumargono. (2024). Nilai Kearifan
Lokal Nengah Nyappur dalam Pencegahan Kasus Kriminalitas Anak di Kota Bandar Lampung.

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraens (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)


https://about.jstor.org/term

10 Keraton: Journal of History Education and Culture
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11

Keraton: Journal of History Education and Culture, 6(1), 7-15.
https://doi.org/10.32585/keraton.v6il.5216

Fauzi, N. A. (nd.). LOCAL WISDOM IN SURAKARTA VILLAGE FOLKL.ORE AT CIREBON
REGENCY.

Gusti, M. K. (2024). Vidya darsan. 6(1), 109-116.

Hambali, I. M. (2017). Rewvitalization Of Javanese Cultural V alnes System: An ldea Of Character Education Based
Multi-cultnral.

Hartono, H., & Firdaningsih, F. (2019). Akulturasi Islam Dengan Budaya Jawa Dalam Ritual Sedekah
Laut Di Pantai Pedalen Kabupaten Kebumen. IBDA " : Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 17(2), 364—
380. https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.3232

Herlina, N. (2024). History of Military Academies in Indonesia. Indonesian Historical Studies, 7(2), 165—
183. https://doi.org/10.14710/ihis.v7i2.18887

Huda, C. N., Khusniyah, A., Dewi, C., Sholichah, A. M., Mayjen, J., & Soegeng, B. (2018). Profil Wisata
Religi Gunung Tidar Sebagai Pakuning Tanah Jawa (Studi Etnografi Di Kota Magelang) Mount
Tidar’S Religous Tourism Profile As “Pakuning” Java Land (Etnography Study in Magelang City).
The 8th University Research Colloguinm 2018, June, 343-347.

Huda, C. N., Khusniyah, A., Sholichah, D. C., & Miswanto, A. (2019). Profil Wisata Religi Gunung
Tidar Sebagai Pakuning Tanah Jawa (Studi Etnografi di Kota Magelang) . Urecol, §(Januari), 343—
347.

Ichsan, Y., Mutiara, E., Fauzi, 1., Ma’ruf, H., Ahmad, N., & Yogyakarta, D. (2022). VALUES OF JAVA
CULTURE. FORUM PAEDAGOGIK, 13(2).https:/ /doi.otg/10.24952/ pacdagogik.v13i2#3922

Isttkomah, Aris Aryanto, & Eko Santosa. (2024). Kajian Folklor Tradisi Bersih Desa Di Desa Loano
Kecamatan Loano Kabupaten Purworejo. Kawrih: Journal of Language Education, Literature and Local
Culture, 6(1), 18-27. https://doi.org/10.32585 /kawruh.v6i1.4519

Koentjaraningrat. (1971). Manusia dan Kebudayaan Indonesia.

Mahmudah, M. (2021). Bentuk, Makna, dan Fungsi Sastra Lisan Pujian di Kelurahan Bugul Lor Kota
Pasuruan. Jurnal Simki Pedagogia, 4(2), 147-158. https://doi.org/10.29407 /isp.v4i2.44

Muhammad Naufaldi, & Dwi Susanti. (2023). Analisis Resepsi Konten Sabdo Palon Nagih Janji pada
Kanal Youtube Kisah Tanah Jawa terhadap Nilai Budaya dan Kehidupan. Jurnal Andiens, 4(1), 65—
74. https:/ /doi.org/10.18196/jas.v4il.6

Marsella, E., & Sutan Lubis, H. (20192). Myths of the “Si Beru Dayang” Folklore and the Vision in the
Environment Conservation in Karo Regency, Indonesia. International Journal of Research & Review
(Www.ILjrrjournal.Com) V'ol, 6(7). www.ijrrjournal.com

Marsellaa, E., & Putti, D. M. (n.d.). Folklore as Ethnic Embodiment Bias: Value Analysis on Karo Folklore.
https://doi.org/10.33258 /birci.v3i4.1273

Novianti, N. (2022). Indonesian Folk Narratives: On the Interstices of National Identity, National
Values, and Character Education. Jowrnal of Ethnology and  Folkloristics, 16(1), 99—
116.https://doi.org/10.2478 /jef-2022-0006

Naililhaq, F. N. (2020). Kearifan Lokal Bertajuk Religi Dalam Mite Gunung Tidar: Kajian Antropologi
Sastra. Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 20(1), 61-70.
https://doi.org/10.17509/bs_jpbsp.v20i1.25972

Nikmah, A. A. (2022). Pendidikan Karakter melalui Folklor Berbasis Ajaran SUnan Muria pada
Masyarakat Piji Wetan Desa Lau Kabupaten Kudus. Proceeding 2th NCESCO, 1(16).

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)


http://www.ijrrjournal.com/

Keraton: Journal of History Education and Culture 11
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online)

Purnamasari, I, & A.Y. Soegeng Ysh. (2024). Sabdopalon Nayagenggong’s Thesis: Historical,
Philosophical, and Religious Education Studies. Interdisciplinary Journal of Social Science and Education
(IJSSE), 2(1), 71-90. https://doi.org/10.53639 /ijsse.v2i1.21

Santosa, W. H., Sudirman, A., Khadifa, R., & Wijaya, A. R. (n.d.). Exploring the Character Education V alnes
Ewmbedded in East Java’s Folklore.

Setiawan, 1., Tallapessy, A., & Subaharianto, A. (2017). Exertion of Cultures and Hegemonic Power in
Banyuwangi: The Midst of Postmodern Trends. KARSA: Journal of Social and Isiamic Culture, 25(1),
147. https://doi.org/10.19105/karsa.v25i1.1118

Stefani, A., Fatayah, A., Fitram, M., Endang Mascita, D., & Fauzi, A. (2024). International Journal of
Literature  Studies Exploration of Social and Cultural Values in  Indonesian West Java Folklore.
https://doi.org/10.32996/ijts

Sulastri. (2023). Kepercayaan rakyat di desa talang donok kecamatan topos kabupaten lebong (analisis folklor sebagian
lisan).

Sutikno. (2021). The Culture of The Following of Melayu Identity in Indonesia. International Journal of
Ethno-Sciences and Education Research, 1(3), 44-47.

Tri Wedawati, M., Nur Abida, F. 1., Koiri, Much., & Damanhuri, A. (2022). Cultural and Moral Values
in East Javanese Folklote. ELS Journal on Interdisciplinary Studies in Humanities, 5(3), 411-415.
https://doi.org/10.34050/ elsjish.v5i3.22230

"Ula, N. H., & Prasetia, S. A. (2020). Analisis Performatif atas Rajah Syekh Subakir di Desa Tawing,
Trenggalek Perspektif Living Qut’an. Jurnal Studi Imn-Llmn Al-Qur'an Dan Hadzs, 21(2), 313-330.

Vagor, V., Darmayanti, 1. A. M., & Dewantara, P. M. (2021). Folklor lisan totokkengan di pulau
sapeken, kabupaten sumenep. Jurnal Adat Dan Budaya, 3(1), 36—44.

Widuroyekti, B., & Setyowati, T. (2018). SOCIAL DIMENSIONS OF CULTURE IN THE
JAVANESE FOLKLORE AS A SOURCE OF CULTURAL EDUCATION AND IDENTITY
FOSTERING ON ELEMENTARY SCHOOL STUDENTS. Empowerment and Preservation of Local
Langnages, 132—139.

Wilda Zian Yuwafa, & Drs. Bambang Purnomo, M. S. (2020). NILAI LAKU SPIRITUAL SAJRONE
SERAT JANGKA ING TANAH JAWI KABANDHINGAKE KLAWAN SERAT SYEKH
SUBAKIR ( Tintingan Hermeneutika lan Intertekstual ) Dening: Wilda Zian Yuwafa
UNIVERSITAS NEGERI SURABAYA. Tintingan Hermeneutika Lan Intertekstual.

X, B. L. (2022). INTERNATIONAL JOURNAL ON ORANGE TECHNOLOGY The Role of Folklore
n the Moral and Aesthetic Upbringing of the Individual.
https://journals.researchparks.org/index.php/IJOT

Figna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraens (Perjanfian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyar
Masyarakat Lembah Tidar)



