
Keraton: Journal of History Education and Culture 

1 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton  

 

10.32585/keraton.v1i1.xxx                                                                                        pendidikansejarahunivet@gmail.com 

 

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat Masyarakat 
Lembah Tidar 

Fiqna Nafial Khaq a,1,*, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni b,2 

 

a Universitas Negeri Semarang, Semarang, Indonesia 

b 
Universitas Negeri Semarang, Semarang, Indonesia 

 
1 fiqnanafial06@students.unnes.ac.id; 2 sriprastiti@mail.unnes.ac.id 

 

* Corresponding Author; Fiqna Nafial Khaq 

Received 11 February 2025; accepted 27 February 2025; published 14 March 2025 

A B ST R AC T 
 

 KEYWORDS 

This research aims to describe how the agreement between Sabdopalon and 
Syekh Subakir is represented in the lives of the people of Tidar Valley, Magelang. 
The focus of this research is to reveal the content of the agreement, the process 
of spiritual negotiation that lasted for 40 days and 40 nights, and to analyze the 
moral messages, values and norms contained in the agreement. The research 
method used is a qualitative-descriptive approach with data collection 
techniques through in-depth interviews with the caretaker of Gunung Tidar and 
community leaders, as well as document and literature reviews. The study results 
show that this agreement symbolizes cultural acculturation between Islamic 
teachings and Javanese traditions. The agreement includes several key 
conditions: the spread of Islam must be conducted peacefully without coercion, 
Javanese traditions and customs must be respected, Islamic places of worship 
must reflect local culture, and Islamic teachings must be adapted to local 
wisdom. The Sa Monument at the summit of Gunung Tidar serves as a physical 
symbol of this agreement, with the meaning "Sapa Salah Seleh" which 
emphasizes the consequences of every action. This study concludes that the 
agreement between Sabdopalon and Syekh Subakir reflects the process of 
spreading Islam in Java which took place peacefully and adaptively. The main 
values contained in this agreement are tolerance, deliberation, and a balance 
between tradition and religion. This research contributes to folklore studies and 
enriches the understanding of the harmonious relationship between local beliefs 
and new teachings in Javanese society. 

 Folklore; 

Sabdopalon; 

Syekh Subakir; 

Cultural Acculturation 

 

This is an open-
access article under 
the CC–BY-SA 
license 

 

 

1. Pendahuluan 

Gunung Tidar di Magelang, Jawa Tengah, dikenal tidak hanya karena bentuk fisiknya, tetapi juga 

karena legenda yang menyelimutinya. Masyarakat setempat meyakini Gunung Tidar sebagai “pakunya 
Tanah Jawa” – pusat spiritual pulau Jawa – dan tempat terjadinya perjanjian antara Sabdopalon dan 

Syekh Subakir yang menjadi bagian penting dari tradisi lisan mereka. Sabdopalon dalam folklor Jawa 

dianggap sebagai penjaga spiritual (danyang) Tanah Jawa. Sementara itu, Syekh Subakir adalah ulama 

dari Persia yang diutus Sultan Muhammad I (Rum/Turki Utsmani) untuk menyebarkan agama Islam di 

Jawa pada masa tersebut. Pertemuan kedua tokoh ini melahirkan kisah perjanjian yang sarat makna: 

setelah terjadi pertarungan spiritual selama 40 hari 40 malam, Sabdopalon dan Syekh Subakir mencapai 

suatu kesepakatan damai dalam bentuk perjanjian dengan syarat-syarat tertentu. Cerita ini telah 

diwariskan secara turun-temurun di Lembah Tidar melalui tradisi tutur (lisan), sehingga menjadi bagian 

dari identitas budaya lokal. 

Penelitian terhadap folklor Sabdopalon–Syekh Subakir penting dilakukan karena cerita ini 

mengandung nilai-nilai budaya dan historis sekaligus religius. Sejauh ini, beberapa penelitian terdahulu 

telah mengkaji folklor dan kearifan lokal serupa di berbagai daerah. Misalnya, (Nikmah, 2022) 

mengidentifikasi kearifan lokal dalam berbagai versi folklor asal-usul Kota Langsa. Penelitian (Nikmah, 

http://journal.univetbantara.ac.id/index.php/keraton
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                 (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat      
Masyarakat Lembah Tidar)                          

  

2022) menunjukkan bahwa meskipun cerita rakyat bisa memiliki beberapa versi, ada benang merah 

berupa nilai-nilai lokal yang konsisten di dalamnya. Penelitian lain oleh (Sulastri, 2023) mengkaji bentuk, 

makna, dan fungsi tradisi Mayu Desa di Probolinggo, sementara (Vagor et al., 2021) meneliti 

pemanfaatan legenda lokal di Samosir untuk pengembangan wisata budaya. Secara umum, studi-studi 

tersebut sama-sama menggunakan metode deskriptif kualitatif dan pendekatan folklor dalam 

menganalisis cerita rakyat. Namun, objek dan fokus masing-masing penelitian berbeda. (Nikmah, 2022) 

meneliti folklor asal-usul kota di Aceh, (Sulastri, 2023) membahas tradisi upacara di Probolinggo, dan 

(Vagor et al., 2021) mengkaji legenda di Samosir sebagai daya tarik wisata. Belum ada penelitian yang 

secara spesifik mendalami cerita Sabdopalon dan Syekh Subakir di Gunung Tidar. Oleh karena itu, 

penelitian ini diarahkan untuk mengisi kekosongan kajian tersebut dengan fokus pada bentuk perjanjian 

yang terjadi antara Sabdopalon dan Syekh Subakir serta makna atau pesan moral yang terkandung di 

dalamnya bagi masyarakat setempat. 

Secara teoretis, penelitian ini mengacu pada konsep-konsep folklor dan kebudayaan. Folklor 

didefinisikan sebagai sebagian kebudayaan suatu kolektif yang diwariskan turun-temurun, dalam 

berbagai versi, secara lisan maupun melalui isyarat atau contoh yang disertai dengan gerak isyarat atau 

alat pembantu pengingat. Folklor memiliki ciri-ciri tertentu, antara lain bersifat tradisional, disebarkan 

secara lisan, dan biasanya memiliki fungsi-fungsi tertentu dalam masyarakat. (Danandjaja, 1986) 

menyebutkan sembilan ciri folklor, di antaranya adalah penyebaran yang dilakukan secara lisan, bersifat 

anonim, dan memiliki kegunaan (fungsi) dalam kehidupan kolektif masyarakat. Salah satu fungsi penting 

folklor adalah sebagai media penyampai nilai-nilai budaya, moral, dan pedoman hidup. Mitos atau 

legenda seperti Sabdopalon–Syekh Subakir biasanya mengemban fungsi edukatif dan kontrol sosial 

dalam (Danandjaja, 1986) mengemukakan empat fungsi folklor yaitu sebagai sistem proyeksi, alat 

pengesahan budaya, alat pendidikan, dan pemaksa serta pengawas norma masyarakat. Dalam konteks 

cerita Sabdopalon-Syekh Subakir, fungsi-fungsi folklor tersebut tampak pada bagaimana cerita ini 

menyampaikan pesan moral tentang konsekuensi dari pilihan masyarakat dalam menerima agama baru. 

Konsep makna dalam folklor dipahami sebagai pesan atau nilai yang dapat ditarik dari suatu cerita 

rakyat. Makna tersebut muncul melalui hubungan antara unsur-unsur dalam folklor dan konteks sosial 

budaya masyarakat. Makna folklor tidak bersifat tunggal atau mutlak; setiap generasi atau individu dapat 

menafsirkan ulang cerita sesuai perspektif mereka, selama esensi nilainya—terutama nilai moral—tetap 

terjaga. 

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bagaimana perjanjian antara Sabdopalon dan Syekh Subakir 

direprentasikan dalam kehidupan masyarakat Lembah Tidar Magelang, menganalisis pesan moral, nilai-

nilai dan norma yang terkandung dalam perjanjian tersebut bagi masyarakat setempat. Penelitian ini 

diharapkan dapat memperkaya khazanah ilmu folklor khususnya terkait integrasi budaya lokal dan 

agama, serta memberikan manfaat praktis sebagai bahan ajar muatan lokal atau pendidikan karakter 

berbasis budaya daerah. 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian folklor umumnya menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif dan 

etnografis. Pendekatan etnografis berarti peneliti terjun langsung ke dalam lingkungan budaya untuk 

melakukan observasi partisipatif dan wawancara, sehingga dapat memahami fenomena folklor dalam 

konteks alaminya. Melalui metode deskriptif, peneliti berupaya menggambarkan dan menginterpretasi 

tradisi, cerita, atau praktik folklor secara rinci sesuai konteks sosial-budayanya (Bascom, 1954). Dengan 

demikian, pendekatan kualitatif memungkinkan folklorolog mendokumentasikan keragaman bentuk 

folklor dan maknanya secara mendalam. Objek kajian ini berupa folklor perjanjian Sabdopalon dengan 

Syekh Subakir yang hidup dalam tradisi lisan masyarakat Lembah Tidar, Magelang. Fokus penelitian 

mencakup dua hal: bentuk (isi) perjanjian Sabdopalon–Syekh Subakir, dan makna (nilai-nilai) yang 

terkandung di dalamnya. Sumber data terdiri atas sumber primer dan sekunder. Data primer diperoleh 

melalui wawancara mendalam dengan narasumber kunci, yaitu juru kunci Gunung Tidar dan tokoh 



Keraton: Journal of History Education and Culture 3 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                  (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat     
Masyarakat Lembah Tidar)                          

 

masyarakat Desa Magersari yang memahami cerita Sabdopalon–Syekh Subakir. Wawancara dilakukan 

secara semi-terstruktur berdasarkan pedoman yang telah disiapkan, mencakup pertanyaan tentang detail 

cerita, syarat-syarat perjanjian, serta pandangan masyarakat terhadap makna cerita tersebut. Data 

sekunder diperoleh dari telaah dokumen, antara lain naskah-naskah lokal (mis. Babad atau catatan 

sejarah lokal yang menyebut Sabdopalon–Syekh Subakir), artikel jurnal terkait, dan buku-buku literatur 

folklor. Beberapa karya ilmiah terdahulu tentang folklor dan budaya Jawa (Koentjaraningrat, 1971) juga 

dijadikan rujukan konseptual. 

Pengumpulan data dalam penelitian folklor kualitatif menekankan fieldwork atau kerja lapangan. 

Wawancara mendalam dengan narasumber kunci menjadi teknik utama dalam menangkap cerita rakyat, 

kepercayaan, atau tradisi lisan langsung dari pelaku budaya. Wawancara ini biasanya bersifat semi-

terstruktur, di mana pertanyaan terbuka digunakan agar informan dapat bebas bercerita, dan direkam 

agar detail narasi tidak hilang. Selain wawancara, observasi partisipatif juga dilakukan dengan cara 

peneliti terlibat langsung dalam kegiatan budaya masyarakat, mengamati perilaku, ritual, atau performa 

folklor (Danandjaja, 1986). Selain wawancara dan observasi, analisis dokumen atau dokumentasi juga 

digunakan sebagai sumber data sekunder. Peneliti sering kali menelaah naskah kuno, arsip, catatan 

sejarah lokal, teks lagu atau puisi, serta literatur terkait cerita rakyat. Dokumentasi ini juga dapat 

mencakup foto atau video atas objek budaya seperti artefak, lokasi ritual, dan simbol-simbol yang terkait 

dengan folklor yang diteliti. Dengan mengombinasikan ketiga teknik tersebut—wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan analisis dokumen—penelitian folklor kualitatif dapat memperoleh data yang 

lebih kaya dan holistik.  

Dalam penelitian kualitatif folklor, analisis data dilakukan secara iteratif sejak awal pengumpulan 

data. Salah satu kerangka analisis yang sering diacu adalah model analisis interaktif. Model ini mencakup 

tiga tahap utama yang berlangsung secara siklus, diantaranya adalah: reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. komponen tersebut tidak dilakukan secara linear melainkan berlangsung 

bersamaan dan berulang selama penelitian. Model Miles & Huberman membantu menjaga data yang 

melimpah tetap terstruktur dan terfokus, tanpa kehilangan konteks kualitatifnya. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

3.1 Tokoh Sabdopalon dan Syekh Subakir dalam Masyarakat Lembah Tidar 

Berdasarkan hasil data-data penelitian yang telah dilakukan, Syekh Subakir dikenal sebagai tokoh 

penting dalam sejarah penyebaran Agama Islam di Tanah Jawa. Keberadaan beliau terutama dikenal 

melalui tradisi lisan yang berkembang di masyarakat Lembah Tidar. Dalam berbagai versi cerita yang 

dikemukakan oleh narasumber, Syekh Subakir diyakini sebagai seorang wali dari Persia yang diutus oleh 

Sultan Muhammad I untuk membawa ajaran Agama Islam ke Pulau Jawa. Misi utama Syekh Subakir 

bukan hanya menyebarkan agama Islam, tetapi juga menetralkan kondisi spiritual Pulau Jawa yang saat 

itu dianggap penuh dengan energi negatif dan gangguan gaib. 

Syekh Subakir dikenal sebagai sosok yang memiliki kemampuan spiritual luar biasa, terutama dalam 

hal pertumbalan dan penetralan energi gaib (Gusti, 2024). Hal ini ditegaskan dalam wawancara dengan 

juru kunci Ibu Tari, yang menyatakan bahwa Syekh Subakir merupakan wali generasi pertama yang 

memiliki keahlian dalam hal spiritual dan pertumbalan. Keberhasilan Syekh Subakir dalam menjalankan 

utusan dari Sultan Muhamad 1 diyakini sebagai bagian dari upaya yang lebih besar dalam Agama  Islam, 

terutama setelah beberapa utusan sebelumnya gagal dalam menjalankan utusan tersebut. Hal ini juga 

dikonfirmasi oleh narasumber lain, seperti Mas Agus dan Bapak Sumini, yang menyatakan bahwa Syekh 

Subakir dikirim ke Pulau Jawa untuk menetralkan energi spiritual yang ada agar tanah ini dapat dihuni 

oleh manusia secara aman. 

Dalam berbagai versi yang berkembang, petilasan Syekh Subakir di Gunung Tidar dianggap sebagai 

jejak keberadaannya di Pulau Jawa. Namun, beberapa narasumber, seperti Ibu Ngatini, menyebutkan 



4 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                 (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat      
Masyarakat Lembah Tidar)                          

  

bahwa Syekh Subakir tidak menetap di Jawa, melainkan kembali ke Persia setelah misinya selesai. Meski 

demikian, pengaruhnya dalam sejarah penyebaran Agama Islam dan keselarasan antara Agama Islam dan 

budaya Jawa tetap dilestarikan oleh masyarakat. Hal ini menunjukkan bahwa peran Syekh Subakir tidak 

hanya terbatas pada aspek keagamaan, tetapi juga memiliki dimensi spiritual yang mendalam dalam 

kepercayaan masyarakat lokal (Wilda Zian Yuwafa & Drs. Bambang Purnomo, 2020). 

Selain Syekh Subakir, tokoh Sabdopalon juga memiliki peran yang sangat penting dalam kepercayaan 

masyarakat Lembah Tidar. Berdasarkan hasil wawancara dengan beberapa narasumber, Sabdopalon 

diyakini sebagai pamomong spiritual yang berperan sebagai pelindung dan pembimbing masyarakat 

Jawa. Dalam pandangan masyarakat, Sabdopalon bukan sekadar figur historis, melainkan entitas spiritual 

yang memiliki peran dalam menjaga keseimbangan Pulau Jawa. 

Menurut juru kunci Ibu Tari, Sabdopalon memiliki banyak nama dan dikenal sebagai Sang Hyang 

Ismaya, yang diturunkan dari khayangan untuk menjadi pamomong Tanah Jawa. Nama Sabdopalon 

sendiri memiliki arti simbolis, dengan "Sabda" bermakna ucapan dan "Palon" bermakna palu, yang 

menggambarkan keteguhan dalam menjaga keseimbangan (Herlina, 2024). Peran Sabdopalon dalam 

menjaga Pulau Jawa juga ditegaskan oleh Mas Agus, yang menyebut bahwa Sabdopalon adalah jin atau 

entitas gaib yang menghuni Pulau Jawa dan bersemayam di Gunung Tidar. 

Bapak Sumini menambahkan bahwa Sabdopalon berperan sebagai pamomong masyarakat Jawa yang 

bertugas membimbing leluhur mereka. Setelah menyelesaikan tugasnya, Sabdopalon diyakini telah 

kembali ke khayangan. Kisah ini menguatkan pandangan bahwa masyarakat Jawa mengaitkan 

kesejahteraan dan keseimbangan Tanah Jawa dengan keberadaan Sabdopalon sebagai penjaga spiritual. 

Keberadaan Sabdopalon erat kaitannya dengan konsep keseimbangan dalam budaya Jawa. Perannya 

sebagai pamomong Tanah Jawa sangat ditekankan oleh berbagai narasumber, terutama dalam menjaga 

keseimbangan spiritual dan budaya agar tidak tergerus oleh pengaruh luar. Menurut Ibu Tari, 

Sabdopalon tidak hanya sekadar tokoh sejarah, tetapi juga makhluk spiritual yang memiliki kedudukan 

penting dalam perjalanan budaya Jawa. Peran Sabdopalon sebagai pamomong dikaitkan dengan tugasnya 

dalam menjaga adat istiadat masyarakat Jawa agar tetap lestari di tengah perubahan zaman. 

Mas Agus juga menegaskan bahwa Sabdopalon diyakini sebagai entitas yang menjaga tanah Jawa dari 

gangguan atau pengaruh yang dapat merusak harmoni yang telah terjalin sejak lama. Keberadaan 

Sabdopalon juga mencerminkan nilai-nilai kepercayaan tradisional masyarakat Jawa yang mengaitkan 

kesejahteraan wilayah mereka dengan keberadaannya sebagai penjaga spiritual. Dalam pemahaman ini, 

Sabdopalon menjadi simbol dari kearifan lokal yang terus diwariskan dari generasi ke generasi. Dengan 

demikian, perannya sebagai pamomong bukan sekadar mitos, melainkan bagian dari struktur budaya 

masyarakat Jawa yang hingga kini masih dihormati dan diyakini keberadaannya (Huda et al., 2018).  

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir selama 40 hari 40 malam merupakan peristiwa penting 

dalam sejarah spiritual Jawa yang mencerminkan pergeseran budaya dan kepercayaan  (Deviana et al., 

2024). Kisah ini terjadi pada masa transisi dari era kapitayan menuju penyebaran ajaran Islam di tanah 

Jawa. Perjanjian ini dilakukan secara lisan tanpa melibatkan peperangan fisik antara kedua tokoh 

tersebut. Menurut juru kunci, tidak mungkin seorang pamomong tanah Jawa menyelesaikan masalah 

dengan kekerasan. Syekh Subakir harus menghadapi penunggu gaib di Gunung Tidar yang berusaha 

menghalangi kedatangannya. Peperangan spiritual tersebut membangunkan Sabdopalon dari 

pertapaannya, yang kemudian memulai musyawarah antara keduanya untuk menetapkan beberapa syarat 

perjanjian yang diajukan oleh Sabdopalon kepada Syekh Subakir (Mahmudah, 2021). 

Keterangan ini diperkuat oleh Bapak Sumini yang menjelaskan bahwa masyarakat Jawa memiliki 

budaya yang menjunjung tinggi penghormatan dan musyawarah dalam menyelesaikan perbedaan. Dalam 

peristiwa ini, yang terjadi bukanlah peperangan fisik, melainkan perang argumentasi atau diskusi 

mendalam hingga tercapai kesepakatan antara kedua belah pihak. Mas Agus juga menambahkan bahwa 

selama 40 hari 40 malam tidak ada pertarungan untuk memperebutkan tanah Jawa. Berdasarkan cerita 

dari guru, juru kunci, dan leluhur, peristiwa tersebut lebih menggambarkan proses diskusi daripada 



Keraton: Journal of History Education and Culture 5 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                  (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat     
Masyarakat Lembah Tidar)                          

 

konflik fisik. Ia menegaskan bahwa Syekh Subakir adalah tokoh besar, sedangkan Sabdopalon adalah 

pamomong tanah Jawa. Jika benar terjadi pertarungan fisik di antara mereka, maka tanah Jawa 

kemungkinan besar sudah mengalami kehancuran (Hartono & Firdaningsih, 2019). Oleh karena itu, 

peristiwa ini lebih bersifat negosiasi dan pencarian kesepahaman untuk mencapai keseimbangan di tanah 

Jawa. 

Berdasarkan data penelitian yang diperoleh dari wawancara, perjanjian antara Sabdopalon dan Syekh 

Subakir menjadi simbol proses negosiasi dan integrasi budaya di tanah Jawa. Tidak ada konflik fisik 

dalam peristiwa ini, melainkan dialog panjang yang menghasilkan kesepakatan tentang bagaimana Islam 

dapat menyebar di Jawa tanpa menghilangkan identitas dan budaya lokal. Peristiwa ini memberikan 

pelajaran penting mengenai toleransi, musyawarah, dan keseimbangan antara tradisi dan modernitas 

dalam kehidupan masyarakat Jawa (Muhammad Naufaldi & Dwi Susanti, 2023). 

3.2 Tugu Sa Gunung Tidar sebagai Bentuk dan Makna Pakunya Tanah Jawa 

Tugu Sa yang terletak di puncak Gunung Tidar memiliki makna spiritual yang mendalam dalam 

kepercayaan masyarakat setempat. Keberadaan tugu ini sering dikaitkan dengan konsep "paku tanah 

Jawa," sebuah gagasan yang menyatakan bahwa Gunung Tidar berfungsi sebagai pusat keseimbangan 

energi di Pulau Jawa. Dalam kepercayaan spiritual, Gunung Tidar dipandang sebagai titik utama yang 

menstabilkan tanah Jawa, sehingga segala bentuk ketidakseimbangan atau gangguan gaib dapat 

dikendalikan dari tempat ini. Selain itu, Tugu Sa juga disebut-sebut menyimpan rajah Ajian Kalacakra, 

suatu simbol esoterik yang diyakini berasal dari Syekh Subakir, seorang tokoh spiritual penting dalam 

sejarah penyebaran Agama Islam di tanah Jawa.  

Hasil data penelitian yang dikemukakan oleh beberapa narasumber memberikan perspektif yang 

beragam mengenai Tugu Sa dan hubungannya dengan ajian Kalacakra. Menurut Ibu Tari, Syekh Subakir 

tidak hanya menancapkan rajah Ajian Kalacakra di satu titik, seperti di Tugu Sa, tetapi juga di beberapa 

lokasi lain di Gunung Tidar. Ia menjelaskan bahwa keberadaan rajah ini tersebar di berbagai lokasi, 

beliau menuturkan bahwa beberapa ahli spiritual, seperti Sholeh Pati, pernah melakukan eksplorasi di 

Tugu Sa dan menemukan bahwa di dalamnya terdapat pusat Ajian Kalacakra dalam bentuk batu hitam 

yang telah dirajah oleh Syekh Subakir (Huda et al., 2019). 

Adapun pendapat berbeda dikemukakan oleh narasumber lain, Bapak Sumini. Beliau menyatakan 

bahwa Tugu Sa bukanlah simbol utama dari paku tanah Jawa, melainkan lebih berkaitan dengan ritual 

penumbalan yang dilakukan pada masa pemerintahan Presiden Soeharto atas perintah Sri Sultan 

Hamengkubuwono IX. Pada zaman dahulu, puncak Gunung Tidar sering digunakan sebagai tempat 

latihan bagi taruna Akademi Militer (Akmil). Namun, karena banyaknya tentara yang mengalami sakit, 

ada dhawuh (perintah) dari Sri Sultan Hamengkubuwono IX untuk melaksanakan ritual penumbalan 

menggunakan kepala kerbau. Ritual ini bertujuan untuk menetralisir energi negatif yang mengganggu 

kegiatan militer di kawasan tersebut. Sebagai penanda dari prosesi tersebut, didirikanlah Tugu Sa, yang 

kini menjadi bagian dari sejarah spiritual di kawasan puncak Gunung Tidar. 

Perspektif dari  Bapak Sumini, anggapan yang menyatakan bahwa Tugu Sa adalah bagian dari rajah 

Aji Kalacakra atau menyimpan batu hitam tidaklah benar. Ia menegaskan bahwa paku tanah Jawa yang 

sesungguhnya adalah Gunung Tidar itu sendiri, bukan tugu yang berada di puncaknya. Hal ini 

mencerminkan adanya berbagai perspektif dalam memahami aspek spiritual dan simbolik dari Gunung 

Tidar. Keyakinan mengenai paku tanah Jawa berkembang dalam berbagai versi, bergantung pada 

sumber sejarah, tradisi lisan, serta kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setempat. 

Dari berbagai narasumber yang diwawancarai, dapat disimpulkan bahwa keberadaan Tugu Sa 

memiliki makna yang berbeda bagi setiap kelompok masyarakat. Bagi kalangan spiritualis, Tugu Sa 

memiliki nilai sakral yang berkaitan dengan rajah Ajian Kalacakra yang ditanamkan oleh Syekh Subakir. 

Sementara itu, bagi orang yang berpegang pada sejarah kontemporer, Tugu Sa lebih dikaitkan dengan 

ritual penumbalan yang dilakukan  pada masa pemerintahan Presiden Soeharto (Purnamasari & A.Y. 

Soegeng Ysh, 2024). Perbedaan perspektif ini mencerminkan bahwa mitologi dan sejarah sering kali 



6 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                 (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat      
Masyarakat Lembah Tidar)                          

  

berbaur dalam membentuk makna simbolik suatu tempat, dan Gunung Tidar dengan Tugu Sa-nya tetap 

menjadi bagian dari warisan budaya dan spiritual masyarakat Jawa yang terus berkembang hingga saat 

ini. 

3.3 Proses Perjanjian Sabdopalon dengan Syeh Subakir 

Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir selama 40 hari 40 malam merupakan salah satu 

peristiwa penting dalam sejarah spiritual Jawa yang menggambarkan pergeseran budaya dan 

kepercayaan. Kisah ini terjadi pada masa transisi dari era kapitayan menuju penyebaran ajaran agama 

Islam di tanah Jawa. Hasil wawancara dengan narasumber terkait dengan proses perjanjian Sabdopalon 

dengan Syekh Subakir menjelaskan sebagai berikut. 

Bu Tari seorang juru kunci, menjelaskan bahwa perjanjian antara Sabdopalon dengan Syekh Subakir 

dilakukan secara lisan. Tidak ada peperangan antara kedua tokoh tersebut, melainkan sebuah 

musyawarah yang berlangsung selama 40 hari 40 malam. Juru kunci menegaskan bahwa tidak mungkin 

seorang pamomong tanah Jawa menyelesaikan masalah dengan peperangan. Kemungkinan yang terjadi 

adalah bahwa Syekh Subakir harus menghadapi penunggu gaib di Gunung Tidar yang berusaha 

menghalangi kedatangannya. Peperangan tersebut membangunkan Sabdopalon dari pertapaannya, yang 

kemudian berujung pada musyawarah antara keduanya untuk menetapkan beberapa syarat perjanjian 

yang diajukan oleh Sabdopalon terhadap Syekh Subakir. 

Hal ini diperkuat oleh keterangan dari Bapak Sumini yang menyatakan bahwa masyarakat Jawa 

memiliki budaya yang menjunjung tinggi penghormatan dan musyawarah dalam menyelesaikan 

perbedaan. Dalam peristiwa ini, yang terjadi bukanlah peperangan fisik melainkan perang argumentasi 

atau diskusi yang mendalam hingga menghasilkan kesepakatan antara kedua belah pihak. 

Mas Agus menambahkan bahwa selama 40 hari 40 malam tidak terjadi pertarungan untuk 

memperebutkan tanah Jawa. Dari cerita yang ia dapatkan dari guru, juru kunci, dan leluhur, peristiwa 

tersebut lebih menggambarkan sebuah proses diskusi ketimbang konflik fisik. Ia juga menegaskan 

bahwa Syekh Subakir adalah tokoh besar, sementara Sabdopalon adalah pamomong tanah Jawa. Jika 

keduanya benar-benar bertarung, maka tanah Jawa kemungkinan besar sudah mengalami kehancuran. 

Oleh karena itu, peristiwa ini lebih bersifat negosiasi dan pencarian kesepahaman guna mencapai 

keselarasan bagi tanah Jawa. 

Berdasarkan data penelitian yang diperoleh dari wawancara, perjanjian antara Sabdopalon dengan 

Syekh Subakir adalah simbol dari proses negosiasi dan integrasi budaya yang berlangsung di tanah Jawa. 

Tidak ada pertarungan fisik dalam peristiwa ini, melainkan sebuah dialog panjang yang menghasilkan 

kesepakatan tentang bagaimana Islam dapat menyebar di Jawa tanpa menghilangkan identitas dan 

budaya lokal (Naililhaq, 2020). Peristiwa ini memberikan pelajaran penting tentang pentingnya toleransi, 

musyawarah, dan keseimbangan antara tradisi dan modernitas dalam kehidupan masyarakat Jawa. 

3.4 Isi Perjanjian Syekh Subakir dengan Sabdopalon menurut Pemahaman Masyarakat 

Lembah Tidar 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa perjanjian antara Sabdopalon dan Syekh Subakir memiliki 

beberapa poin penting yang menjadi dasar bagi proses peristiwa penyebaran agama Islam di Jawa: 

1. Penyebaran Islam harus dilakukan tanpa paksaan. Masyarakat Jawa diberikan kebebasan untuk 

memilih keyakinannya tanpa adanya tekanan. Islam harus masuk melalui pendekatan budaya dan 

kesadaran spiritual agar dapat diterima dengan baik. 

2. Tradisi dan adat istiadat Jawa harus tetap dihormati dan tidak boleh dihilangkan. Kepercayaan 

dan budaya yang telah lama mengakar dalam kehidupan masyarakat harus tetap lestari dan 

berjalan berdampingan dengan ajaran Islam. Tradisi seperti selametan, kenduri, dan 

penghormatan terhadap leluhur tetap diperbolehkan selama tidak bertentangan dengan prinsip 

agama Islam. 



Keraton: Journal of History Education and Culture 7 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                  (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat     
Masyarakat Lembah Tidar)                          

 

3. Islam diperbolehkan berkembang di tanah Jawa, tetapi proses peristiwa penyebaran agama Islam 

tidak boleh dilakukan secara menyeluruh. Masyarakat setempat menekankan bahwa Islam harus 

tetap menghormati keberagaman yang ada, tanpa menghilangkan identitas asli budaya Jawa. 

4. Pembangunan tempat ibadah harus mencerminkan nuansa budaya Jawa. Dalam membangun 

masjid atau tempat peribadatan lainnya, unsur budaya lokal seperti arsitektur joglo atau ornamen 

khas Jawa harus tetap dipertahankan agar identitas budaya tidak tergerus oleh pengaruh luar. 

5. Prinsip "Jawa digawa, Arab digarap." Artinya, budaya Jawa tetap dijaga dan dibawa dalam kehidupan 

sehari-hari, sedangkan ajaran Islam diadaptasi dan diterapkan dengan tetap mempertimbangkan 

kearifan lokal. Hal ini menegaskan bahwa Islam yang berkembang di Jawa adalah Islam yang 

berakulturasi dengan budaya setempat. 

6. Kesepakatan didasarkan pada kesamaan nilai antara Kapitayan dan Islam. Dalam kepercayaan 

lama, masyarakat sudah mengenal konsep penyembahan kepada Tuhan yang tidak berwujud. 

Kesamaan ini menjadi dasar bahwa ajaran Islam dapat diterima tanpa harus menghapus nilai- nilai 

lokal yang telah ada sebelumnya. 

Perjanjian antara Syeh Subakir dengan Sabdopalon merupakan salah satu peristiwa yang memiliki 

makna mendalam dalam sejarah transisi kepercayaan di tanah Jawa. Dalam pemahaman masyarakat 

Lembah Tidar, perjanjian ini bukan sekadar kesepakatan antara dua tokoh, melainkan simbol dari proses 

akulturasi antara ajaran agama Islam yang dibawa oleh Syeh Subakir dan kepercayaan lama yang dijaga 

oleh Sabdopalon. Masyarakat meyakini bahwa peristiwa ini menjadi penanda bahwa agama Islam 

diterima di tanah Jawa tidak melalui pemaksaan, tetapi melalui proses yang menghormati adat istiadat 

dan budaya yang telah mengakar dalam kehidupan masyarakat. 

Berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan dengan berbagai narasumber, ditemukan bahwa isi 

perjanjian tersebut berpusat pada prinsip keseimbangan antara agama dan budaya. Dalam wawancara 

dengan Bu Tari, dijelaskan bahwa perjanjian ini memuat tiga poin utama, yakni larangan menyebarkan 

Islam dengan paksaan, larangan menghilangkan adat istiadat Jawa, serta ketentuan bahwa meskipun 

agama Islam diperbolehkan berkembang di tanah Jawa, tidak semua aspek kehidupan masyarakat harus 

diislamkan secara menyeluruh. Dengan kata lain, terdapat ruang bagi keberagaman kepercayaan dan 

budaya yang telah ada sebelumnya agar tetap dapat hidup berdampingan dengan ajaran agama Islam 

(Purnamasari & A.Y. Soegeng Ysh, 2024). Selain itu, narasumber juga mengungkapkan adanya versi lain 

dari perjanjian ini yang menyebutkan bahwa raja pertama dalam kerajaan Islam di tanah Jawa haruslah 

berasal dari keturunan campuran, yakni memiliki orang tua yang berasal dari dua agama yang berbeda. 

Namun, menurut juru kunci informasi ini masih perlu dikaji lebih lanjut karena kemungkinan besar 

hanya merupakan interpretasi dari berbagai sumber sekunder yang belum tentu memiliki dasar kuat 

dalam tradisi lisan maupun kajian sejarah. 

Sementara itu, wawancara dengan Ibu Ngatini mengungkapkan bahwa inti dari perjanjian tersebut 

adalah bahwa Islam boleh disebarkan, tetapi tidak boleh merusak tatanan yang sudah ada. Peristiwa 

penyebaran agama islam harus dilakukan dengan cara yang tetap menjaga keselarsan antara nilai-nilai 

agama Islam dan budaya Jawa. Dalam hal ini, muncul peribahasa yang sering digunakan sebagai prinsip 

utama dalam memahami perjanjian ini, yaitu Jawa digawa, Arab digarap. Peribahasa ini mengandung 

makna bahwa budaya Jawa harus tetap dipertahankan, sementara ajaran Islam yang masuk harus diolah 

dan disesuaikan agar dapat diterima dengan baik oleh masyarakat. Narasumber juga menyoroti adanya 

kesalahan dalam memahami perjanjian ini di masa kini. Banyak pihak yang justru mengabaikan esensi 

perjanjian tersebut dengan lebih mengutamakan budaya luar, sementara budaya lokal justru mulai 

terpinggirkan. Padahal, perjanjian ini secara jelas menegaskan bahwa seseorang yang tinggal di tanah 

Jawa harus tetap menjunjung tinggi nilai-nilai Jawa sebagai bagian dari identitas mereka. 

Dalam wawancara dengan Mas Agus, diperoleh informasi lain yang menambahkan dimensi baru 

dalam pemahaman mengenai perjanjian ini. Selain larangan untuk memaksakan Islam dan larangan 

meninggalkan adat Jawa, terdapat satu aspek lain yang juga menjadi bagian dari kesepakatan, yaitu bahwa 



8 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                 (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat      
Masyarakat Lembah Tidar)                          

  

dalam pembangunan tempat ibadah, arsitektur bangunan harus tetap memiliki nuansa budaya Jawa. Hal 

ini menegaskan bahwa dalam proses Peristiwa penyebaran agama islam, tidak hanya aspek spiritual yang 

diperhatikan, tetapi juga manifestasi fisik dari budaya harus tetap mencerminkan identitas lokal. Dengan 

demikian, masjid-masjid atau tempat ibadah lainnya yang dibangun di tanah Jawa tidak boleh 

sepenuhnya mengadopsi unsur luar, melainkan harus tetap mencerminkan karakteristik arsitektur yang 

khas Jawa, seperti bentuk atap joglo atau ornamen-ornamen tradisional. 

Adapun wawancara dengan Bapak Sumini memberikan perspektif yang lebih mendalam mengenai 

bagaimana perjanjian ini dapat terjalin. Perjanjian ini dapat diterima oleh kedua belah pihak karena 

adanya kesamaan konsep antara ajaran Kapitayan, yang telah dianut oleh masyarakat Jawa sebelum 

kedatangan Islam, dengan ajaran Islam itu sendiri. Kedua sistem kepercayaan ini memiliki kesamaan 

dalam hal keyakinan terhadap Tuhan yang tidak terlihat, meskipun tata cara peribadatannya berbeda. 

Oleh karena itu, kesepakatan yang terjadi bukanlah sekadar bentuk toleransi, tetapi juga karena terdapat 

titik temu dalam nilai-nilai spiritual yang dijunjung oleh kedua ajaran tersebut. Dengan adanya 

pemahaman ini, proses Peristiwa penyebaran agama islam di tanah Jawa tidak mengalami benturan yang 

berarti, melainkan berjalan melalui jalur yang lebih damai dan dapat diterima oleh masyarakat setempat. 

Dalam perjanjian ini terkandung berbagai nilai penting yang menjadi prinsip dalam proses Peristiwa 

penyebaran agama islam di tanah Jawa. Salah satu nilai utama yang dapat diidentifikasi adalah nilai 

toleransi dan keharmonisan. Agama Islam diperbolehkan untuk berkembang di tanah Jawa, tetapi tidak 

dengan cara yang memaksakan atau meniadakan kepercayaan sebelumnya. Dengan kata lain, Islam 

masuk ke Jawa dengan pendekatan yang lebih fleksibel dan terbuka terhadap keberagaman, bukan 

dengan pendekatan yang kaku atau bersifat eksklusif. Selain itu, perjanjian ini juga mengandung nilai 

keseimbangan antara agama dan budaya. Islam yang diterima oleh masyarakat Jawa bukanlah Islam yang 

menghapus identitas budaya lokal, melainkan Islam yang dapat berjalan berdampingan dengan adat 

istiadat yang telah lama ada. 

Di samping itu, nilai kebijaksanaan dalam dakwah juga menjadi aspek penting dalam perjanjian ini. 

Islam tidak boleh disebarkan dengan paksaan, tetapi harus dilakukan melalui pendekatan yang penuh 

kebijaksanaan dan kearifan lokal. Pendekatan ini sejalan dengan strategi dakwah yang dilakukan oleh 

para Wali Songo, yang lebih menekankan aspek budaya dan kesenian dalam menyebarkan ajaran Islam 

agar dapat diterima dengan lebih mudah oleh masyarakat. Tidak hanya itu, perjanjian ini juga 

menegaskan nilai keberagaman dan pluralisme. Tanah Jawa telah lama menjadi tempat bagi berbagai 

kepercayaan dan tradisi yang hidup berdampingan. Oleh karena itu, Islam yang berkembang di Jawa 

tidak boleh menghilangkan keberagaman tersebut, tetapi justru harus mampu beradaptasi dengan 

kondisi yang sudah ada. 

Selain itu, nilai pelestarian budaya juga sangat ditekankan dalam perjanjian ini. Salah satu bukti 

konkret dari nilai ini adalah adanya ketentuan bahwa tempat ibadah harus tetap memiliki nuansa 

arsitektur Jawa. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun Islam berkembang, budaya lokal tidak boleh 

diabaikan, melainkan harus tetap dijaga agar tidak hilang di tengah pengaruh luar. Terakhir, perjanjian ini 

juga mencerminkan nilai kesepakatan dan musyawarah. Kesepakatan yang terjadi antara Syeh Subakir 

dan Sabdopalon menunjukkan bahwa perbedaan tidak harus diselesaikan melalui konflik, tetapi dapat 

diselesaikan melalui dialog dan musyawarah untuk mencapai titik temu yang dapat diterima oleh kedua 

belah pihak. 

Dari berbagai wawancara yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa perjanjian antara Syeh 

Subakir dengan Sabdopalon memiliki makna yang sangat penting dalam sejarah Peristiwa penyebaran 

agama islam di tanah Jawa. Perjanjian ini tidak hanya menjadi landasan dalam penyebaran Islam, tetapi 

juga menjadi prinsip dasar dalam menjaga keseimbangan antara Islam dan budaya lokal. Dengan adanya 

perjanjian ini, masyarakat Jawa tidak dipaksa untuk meninggalkan adat dan tradisi mereka, melainkan 

diberikan ruang untuk tetap mempertahankan identitas mereka sambil menerima ajaran Islam secara 

sukarela. Sebaliknya, Islam juga mengalami proses adaptasi agar dapat diterima dengan baik oleh 

masyarakat tanpa harus bertentangan dengan nilai-nilai budaya yang telah ada sebelumnya. 



Keraton: Journal of History Education and Culture 9 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                  (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat     
Masyarakat Lembah Tidar)                          

 

Dengan demikian, perjanjian ini menjadi bukti bahwa transisi kepercayaan di tanah Jawa tidak selalu 

berlangsung dengan konflik atau penindasan, tetapi justru dapat terjadi melalui jalan kesepakatan, 

penghormatan terhadap perbedaan, dan kesadaran untuk menjaga keseimbangan antara agama dan 

budaya (’Ula & Prasetia, 2020). Islam yang berkembang di tanah Jawa pun menjadi Islam yang khas, 

yang tidak hanya berbasis pada ajaran agama, tetapi juga menghargai kearifan lokal dan menjunjung 

tinggi nilai-nilai budaya yang telah diwariskan dari generasi ke generasi. 

 

4. Simpulan 

Berdasarkan analisis mengenai bentuk dan makna perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir 

dalam cerita rakyat masyarakat Lembah Tidar, ditemukan bahwa folklor ini memiliki peran penting 

dalam kehidupan sosial dan spiritual masyarakat setempat. Folklor ini bukan sekadar warisan budaya, 

tetapi juga berfungsi sebagai sarana pembelajaran yang membentuk pemahaman terhadap nilai-nilai lokal 

dan proses akulturasi budaya antara Islam dan tradisi Jawa. Syekh Subakir dan Sabdopalon memiliki 

peran penting dalam penyebaran Islam di Jawa yang berlangsung secara damai melalui akulturasi budaya. 

Perjanjian ini mengandung tiga prinsip utama:  1. Penyebaran Islam harus dilakukan dengan damai tanpa 

paksaan; 2. Budaya lokal harus tetap dihormati dan tidak boleh dihilangkan; 3. Islam dapat berkembang 

di tanah Jawa dengan tetap mempertahankan identitas budaya setempat. 

Nilai-nilai yang terkandung dalam perjanjian ini mencerminkan kebijaksanaan dalam dakwah  dengan 

pendekatan yang penuh kearifan dan penghormatan terhadap keberagaman. Islam tidak disebarkan 

dengan pemaksaan, melainkan dengan cara yang adaptif sehingga tetap mengakomodasi nilai-nilai lokal. 

Perjanjian ini juga memiliki pesan moral penting tentang keseimbangan antara agama dan budaya, 

sebagaimana diyakini dalam kepercayaan masyarakat mengenai ramalan kembalinya Sabdopalon setelah 

500 tahun jika keseimbangan tersebut terganggu. Keyakinan ini menunjukkan bahwa perubahan 

kepercayaan di Jawa tidak terjadi secara drastis, melainkan melalui proses damai yang menjaga harmoni 

antara tradisi lama dan ajaran baru. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa perjanjian antara Syekh Subakir dan 

Sabdopalon bukan hanya sekadar cerita rakyat, tetapi juga memiliki pengaruh mendalam terhadap 

perjalanan sejarah dan budaya masyarakat Lembah Tidar. Kesepakatan ini membuktikan bahwa 

perubahan kepercayaan di Jawa terjadi melalui jalan yang damai, dengan pendekatan akulturasi budaya 

yang tetap menjaga keseimbangan antara agama dan tradisi lokal. Oleh karena itu, penelitian ini 

menegaskan pentingnya folklor sebagai medium dalam memahami dinamika sejarah, identitas, dan 

kebudayaan masyarakat Jawa yang terus berkembang hingga saat ini. 

 

References 

Apriliyani, N. Y. A., Sunendar, D., Syihabuddin, S., & Sumiyadi, S. (2023). Orientation of Cultural 

Values in West Java Folklore “Si Buncir”: Cultural Representation Study. Jurnal Lingua Idea, 14(1), 

1. https://doi.org/10.20884/1.jli.2023.14.1.7657 

Ariani, S., Maya Valiantien, N., & Alim Akbar Nasir, M. (n.d.). PENGUMPULAN DATA CERITA 

RAKYAT BONTANG SEBAGAI BAHAN LITERASI BERBASIS KEARIFAN LOKAL Data 

Collection of Bontang Folklore as Local Wisdom-Based Literacy Material. 

Bascom, W. R. (n.d.). Four Functions of Folklore. In Source: The Journal of American Folklore (Vol. 67, 

Issue 266). https://about.jstor.org/term editorbara,+50296-Article+Text-100601-1-18-20230127. 

(n.d.).  

Danandjaja, J. (1986). Folklor Indonesia. 

Deviana, Amelia, M. S., Aris, M., Handayani, R. P., Aprilia, A. A., & Sumargono. (2024). Nilai Kearifan 

Lokal Nengah Nyappur dalam Pencegahan Kasus Kriminalitas Anak di Kota Bandar Lampung. 

https://about.jstor.org/term


10 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) 

Keraton: Journal of History Education and Culture 
Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                 (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat      
Masyarakat Lembah Tidar)                          

  

Keraton: Journal of History Education and Culture, 6(1), 7–15. 

https://doi.org/10.32585/keraton.v6i1.5216 

Fauzi, N. A. (n.d.). LOCAL WISDOM IN SURAKARTA VILLAGE FOLKLORE AT CIREBON 

REGENCY. 

Gusti, M. K. (2024). Vidya darśan. 6(1), 109–116. 

Hambali, I. M. (2017). Revitalization Of Javanese Cultural Values System: An Idea Of Character Education Based 

Multi-cultural. 

Hartono, H., & Firdaningsih, F. (2019). Akulturasi Islam Dengan Budaya Jawa Dalam Ritual Sedekah 

Laut Di Pantai Pedalen Kabupaten Kebumen. IBDA` : Jurnal Kajian Islam Dan Budaya, 17(2), 364–
380. https://doi.org/10.24090/ibda.v17i2.3232 

Herlina, N. (2024). History of Military Academies in Indonesia. Indonesian Historical Studies, 7(2), 165–
183. https://doi.org/10.14710/ihis.v7i2.18887 

Huda, C. N., Khusniyah, A., Dewi, C., Sholichah, A. M., Mayjen, J., & Soegeng, B. (2018). Profil Wisata 

Religi Gunung Tidar Sebagai Pakuning Tanah Jawa (Studi Etnografi Di Kota Magelang) Mount 

Tidar’S Religous Tourism Profile As “Pakuning” Java Land (Etnography Study in Magelang City). 
The 8th University Research Colloquium 2018, June, 343–347. 

Huda, C. N., Khusniyah, A., Sholichah, D. C., & Miswanto, A. (2019). Profil Wisata Religi Gunung 

Tidar Sebagai Pakuning Tanah Jawa (Studi Etnografi di Kota Magelang) . Urecol, 8(Januari), 343–
347. 

Ichsan, Y., Mutiara, E., Fauzi, I., Ma’ruf, H., Ahmad, N., & Yogyakarta, D. (2022). VALUES OF JAVA 

CULTURE. FORUM PAEDAGOGIK, 13(2).https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i2#3922 

Istikomah, Aris Aryanto, & Eko Santosa. (2024). Kajian Folklor Tradisi Bersih Desa Di Desa Loano 

Kecamatan Loano Kabupaten Purworejo. Kawruh: Journal of Language Education, Literature and Local 

Culture, 6(1), 18–27. https://doi.org/10.32585/kawruh.v6i1.4519 

Koentjaraningrat. (1971). Manusia dan Kebudayaan Indonesia. 

Mahmudah, M. (2021). Bentuk, Makna, dan Fungsi Sastra Lisan Pujian di Kelurahan Bugul Lor Kota 

Pasuruan. Jurnal Simki Pedagogia, 4(2), 147–158. https://doi.org/10.29407/jsp.v4i2.44 

Muhammad Naufaldi, & Dwi Susanti. (2023). Analisis Resepsi Konten Sabdo Palon Nagih Janji pada 

Kanal Youtube Kisah Tanah Jawa terhadap Nilai Budaya dan Kehidupan. Jurnal Audiens, 4(1), 65–
74. https://doi.org/10.18196/jas.v4i1.6 

Marsella, E., & Sutan Lubis, H. (2019a). Myths of the “Si Beru Dayang” Folklore and the Vision in the 

Environment Conservation in Karo Regency, Indonesia. International Journal of Research & Review 

(Www.Ijrrjournal.Com) Vol, 6(7). www.ijrrjournal.com 

Marsellaa, E., & Putri, D. M. (n.d.). Folklore as Ethnic Embodiment Bias: Value Analysis on Karo Folklore. 

https://doi.org/10.33258/birci.v3i4.1273 

Novianti, N. (2022). Indonesian Folk Narratives: On the Interstices of National Identity, National 

Values, and Character Education. Journal of Ethnology and Folkloristics, 16(1), 99–
116.https://doi.org/10.2478/jef-2022-0006 

Naililhaq, F. N. (2020). Kearifan Lokal Bertajuk Religi Dalam Mite Gunung Tidar: Kajian Antropologi 

Sastra. Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 20(1), 61–70. 

https://doi.org/10.17509/bs_jpbsp.v20i1.25972 

Nikmah, A. A. (2022). Pendidikan Karakter melalui Folklor Berbasis Ajaran SUnan Muria pada 

Masyarakat Piji Wetan Desa Lau Kabupaten Kudus. Proceeding 2th NCESCO, 1(16). 

http://www.ijrrjournal.com/


Keraton: Journal of History Education and Culture 11 
ISSN 2685-9114 (print), 2686-0082 (online) Vol. 7., No. 1, June 2025, pp. 1-11 

 

Fiqna Nafial Khaq, Sri Prastiti Kusuma Anggraeni                                                  (Perjanjian Sabdopalon dengan Syekh Subakir dalam Cerita Rakyat     
Masyarakat Lembah Tidar)                          

 

Purnamasari, I., & A.Y. Soegeng Ysh. (2024). Sabdopalon Nayagenggong’s Thesis: Historical, 
Philosophical, and Religious Education Studies. Interdisciplinary Journal of Social Science and Education 

(IJSSE), 2(1), 71–90. https://doi.org/10.53639/ijsse.v2i1.21 

Santosa, W. H., Sudirman, A., Khadifa, R., & Wijaya, A. R. (n.d.). Exploring the Character Education Values 

Embedded in East Java’s Folklore. 

Setiawan, I., Tallapessy, A., & Subaharianto, A. (2017). Exertion of Cultures and Hegemonic Power in 

Banyuwangi: The Midst of Postmodern Trends. KARSA: Journal of Social and Islamic Culture, 25(1), 

147. https://doi.org/10.19105/karsa.v25i1.1118 

Stefani, A., Fatayah, A., Fitram, M., Endang Mascita, D., & Fauzi, A. (2024). International Journal of 

Literature Studies Exploration of Social and Cultural Values in Indonesian West Java Folklore. 

https://doi.org/10.32996/ijts 

Sulastri. (2023). Kepercayaan rakyat di desa talang donok kecamatan topos kabupaten lebong (analisis folklor sebagian 

lisan). 

Sutikno. (2021). The Culture of The Following of Melayu Identity in Indonesia. International Journal of 

Ethno-Sciences and Education Research, 1(3), 44–47. 

Tri Wedawati, M., Nur Abida, F. I., Koiri, Much., & Damanhuri, A. (2022). Cultural and Moral Values 

in East Javanese Folklore. ELS Journal on Interdisciplinary Studies in Humanities, 5(3), 411–415. 

https://doi.org/10.34050/elsjish.v5i3.22230 

’Ula, N. H., & Prasetia, S. A. (2020). Analisis Performatif atas Rajah Syekh Subakir di Desa Tawing, 
Trenggalek Perspektif Living Qur’an. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis, 21(2), 313–330. 

Vagor, V., Darmayanti, I. A. M., & Dewantara, P. M. (2021). Folklor lisan totokkengan di pulau 

sapeken, kabupaten sumenep. Jurnal Adat Dan Budaya, 3(1), 36–44. 

Widuroyekti, B., & Setyowati, T. (2018). SOCIAL DIMENSIONS OF CULTURE IN THE 

JAVANESE FOLKLORE AS A SOURCE OF CULTURAL EDUCATION AND IDENTITY 

FOSTERING ON ELEMENTARY SCHOOL STUDENTS. Empowerment and Preservation of Local 

Languages, 132–139. 

Wilda Zian Yuwafa, & Drs. Bambang Purnomo, M. S. (2020). NILAI LAKU SPIRITUAL SAJRONE 

SÊRAT JĂNGKA ING TANAH JAWI KABANDHINGAKE KLAWAN SÊRAT SYEKH 
SUBAKIR ( Tintingan Hermeneutika lan Intertekstual ) Dening : Wilda Zian Yuwafa 

UNIVERSITAS NEGERI SURABAYA. Tintingan Hermeneutika Ian Intertekstual. 

X, B. L. (2022). INTERNATIONAL JOURNAL ON ORANGE TECHNOLOGY The Role of Folklore 

in the Moral and Aesthetic Upbringing of the Individual. 

https://journals.researchparks.org/index.php/IJOT 


