Raqib: Jurnal Studi Islam
Volume 02 Nomor 01 Juni 2025

ISSN: xxxx-xxxX | E-ISSN: XXXX-XXXX

PERAN STRATEGIS PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMAJUKAN PEMBANGUNAN
NASIONAL
(The Strategic Role of Islamic Education in Advancing National Development)

Ine Ratu Fadliah
Universitas PTIQ Jakarta
email: ineratufadliah@ptiq.ac.id

Abstract

Islamic education holds a strategic significance in shaping character, morality, and the quality of
human resources with high competitiveness, thereby contributing directly to national
development. In the context of globalization and dynamic societal change, Islamic education in
Indonesia not only faces the challenges of modernization but also plays a crucial role in preserving
Islamic values and local cultural wisdom. This study aims to examine the existence and
contribution of Islamic education to national progress from historical, institutional, and functional
perspectives. A descriptive qualitative approach was employed in this study, utilizing content
analysis on various secondary sources such as scholarly journals, policy documents, and
previous research findings. Thematic analysis was conducted using the Miles and Huberman
framework to identify patterns of Islamic education’s contribution to the economic, social, and
cultural development of the nation. The findings reveal that Islamic education, through institutions
such as pesantren and madrasah, has transformed info a social change agent that adapts to
contemporary developments. This form of education not only instills spiritual and ethical values
but also fosters critical thinking, leadership, and innovation skills necessary for building a globally
competitive nation. Furthermore, the integration of Islamic values with the principles of sustainable
development and character education positions Islamic education as a strategic foundation for
balanced national progress, encompassing both material and spiritual dimensions. Strengthening
the Islamic education system is a vital investment in realizing the vision of a progressive, ethical,
and resilient Indonesia in the face of global challenges.

Keywords: Islamic Education, National Development, Character and Ethics

Abstrak

Pendidikan Islam memiliki signifikansi strategis dalam membentuk karakter, moralitas, dan
kualitas sumber daya manusia yang berdaya saing tinggi, yang secara langsung berkontribusi
terhadap kemajuan bangsa. Dalam konteks globalisasi dan dinamika sosial yang terus
berkembang, pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya menghadapi tantangan modernisasi,
tetapi juga memegang peran penting dalam menjaga integritas nilai-nilai keislaman serta budaya
lokal. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji eksistensi dan kontribusi pendidikan Islam terhadap
pembangunan bangsa, baik dari aspek historis, kelembagaan, maupun fungsional. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis isi terhadap berbagai sumber data
sekunder seperti jurnal ilmiah, dokumen kebijakan, dan hasil-hasil studi terdahulu. Metode
analisis dilakukan secara tematik dengan pendekatan Miles dan Huberman untuk menggali pola-
pola kontribusi pendidikan Islam dalam pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya nasional.
Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam, melalui institusi seperti pesantren dan
madrasah, telah bertransformasi menjadi agen perubahan sosial yang adaptif terhadap
perkembangan zaman. Pendidikan ini tidak hanya menanamkan nilai-nilai spiritual dan etis, tetapi
juga mendorong pengembangan kemampuan berpikir kritis, kepemimpinan, dan inovasi yang
dibutuhkan dalam membangun bangsa yang berdaya saing global. Selain itu, integrasi nilai-nilai
Islam dengan prinsip-prinsip pembangunan berkelanjutan dan pendidikan karakter menjadikan
pendidikan Islam sebagai fondasi strategis bagi kemajuan bangsa yang seimbang antara aspek
material dan spiritual. Penguatan sistem pendidikan Islam menjadi investasi penting dalam
mencapai visi Indonesia yang maju, beretika, dan berdaya tahan terhadap tantangan global.

24



Kata kunci: Pendidikan Islam, Kemajuan Bangsa, Karakter dan Etika

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan bagian integral dari sejarah, budaya, dan sistem
sosial Indonesia yang telah memainkan peran sentral dalam pembentukan identitas
keagamaan dan moralitas bangsa. Sejak kedatangannya di Nusantara, pendidikan Islam
telah berkembang melalui berbagai institusi seperti pesantren, madrasah, dan
perguruan tinggi Islam, yang tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu agama,
tetapi juga sebagai agen transformasi sosial. Dalam konteks modern, pendidikan Islam
semakin menunjukkan relevansinya dalam menjawab tantangan globalisasi, dengan
mengintegrasikan nilai-nilai tradisional Islam ke dalam pendekatan pembelajaran yang
inovatif dan kontekstual. Penelitian mengenai eksistensi pendidikan Islam di Indonesia
menjadi penting dilakukan guna meninjau bagaimana sistem ini terus beradaptasi dan
berkontribusi dalam membentuk karakter serta sumber daya manusia yang unggul
secara spiritual dan intelektual.

Namun demikian, di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang semakin kuat,
pendidikan Islam dihadapkan pada sejumlah permasalahan mendasar. Di satu sisi,
sistem pendidikan ini harus tetap menjaga integritas nilai-nilai keislaman; di sisi lain, ia
dituntut untuk mampu berinovasi agar tidak tertinggal oleh perkembangan zaman.
Permasalahan yang muncul tidak hanya terkait dengan kualitas kurikulum dan metode
pembelajaran, tetapi juga menyangkut manajemen kelembagaan, keterbatasan sumber
daya, serta kemampuan untuk mencetak lulusan yang kompeten dan berdaya saing di
tingkat nasional maupun internasional. Ketidakseimbangan antara kebutuhan adaptasi
dengan tuntutan pelestarian nilai-nilai ajaran Islam menjadi dilema yang harus
dipecahkan melalui pendekatan yang integratif dan sistematis.

Berdasarkan latar belakang dan permasalahan tersebut, penelitian ini bertujuan
untuk mengkaji secara komprehensif eksistensi pendidikan Islam di Indonesia dalam
berbagai dimensinya, termasuk peran pesantren dan madrasah, tantangan di era
globalisasi, serta kontribusinya terhadap pembangunan bangsa. Penelitian ini
diharapkan dapat memberikan gambaran yang utuh mengenai bagaimana pendidikan
Islam tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang sebagai kekuatan strategis dalam
mencetak generasi yang berakhlak, beriimu, dan siap bersaing secara global tanpa
kehilangan identitas keislamannya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan
dalam merumuskan kebijakan dan strategi pengembangan pendidikan Islam yang
berkelanjutan dan kontekstual.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
memahami secara mendalam dinamika eksistensi pendidikan Islam di Indonesia dalam
konteks historis, sosial, dan kultural. Pendekatan kualitatif dipilih karena relevan untuk
mengeksplorasi makna, nilai, dan interpretasi subyektif terhadap praktik pendidikan
Islam di berbagai institusi seperti pesantren dan madrasah, serta kontribusinya terhadap
pembangunan nasional. Menurut 'penelitian kualitatif bersifat naturalistik dan
berorientasi pada makna, sehingga cocok untuk mengkaji realitas sosial yang kompleks
dan kontekstual. Penelitian ini menggali data yang bersumber dari dokumen-dokumen
ilmiah seperti jurnal, buku, laporan penelitian terdahulu, serta kebijakan pendidikan
nasional terkait pendidikan Islam. Sumber data sekunder ini diperoleh secara purposive
2, yaitu dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus kajian.

' Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi) (Bandung: PT
Remaja Rosdakarya, 2007).
2 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (bandung: Al Fabeta, 2017).

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |25



Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan
pendekatan tematik, yang bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola makna dan isu-isu
kunci yang muncul dalam literatur yang dikaji. Analisis ini dilakukan secara sistematis
melalui proses reduksi data, kategorisasi, interpretasi, dan penarikan kesimpulan yang
bersifat induktif. Model analisis ini merujuk pada pendekatan * yang mencakup tiga
tahapan utama: reduksi data, penyajian data, dan verifikasi. Selain itu, validitas data
diperkuat melalui triangulasi sumber dan teori, dengan membandingkan berbagai
temuan dari sumber literatur yang berbeda guna memastikan konsistensi dan kredibilitas
infformasi 4. Dengan metode ini, diharapkan dapat diperoleh gambaran yang
komprehensif dan objektif mengenai posisi strategis pendidikan Islam dalam
menghadapi tantangan global serta dalam perannya membentuk karakter dan kontribusi
terhadap pembangunan bangsa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Eksistensi Pendidikan Islam di Indonesia

Eksistensi pendidikan Islam di Indonesia merupakan salah satu aspek yang sangat
penting dalam konteks sejarah dan pembangunan nasional. Sejak awal kedatangannya,
pendidikan Islam telah menjadi pilar utama dalam pembentukan karakter dan identitas
keagamaan masyarakat Indonesia, yang tercermin dalam keberadaan pesantren,
madrasah, dan perguruan tinggi Islam di seluruh negeri. Institusi-institusi ini tidak hanya
berperan sebagai pusat penyebaran ilmu agama, tetapi juga sebagai agen transformasi
sosial yang turut serta dalam membangun peradaban. Dalam perjalanan sejarahnya,
pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami berbagai dinamika dan adaptasi,
terutama dalam menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi. Meskipun
demikian, pendidikan Islam terus menunjukkan relevansinya dengan mempertahankan
nilai-nilai tradisionalnya sekaligus membuka diri terhadap inovasi, sehingga mampu
berkontribusi secara signifikan dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral yang tinggi °.

Setiap periode dalam sejarah pendidikan Islam di Indonesia telah memberikan
dampak signifikan terhadap sistem, manajemen, dan metodologinya, yang pada
gilirannya memengaruhi visi dan arah masa depannya 8. Dari era kerajaan hingga masa
kolonial dan penjajahan, serta pasca kemerdekaan hingga era modern saat ini,
pendidikan Islam mengalami berbagai transformasi yang mencerminkan kebutuhan dan
tantangan zaman. Pada masa kerajaan, pendidikan Islam mengedepankan pendekatan
traditional dan berbasis oral yang melibatkan ulama dan santri dalam lingkungan
pesantren. Di bawah pengaruh kolonial Barat, meskipun terdapat pembatasan,
pendidikan Islam tetap berusaha mempertahankan integritasnya dengan metode yang
lebih informal. Pada masa penjajahan Jepang, pendidikan Islam mulai mendapatkan
pengakuan yang lebih besar, dengan sedikit penyesuaian dalam sistemnya untuk
memenuhi kebutuhan politik waktu itu. Setelah kemerdekaan, sistem pendidikan Islam
mengalami modernisasi dan integrasi dalam sistem pendidikan nasional, dengan fokus
pada pengembangan kurikulum yang lebih terstruktur dan penggunaan teknologi
modern. Saat ini, pendidikan Islam terus beradaptasi dengan era globalisasi,
mengintegrasikan pendekatan innovative dan interdisciplinary untuk mempersiapkan

3 Matthew et al Miles, Qualitative Data Analaysis: A Methods Sourcebook, 3rd
ed. (United States of America: Sage Publication, 2014).

4 Rahardjo Mudijia, “Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif: Konsep Dan
Prosedurnya” (Malang, 2017).

® Hasan Langgulung, Pendidikan Islam: Menghadapi Abad Ke-21 (Jakarta: PT
Al-Ma’arif, 2002).

6 Ya’kub and Bahaking Rama, “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Di
Indonesia,” JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 15, no. 1 (2024): 75-93.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |26



generasi yang kompetitif di kancah internasional. Proses adaptasi dan inovasi ini
menunjukkan bagaimana setiap periode sejarah berkontribusi pada pembentukan visi
pendidikan Islam yang dinamis dan berkelanjutan .

Pesantren memainkan peran yang sangat penting dalam sistem pendidikan
Indonesia, tidak hanya sebagai pusat pembelajaran agama tetapi juga sebagai pilar
dalam pembentukan karakter bangsa 8. Melalui kapasitas pengambilan keputusan yang
strategic, kepemimpinan yang transformational, serta kerja sama tim yang collaborative,
pesantren berkontribusi dalam mencetak generasi yang berakhlak mulia dan
berintegritas. Selain itu, pesantren juga mendorong inovasi dalam pendidikan dengan
mengadaptasi metode modern dalam kurikulum dan pengajaran, sambil tetap
mempertahankan nilai-nilai tradisional. Dengan perencanaan strategis yang matang,
pesantren mampu mengelola sumber daya secara efektif dan merespons kebutuhan
masyarakat yang terus berkembang. Peran ini tidak hanya memperkuat posisi pesantren
dalam sistem pendidikan nasional tetapi juga berkontribusi secara signifikan dalam
membentuk masyarakat yang cerdas, beretika, dan siap menghadapi tantangan global
9

Madrasah memainkan peran strategis dalam menanggapi tantangan globalisasi
dengan menyiapkan siswa yang tidak hanya berpengetahuan luas tetapi juga memiliki
karakter yang kuat. Dalam menghadapi perubahan zaman yang cepat, madrasah
beradaptasi dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kompetensi global yang
relevan, sehingga menciptakan individu yang siap menghadapi berbagai tantangan dan
perubahan sosial. Dengan pendekatan holistic dalam pendidikan, madrasah tidak hanya
fokus pada aspek akademis tetapi juga pada pembentukan karakter, etika, dan
kepemimpinan. Hal ini memungkinkan siswa untuk memberikan dampak positif bagi
masyarakat melalui kontribusi yang konstruktif dan inovatif. Dengan menggabungkan
pendidikan agama yang mendalam dengan keterampilan critical thinking dan problem-
solving, madrasah berperan penting dalam memfasilitasi perubahan sosial yang
berkelanjutan dan memperkuat posisi Indonesia dalam kancah global '°.

Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam di Era Globalisasi

Pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan di era globalisasi yang
ditandai dengan pesatnya perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang cepat.
Namun, di tengah tantangan tersebut, pendidikan Islam juga memberikan kontribusi
yang signifikan terhadap kemajuan pendidikan di Indonesia. Melalui pembangunan
karakter yang character-building dan penerapan metode pembelajaran tradisional yang
time-tested, pendidikan Islam mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas
secara akademis tetapi juga memiliki akhlak dan etika yang kuat. Pendekatan ini
mengintegrasikan nilai-nilai agama dengan keterampilan modern, menciptakan
keseimbangan antara kebutuhan untuk beradaptasi dengan perubahan global dan
menjaga warisan budaya yang berharga. Dengan cara ini, pendidikan Islam tidak hanya
berkontribusi pada perkembangan individu tetapi juga memperkuat fondasi sosial dan

" Defnaldi et al., “The Evolution of Islamic Education Institutions in Indonesia,”
JMKSP (Jurnal Manajemen, Kepemimpinan, Dan Supervisi Pendidikan) 8, no. 1
(2023): 164—74, https://doi.org/10.31851/jmksp.v8i1.10941.

8 Ahmad Atho’ Lukman Hakim, “Pesantren and Social Changes,” Pusaka STAI
Al-Qolam Malang 1, no. 1 (2013): 11-28; A Muchaddam Fahham, “Pendidikan
Karakter Di Pesantren,” Edupedia 2, no. 2 (2018): 1-10,
https://doi.org/10.35316/edupedia.v2i2.325.

9 Defnaldi et al., “The Evolution of Islamic Education Institutions in Indonesia.”

10 Sri Maryati et al., “Madrasah As an Institution of Islamic Education and Social
Change,” Jurnal Konseling Pendidikan Islam 4, no. 2 (2023): 317-26,
https://doi.org/10.32806/jkpi.v4i2.11.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |27



budaya di Indonesia, memastikan bahwa masyarakat tetap terhubung dengan akar
tradisinya sambil memanfaatkan peluang yang ditawarkan oleh globalisasi '".

Pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan di era globalisasi, di mana
modernitas dan perubahan cepat dalam teknologi serta informasi mempengaruhi semua
aspek kehidupan. Untuk memastikan relevansi pendidikan Islam dalam konteks ini,
diperlukan pendekatan holistik yang mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan
elemen-elemen modern yang sesuai dengan perkembangan zaman. Solusi holistik ini
melibatkan pembaruan kurikulum yang relevant, penggunaan teknologi dalam proses
pembelajaran, serta penerapan metode innovative yang mendukung pengembangan
keterampilan abad ke-21. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat tetap
mempertahankan esensi ajarannya sambil beradaptasi dengan dinamika global,
menciptakan lulusan yang tidak hanya berakhlak mulia tetapi juga kompetitif di tingkat
internasional. Pendekatan ini bertujuan untuk menjaga keseimbangan antara tradisi dan
kemajuan, sehingga pendidikan Islam tetap memainkan peran penting dalam
membentuk individu yang siap menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas
budaya dan keagamaannya 2.

Pendidikan akhlak, sebagai salah satu fokus utama dalam pendidikan Islam,
merupakan solusi efektif terhadap degradasi moral yang dihadapi oleh generasi muda
Muslim di era modern ini. Dengan menekankan pada pengembangan character
education, pendidikan akhlak bertujuan untuk membentuk pribadi-pribadi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas dan etika yang tinggi.
Melalui pendekatan ini, nilai-nilai Islam yang mendalam diajarkan untuk membentuk
karakter dan perilaku yang noble, yang pada gilirannya dapat mengatasi tantangan
moral yang dihadapi generasi muda. Pendidikan akhlak ini membantu siswa untuk
menginternalisasi prinsip-prinsip moral dan ethical, sehingga mereka dapat berkontribusi
secara positif dalam masyarakat dan menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran
Islam. Dengan demikian, pendidikan akhlak tidak hanya berfungsi sebagai instrumen
untuk memperbaiki akhlak individu tetapi juga berperan dalam membangun masyarakat
yang lebih baik dan beradab 3.

Pendidikan Islam, melalui pendekatan keteladanan (exemplar), pembiasaan (habit
formation), nasihat (counsel), perhatian dan pengawasan (supervision), serta hukuman
(sanction), memiliki peran yang krusial dalam menanggulangi kemerosotan moral di
kalangan pemuda Muslim di era modern. Metode keteladanan, yang mengutamakan
sikap dan perilaku positif dari para pendidik dan orang tua, berfungsi sebagai model ideal
yang diharapkan dapat diikuti oleh generasi muda. Pembiasaan secara konsisten
mengajarkan nilai-nilai luhur dalam kehidupan sehari-hari, membentuk karakter yang
kuat dan integritas yang tinggi. Nasihat yang bijaksana memberikan panduan dan arah
yang jelas dalam menghadapi berbagai tantangan moral, sementara perhatian dan
pengawasan yang teliti memastikan bahwa nilai-nilai tersebut diterapkan dengan
konsisten. Hukuman, yang diterapkan dengan adil dan bijaksana, berfungsi sebagai
mekanisme korektif untuk memperbaiki kesalahan dan memotivasi perbaikan perilaku.

" Moch Tolchah and Muhammad Arfan Mu’ammar, “Islamic Education in The
GGlobalization Era; Challenges, Opportunities, and Contribution of Islamic Education in
Indonesia,” Humanities and Social Sciences Reviews 7, no. 4 (2019): 1031-37,
https://doi.org/10.18510/hssr.2019.74141.

2 Abdul MugaddasOpeyemi Ishaaq El-Mubarak and Isyaku Hassan,
“Challenges of Islamic Education in the Era of Globalization: A Proposed Holistic
Solution,” International Journal of Academic Research in Progressive Education and
Development 10, no. 3 (2021): 337—49, https://doi.org/10.6007/ijarped/v10-i3/10748.

13 Riza Ashari, “The Method of Moral Education in Constructing Personality
According to Islam,” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education 2, no. 2 (2018): 24-37,
https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.835.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |28



Dengan kombinasi metode-metode ini, pendidikan Islam berusaha membentuk individu
yang tidak hanya memahami, tetapi juga mengamalkan prinsip-prinsip moral yang solid
dalam kehidupan mereka, sehingga dapat menghadapi kompleksitas dunia modern
dengan integritas dan kebijaksanaan .

Implementasi nilai-nilai islam dalam didikan Islam yang integrated dengan mata
pelajaran umum atau kegiatan pendidikan lainnya memiliki peran penting dalam
membentuk karakter bangsa yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia,
menciptakan manusia yang tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga memiliki
kedalaman spiritual. Dalam proses pembelajaran ini, konsep-konsep seperti tawhid
diintegrasikan ke dalam sains dan kegiatan pembelajaran diluar kelas lainnya untuk
menunjukkan kebesaran Allah melalui keteraturan alam semesta, sementara nilai-nilai
syura (musyawarah) dan adalah (keadilan) diterapkan dalam pelajaran sosial untuk
membangun kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, siswa tidak
hanya memperoleh pengetahuan duniawi, tetapi juga memahami dimensi akhirat dari
setiap ilmu dan kegiatan yang dipelajari. Pendidikan Islam yang terpadu ini mengajarkan
bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi moral dan spiritual, yang secara tidak
langsung membentuk high moral integrity dan perilaku rahmatan lil ‘alamin. Generasi
yang dihasilkan dari sistem pendidikan ini diharapkan mampu menghadapi tantangan
global dengan tetap memegang teguh nilai-nilai Islam, serta berperan sebagai agen
perubahan yang mempromosikan perdamaian, keadilan, dan kesejahteraan di
masyarakat. Pada akhirnya, pendidikan seperti ini akan melahirkan manusia ulul albab,
yang mampu mengintegrasikan logika, ilmu pengetahuan, dan ajaran agama dalam
setiap aspek kehidupannya, sehingga berkontribusi secara signifikan dalam

pembangunan bangsa yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan spiritual yang kuat
15

Relevansi Pendidikan Islam terhadap Kemajuan Bangsa

Pendidikan Islam memiliki relevansi yang sangat kuat dalam mendorong kemajuan
bangsa, terutama dalam pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya. Sebagai pilar
penting, pendidikan ini tidak hanya berperan dalam menanamkan nilai-nilai agama,
tetapi juga membentuk sumber daya manusia yang berdaya saing tinggi serta
berintegritas. Melalui pengajaran yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan
prinsip-prinsip Islam, tercipta individu yang mampu bersaing di kancah global, tanpa
mengesampingkan etika dan moralitas. Sinergi antara pendidikan Islam dan
pembangunan nasional menjadi kunci dalam menciptakan keseimbangan antara
kemajuan material dan spiritual, sehingga bangsa dapat bergerak maju dengan
landasan nilai-nilai yang kuat dan komprehensif.

1. Pendidikan Islam sebagai Pilar Kemajuan Bangsa (Pembangunan ekonomi,
sosial dan budaya)

Investasi dalam pendidikan memiliki dampak signifikan terhadap pembangunan
ekonomi berkelanjutan (sustainable economic development), di mana lembaga
pendidikan Islam memainkan peran strategis dalam membentuk nilai-nilai masa depan
yang mendukung pertumbuhan ekonomi. Melalui pendidikan berbasis akhlag dan ilm,
generasi muda tidak hanya dilatih untuk menguasai keterampilan teknis, tetapi juga

4 Yuli Habibatul Imamah, Duski Ibrahim, and Akmal Hawi, “Moral Education for
Youth in the Modern Era Perspective of Abdullah Nashih Ulwan,” AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan 15, no. 3 (2023): 3991-4000, https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.850.

> Aries Abbas, Marhamah, and Ahmad Rifa’i, “The Building of Character Nation
Based on Islamic Religion Education in School,” Journal of Sosial Science 2, no. 2
(2021): 107-16, https://doi.org/10.46799/jsss.v2i2.106.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |29



dibekali dengan nilai-nilai etika seperti amanah (kepercayaan) dan ihsan (keunggulan),
yang sangat penting dalam dunia profesional dan bisnis. Pendidikan Islam menekankan
keseimbangan antara diniyah dan dunyawiyah, sehingga lulusan dari lembaga-lembaga
ini mampu berkontribusi dalam pembangunan ekonomi dengan tetap mempertahankan
prinsip-prinsip keadilan sosial (al-'adalah al-ijjtima'iyyah) dan tanggung jawab moral.
Investasi dalam pendidikan Islam bukan hanya investasi dalam pengembangan
manusia, tetapi juga merupakan landasan untuk membangun ekonomi yang Kkuat,
berkelanjutan, dan berlandaskan etika yang tinggi '®.

Pendidikan Islam yang maju dilaksanakan melalui konsep smart schools yang tidak
hanya berfokus pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai
akhlaq yang mulia. Melalui pengalaman belajar yang holistik, pendidikan ini menekankan
pentingnya reasoning atau penalaran manusia yang optimal, sesuai dengan konsep
tafaqquh fid-din (pendalaman ilmu agama), sehingga siswa mampu menghubungkan
iimu pengetahuan dengan realitas kehidupan. Selain itu, pendidikan untuk
pembangunan berkelanjutan (education for sustainable development) menjadi fondasi
penting dalam mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekologis, menciptakan
generasi yang tidak hanya kompeten secara intelektual tetapi juga peduli terhadap
keberlangsungan lingkungan dan kesejahteraan sosial. Dengan demikian, pendidikan
Islam yang terarah ini menjadi pilar fundamental dalam kemajuan bangsa, berkontribusi
pada pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya yang seimbang, serta menghasilkan
manusia yang mampu bersaing secara global dengan tetap berpegang teguh pada
prinsip-prinsip Islam yang universal "7,

Pendidikan Islam yang berbasis pada kearifan lokal memiliki peran vital dalam
membangun peradaban Indonesia yang unik, dengan mempromosikan praktik-praktik
bijaksana seperti altruism (altruisme) dan hard work (kerja keras) yang selaras dengan
nilai-nilai budaya setempat. Melalui pendekatan ini, tafaqquh (pendalaman ilmu) tidak
hanya dipahami dalam konteks global, tetapi juga diadaptasi ke dalam realitas lokal,
sehingga nilai-nilai seperti gotong royong dan musyawarah yang merupakan bagian dari
budaya Indonesia dapat dipadukan dengan prinsip-prinsip Islam, seperti ukhuwah
(persaudaraan) dan amanah (tanggung jawab). Dengan menggabungkan konteks
budaya dan agama, pendidikan ini mampu membentuk individu yang tidak hanya
religius, tetapi juga memiliki kesadaran sosial yang tinggi, sehingga berkontribusi pada
pembangunan peradaban yang berkelanjutan dan harmonis. Pendidikan Islam berbasis
kearifan lokal ini juga berfungsi sebagai katalis dalam menciptakan masyarakat yang
etis, produktif, dan inovatif, yang mampu menjaga keseimbangan antara tradisi lokal dan
tantangan global 8.

2. Pendidikan Islam membentuk sumber daya manusia yang berdaya saing dan
berintegritas

Lembaga pendidikan Islam di era globalisasi dituntut untuk mengembangkan human
resources yang memiliki komitmen tinggi terhadap pembelajaran berkelanjutan (lifelong

6 Achmad Fadlan et al., “Influence of the Impact of Education in View of
Economic Development Planning and Investment on the Contribution of Islamic
Education Institutions,” International Journal of Education and Teaching Zone 2, no. 3
(2023): 412-20, https://doi.org/10.57092/ijetz.v2i3.135.

7 Syahrur Rohman Wahid, Mohammad Ali, and Muh. Nur Rochim Maksum,
“The Three Pillars of Advanced Education,” QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 1,
no. 2 (2022): 227-32, https://doi.org/10.57235/qistina.v1i2.91.

'8 Nurlela, Evi Gusliana, and Dwi Rohmadi Mustofa, “Islamic Religious
Education in Shaping Character in Higher Education,” Al-lbda: Jurnal Pendidikan Guru
Madrasah Ibtidaiyah 2, no. 02 (2022): 12—17, https://doi.org/10.54892/jpgmi.v2i02.244.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |30



learning) serta kemauan kuat dalam mengawal perubahan yang dinamis. Dalam konteks
ini, pendidikan Islam harus menanamkan nilai-nilai jjtihad (usaha maksimal) dan
jiddiyyah (kesungguhan) kepada para peserta didik, sehingga mereka memiliki work
ethic yang tinggi dan mampu bersaing secara global. Selain itu, pentingnya adaptability
di tengah perubahan teknologi dan sosial yang cepat, membuat lembaga pendidikan
Islam harus melatih siswa untuk menjadi pemimpin perubahan, yang tidak hanya
memiliki knowledge yang luas, tetapi juga skills untuk menghadapi tantangan global
tanpa mengesampingkan akhlaq al-karimah. Dengan membangun etos kerja yang kuat
dan komitmen pada inovasi, lulusan lembaga pendidikan Islam diharapkan mampu
berkontribusi secara signifikan dalam memajukan bangsa dan membawa nilai-nilai Islam
yang relevan ke dalam konteks global.

Manajemen pendidikan Islam seharusnya berlandaskan pada Al-Qur'an dan Hadlits,
serta berorientasi pada humankind dan tertuju kepada Allah SWT, untuk memastikan
terwujudnya manajemen sumber daya manusia yang efektif, berdaya saing, dan
berintegritas. Dalam kerangka ini, prinsip-prinsip hikmah (kebijaksanaan) dan ad/
(keadilan) yang tercermin dalam teks-teks suci harus diterapkan dalam perencanaan,
pelaksanaan, dan evaluasi program pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan
terciptanya sistem manajemen yang tidak hanya fokus pada pencapaian hasil akademis,
tetapi juga memperhatikan aspek-aspek spiritual dan ethical, yang berkontribusi pada
pembentukan individu yang memiliki high moral standards dan mampu bersaing secara
global dengan tetap berpegang pada nilai-nilai Islam. Dengan integrasi nilai-nilai ini,
manajemen pendidikan Islam dapat menciptakan lingkungan yang mendukung human
capital development yang berkelanjutan dan mempromosikan professional integrity,
sehingga lulusan dapat menghadapi tantangan era global dengan kompetensi dan
integritas yang tinggi. '°.

Menurut Al-Qabisiy, pendidikan Islam harus bersifat friendly (ramah), complex
(kompleks), balanced (seimbang), dan dignified (bermartabat), dengan tujuan untuk
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademis, tetapi juga religius
dan beretika. Pendidikan yang ramah memastikan adanya lingkungan belajar yang
inklusif dan mendukung, sementara pendekatan yang kompleks mencakup integrasi
berbagai disiplin ilmu serta nilai-nilai Islam. Prinsip keseimbangan (tawazun) dalam
pendidikan menekankan pentingnya harmoni antara aspek duniawi dan ukhrawi,
memastikan bahwa siswa tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan dan keterampilan,
tetapi juga memahami prinsip-prinsip adab (etika) dan taqwa (ketakwaan). Dengan
menerapkan prinsip-prinsip ini, pendidikan Islam dapat membentuk individu yang
memiliki high moral standards dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat, sekaligus
memelihara martabat (karamah) dan integritas pribadi dalam menghadapi tantangan
global 2,

Lembaga pendidikan Islam dapat menghasilkan lulusan yang kompetitif dan
berakhlak mulia dengan melakukan transformasi pandangan terhadap pendidikan,
mematuhi kebijakan nasional, dan menciptakan budaya kelembagaan yang kondusif.
Dengan mengadopsi paradigm shift dalam pendidikan, lembaga ini dapat
mengintegrasikan nilai-nilai Islam seperti ihsan (keunggulan) dan adab (etika) ke dalam
kurikulum dan metode pengajaran, sehingga menghasilkan individu yang tidak hanya

19 Sarpendi and Maya Ayu Komalasari, “The Role of Islamic Education
Management in Improving Human Resources: A Review of the Implementation of
Islamic Education in Indonesia,” Bulletin of Science Education 3, no. 3 (2023): 220-27,
https://doi.org/10.51278/bse.v3i3.831.

20 Muhamad Basyrul Muvid, “The Reasoning of Integrative Islamic Religious
Education from Al-Qabisiy’s Perspective,” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme 5, no. 1 (2023): 162—74,
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2288.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |31



unggul secara akademis tetapi juga memiliki karakter yang solid. Kepatuhan terhadap
kebijakan nasional memastikan bahwa lembaga tersebut beroperasi sesuai dengan
standar pendidikan yang ditetapkan, sementara penciptaan budaya kelembagaan yang
baik, berbasis pada integrity (integritas) dan collaborative spirit (semangat kolaboratif),
mendukung terciptanya lingkungan yang mendukung pengembangan karakter dan
profesionalisme. Dengan pendekatan ini, lembaga pendidikan Islam dapat mencetak
lulusan yang siap bersaing di kancah global dengan tetap berpegang pada nilai-nilai
akhlaq al-karimah dan berkontribusi positif terhadap masyarakat 2'.

3. Sinergi Pendidikan Islam dan Pembangunan Nasional

Kedudukan pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasional sangat signifikan,
baik sebagai lembaga pendidikan maupun sebagai mata pelajaran, yang
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kurikulum pendidikan. Pendidikan Islam
memainkan peran penting dalam pembangunan sumber daya manusia yang berkualitas,
yang menjadi landasan bagi kemajuan Indonesia menuju status developed nation. Nilai-
nilai seperti taqwa (ketakwaan), akhlag al-karimah (akhlak mulia), dan ihsan
(keunggulan) yang diajarkan melalui pendidikan Islam memiliki kontribusi langsung
terhadap pembentukan karakter dan kompetensi lulusan, yang pada gilirannya
mendukung pertumbuhan ekonomi dan sosial bangsa. Dalam konteks ini, terdapat relasi
yang kuat antara kemajuan bangsa dan dinamika pendidikan Islam, yang menekankan
perlunya sinergi yang solid antara pendidikan Islam dan pendidikan nasional untuk
menciptakan educational harmony. Dengan kolaborasi yang efektif, pendidikan Islam
dapat memperkaya sistem pendidikan nasional, menyediakan moral compass (kompas
moral) dan ethical framework (kerangka etika) yang diperlukan untuk membentuk
generasi penerus yang kompetitif dan berintegritas, mendukung pencapaian visi
Indonesia Maju 2.

Sinergi antara Pendidikan Islam dan pembangunan nasional merupakan aspek
krusial dalam menciptakan fondasi yang kokoh bagi kemajuan bangsa. Integrasi nilai-
nilai Islam dalam sistem pendidikan tidak hanya memperkaya pengalaman belajar
dengan dimensi spiritual, tetapi juga memperkuat upaya nasional dalam membentuk
karakter dan keterampilan yang relevan dengan tuntutan global. Dengan
menghubungkan prinsip-prinsip taalim (pengajaran) dan ta'dib (pembentukan karakter)
dari pendidikan Islam dengan strategi pembangunan nasional, kedua sektor ini dapat
berkolaborasi untuk menghasilkan individu yang siap menghadapi tantangan ekonomi
dan sosial, serta berkontribusi secara efektif dalam masyarakat. Pendekatan ini tidak
hanya mendukung pencapaian target pembangunan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai
kearifan lokal dan keadilan sosial, yang esensial dalam membangun bangsa yang
inklusif dan berdaya saing. Dengan sinergi ini, diharapkan terwujud kemajuan yang
harmonis dan berkelanjutan, yang mendukung visi besar bangsa untuk menjadi
masyarakat yang maju dan berintegritas.

KESIMPULAN

Pendidikan Islam di Indonesia memiliki signifikansi yang kuat dalam membentuk
karakter bangsa dan mendukung pembangunan nasional secara berkelanjutan. Melalui
lembaga-lembaga seperti pesantren dan madrasah, pendidikan Islam tidak hanya
menanamkan nilai-nilai keagamaan, tetapi juga mengembangkan kompetensi intelektual
dan etika sosial yang relevan dengan tantangan global. Sistem ini terbukti mampu

21 Machfudz and Mohammad Zaini, “Strategy for the Development of Islamic
Education Institutions in the Academic Sectors,” Al-Hayat: Journal of Islamic Education
7, no. 1 (2023): 52—-61, https://doi.org/10.35723/ajie.v7i1.281.

22 Usri, “Kontribusi Pendidikan Islam Menuju Indonesia Maju,” Al-Ishlah: Jurnal
Pendidikan Islam 17, no. 2 (2019): 201-16.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |32



bertransformasi dan beradaptasi dengan perkembangan zaman melalui integrasi nilai-
nilai Islam dalam pendekatan pendidikan yang holistik, inovatif, dan kontekstual.
Kontribusinya dalam membentuk generasi yang berilmu, berakhlak, dan memiliki
integritas moral menjadikan pendidikan Islam sebagai pilar strategis bagi kemajuan
bangsa.

Berdasarkan temuan tersebut, diperlukan upaya penguatan sistem pendidikan
Islam secara menyeluruh, termasuk dalam hal kebijakan, kurikulum, kualitas tenaga
pendidik, dan pemanfaatan teknologi. Secara akademis, studi lanjutan disarankan untuk
mengembangkan model-model pendidikan Islam berbasis kebutuhan lokal dan global,
dengan pendekatan interdisipliner yang mampu menjembatani nilai-nilai tradisional dan
tuntutan modernitas. Implikasi dari hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak
hanya berperan sebagai sarana pelestarian nilai religius, tetapi juga sebagai motor
perubahan sosial dan pembangunan nasional. Sinergi antara institusi pendidikan Islam,
pemerintah, dan masyarakat perlu terus diperkuat untuk menciptakan sistem pendidikan
yang adaptif, inklusif, dan berdaya saing tinggi.

DAFTAR PUSTAKA

Abbas, Aries, Marhamah, and Ahmad Rifa’i. “The Building of Character Nation Based on
Islamic Religion Education in School.” Journal of Sosial Science 2, no. 2 (2021):
107-16. https://doi.org/10.46799/jsss.v2i2.106.

Ashari, Riza. “The Method of Moral Education in Constructing Personality According to
Islam.” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education 2, no. 2 (2018): 24-37.
https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.835.

Defnaldi, Yunani, Andi Warisno, An Andari, and Afif Anshori. “The Evolution of Islamic
Education Institutions in Indonesia.” JMKSP (Jurnal Manajemen, Kepemimpinan,
Dan Supervisi Pendidikan) 8, no. 1 (2023): 164-74.
https://doi.org/10.31851/jmksp.v8i1.10941.

El-Mubarak, Abdul MugaddasOpeyemi Ishaaq, and Isyaku Hassan. “Challenges of
Islamic Education in the Era of Globalization: A Proposed Holistic Solution.”
International Journal of Academic Research in Progressive Education and
Development 10, no. 3 (2021): 337-49. https://doi.org/10.6007/ijarped/v10-
i3/10748.

Fadlan, Achmad, As’ad Isma, Jamrizal, and Ridwan. “Influence of the Impact of
Education in View of Economic Development Planning and Investment on the
Contribution of Islamic Education Institutions.” International Journal of Education
and Teaching Zone 2, no. 3 (2023): 412—20. https://doi.org/10.57092/ijetz.v2i3.135.

Fahham, A Muchaddam. “Pendidikan Karakter Di Pesantren.” Edupedia 2, no. 2 (2018):
1-10. https://doi.org/10.35316/edupedia.v2i2.325.

Hakim, Ahmad Atho’ Lukman. “Pesantren and Social Changes.” Pusaka STAI Al-Qolam
Malang 1, no. 1 (2013): 11-28.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |33



Imamah, Yuli Habibatul, Duski Ibrahim, and Akmal Hawi. “Moral Education for Youth in
the Modern Era Perspective of Abdullah Nashih Ulwan.” AL-ISHLAH: Jurnal
Pendidikan 15, no. 3 (2023): 3991-4000.
https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.850.

Langgulung, Hasan. Pendidikan Islam: Menghadapi Abad Ke-21. Jakarta: PT Al-Ma’arif,
2002.

Machfudz, and Mohammad Zaini. “Strategy for the Development of Islamic Education
Institutions in the Academic Sectors.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 7, no.
1 (2023): 52—61. https://doi.org/10.35723/ajie.v7i1.281.

Maryati, Sri, Lestarika, Abdullah Idi, and Yulia Tri Samiha. “Madrasah As an Institution
of Islamic Education and Social Change.” Jurnal Konseling Pendidikan Islam 4, no.
2 (2023): 317-26. https://doi.org/10.32806/jkpi.v4i2.11.

Miles, Matthew et al. Qualitative Data Analaysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. United
States of America: Sage Publication, 2014.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2007.

Mudjia, Rahardjo. “Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif: Konsep Dan Prosedurnya.”
Malang, 2017.

Muvid, Muhamad Basyrul. “The Reasoning of Integrative Islamic Religious Education
from Al-Qabisiy’s Perspective.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme 5, no. 1 (2023): 162-74.
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2288.

Nurlela, Evi Gusliana, and Dwi Rohmadi Mustofa. “Islamic Religious Education in
Shaping Character in Higher Education.” Al-lbda: Jurnal Pendidikan Guru
Madrasah Ibtidaiyah 2, no. 02 (2022): 12-17.
https://doi.org/10.54892/jpgmi.v2i02.244.

Sarpendi, and Maya Ayu Komalasari. “The Role of Islamic Education Management in
Improving Human Resources: A Review of the Implementation of Islamic Education
in Indonesia.” Bulletin of Science Education 3, no. 3 (2023): 220-27.
https://doi.org/10.51278/bse.v3i3.831.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. bandung: Al Fabeta, 2017.

Syam, Aldo Redho, and Syamsul Arifin. “Kedudukan Manajemen Sumber Daya Manusia
Pendidikan Islam Di Era Globalisasi.” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education
2, no. 2 (2017): 1-12. https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.833.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |34



Tolchah, Moch, and Muhammad Arfan Muammar. “Islamic Education in The
GGilobalization Era; Challenges, Opportunities, and Contribution of Islamic
Education in Indonesia.” Humanities and Social Sciences Reviews 7, no. 4 (2019):
1031-37. https://doi.org/10.18510/hssr.2019.74141.

Usri. “Kontribusi Pendidikan Islam Menuju Indonesia Maju.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan
Islam 17, no. 2 (2019): 201-16.

Wahid, Syahrur Rohman, Mohammad Ali, and Muh. Nur Rochim Maksum. “The Three
Pillars of Advanced Education.” QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 1, no. 2
(2022): 227-32. https://doi.org/10.57235/qistina.v1i2.91.

Ya’kub, and Bahaking Rama. “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia.”
JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 15, no. 1 (2024): 75-93.

Ragqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |35



