
Raqib: Jurnal Studi Islam 

Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 

   ISSN: xxxx-xxxx | E-ISSN: xxxx-xxxx   

 IJCCS, Vol.x, No.x, July xxxx, pp. 1~5 
ISSN: 1978-1520          

24 

PERAN STRATEGIS PENDIDIKAN ISLAM DALAM MEMAJUKAN PEMBANGUNAN 

NASIONAL 

(The Strategic Role of Islamic Education in Advancing National Development) 
 

Ine Ratu Fadliah  

Universitas PTIQ Jakarta 
email: ineratufadliah@ptiq.ac.id 

 
 

Abstract 
Islamic education holds a strategic significance in shaping character, morality, and the quality of 
human resources with high competitiveness, thereby contributing directly to national 
development. In the context of globalization and dynamic societal change, Islamic education in 
Indonesia not only faces the challenges of modernization but also plays a crucial role in preserving 
Islamic values and local cultural wisdom. This study aims to examine the existence and 
contribution of Islamic education to national progress from historical, institutional, and functional 
perspectives. A descriptive qualitative approach was employed in this study, utilizing content 
analysis on various secondary sources such as scholarly journals, policy documents, and 
previous research findings. Thematic analysis was conducted using the Miles and Huberman 
framework to identify patterns of Islamic education’s contribution to the economic, social, and 
cultural development of the nation. The findings reveal that Islamic education, through institutions 
such as pesantren and madrasah, has transformed into a social change agent that adapts to 
contemporary developments. This form of education not only instills spiritual and ethical values 
but also fosters critical thinking, leadership, and innovation skills necessary for building a globally 
competitive nation. Furthermore, the integration of Islamic values with the principles of sustainable 
development and character education positions Islamic education as a strategic foundation for 
balanced national progress, encompassing both material and spiritual dimensions. Strengthening 
the Islamic education system is a vital investment in realizing the vision of a progressive, ethical, 
and resilient Indonesia in the face of global challenges. 
 
Keywords: Islamic Education, National Development, Character and Ethics 

 
Abstrak 

Pendidikan Islam memiliki signifikansi strategis dalam membentuk karakter, moralitas, dan 
kualitas sumber daya manusia yang berdaya saing tinggi, yang secara langsung berkontribusi 
terhadap kemajuan bangsa. Dalam konteks globalisasi dan dinamika sosial yang terus 
berkembang, pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya menghadapi tantangan modernisasi, 
tetapi juga memegang peran penting dalam menjaga integritas nilai-nilai keislaman serta budaya 
lokal. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji eksistensi dan kontribusi pendidikan Islam terhadap 
pembangunan bangsa, baik dari aspek historis, kelembagaan, maupun fungsional. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis isi terhadap berbagai sumber data 
sekunder seperti jurnal ilmiah, dokumen kebijakan, dan hasil-hasil studi terdahulu. Metode 
analisis dilakukan secara tematik dengan pendekatan Miles dan Huberman untuk menggali pola-
pola kontribusi pendidikan Islam dalam pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya nasional. 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa pendidikan Islam, melalui institusi seperti pesantren dan 
madrasah, telah bertransformasi menjadi agen perubahan sosial yang adaptif terhadap 
perkembangan zaman. Pendidikan ini tidak hanya menanamkan nilai-nilai spiritual dan etis, tetapi 
juga mendorong pengembangan kemampuan berpikir kritis, kepemimpinan, dan inovasi yang 
dibutuhkan dalam membangun bangsa yang berdaya saing global. Selain itu, integrasi nilai-nilai 
Islam dengan prinsip-prinsip pembangunan berkelanjutan dan pendidikan karakter menjadikan 
pendidikan Islam sebagai fondasi strategis bagi kemajuan bangsa yang seimbang antara aspek 
material dan spiritual. Penguatan sistem pendidikan Islam menjadi investasi penting dalam 
mencapai visi Indonesia yang maju, beretika, dan berdaya tahan terhadap tantangan global. 
 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |25 
  

Kata kunci: Pendidikan Islam, Kemajuan Bangsa, Karakter dan Etika 

 

PENDAHULUAN 

 Pendidikan Islam merupakan bagian integral dari sejarah, budaya, dan sistem 
sosial Indonesia yang telah memainkan peran sentral dalam pembentukan identitas 
keagamaan dan moralitas bangsa. Sejak kedatangannya di Nusantara, pendidikan Islam 
telah berkembang melalui berbagai institusi seperti pesantren, madrasah, dan 
perguruan tinggi Islam, yang tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu agama, 
tetapi juga sebagai agen transformasi sosial. Dalam konteks modern, pendidikan Islam 
semakin menunjukkan relevansinya dalam menjawab tantangan globalisasi, dengan 
mengintegrasikan nilai-nilai tradisional Islam ke dalam pendekatan pembelajaran yang 
inovatif dan kontekstual. Penelitian mengenai eksistensi pendidikan Islam di Indonesia 
menjadi penting dilakukan guna meninjau bagaimana sistem ini terus beradaptasi dan 
berkontribusi dalam membentuk karakter serta sumber daya manusia yang unggul 
secara spiritual dan intelektual. 
 Namun demikian, di tengah arus modernisasi dan globalisasi yang semakin kuat, 
pendidikan Islam dihadapkan pada sejumlah permasalahan mendasar. Di satu sisi, 
sistem pendidikan ini harus tetap menjaga integritas nilai-nilai keislaman; di sisi lain, ia 
dituntut untuk mampu berinovasi agar tidak tertinggal oleh perkembangan zaman. 
Permasalahan yang muncul tidak hanya terkait dengan kualitas kurikulum dan metode 
pembelajaran, tetapi juga menyangkut manajemen kelembagaan, keterbatasan sumber 
daya, serta kemampuan untuk mencetak lulusan yang kompeten dan berdaya saing di 
tingkat nasional maupun internasional. Ketidakseimbangan antara kebutuhan adaptasi 
dengan tuntutan pelestarian nilai-nilai ajaran Islam menjadi dilema yang harus 
dipecahkan melalui pendekatan yang integratif dan sistematis. 
 Berdasarkan latar belakang dan permasalahan tersebut, penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji secara komprehensif eksistensi pendidikan Islam di Indonesia dalam 
berbagai dimensinya, termasuk peran pesantren dan madrasah, tantangan di era 
globalisasi, serta kontribusinya terhadap pembangunan bangsa. Penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan gambaran yang utuh mengenai bagaimana pendidikan 
Islam tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang sebagai kekuatan strategis dalam 
mencetak generasi yang berakhlak, berilmu, dan siap bersaing secara global tanpa 
kehilangan identitas keislamannya. Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan 
dalam merumuskan kebijakan dan strategi pengembangan pendidikan Islam yang 
berkelanjutan dan kontekstual. 
  
METODE 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif  yang bertujuan untuk 
memahami secara mendalam dinamika eksistensi pendidikan Islam di Indonesia dalam 
konteks historis, sosial, dan kultural. Pendekatan kualitatif dipilih karena relevan untuk 
mengeksplorasi makna, nilai, dan interpretasi subyektif terhadap praktik pendidikan 
Islam di berbagai institusi seperti pesantren dan madrasah, serta kontribusinya terhadap 
pembangunan nasional. Menurut  1penelitian kualitatif bersifat naturalistik dan 
berorientasi pada makna, sehingga cocok untuk mengkaji realitas sosial yang kompleks 
dan kontekstual. Penelitian ini menggali data yang bersumber dari dokumen-dokumen 
ilmiah seperti jurnal, buku, laporan penelitian terdahulu, serta kebijakan pendidikan 
nasional terkait pendidikan Islam. Sumber data sekunder ini diperoleh secara purposive 
2, yaitu dipilih berdasarkan relevansinya dengan fokus kajian. 

 
1 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi) (Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2007). 
2 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (bandung: Al Fabeta, 2017). 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |26 
  

 Analisis data dilakukan melalui teknik analisis isi (content analysis) dengan 
pendekatan tematik, yang bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola makna dan isu-isu 
kunci yang muncul dalam literatur yang dikaji. Analisis ini dilakukan secara sistematis 
melalui proses reduksi data, kategorisasi, interpretasi, dan penarikan kesimpulan yang 
bersifat induktif. Model analisis ini merujuk pada pendekatan  3 yang mencakup tiga 
tahapan utama: reduksi data, penyajian data, dan verifikasi. Selain itu, validitas data 
diperkuat melalui triangulasi sumber dan teori, dengan membandingkan berbagai 
temuan dari sumber literatur yang berbeda guna memastikan konsistensi dan kredibilitas 
informasi 4. Dengan metode ini, diharapkan dapat diperoleh gambaran yang 
komprehensif dan objektif mengenai posisi strategis pendidikan Islam dalam 
menghadapi tantangan global serta dalam perannya membentuk karakter dan kontribusi 
terhadap pembangunan bangsa. 
  
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Eksistensi Pendidikan Islam di Indonesia 

Eksistensi pendidikan Islam di Indonesia merupakan salah satu aspek yang sangat 
penting dalam konteks sejarah dan pembangunan nasional. Sejak awal kedatangannya, 
pendidikan Islam telah menjadi pilar utama dalam pembentukan karakter dan identitas 
keagamaan masyarakat Indonesia, yang tercermin dalam keberadaan pesantren, 
madrasah, dan perguruan tinggi Islam di seluruh negeri. Institusi-institusi ini tidak hanya 
berperan sebagai pusat penyebaran ilmu agama, tetapi juga sebagai agen transformasi 
sosial yang turut serta dalam membangun peradaban. Dalam perjalanan sejarahnya, 
pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami berbagai dinamika dan adaptasi, 
terutama dalam menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi. Meskipun 
demikian, pendidikan Islam terus menunjukkan relevansinya dengan mempertahankan 
nilai-nilai tradisionalnya sekaligus membuka diri terhadap inovasi, sehingga mampu 
berkontribusi secara signifikan dalam mencetak generasi yang tidak hanya cerdas 
secara intelektual, tetapi juga memiliki integritas moral yang tinggi 5. 

Setiap periode dalam sejarah pendidikan Islam di Indonesia telah memberikan 
dampak signifikan terhadap sistem, manajemen, dan metodologinya, yang pada 
gilirannya memengaruhi visi dan arah masa depannya 6. Dari era kerajaan hingga masa 
kolonial dan penjajahan, serta pasca kemerdekaan hingga era modern saat ini, 
pendidikan Islam mengalami berbagai transformasi yang mencerminkan kebutuhan dan 
tantangan zaman. Pada masa kerajaan, pendidikan Islam mengedepankan pendekatan 
traditional dan berbasis oral yang melibatkan ulama dan santri dalam lingkungan 
pesantren. Di bawah pengaruh kolonial Barat, meskipun terdapat pembatasan, 
pendidikan Islam tetap berusaha mempertahankan integritasnya dengan metode yang 
lebih informal. Pada masa penjajahan Jepang, pendidikan Islam mulai mendapatkan 
pengakuan yang lebih besar, dengan sedikit penyesuaian dalam sistemnya untuk 
memenuhi kebutuhan politik waktu itu. Setelah kemerdekaan, sistem pendidikan Islam 
mengalami modernisasi dan integrasi dalam sistem pendidikan nasional, dengan fokus 
pada pengembangan kurikulum yang lebih terstruktur dan penggunaan teknologi 
modern. Saat ini, pendidikan Islam terus beradaptasi dengan era globalisasi, 
mengintegrasikan pendekatan innovative dan interdisciplinary untuk mempersiapkan 

 
3 Matthew et al Miles, Qualitative Data Analaysis: A Methods Sourcebook, 3rd 

ed. (United States of America: Sage Publication, 2014). 
4 Rahardjo Mudjia, “Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif: Konsep Dan 

Prosedurnya” (Malang, 2017). 
5 Hasan Langgulung, Pendidikan Islam: Menghadapi Abad Ke-21 (Jakarta: PT 

Al-Ma’arif, 2002). 
6 Ya’kub and Bahaking Rama, “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Di 

Indonesia,” JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 15, no. 1 (2024): 75–93. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |27 
  

generasi yang kompetitif di kancah internasional. Proses adaptasi dan inovasi ini 
menunjukkan bagaimana setiap periode sejarah berkontribusi pada pembentukan visi 
pendidikan Islam yang dinamis dan berkelanjutan 7. 

Pesantren memainkan peran yang sangat penting dalam sistem pendidikan 
Indonesia, tidak hanya sebagai pusat pembelajaran agama tetapi juga sebagai pilar 
dalam pembentukan karakter bangsa 8. Melalui kapasitas pengambilan keputusan yang 
strategic, kepemimpinan yang transformational, serta kerja sama tim yang collaborative, 
pesantren berkontribusi dalam mencetak generasi yang berakhlak mulia dan 
berintegritas. Selain itu, pesantren juga mendorong inovasi dalam pendidikan dengan 
mengadaptasi metode modern dalam kurikulum dan pengajaran, sambil tetap 
mempertahankan nilai-nilai tradisional. Dengan perencanaan strategis yang matang, 
pesantren mampu mengelola sumber daya secara efektif dan merespons kebutuhan 
masyarakat yang terus berkembang. Peran ini tidak hanya memperkuat posisi pesantren 
dalam sistem pendidikan nasional tetapi juga berkontribusi secara signifikan dalam 
membentuk masyarakat yang cerdas, beretika, dan siap menghadapi tantangan global 
9. 

Madrasah memainkan peran strategis dalam menanggapi tantangan globalisasi 
dengan menyiapkan siswa yang tidak hanya berpengetahuan luas tetapi juga memiliki 
karakter yang kuat. Dalam menghadapi perubahan zaman yang cepat, madrasah 
beradaptasi dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan kompetensi global yang 
relevan, sehingga menciptakan individu yang siap menghadapi berbagai tantangan dan 
perubahan sosial. Dengan pendekatan holistic dalam pendidikan, madrasah tidak hanya 
fokus pada aspek akademis tetapi juga pada pembentukan karakter, etika, dan 
kepemimpinan. Hal ini memungkinkan siswa untuk memberikan dampak positif bagi 
masyarakat melalui kontribusi yang konstruktif dan inovatif. Dengan menggabungkan 
pendidikan agama yang mendalam dengan keterampilan critical thinking dan problem-
solving, madrasah berperan penting dalam memfasilitasi perubahan sosial yang 
berkelanjutan dan memperkuat posisi Indonesia dalam kancah global 10. 
 
Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam di Era Globalisasi 

Pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan di era globalisasi yang 
ditandai dengan pesatnya perkembangan teknologi dan perubahan sosial yang cepat. 
Namun, di tengah tantangan tersebut, pendidikan Islam juga memberikan kontribusi 
yang signifikan terhadap kemajuan pendidikan di Indonesia. Melalui pembangunan 
karakter yang character-building dan penerapan metode pembelajaran tradisional yang 
time-tested, pendidikan Islam mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas 
secara akademis tetapi juga memiliki akhlak dan etika yang kuat. Pendekatan ini 
mengintegrasikan nilai-nilai agama dengan keterampilan modern, menciptakan 
keseimbangan antara kebutuhan untuk beradaptasi dengan perubahan global dan 
menjaga warisan budaya yang berharga. Dengan cara ini, pendidikan Islam tidak hanya 
berkontribusi pada perkembangan individu tetapi juga memperkuat fondasi sosial dan 

 
7 Defnaldi et al., “The Evolution of Islamic Education Institutions in Indonesia,” 

JMKSP (Jurnal Manajemen, Kepemimpinan, Dan Supervisi Pendidikan) 8, no. 1 
(2023): 164–74, https://doi.org/10.31851/jmksp.v8i1.10941. 

8 Ahmad Atho’ Lukman Hakim, “Pesantren and Social Changes,” Pusaka STAI 
Al-Qolam Malang 1, no. 1 (2013): 11–28; A Muchaddam Fahham, “Pendidikan 
Karakter Di Pesantren,” Edupedia 2, no. 2 (2018): 1–10, 
https://doi.org/10.35316/edupedia.v2i2.325. 

9 Defnaldi et al., “The Evolution of Islamic Education Institutions in Indonesia.” 
10 Sri Maryati et al., “Madrasah As an Institution of Islamic Education and Social 

Change,” Jurnal Konseling Pendidikan Islam 4, no. 2 (2023): 317–26, 
https://doi.org/10.32806/jkpi.v4i2.11. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |28 
  

budaya di Indonesia, memastikan bahwa masyarakat tetap terhubung dengan akar 
tradisinya sambil memanfaatkan peluang yang ditawarkan oleh globalisasi 11. 

Pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan di era globalisasi, di mana 
modernitas dan perubahan cepat dalam teknologi serta informasi mempengaruhi semua 
aspek kehidupan. Untuk memastikan relevansi pendidikan Islam dalam konteks ini, 
diperlukan pendekatan holistik yang mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan 
elemen-elemen modern yang sesuai dengan perkembangan zaman. Solusi holistik ini 
melibatkan pembaruan kurikulum yang relevant, penggunaan teknologi dalam proses 
pembelajaran, serta penerapan metode innovative yang mendukung pengembangan 
keterampilan abad ke-21. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat tetap 
mempertahankan esensi ajarannya sambil beradaptasi dengan dinamika global, 
menciptakan lulusan yang tidak hanya berakhlak mulia tetapi juga kompetitif di tingkat 
internasional. Pendekatan ini bertujuan untuk menjaga keseimbangan antara tradisi dan 
kemajuan, sehingga pendidikan Islam tetap memainkan peran penting dalam 
membentuk individu yang siap menghadapi tantangan global tanpa kehilangan identitas 
budaya dan keagamaannya 12. 

Pendidikan akhlak, sebagai salah satu fokus utama dalam pendidikan Islam, 
merupakan solusi efektif terhadap degradasi moral yang dihadapi oleh generasi muda 
Muslim di era modern ini. Dengan menekankan pada pengembangan character 
education, pendidikan akhlak bertujuan untuk membentuk pribadi-pribadi yang tidak 
hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki integritas dan etika yang tinggi. 
Melalui pendekatan ini, nilai-nilai Islam yang mendalam diajarkan untuk membentuk 
karakter dan perilaku yang noble, yang pada gilirannya dapat mengatasi tantangan 
moral yang dihadapi generasi muda. Pendidikan akhlak ini membantu siswa untuk 
menginternalisasi prinsip-prinsip moral dan ethical, sehingga mereka dapat berkontribusi 
secara positif dalam masyarakat dan menjalani kehidupan yang sesuai dengan ajaran 
Islam. Dengan demikian, pendidikan akhlak tidak hanya berfungsi sebagai instrumen 
untuk memperbaiki akhlak individu tetapi juga berperan dalam membangun masyarakat 
yang lebih baik dan beradab 13. 

Pendidikan Islam, melalui pendekatan keteladanan (exemplar), pembiasaan (habit 
formation), nasihat (counsel), perhatian dan pengawasan (supervision), serta hukuman 
(sanction), memiliki peran yang krusial dalam menanggulangi kemerosotan moral di 
kalangan pemuda Muslim di era modern. Metode keteladanan, yang mengutamakan 
sikap dan perilaku positif dari para pendidik dan orang tua, berfungsi sebagai model ideal 
yang diharapkan dapat diikuti oleh generasi muda. Pembiasaan secara konsisten 
mengajarkan nilai-nilai luhur dalam kehidupan sehari-hari, membentuk karakter yang 
kuat dan integritas yang tinggi. Nasihat yang bijaksana memberikan panduan dan arah 
yang jelas dalam menghadapi berbagai tantangan moral, sementara perhatian dan 
pengawasan yang teliti memastikan bahwa nilai-nilai tersebut diterapkan dengan 
konsisten. Hukuman, yang diterapkan dengan adil dan bijaksana, berfungsi sebagai 
mekanisme korektif untuk memperbaiki kesalahan dan memotivasi perbaikan perilaku. 

 
11 Moch Tolchah and Muhammad Arfan Mu’ammar, “Islamic Education in The 

GGlobalization Era; Challenges, Opportunities, and Contribution of Islamic Education in 
Indonesia,” Humanities and Social Sciences Reviews 7, no. 4 (2019): 1031–37, 
https://doi.org/10.18510/hssr.2019.74141. 

12 Abdul MuqaddasOpeyemi Ishaaq El-Mubarak and Isyaku Hassan, 
“Challenges of Islamic Education in the Era of Globalization: A Proposed Holistic 
Solution,” International Journal of Academic Research in Progressive Education and 
Development 10, no. 3 (2021): 337–49, https://doi.org/10.6007/ijarped/v10-i3/10748. 

13 Riza Ashari, “The Method of Moral Education in Constructing Personality 
According to Islam,” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education 2, no. 2 (2018): 24–37, 
https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.835. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |29 
  

Dengan kombinasi metode-metode ini, pendidikan Islam berusaha membentuk individu 
yang tidak hanya memahami, tetapi juga mengamalkan prinsip-prinsip moral yang solid 
dalam kehidupan mereka, sehingga dapat menghadapi kompleksitas dunia modern 
dengan integritas dan kebijaksanaan 14. 

Implementasi nilai-nilai islam dalam didikan Islam yang integrated dengan mata 
pelajaran umum atau kegiatan pendidikan lainnya memiliki peran penting dalam 
membentuk karakter bangsa yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, 
menciptakan manusia yang tidak hanya unggul secara intelektual tetapi juga memiliki 
kedalaman spiritual. Dalam proses pembelajaran ini, konsep-konsep seperti tawhid 
diintegrasikan ke dalam sains dan kegiatan pembelajaran diluar kelas lainnya untuk 
menunjukkan kebesaran Allah melalui keteraturan alam semesta, sementara nilai-nilai 
syura (musyawarah) dan adalah (keadilan) diterapkan dalam pelajaran sosial untuk 
membangun kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, siswa tidak 
hanya memperoleh pengetahuan duniawi, tetapi juga memahami dimensi akhirat dari 
setiap ilmu dan kegiatan yang dipelajari. Pendidikan Islam yang terpadu ini mengajarkan 
bahwa setiap tindakan memiliki konsekuensi moral dan spiritual, yang secara tidak 
langsung membentuk high moral integrity dan perilaku rahmatan lil 'alamin. Generasi 
yang dihasilkan dari sistem pendidikan ini diharapkan mampu menghadapi tantangan 
global dengan tetap memegang teguh nilai-nilai Islam, serta berperan sebagai agen 
perubahan yang mempromosikan perdamaian, keadilan, dan kesejahteraan di 
masyarakat. Pada akhirnya, pendidikan seperti ini akan melahirkan manusia ulul albab, 
yang mampu mengintegrasikan logika, ilmu pengetahuan, dan ajaran agama dalam 
setiap aspek kehidupannya, sehingga berkontribusi secara signifikan dalam 
pembangunan bangsa yang berlandaskan pada nilai-nilai moral dan spiritual yang kuat 
15.  
 
Relevansi Pendidikan Islam terhadap Kemajuan Bangsa 

Pendidikan Islam memiliki relevansi yang sangat kuat dalam mendorong kemajuan 
bangsa, terutama dalam pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya. Sebagai pilar 
penting, pendidikan ini tidak hanya berperan dalam menanamkan nilai-nilai agama, 
tetapi juga membentuk sumber daya manusia yang berdaya saing tinggi serta 
berintegritas. Melalui pengajaran yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan 
prinsip-prinsip Islam, tercipta individu yang mampu bersaing di kancah global, tanpa 
mengesampingkan etika dan moralitas. Sinergi antara pendidikan Islam dan 
pembangunan nasional menjadi kunci dalam menciptakan keseimbangan antara 
kemajuan material dan spiritual, sehingga bangsa dapat bergerak maju dengan 
landasan nilai-nilai yang kuat dan komprehensif. 

 
1. Pendidikan Islam sebagai Pilar Kemajuan Bangsa (Pembangunan ekonomi, 

sosial dan budaya) 
Investasi dalam pendidikan memiliki dampak signifikan terhadap pembangunan 

ekonomi berkelanjutan (sustainable economic development), di mana lembaga 
pendidikan Islam memainkan peran strategis dalam membentuk nilai-nilai masa depan 
yang mendukung pertumbuhan ekonomi. Melalui pendidikan berbasis akhlaq dan ilm, 
generasi muda tidak hanya dilatih untuk menguasai keterampilan teknis, tetapi juga 

 
14 Yuli Habibatul Imamah, Duski Ibrahim, and Akmal Hawi, “Moral Education for 

Youth in the Modern Era Perspective of Abdullah Nashih Ulwan,” AL-ISHLAH: Jurnal 
Pendidikan 15, no. 3 (2023): 3991–4000, https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.850. 

15 Aries Abbas, Marhamah, and Ahmad Rifa’i, “The Building of Character Nation 
Based on Islamic Religion Education in School,” Journal of Sosial Science 2, no. 2 
(2021): 107–16, https://doi.org/10.46799/jsss.v2i2.106. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |30 
  

dibekali dengan nilai-nilai etika seperti amanah (kepercayaan) dan ihsan (keunggulan), 
yang sangat penting dalam dunia profesional dan bisnis. Pendidikan Islam menekankan 
keseimbangan antara diniyah dan dunyawiyah, sehingga lulusan dari lembaga-lembaga 
ini mampu berkontribusi dalam pembangunan ekonomi dengan tetap mempertahankan 
prinsip-prinsip keadilan sosial (al-'adalah al-ijtima'iyyah) dan tanggung jawab moral. 
Investasi dalam pendidikan Islam bukan hanya investasi dalam pengembangan 
manusia, tetapi juga merupakan landasan untuk membangun ekonomi yang kuat, 
berkelanjutan, dan berlandaskan etika yang tinggi 16. 

Pendidikan Islam yang maju dilaksanakan melalui konsep smart schools yang tidak 
hanya berfokus pada penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 
akhlaq yang mulia. Melalui pengalaman belajar yang holistik, pendidikan ini menekankan 
pentingnya reasoning atau penalaran manusia yang optimal, sesuai dengan konsep 
tafaqquh fid-din (pendalaman ilmu agama), sehingga siswa mampu menghubungkan 
ilmu pengetahuan dengan realitas kehidupan. Selain itu, pendidikan untuk 
pembangunan berkelanjutan (education for sustainable development) menjadi fondasi 
penting dalam mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekologis, menciptakan 
generasi yang tidak hanya kompeten secara intelektual tetapi juga peduli terhadap 
keberlangsungan lingkungan dan kesejahteraan sosial. Dengan demikian, pendidikan 
Islam yang terarah ini menjadi pilar fundamental dalam kemajuan bangsa, berkontribusi 
pada pembangunan ekonomi, sosial, dan budaya yang seimbang, serta menghasilkan 
manusia yang mampu bersaing secara global dengan tetap berpegang teguh pada 
prinsip-prinsip Islam yang universal 17.  

Pendidikan Islam yang berbasis pada kearifan lokal memiliki peran vital dalam 
membangun peradaban Indonesia yang unik, dengan mempromosikan praktik-praktik 
bijaksana seperti altruism (altruisme) dan hard work (kerja keras) yang selaras dengan 
nilai-nilai budaya setempat. Melalui pendekatan ini, tafaqquh (pendalaman ilmu) tidak 
hanya dipahami dalam konteks global, tetapi juga diadaptasi ke dalam realitas lokal, 
sehingga nilai-nilai seperti gotong royong dan musyawarah yang merupakan bagian dari 
budaya Indonesia dapat dipadukan dengan prinsip-prinsip Islam, seperti ukhuwah 
(persaudaraan) dan amanah (tanggung jawab). Dengan menggabungkan konteks 
budaya dan agama, pendidikan ini mampu membentuk individu yang tidak hanya 
religius, tetapi juga memiliki kesadaran sosial yang tinggi, sehingga berkontribusi pada 
pembangunan peradaban yang berkelanjutan dan harmonis. Pendidikan Islam berbasis 
kearifan lokal ini juga berfungsi sebagai katalis dalam menciptakan masyarakat yang 
etis, produktif, dan inovatif, yang mampu menjaga keseimbangan antara tradisi lokal dan 
tantangan global 18. 

 
2. Pendidikan Islam membentuk sumber daya manusia yang berdaya saing dan 

berintegritas 

Lembaga pendidikan Islam di era globalisasi dituntut untuk mengembangkan human 
resources yang memiliki komitmen tinggi terhadap pembelajaran berkelanjutan (lifelong 

 
16 Achmad Fadlan et al., “Influence of the Impact of Education in View of 

Economic Development Planning and Investment on the Contribution of Islamic 
Education Institutions,” International Journal of Education and Teaching Zone 2, no. 3 
(2023): 412–20, https://doi.org/10.57092/ijetz.v2i3.135. 

17 Syahrur Rohman Wahid, Mohammad Ali, and Muh. Nur Rochim Maksum, 
“The Three Pillars of Advanced Education,” QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 1, 
no. 2 (2022): 227–32, https://doi.org/10.57235/qistina.v1i2.91. 

18 Nurlela, Evi Gusliana, and Dwi Rohmadi Mustofa, “Islamic Religious 
Education in Shaping Character in Higher Education,” Al-Ibda: Jurnal Pendidikan Guru 
Madrasah Ibtidaiyah 2, no. 02 (2022): 12–17, https://doi.org/10.54892/jpgmi.v2i02.244. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |31 
  

learning) serta kemauan kuat dalam mengawal perubahan yang dinamis. Dalam konteks 
ini, pendidikan Islam harus menanamkan nilai-nilai ijtihad (usaha maksimal) dan 
jiddiyyah (kesungguhan) kepada para peserta didik, sehingga mereka memiliki work 
ethic yang tinggi dan mampu bersaing secara global. Selain itu, pentingnya adaptability 
di tengah perubahan teknologi dan sosial yang cepat, membuat lembaga pendidikan 
Islam harus melatih siswa untuk menjadi pemimpin perubahan, yang tidak hanya 
memiliki knowledge yang luas, tetapi juga skills untuk menghadapi tantangan global 
tanpa mengesampingkan akhlaq al-karimah. Dengan membangun etos kerja yang kuat 
dan komitmen pada inovasi, lulusan lembaga pendidikan Islam diharapkan mampu 
berkontribusi secara signifikan dalam memajukan bangsa dan membawa nilai-nilai Islam 
yang relevan ke dalam konteks global. 

Manajemen pendidikan Islam seharusnya berlandaskan pada Al-Qur'an dan Hadits, 
serta berorientasi pada humankind dan tertuju kepada Allah SWT, untuk memastikan 
terwujudnya manajemen sumber daya manusia yang efektif, berdaya saing, dan 
berintegritas. Dalam kerangka ini, prinsip-prinsip hikmah (kebijaksanaan) dan adl 
(keadilan) yang tercermin dalam teks-teks suci harus diterapkan dalam perencanaan, 
pelaksanaan, dan evaluasi program pendidikan. Pendekatan ini memungkinkan 
terciptanya sistem manajemen yang tidak hanya fokus pada pencapaian hasil akademis, 
tetapi juga memperhatikan aspek-aspek spiritual dan ethical, yang berkontribusi pada 
pembentukan individu yang memiliki high moral standards dan mampu bersaing secara 
global dengan tetap berpegang pada nilai-nilai Islam. Dengan integrasi nilai-nilai ini, 
manajemen pendidikan Islam dapat menciptakan lingkungan yang mendukung human 
capital development yang berkelanjutan dan mempromosikan professional integrity, 
sehingga lulusan dapat menghadapi tantangan era global dengan kompetensi dan 
integritas yang tinggi. 19. 

Menurut Al-Qabisiy, pendidikan Islam harus bersifat friendly (ramah), complex 
(kompleks), balanced (seimbang), dan dignified (bermartabat), dengan tujuan untuk 
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademis, tetapi juga religius 
dan beretika. Pendidikan yang ramah memastikan adanya lingkungan belajar yang 
inklusif dan mendukung, sementara pendekatan yang kompleks mencakup integrasi 
berbagai disiplin ilmu serta nilai-nilai Islam. Prinsip keseimbangan (tawazun) dalam 
pendidikan menekankan pentingnya harmoni antara aspek duniawi dan ukhrawi, 
memastikan bahwa siswa tidak hanya menguasai ilmu pengetahuan dan keterampilan, 
tetapi juga memahami prinsip-prinsip adab (etika) dan taqwa (ketakwaan). Dengan 
menerapkan prinsip-prinsip ini, pendidikan Islam dapat membentuk individu yang 
memiliki high moral standards dan siap berkontribusi positif dalam masyarakat, sekaligus 
memelihara martabat (karamah) dan integritas pribadi dalam menghadapi tantangan 
global 20. 

Lembaga pendidikan Islam dapat menghasilkan lulusan yang kompetitif dan 
berakhlak mulia dengan melakukan transformasi pandangan terhadap pendidikan, 
mematuhi kebijakan nasional, dan menciptakan budaya kelembagaan yang kondusif. 
Dengan mengadopsi paradigm shift dalam pendidikan, lembaga ini dapat 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam seperti ihsan (keunggulan) dan adab (etika) ke dalam 
kurikulum dan metode pengajaran, sehingga menghasilkan individu yang tidak hanya 

 
19 Sarpendi and Maya Ayu Komalasari, “The Role of Islamic Education 

Management in Improving Human Resources: A Review of the Implementation of 
Islamic Education in Indonesia,” Bulletin of Science Education 3, no. 3 (2023): 220–27, 
https://doi.org/10.51278/bse.v3i3.831. 

20 Muhamad Basyrul Muvid, “The Reasoning of Integrative Islamic Religious 
Education from Al-Qabisiy’s Perspective,” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 
Multikulturalisme 5, no. 1 (2023): 162–74, 
https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2288. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |32 
  

unggul secara akademis tetapi juga memiliki karakter yang solid. Kepatuhan terhadap 
kebijakan nasional memastikan bahwa lembaga tersebut beroperasi sesuai dengan 
standar pendidikan yang ditetapkan, sementara penciptaan budaya kelembagaan yang 
baik, berbasis pada integrity (integritas) dan collaborative spirit (semangat kolaboratif), 
mendukung terciptanya lingkungan yang mendukung pengembangan karakter dan 
profesionalisme. Dengan pendekatan ini, lembaga pendidikan Islam dapat mencetak 
lulusan yang siap bersaing di kancah global dengan tetap berpegang pada nilai-nilai 
akhlaq al-karimah dan berkontribusi positif terhadap masyarakat  21. 

 
3. Sinergi Pendidikan Islam dan Pembangunan Nasional 
Kedudukan pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasional sangat signifikan, 

baik sebagai lembaga pendidikan maupun sebagai mata pelajaran, yang 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kurikulum pendidikan. Pendidikan Islam 
memainkan peran penting dalam pembangunan sumber daya manusia yang berkualitas, 
yang menjadi landasan bagi kemajuan Indonesia menuju status developed nation. Nilai-
nilai seperti taqwa (ketakwaan), akhlaq al-karimah (akhlak mulia), dan ihsan 
(keunggulan) yang diajarkan melalui pendidikan Islam memiliki kontribusi langsung 
terhadap pembentukan karakter dan kompetensi lulusan, yang pada gilirannya 
mendukung pertumbuhan ekonomi dan sosial bangsa. Dalam konteks ini, terdapat relasi 
yang kuat antara kemajuan bangsa dan dinamika pendidikan Islam, yang menekankan 
perlunya sinergi yang solid antara pendidikan Islam dan pendidikan nasional untuk 
menciptakan educational harmony. Dengan kolaborasi yang efektif, pendidikan Islam 
dapat memperkaya sistem pendidikan nasional, menyediakan moral compass (kompas 
moral) dan ethical framework (kerangka etika) yang diperlukan untuk membentuk 
generasi penerus yang kompetitif dan berintegritas, mendukung pencapaian visi 
Indonesia Maju 22.  

Sinergi antara Pendidikan Islam dan pembangunan nasional merupakan aspek 
krusial dalam menciptakan fondasi yang kokoh bagi kemajuan bangsa. Integrasi nilai-
nilai Islam dalam sistem pendidikan tidak hanya memperkaya pengalaman belajar 
dengan dimensi spiritual, tetapi juga memperkuat upaya nasional dalam membentuk 
karakter dan keterampilan yang relevan dengan tuntutan global. Dengan 
menghubungkan prinsip-prinsip taalim (pengajaran) dan ta'dib (pembentukan karakter) 
dari pendidikan Islam dengan strategi pembangunan nasional, kedua sektor ini dapat 
berkolaborasi untuk menghasilkan individu yang siap menghadapi tantangan ekonomi 
dan sosial, serta berkontribusi secara efektif dalam masyarakat. Pendekatan ini tidak 
hanya mendukung pencapaian target pembangunan, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 
kearifan lokal dan keadilan sosial, yang esensial dalam membangun bangsa yang 
inklusif dan berdaya saing. Dengan sinergi ini, diharapkan terwujud kemajuan yang 
harmonis dan berkelanjutan, yang mendukung visi besar bangsa untuk menjadi 
masyarakat yang maju dan berintegritas. 
 

KESIMPULAN   

 Pendidikan Islam di Indonesia memiliki signifikansi yang kuat dalam membentuk 
karakter bangsa dan mendukung pembangunan nasional secara berkelanjutan. Melalui 
lembaga-lembaga seperti pesantren dan madrasah, pendidikan Islam tidak hanya 
menanamkan nilai-nilai keagamaan, tetapi juga mengembangkan kompetensi intelektual 
dan etika sosial yang relevan dengan tantangan global. Sistem ini terbukti mampu 

 
21 Machfudz and Mohammad Zaini, “Strategy for the Development of Islamic 

Education Institutions in the Academic Sectors,” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 
7, no. 1 (2023): 52–61, https://doi.org/10.35723/ajie.v7i1.281. 

22 Usri, “Kontribusi Pendidikan Islam Menuju Indonesia Maju,” Al-Ishlah: Jurnal 
Pendidikan Islam 17, no. 2 (2019): 201–16. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |33 
  

bertransformasi dan beradaptasi dengan perkembangan zaman melalui integrasi nilai-
nilai Islam dalam pendekatan pendidikan yang holistik, inovatif, dan kontekstual. 
Kontribusinya dalam membentuk generasi yang berilmu, berakhlak, dan memiliki 
integritas moral menjadikan pendidikan Islam sebagai pilar strategis bagi kemajuan 
bangsa.  
 Berdasarkan temuan tersebut, diperlukan upaya penguatan sistem pendidikan 
Islam secara menyeluruh, termasuk dalam hal kebijakan, kurikulum, kualitas tenaga 
pendidik, dan pemanfaatan teknologi. Secara akademis, studi lanjutan disarankan untuk 
mengembangkan model-model pendidikan Islam berbasis kebutuhan lokal dan global, 
dengan pendekatan interdisipliner yang mampu menjembatani nilai-nilai tradisional dan 
tuntutan modernitas. Implikasi dari hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam tidak 
hanya berperan sebagai sarana pelestarian nilai religius, tetapi juga sebagai motor 
perubahan sosial dan pembangunan nasional. Sinergi antara institusi pendidikan Islam, 
pemerintah, dan masyarakat perlu terus diperkuat untuk menciptakan sistem pendidikan 
yang adaptif, inklusif, dan berdaya saing tinggi. 
 
DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abbas, Aries, Marhamah, and Ahmad Rifa’i. “The Building of Character Nation Based on 

Islamic Religion Education in School.” Journal of Sosial Science 2, no. 2 (2021): 

107–16. https://doi.org/10.46799/jsss.v2i2.106. 

Ashari, Riza. “The Method of Moral Education in Constructing Personality According to 

Islam.” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education 2, no. 2 (2018): 24–37. 

https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.835. 

Defnaldi, Yunani, Andi Warisno, An Andari, and Afif Anshori. “The Evolution of Islamic 

Education Institutions in Indonesia.” JMKSP (Jurnal Manajemen, Kepemimpinan, 

Dan Supervisi Pendidikan) 8, no. 1 (2023): 164–74. 

https://doi.org/10.31851/jmksp.v8i1.10941. 

El-Mubarak, Abdul MuqaddasOpeyemi Ishaaq, and Isyaku Hassan. “Challenges of 

Islamic Education in the Era of Globalization: A Proposed Holistic Solution.” 

International Journal of Academic Research in Progressive Education and 

Development 10, no. 3 (2021): 337–49. https://doi.org/10.6007/ijarped/v10-

i3/10748. 

Fadlan, Achmad, As’ad Isma, Jamrizal, and Ridwan. “Influence of the Impact of 

Education in View of Economic Development Planning and Investment on the 

Contribution of Islamic Education Institutions.” International Journal of Education 

and Teaching Zone 2, no. 3 (2023): 412–20. https://doi.org/10.57092/ijetz.v2i3.135. 

Fahham, A Muchaddam. “Pendidikan Karakter Di Pesantren.” Edupedia 2, no. 2 (2018): 

1–10. https://doi.org/10.35316/edupedia.v2i2.325. 

Hakim, Ahmad Atho’ Lukman. “Pesantren and Social Changes.” Pusaka STAI Al-Qolam 

Malang 1, no. 1 (2013): 11–28. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |34 
  

Imamah, Yuli Habibatul, Duski Ibrahim, and Akmal Hawi. “Moral Education for Youth in 

the Modern Era Perspective of Abdullah Nashih Ulwan.” AL-ISHLAH: Jurnal 

Pendidikan 15, no. 3 (2023): 3991–4000. 

https://doi.org/10.35445/alishlah.v15i3.850. 

Langgulung, Hasan. Pendidikan Islam: Menghadapi Abad Ke-21. Jakarta: PT Al-Ma’arif, 

2002. 

Machfudz, and Mohammad Zaini. “Strategy for the Development of Islamic Education 

Institutions in the Academic Sectors.” Al-Hayat: Journal of Islamic Education 7, no. 

1 (2023): 52–61. https://doi.org/10.35723/ajie.v7i1.281. 

Maryati, Sri, Lestarika, Abdullah Idi, and Yulia Tri Samiha. “Madrasah As an Institution 

of Islamic Education and Social Change.” Jurnal Konseling Pendidikan Islam 4, no. 

2 (2023): 317–26. https://doi.org/10.32806/jkpi.v4i2.11. 

Miles, Matthew et al. Qualitative Data Analaysis: A Methods Sourcebook. 3rd ed. United 

States of America: Sage Publication, 2014. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2007. 

Mudjia, Rahardjo. “Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif: Konsep Dan Prosedurnya.” 

Malang, 2017. 

Muvid, Muhamad Basyrul. “The Reasoning of Integrative Islamic Religious Education 

from Al-Qabisiy’s Perspective.” Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme 5, no. 1 (2023): 162–74. 

https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i1.2288. 

Nurlela, Evi Gusliana, and Dwi Rohmadi Mustofa. “Islamic Religious Education in 

Shaping Character in Higher Education.” Al-Ibda: Jurnal Pendidikan Guru 

Madrasah Ibtidaiyah 2, no. 02 (2022): 12–17. 

https://doi.org/10.54892/jpgmi.v2i02.244. 

Sarpendi, and Maya Ayu Komalasari. “The Role of Islamic Education Management in 

Improving Human Resources: A Review of the Implementation of Islamic Education 

in Indonesia.” Bulletin of Science Education 3, no. 3 (2023): 220–27. 

https://doi.org/10.51278/bse.v3i3.831. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif. bandung: Al Fabeta, 2017. 

Syam, Aldo Redho, and Syamsul Arifin. “Kedudukan Manajemen Sumber Daya Manusia 

Pendidikan Islam Di Era Globalisasi.” AL-ASASIYYA: Journal Of Basic Education 

2, no. 2 (2017): 1–12. https://doi.org/10.24269/ajbe.v2i2.833. 



Raqib: Jurnal Studi Islam | Volume 02 Nomor 01 Juni 2025 |35 
  

Tolchah, Moch, and Muhammad Arfan Mu’ammar. “Islamic Education in The 

GGlobalization Era; Challenges, Opportunities, and Contribution of Islamic 

Education in Indonesia.” Humanities and Social Sciences Reviews 7, no. 4 (2019): 

1031–37. https://doi.org/10.18510/hssr.2019.74141. 

Usri. “Kontribusi Pendidikan Islam Menuju Indonesia Maju.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 

Islam 17, no. 2 (2019): 201–16. 

Wahid, Syahrur Rohman, Mohammad Ali, and Muh. Nur Rochim Maksum. “The Three 

Pillars of Advanced Education.” QISTINA: Jurnal Multidisiplin Indonesia 1, no. 2 

(2022): 227–32. https://doi.org/10.57235/qistina.v1i2.91. 

Ya’kub, and Bahaking Rama. “Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Di Indonesia.” 

JURNAL PILAR: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 15, no. 1 (2024): 75–93. 

  

 


