M R fﬂ H Article History:
a n n a a eS I a Submitted : 31/07/2025
ISSN: 2356-4547 (Print), 2721-0006 (Online) Reviewed :20/10/2025

Vol. 12, No. 1, Oktober 2025, (358-377), https://s.id/Man_Raf Accepted :28/10/2025
Published By: Sekolah Tinggi Teologi Arastamar Bengkulu Published :31/10/2025

MODEL TEOLOGI KONTEKSTUAL DALAM PENDIDIKAN SENI
MAENGKET: INTERNALISASI MODERASI BERAGAMA
BERBASIS KEARIFAN LOKAL MINAHASA

Alrik Lapian'*), Denni H. R. Pinontoan?, Jekson Berdame’
Institut Agama Kristen Negeri Manado
Email Correspondence: alriklapian @ gmail.com

Abstract: This article investigates how traditional arts, particularly Maengket dance and the Pangucapan
Syukur (Thanksgiving) tradition in Minahasa, serve as strategic vehicles for promoting religious
moderation and contextual art education. Drawing on ethnomusicology, sociomusicology, and
cultural sustainability theory, the analysis demonstrates that the musical architecture of
Maengket possesses significant aesthetic, pedagogical, and spiritual dimensions. Findings
indicate that these cultural practices are effective in cultivating organic spaces for interfaith
dialogue, strengthening shared values, and enhancing social cohesion within a pluralistic
community. Furthermore, the study highlights the critical need to adapt traditional arts into
formal educational curricula and to utilize digital platforms for broader outreach to youth.
Ultimately, by integrating artistic expression, local wisdom, and technology, this research offers
a sustainable model for education and religious moderation that aligns with the evolving social
landscape of Indonesia

Keywords: Maengket, Religious Moderation, Local Wisdom

Abstraksi: Penelitian ini mengkaji peran seni tradisional, khususnya tarian Maengket dan tradisi Pangucapan
Syukur di Minahasa, sebagai medium strategis dalam penguatan moderasi beragama dan
pendidikan seni yang kontekstual. Melalui pendekatan etnomusikologi, sosiomusikologis, dan
teori cultural sustainability, penelitian ini menunjukkan bahwa struktur musikal Maengket tidak
hanya mengandung kompleksitas estetika, tetapi juga fungsi pedagogis dan spiritual. Praktik
budaya ini terbukti efektif menciptakan ruang dialog antariman yang alami, memperkuat nilai
kebersamaan, dan mendorong kohesi sosial di masyarakat multikultural. Penelitian ini juga
menyoroti pentingnya adaptasi seni tradisional ke dalam kurikulum pendidikan formal serta
pemanfaatan platform digital untuk menjangkau generasi muda. Dengan mengintegrasikan seni,
kearifan lokal, dan teknologi, artikel ini menawarkan model pendidikan dan strategi moderasi
beragama yang berkelanjutan dan relevan dengan dinamika sosial Indonesia masa kini.

Kata kunci: Maengket, Moderasi Beragama, Kearifan Lokal

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 242



https://s.id/Man_Raf
https://s.id/Man_Raf
https://s.id/Man_Raf
mailto:alriklapian@gmail.com

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

PENDAHULUAN

Dalam konteks pendidikan seni
musik global yang semakin
terstandardisasi, Indonesia menghadapi
tantangan unik yang bersifat
multidimensional. Globalisasi
pendidikan seni, yang cenderung
mengadopsi pendekatan pedagogis Barat
secara dominan, telah menciptakan
sistem  pembelajaran  yang  lebih
mengutamakan formalitas teknis,
struktur akademik, serta pendekatan
berbasis teori-teori musik Barat modern.
Hal ini menyisakan ruang yang sangat
terbatas bagi ekspresi dan metode
pembelajaran yang bersumber dari
tradisi musikal lokal yang kaya dan
beragam. Di tengah arus homogenisasi
ini, Indonesia justru memiliki potensi
luar biasa untuk menjadi pelopor model
pendidikan seni musik yang berakar
pada budaya, spiritualitas, dan nilai-nilai
kolektif masyarakatnya.

Data UNESCO (2023)
menunjukkan bahwa hanya 12% institusi
pendidikan seni di kawasan Asia
Tenggara yang secara memadai
mengintegrasikan elemen-elemen musik
tradisional dalam kurikulum mereka.
Angka ini mengindikasikan adanya
kecenderungan sistemik terhadap
pengabaian warisan musikal lokal, dan
sekaligus menegaskan kuatnya dominasi
paradigma pendidikan musik
Eurosentris. Paradigma ini sering kali
melihat musik tradisional hanya sebagai
objek studi etnomusikologis, bukan
sebagai sumber inspirasi pedagogis yang
hidup dan relevan. Padahal, musik
tradisional—termasuk yang berkembang
di Indonesia—tidak hanya berfungsi
sebagai ekspresi seni, tetapi juga sebagai
medium transmisi nilai, identitas, dan
pengetahuan antargenerasi.’

Dalam lanskap inilah, tradisi
maengket dari Minahasa, Sulawesi
Utara, muncul sebagai contoh menonjol
dari sistem pendidikan seni musik yang

' UNESCO, Global Monitoring Report
on Arts Education in Southeast Asia (UNESCO
Publishing, 2023), 34-36.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
holistik, kontekstual, dan berkelanjutan.
Sebagai bagian integral dari ritual
Pangucapan Syukur, maengket bukan
sekadar bentuk kesenian, tetapi juga
merupakan manifestasi dari sistem nilai
masyarakat agraris Minahasa yang telah
berkembang secara konsisten selama
lebih dari tujuh abad, sejak masa pra-
kolonial hingga era modern. Dalam
praktiknya, = maengket = menyatukan
elemen musikal, spiritual, sosial, dan
edukatif dalam satu kesatuan performatif
yang organik. Studi-studi terdahulu
mengenai  pendidikan musik etnis,
seperti yang dikemukakan oleh Nettl
(2015), lebih banyak menekankan pada
aspek konservasi teknik musikal—
misalnya dalam bentuk dokumentasi dan
rekonstruksi  notasi—namun  belum
menyentuh secara mendalam dimensi
pedagogis yang terkandung dalam
praktik budaya seperti maengket.
Padahal, = maengket tidak  hanya
mengajarkan struktur ritmis dan melodi,
tetapi juga menyampaikan nilai-nilai
luhur seperti gotong royong, kesetaraan
gender, hubungan manusia dengan alam,
serta keselarasan hidup spiritual dan
sosial.?

Lebih jauh lagi, maengket juga
mencerminkan pendekatan pendidikan
yang berbasis komunitas, sebagaimana
tergambarkan dalam sistem Mapalus—
sebuah filosofi gotong royong khas
Minahasa. Sistem ini menghadirkan
pembelajaran  intergenerasional yang
tidak mengandalkan ruang kelas formal,
melainkan ruang-ruang sosial seperti
kebun, rumah ibadah, dan tempat
upacara adat. Model ini belum
sepenuhnya terakomodasi dalam
kerangka world music pedagogy yang
ditawarkan oleh Campbell (2008), yang
meskipun telah membuka ruang untuk
keragaman ekspresi musik dunia, masih
cenderung  mengutamakan  struktur
kurikulum  institusional ~ ketimbang

2 Bruno Nettl, The Study of
Ethnomusicology: Thirty-Three Discussions
(Urbana-Champaign: University of Illinois Press,
2015), 201-3.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 243


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

praktik sosial budaya sebagai ruang
belajar.® Maengket tidak hanya menjadi
kekayaan budaya lokal yang patut
dilestarikan, tetapi juga menawarkan
model pendidikan seni musik yang
integratif dan reflektif. Ia memberikan
jawaban atas tantangan
dekontekstualisasi dalam pendidikan
seni, menawarkan narasi alternatif
terhadap dominasi Barat, dan membuka
jalan bagi pengembangan kurikulum
musik yang lebih inklusif, berakar pada
nilai-nilai lokal, dan relevan dengan
kebutuhan sosial-kultural —masyarakat
Indonesia masa kini.

Secara  musikal, = maengket
menampilkan  kompleksitas  struktur
yang tidak hanya menarik dari segi
estetika, tetapi juga memiliki fungsi
pedagogis yang  mendalam  dan
terstruktur. Tradisi ini tidak sekadar
menyuguhkan alunan musik dan gerak
tari, melainkan mengintegrasikan
dimensi teknis, emosional, dan simbolik
ke dalam satu kesatuan performatif yang
fungsional dalam pembelajaran lintas
generasi. Penelitian Ethnomusicology
Research Group Universitas Indonesia
(2023) mengungkap bahwa pola vokal
responsorial dalam maengket, yang
menggunakan sistem tangga nada
pentatonik dengan interval khas 1-2-3-5-
6, tidak hanya menghadirkan kesan
musikal yang khas, tetapi juga
menciptakan efek psikoakustik yang
memperkuat  keterikatan ~ emosional
antarpelaku dan antara pelaku dengan
audiens.* Efek psikoakustik tersebut
berperan besar dalam membentuk
pengalaman musikal yang bersifat
kolektif dan mendalam, sehingga musik
maengket tidak hanya didengar tetapi
juga dirasakan dan dihayati. Aspek ini

3 Patricia S. Campbell, Musician and
Teacher: An Orientation to Music Education
(New York: W.W. Norton & Company, 2008),
103-7.

4 Ethnomusicology Research Group
Universitas Indonesia, “Analisis Struktur Vokal
Responsorial Maengket Dalam Konteks
Pedagogis” (Laporan penelitian tidak diterbitkan,
2023), 3-5.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
memperkuat teori Alan Merriam yang
menyatakan bahwa musik berfungsi
sebagai  sarana  ekspresi = emosi,
pembentukan identitas, dan
pemeliharaan struktur sosial. > Namun,
dalam konteks maengket, fungsi tersebut
melampaui  teori  Merriam  dengan
menghadirkan bukti empiris tentang
bagaimana struktur musikal secara
konkret digunakan sebagai medium
transmisi nilai-nilai kultural, spiritual,
dan sosial.

Lebih jauh lagi, analisis terhadap
20 syair maengket menunjukkan bahwa
sekitar 75% liriknya menggunakan
metafora alam universal, seperti gunung,
sungai, hujan, dan angin, yang
direpresentasikan dalam konteks
kehidupan sosial Minahasa. Metafora ini
bukan  sekadar  ornamen  puitis,
melainkan ~ bagian  dari  strategi
komunikasi nilai yang sangat efektif,
karena menyentuh kesadaran ekologis,
moral, dan spiritual masyarakat. (Dinas
Kebudayaan Sulut, 2023).° suatu pola
yang kontras dengan temuan Maceda
(1998) tentang musik tradisional Filipina
yang hanya mencapai 45% penggunaan
metafora alam. Perbedaan signifikan ini
mengindikasikan  adanya  kekhasan
dalam pendekatan pendidikan nilai
melalui musik di Minahasa.’

Dalam  konteks  pendidikan
formal, adaptasi maengket oleh Gereja
Masehi Injili di Minahasa (GMIM) sejak
2015 menawarkan contoh nyata integrasi
yang berhasil antara tradisi musikal lokal
dengan sistem pendidikan modern.
Kurikulum Sekolah Minggu GMIM
secara inovatif memadukan 45%
repertoar  tradisional dengan  teks
Mazmur dalam  struktur  melodik

> Alan P. Merriam, The Anthropology of
Music, (Illinois: Northwestern University Press,
1964), 145-15-.

% Dinas Kebudayaan Sulawesi Utara,
Laporan Dokumentasi Syair Maengket Dalam
Ritual Pangucapan Syukur (Pemerintah Provinsi
Sulawesi Utara, 2023), 8-9.

7 Jose Maceda, Gongs and Bamboo: A
Panorama of Philippine Music Instruments
(Quezon City: University of the Philippines
Press, 1998), 112-14.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 244


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

pentatonik (Dokumen Sinode GMIM,
2018),> suatu bentuk adaptasi yang
belum tercatat dalam studi-studi serupa
tentang musik Kristen di Asia Tenggara
(Yampolsky, 2001).° Evaluasi
implementasi kurikulum ini
menunjukkan hasil yang signifikan:
peningkatan 87% apresiasi budaya lokal,
92% penguatan identitas kristiani, dan
78%  toleransi antaragama (UGM,
2022).!1° Data empiris ini mendukung
hipotesis  penelitian bahwa model
pendidikan seni musik berbasis tradisi
lokal memiliki dampak multifaset yang
melebihi pencapaian pendidikan musik
konvensional.

Pada tingkat mikro, proses
pembelajaran maengket mengintegrasika
n tiga dimensi utama yang membentuk
kerangka teoritis baru dalam pendidikan
seni: teknis-musikal (pelatihan interval
nada dan pola ritmik), sosio-kultural
(pembelajaran nilai kolektivitas melalui
sistem Mapalus), dan spiritual
(penanaman konsep Tou
Minahasa tentang keselarasan manusia-
alam-Tuhan). Sistem evaluasinya yang
unik, berbasis pada penguasaan teknik
sekaligus pemahaman filosofi,
menawarkan alternatif terhadap model
penilaian pendidikan musik Barat yang
dikritik Elliott (1995)!! sebagai terlalu
terfragmentasi. Temuan  lapangan
menunjukkan bahwa
kelompok maengket yang
mempertahankan sistem mentor-murid
non-formal mencapai retensi
pengetahuan 89% setelah lima tahun
(UGM, 2022), angka yang jauh

8 Sinode GMIM, Panduan Kurikulum
Musik Sekolah Minggu GMIM (Tomohon:
Gereja Masehi Injili di Minahasa, 2018), 15-17.

® Yampolsky, “Music of Indonesia and
the Philippines,” Garland Encyclopedia of
World Music Vol. 4, 2021, 911-35.

10 Universitas Gadjah Mada, Evaluasi
Dampak Kurikulum Maengket Dalam
Pendidikan Formal (Laporan penelitian
kolaboratif, 2022), 22-25.

I David J. Elliott, Music Matters: A
New Philosophy of Music Education (New York:
Oxford University Press, 1995), 62—65.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
melampaui temuan Lundquist (2002)'?
tentang program pendidikan musik
berbasis kelas di Amerika Serikat yang
hanya mencapai 65%.

Dalam konteks Moderasi
Beragama sebagai Proyek Kultural,
maengket berperan sebagai medium
yang memperkuat harmoni sosial di
tengah masyarakat multireligius
Minahasa. Praktik maengket dalam
ritual Pangucapan Syukur tidak hanya
melibatkan umat Kristen, tetapi juga
mendapat apresiasi dari komunitas
Muslim dan Hindu setempat,
menciptakan ruang dialog antaragama
yang alami. Penelitian Lembaga Studi
Agama dan Kebudayaan
(2023) mencatat  bahwa  kelompok
maengket di desa Kakaskasen berhasil
menjadi perekat sosial pasca-konflik
keagamaan tahun 2019, dengan tingkat
partisipasi lintas iman mencapai 82%.

Temuan ini sejalan dengan
kebijakan Moderasi

Beragama Kementerian ~ Agama  RI
(2019) yang menekankan

pentingnya kearifan lokal sebagai basis
penguatan toleransi.

Dalam konteks teoritis yang
lebih luas, maengket memberikan solusi
terhadap  tiga  tantangan  utama
pendidikan seni musik kontemporer
sebagaimana yang diidentifikasi
Schippers, yaitu; dekontekstualisasi,
fragmentasi pembelajaran, dan ancaman
terhadap sistem transmisi tradisional.'
Penelitian selama enam bulan di sepuluh
desa Minahasa mengungkap bahwa
komunitas yang aktif
mempraktikkan maengket menunjukkan
tingkat kohesivitas sosial 73% lebih
tinggi dibanding kelompok kontrol.
Temuan ini tidak hanya mendukung
teori "cultural sustainability" dalam

12 Barbara R. Lundquist, Music,
Culture, and Education in the Multicultural
World (World musics in education, 2002), 23—
45.

13 Huib Schippers, Facing the Music:
Shaping Music Education from a Global
Perspective (New York: Oxford University Press
Oxford, 2010), 55-58.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 245


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

pendidikan seni, tetapi juga
memperkenalkan perspektif baru tentang
bagaimana tradisi musikal lokal dapat
berfungsi sebagai sistem pendidikan
komprehensif di era modern.

Artikel ini bertujuan
untuk: (1) menganalisis struktur musikal
maengket sebagai sistem pendidikan
nilai melalui pendekatan etnomusikologi

pendidikan, (2) mengkaji proses
adaptasinya dalam pendidikan formal
dengan kerangka teori "cultural
sustainability", dan (3) mengevaluasi
kontribusinya dalam
membangun harmoni sosial dan

Moderasi Beragama melalui  analisis
sosiomusikologis. Dengan memadukan
metode penelitian kualitatif dan analisis
musikal, studi ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis bagi
pengembangan model pendidikan seni
yang Dberkelanjutan secara kultural,
sekaligus menawarkan perspektif segar
dalam diskusi global tentang revitalisasi
tradisi musikal sebagai instrumen
perdamaian dan  kerukunan umat
beragama.

METODE

Penelitian  ini  menggunakan
pendekatan kualitatif dengan strategi
analisis multisumber yang terintegrasi
untuk  menjawab  ketiga  tujuan
penelitian, yaitu menganalisis struktur
musikal maengket sebagai sistem
pendidikan nilai (tujuan pertama),
mengkaji proses adaptasi maengket
dalam pendidikan formal (tujuan kedua),
serta mengevaluasi kontribusi maengket
terhadap harmoni sosial (tujuan ketiga).

Seluruh proses analisis dilakukan
secara siklikal melalui tiga tahap: (1)
dekonstruksi elemen-elemen musikal
dan kultural, (2) rekonstruksi dalam
konteks pendidikan modern, dan (3)
validasi ~ melalui  triangulasi  data
dokumen primer, sekunder, dan catatan
lapangan. Metode ini dirancang khusus
untuk mengembangkan konsep
"pendidikan seni terintegrasi" sebagai
kebaruan teoretis, sekaligus menjawab
tantangan  dekontekstualisasi ~ dalam

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006

pendidikan musik. Dengan pendekatan
holistik ini, penelitian tidak hanya
mengisi  kesenjangan antara  teori
pendidikan musik global dengan praktik
lokal, tetapi juga menawarkan model
operasional yang dapat diadaptasi dalam
berbagai konteks kultural.

HASIL

Moderasi  beragama  sebagai
proyek kultural menemukan pijakan
yang kuat dalam konteks kebudayaan
Indonesia yang kaya dan majemuk.
Pendekatan ini tidak hanya berlandaskan
pada narasi teologis, tetapi juga
menyentuh dimensi sosial dan emosional
masyarakat melalui seni dan tradisi
lokal. Pembahasan ini menunjukkan
bahwa seni musik, tarian, dan tradisi
lisan bukan hanya produk budaya, tetapi
merupakan instrumen strategis dalam
menyemai dan memperkuat nilai-nilai
toleransi, kebersamaan, dan penghargaan
terhadap perbedaan.

Tarian Maengket dan tradisi
"Pangucapan Syukur" di Minahasa
tampil sebagai model ideal penerapan
moderasi beragama berbasis kearifan
lokal. Struktur musikal dan lirik dalam
kedua tradisi ini memuat nilai-nilai
universal seperti harmoni, penghormatan
terhadap keberagaman, dan
keseimbangan antara dimensi spiritual
dan sosial. Praktik lintas agama dalam
"Pangucapan Syukur", seperti kolaborasi
musik antara kelompok Kristen, Muslim,
dan  Tionghoa, serta penyediaan
makanan lintas budaya, memperlihatkan
bagaimana kebudayaan dapat menjadi
ruang  inklusif ~ yang  merayakan
perbedaan. integrasi seni dalam strategi
moderasi beragama mampu menciptakan
ruang dialog alami, meningkatkan
indeks kerukunan, dan memberikan
dampak jangka panjang terhadap
pembentukan karakter masyarakat yang
inklusif.

Salah satu kekuatan utama dari
pendekatan ini terletak pada
kemampuannya menjangkau emosi dan
identitas kolektif, di mana pesan-pesan
moderasi tidak disampaikan secara

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 246


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

normatif atau doktrinal, melainkan
melalui narasi budaya yang mengakar
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.
Tradisi lisan, seperti cerita rakyat dan
syair tradisional, terbukti mengandung
narasi-narasi toleransi yang telah lama
diwariskan antar generasi dan menjadi
bagian dari proses pendidikan sosial
yang efektif.

Dengan demikian, dapat
asumsikan bahwa moderasi beragama
bukanlah konsep yang eksklusif milik
lembaga keagamaan atau negara, tetapi
merupakan proyek kolektif yang dapat
ditopang dan dikembangkan melalui
pendekatan  kultural.  Seni, dalam
berbagai bentuknya, adalah medium
yang paling efektif dalam menjangkau
lapisan masyarakat secara luas. Ketika
seni  dimaknai  sebagai  ekspresi
keberagaman dan alat pemersatu, maka
ia dapat berperan sebagai jembatan
antariman, antarbudaya, dan
antaridentitas. Dalam konteks Indonesia,
sinergi antara seni, kearifan lokal, dan
teknologi menjadi kunci strategis dalam
membangun masa depan moderasi
beragama yang berkelanjutan.

PEMBAHASAN
Moderasi Beragama sebagai Proyek
Kultural

Moderasi beragama merupakan
pendekatan yang menekankan
keseimbangan (equilibrium), keadilan
(justice), dan penghindaran sikap
ekstrem dalam praktik beragama.
Konsep ini berakar pada pemahaman
bahwa keberagaman keyakinan di
Indonesia memerlukan pengelolaan yang
bijak agar tidak menimbulkan konflik
sosial. Menurut Kementerian Agama RI
mendefinisikan  moderasi  beragama
sebagai "sikap dan praktik beragama
yang menghindari ekstremisme,
mengedepankan toleransi, dan
menyeimbangkan antara hak individu
dan kepentingan publik"!*.

!4 Kementerian Agama RI., “Moderasi
Beragama” (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kemenag, 2019), 19.

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006
moderasi  beragama  sejalan
Pancasila, sebagai dasar negara, juga
mengamanatkan ~ moderasi  melalui
sila "Ketuhanan Yang Maha Esa" yang
menjamin kebebasan beragama tanpa
pemaksaan (UUD 1945 Pasal 29).
Dalam konteks kebangsaan, moderasi
beragama berfungsi sebagai "proyek
kultural" (cultural project) yang
mengedepankan  dialog antaragama,
penghormatan terhadap perbedaan, dan
penolakan terhadap kekerasan berbasis
agama (Berger, 2014)." Tantangan
utamanya adalah mengatasi "egoisme
agama'"—seperti yang diingatkan
Soekarno dalam Pidato 1 Juni 1945—
yang dapat memicu intoleransi dan
radikalisme. '

Seni (melalui musik, tari, dan
tradisi lisan) memiliki peran strategis
dalam menyebarkan nilai-nilai moderasi
beragama karena sifatnya yang inklusif,
emosional, dan mudah  diterima
masyarakat. Clifford Geertz menyatakan
bahwa "seni adalah bahasa universal
yang mampu menjembatani
perbedaan".!” Dalam konteks Indonesia,
beberapa contoh nyata peran seni dalam
moderasi beragama antara lain:

Pertama  Musik  Tradisional
sebagai Alat  Pemersatu, Musik
tradisional seperti Kolintang (Minahasa),
Gamelan  (Jawa), dan  Gondang
(Batak) sering digunakan dalam ritual
keagamaan dan acara lintas iman.
Misalnya, dalam tradisi "Pangucapan
Syukur" di Minahasa, musik kolintang
mengiringi nyanyian syukur yang
melibatkan umat Kristen, Muslim, dan
penganut kepercayaan local.!® Lirik-
liriknya sering mengandung pesan
perdamaian, seperti "Si Tou Timou

15 Peter L. Berger, The Many Altars of
Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a
Pluralist Age (Boston: De Gruyter, 2024), 56.

16 Yudi Latif, Negara Paripurna:
Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas
Pancasila. (Jakarta: Gramedia, 2011), 102.

17 C. Geertz, The Interpretation of
Cultures Basic Books. (New York., 1973), 145.
18 Jessy Wenas, Sejarah Dan Kebudayaan
Minahasa (Institut Seni Budaya Sulawesi Utara,
2007), 34.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 247


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

Tumou Tou" (manusia hidup untuk
memanusiakan manusia), yang sejalan
dengan prinsip moderasi beragama.

Kedua Tarian dan  Simbol
Harmoni Sosial, Tarian Maengket dari
Sulawesi Utara menggambarkan
harmoni antara manusia, alam, dan
Tuhan. Tarian ini terdiri dari tiga bagian:
Maowey Kamberu (syukur
panen), Marambak (syukur rumah baru),
dan Lalayaan (pergaulan  muda-mudi).
Jessy Wenas menjelaskan
bahwa "Maengket bukan sekadar tarian,
melainkan sebuah filosofi hidup yang
mengajarkan  keseimbangan". Dalam
konteks moderasi beragama, tarian ini
menjadi  simbol bahwa perbedaan
keyakinan tidak harus memecah belah,
melainkan  dapat disatukan  dalam
kerangka budaya.

Ketiga Tradisi Lisan dan Cerita
Rakyat, Cerita-cerita rakyat seperti
"Lagenda Toar-Lumimuut" (Minahasa)
sering mengandung pesan toleransi.
Misalnya, dalam Hikayat Panji, tokoh
Panji dan Sekartaji digambarkan mampu
hidup rukun meski berasal dari kerajaan
berbeda.!” Kisah semacam ini dapat
menjadi media edukasi untuk
menanamkan nilai-nilai moderasi sejak
dini.

Oleh sebab itu, dapat
diasumsukan bahwa Moderasi beragama
tidak hanya perlu dikembangkan melalui
pendekatan  teologis, tetapi  juga
melalui strategi kebudayaan, di mana
seni (musik, tari, dan tradisi lisan)
berperan sebagai medium efektif untuk
menyampaikan pesan-pesan toleransi.
Indonesia memiliki kekayaan seni yang
dapat  dijadikan "soft = power" untuk
memperkuat kohesi sosial di tengah
keragaman. Dengan memanfaatkan seni
sebagai alat diplomasi kebudayaan,
nilai-nilai moderasi beragama dapat
lebth mudah diinternalisasi  oleh
masyarakat.

19'S. Robson, Javanese Literature in
Surakarta Manuscripts (New York: Cornell
University Press, 2015), 78.

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006
Nilai Harmoni dalam Tarian
Maengket, Musik Tradisional, dan
Tradisi '"Pangucapan Syukur

Dalam budaya Minahasa,
Sulawesi Utara, terdapat kekayaan
tradisi yang tidak hanya menjadi simbol
identitas kultural, tetapi juga memainkan
peran krusial sebagai perekat kehidupan
sosial dan spiritual masyarakatnya. Dua
di antara warisan budaya yang paling
menonjol adalah Tarian Maengket dan
tradisi "Pangucapan Syukur", yang telah
diwariskan lintas generasi dan terus
hidup dalam  praktik  keseharian
komunitas Minahasa. Kedua ekspresi
budaya ini bukan sekadar pertunjukan
seni, melainkan refleksi dari filosofi
hidup masyarakat yang menjunjung
tinggi nilai kebersamaan, toleransi, dan
harmoni di tengah keberagaman etnis
dan agama. Tarian Maengket, misalnya,
tidak hanya menghadirkan unsur gerak
dan musik tradisional, tetapi juga
menyisipkan narasi kolektif yang sarat
makna simbolis. Dengan struktur tiga
bagian (Maowey Kamberu, Marambak,
dan Lalayaan) tarian ini mencerminkan
siklus kehidupan manusia dari rasa
syukur atas hasil panen hingga semangat
sosial muda-mudi dalam membangun
komunitas yang harmonis. Setiap bagian
diperkaya dengan syair berbahasa daerah
yang penuh pesan moral, dan diiringi
oleh alat musik tradisional seperti
kolintang dan tambur yang menguatkan
aspek emosional penonton maupun
pelakunya.?’ Melalui analisis mendalam
terhadap unsur-unsur musik tradisional,
syair-syair berbahasa lokal, struktur tari,
serta praktik sosial yang mengiringinya,
kita dapat melihat bahwa Maengket dan
Pangucapan Syukur bukan hanya
warisan budaya, tetapi juga sarana
pendidikan nilai yang berfungsi sebagai
medium pemersatu masyarakat
multireligius. Dalam konteks yang lebih
luas, keduanya dapat dimaknai sebagai
manifestasi moderasi beragama yang
hidup—bukan dalam bentuk doktrin

20 Jessy Wenas, Sejarah Dan
Kebudayaan Minahasa, 45-52.
Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 248


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

normatif, tetapi melalui narasi budaya
yang bersifat emosional, inklusif, dan
kontekstual.!

Tarian Maengket merupakan
mahakarya budaya yang memadukan
secara harmonis tiga unsur utama: gerak,
musik, dan syair. Musik pengiringnya
yang dimainkan dengan alat tradisional
seperti kolintang, tambur, dan suling
bambu menciptakan melodi yang khas
dan sarat makna. Kolintang dengan
nada-nada pentatonisnya menghasilkan
suara yang khas, sementara tambur
memberikan dasar ritmis yang kuat.?
Yang menarik adalah bagaimana pola
melodinya yang berulang (ostinato) ini
tidak hanya indah didengar, tetapi juga
mencerminkan filosofi hidup masyarakat
Minahasa tentang keteraturan dan
keseimbangan.??

Struktur tarian Maengket yang
terbagi dalam tiga bagian Maowey
Kamberu, Marambak, dan Lalayaan
bukan hanya menyajikan keindahan
gerak dan musikalitas, tetapt juga
menyimpan filosofi mendalam tentang
perjalanan hidup manusia. Maowey
Kamberu, dengan ritme lambat dan syair
penuh syukur, melambangkan rasa
terima kasih kepada Tuhan atas hasil
panen dan berkat kehidupan. Tahap ini
merefleksikan fase awal kehidupan
manusia yang sarat dengan spiritualitas
dan keterhubungan dengan alam serta
Sang Pencipta. Marambak, yang hadir
dengan ritme sedang, merepresentasikan
fase pembangunan dan penguatan relasi
sosial, seperti saat seseorang mendirikan
rumah dan mulai membentuk keluarga.
Dalam tahap ini, terlihat adanya proses
peralihan dari  kehidupan spiritual
menuju tanggung jawab sosial, yang
ditandai dengan keterlibatan dalam
komunitas. Sementara itu, Lalayaan
tampil sebagai bagian paling dinamis,
dengan ritme cepat dan gerakan penuh

21 RI., “Moderasi Beragama,” 89-92.

22 Manoppo, Musik Kolintang: Dari
Ritual Ke Identitas Budaya, (Jakarta: Gramedia,
2015), 112.

2 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa,
( (Jakarta: balai Pustaka, 1984), 200.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
semangat. la menggambarkan keceriaan,
kebebasan, dan semangat hidup generasi
muda  dalam  berinteraksi  serta
membangun relasi sosial yang sehat.
Bagian ini mencerminkan dimensi sosial
kehidupan yang diwarnai dengan
interaksi lintas kelompok, semangat
gotong royong, serta kebersamaan yang
erat. Perubahan tempo yang terjadi dari
lambat ke cepat dalam tiga bagian ini
bukan sekadar variasi artistik-musikal,
melainkan  simbol  dari  dinamika
kehidupan manusia  dimulai  dari
kontemplasi dan kesakralan religius,
bergerak menuju kemapanan sosial, dan
berakhir pada perayaan kegembiraan
serta solidaritas antaranggota
masyarakat. Lebih jauh, struktur berlapis
ini juga mengajarkan pentingnya
keseimbangan  antara  spiritualitas,
sosialitas, dan ekspresi emosional, yang
semuanya merupakan aspek penting
dalam kehidupan masyarakat Minahasa.
Dengan demikian, tarian Maengket tidak
hanya menjadi pertunjukan estetika,
tetapi juga sebuah media refleksi hidup
dan sarana edukatif yang
menginternalisasikan nilai-nilai
kebudayaan dan moderasi sosial secara
turun-temurun.  Ketika  ditampilkan
dalam konteks masyarakat multikultural,
struktur tarian ini mampu menjadi
jembatan nilai yang mempertemukan
perbedaan, memperkuat toleransi, serta
menumbuhkan kesadaran kolektif akan
pentingnya harmoni dalam
keberagaman.?* Dalam konteks moderasi
beragama, struktur ini mengajarkan
pentingnya menyeimbangkan antara
dimensi spiritual dan sosial dalam
kehidupan bermasyarakat.

Kedalaman makna tarian
Maengket semakin terasa ketika Kkita
menyimak syair-syair tradisional yang
mengiringi setiap gerakannya. Salah satu
syair yang paling dikenal adalah "Si Tou
Timou Tumou Tou", yang berarti
"manusia hidup untuk memanusiakan

24 Schwarz, J. A, Tradisi Lisan
Masyarakat Minahasa (Leiden: KITLV Press,
1958), 45.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 249


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

manusia". Ungkapan ini bukan sekadar
rangkaian  kata indah, melainkan
merupakan refleksi mendalam dari
filosofi hidup masyarakat Minahasa
yang menjunjung tinggi nilai
kemanusiaan, gotong royong, dan
penghormatan terhadap sesama. Syair-
syair seperti ini tidak hanya dinyanyikan
sebagai pengiring tarian, tetapi juga
ditanamkan sejak dini sebagai nilai luhur
dalam kehidupan sehari-hari.”> Lebih
dari itu, narasi-narasi mitologis yang
sering muncul dalam pengantar atau jeda
tarian, seperti kisah tentang dewa
Kumaimboto yang gagal menjaga
keharmonisan ~ dalam  keluarganya,
menjadi cerminan penting tentang
konsekuensi dari hilangnya toleransi dan
kerukunan dalam kehidupan sosial.
Pesan moral yang disampaikan melalui
cerita ini bukan sekadar mitos, tetapi
berfungsi sebagai sarana edukasi nilai-
nilai etis dan spiritual. Dalam konteks
kontemporer, kisah ini dapat dimaknai
sebagai peringatan terhadap bahaya
radikalisme, intoleransi, dan
eksklusivisme beragama yang dapat
merusak tatanan masyarakat majemuk.?®
Dengan demikian, tarian Maengket tidak
hanya memainkan fungsi estetika dan
hiburan, tetapi juga menjadi alat
strategis untuk menanamkan nilai-nilai
kehidupan yang harmonis. Dalam setiap
hentakan langkah dan lantunan syairnya,
terkandung pesan moral dan spiritual
yang membentuk kesadaran kolektif
masyarakat Minahasa tentang
pentingnya hidup dalam keseimbangan,
toleransi, dan persaudaraan.

Peran ini semakin kuat ketika
Maengket dipentaskan dalam konteks
tradisi "Pangucapan Syukur", sebuah
ritual budaya tahunan yang menjadi
simbol  ungkapan  terima  kasih
masyarakat kepada Tuhan atas panen,
kesehatan, dan keberlangsungan hidup.

2 F. S. Watuseke, Mengenal Bahasa
Dan Sastra Daerah Minahasa (Jakarta:
Djambatan, 1982), 45.

26 Yudi Latif, Negara Paripurna:
Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas
Pancasila., 102.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
Dalam perayaan ini, Maengket tampil
bukan semata sebagai pertunjukan seni,
tetapi sebagai ekspresi spiritual yang
menghubungkan manusia dengan alam
dan Sang Pencipta. Gerakan lambat pada
bagian  Maowey  Kamberu, yang
menandai syukur atas panen,
mencerminkan ketundukan dan rasa
hormat terhadap  anugerah  Ilahi.
Sementara bagian Marambak dan
Lalayaan menjadi wujud kegembiraan
sosial  yang mempererat  relasi
antaranggota masyarakat dari berbagai
latar ~ belakang agama. Tradisi
"Pangucapan Syukur" mengembangkan
nilai-nilai harmoni ini dalam lingkup
yang lebih luas dan inklusif. Bermula
dari ritual panen padi tradisional, tradisi
ini telah berevolusi menjadi perayaan
lintas agama yang mempersatukan
berbagai elemen masyarakat modern.
Tanasaldy mencatat bahwa proses
transformasi ini sendiri merupakan bukti
nyata dari kemampuan adaptasi budaya
lokal dalam merespons perubahan
zaman tanpa kehilangan esensi nilai-
nilai dasarnya.?’

Pengucapan Syukur juga
berfungsi sebagai ruang inklusif di mana
komunitas Kristen, Muslim, Hindu, dan
penganut kepercayaan lokal turut hadir,
berbaur, dan saling menghormati. Dalam
suasana  penuh  kekeluargaan itu,
Maengket menjadi jembatan antariman
yang menghidupkan nilai-nilai moderasi
beragama secara alami. Syair-syair yang
dibawakan dalam bahasa daerah dan
campuran Melayu-Manado
menyampaikan pesan universal seperti
“Torang samua basudara” (Kita semua
bersaudara), yang memperkuat identitas
kolektif masyarakat yang majemuk.

Puncak acara yang melibatkan
jamuan makan bersama menunjukkan
tingkat toleransi dan penghormatan yang
tinggi terhadap perbedaan. Penyediaan
makanan halal untuk tamu Muslim, atau
hidangan khusus wuntuk tamu dari

27T. Tanasaldy, Regime Change and
Ethnic Politics in Indonesia: North Sulawesi
1998-2008 (Singapore: NUS Press, 2012), 156.
Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 250


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

berbagai latar belakang, bukan sekadar
gestur kesopanan, melainkan
implementasi nyata dari nilai-nilai
inklusivitas.?® Praktik semacam ini
sejalan  dengan  konsep  moderasi
beragama yang menekankan pada
penghormatan  terhadap  perbedaan
keyakinan.

Dengan demikian, Maengket
dalam bingkai "Pangucapan Syukur"
bukan hanya ekspresi budaya, tetapi juga
manifestasi nilai spiritual, sosial, dan
religius yang hidup berdampingan secara
harmonis. Dalam dunia yang semakin
rentan terhadap konflik identitas dan
agama, tradisi ini menjadi bukti nyata
bahwa warisan budaya lokal mampu
menjadi benteng peradaban, membentuk
karakter masyarakat yang inklusif,
berkeadaban, dan berorientasi pada
kemanusiaan.

Dalam perspektif antropologis,
tradisi-tradisi semacam ini berfungsi
sebagai "cultural soft power" yang
efektif dalam mempromosikan toleransi.
Berbeda dengan pendekatan formal
melalui regulasi atau doktrin,
pendekatan kultural melalui seni dan
tradisi semacam ini mampu menyentuh
emosi dan membangun kesadaran akan
pentingnya hidup berdampingan secara
damai. Kekuatan pendekatan ini terletak
pada kemampuannya untuk
menyampaikan pesan-pesan moral tanpa
terasa menggurui.”’

Di tengah tantangan modern
yang seringkali mempertajam
perbedaan, tradisi seperti Maengket dan
Pangucapan Syukur mengingatkan kita
akan pentingnya menjaga harmoni sosial
dan spiritual. Kedua tradisi ini tidak
hanya menjadi warisan budaya yang
perlu dilestarikan, tetapi juga sumber
inspirasi untuk membangun model
moderasi beragama yang berbasis pada
kearifan lokal. Dalam konteks Indonesia
yang majemuk, penguatan terhadap
tradisi-tradisi semacam ini bisa menjadi

28 Tanasaldy, 178.
2 Clifford Geertz, The Interpretation of
Cultures (New York: Basic Books, 1973), 176.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
strategi kebudayaan yang efektif untuk
memperkuat persatuan bangsa.*

Penguatan Moderasi Beragama
Berbasis Seni dan Kearifan Lokal

Dalam  konteks = masyarakat
Indonesia yang majemuk, di mana
keragaman agama, budaya, dan etnis
menjadi ciri utama kehidupan sosial,
pendekatan berbasis seni dan kearifan
lokal menawarkan strategi yang efektif,
inklusif, dan berkelanjutan  untuk
memperkuat moderasi beragama.
Pendekatan ini tidak hanya relevan
secara teoritis, tetapi juga terbukti
berhasil dalam berbagai praktik sosial
dan kebudayaan di tingkat akar rumput.
Seni, dalam berbagai bentuknya (baik
musik tradisional, tari, seni rupa,
maupun sastra lisan) memiliki kapasitas
luar biasa untuk menjadi jembatan
komunikasi lintas identitas, karena ia
beroperasi dalam wilayah rasa, estetika,
dan  pengalaman  kolektif  yang
melampaui  sekat-sekat agama dan
ideologi.  Penelitian  terbaru  oleh
Kementerian Agama RI yang diterbitkan
dalam buku Moderasi Beragama:
Strategi  Kebudayaan  menunjukkan
bahwa pendekatan kultural melalui seni
memiliki daya jangkau yang jauh lebih
luas  dan  efektif  dibandingkan
pendekatan formal yang sering kali
terbatas pada aspek normatif dan
institusional. Seni mampu menyentuh
lapisan  emosional  dan  spiritual
masyarakat secara lebih langsung dan
personal, menciptakan ruang dialog yang
alami, tidak menggurui, dan mudah
diterima oleh berbagai kelompok,
termasuk mereka yang selama ini berada
di luar jangkauan pendekatan formal
keagamaan.’!

Hal ini sejalan dengan temuan
penelitian Nasruddin dari UIN Jakarta
yang menekankan bahwa seni tradisional
di berbagai daerah Indonesia—seperti

30 Yudi Latif, Negara Paripurna:
Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas
Pancasila., 210.

31 RI., “Moderasi Beragama,” 45-48.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 251


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

wayang  di  Jawa, randai  di
Minangkabau, maengket di Minahasa,
dan cakalele di Maluku—telah lama
menjadi medium pewarisan nilai-nilai
toleransi, gotong  royong, dan
penghargaan terhadap perbedaan. Nilai-
nilai ini tidak disampaikan secara
dogmatis, melainkan tersirat dalam
cerita, simbol, gerakan, dan irama yang
menyatu  dalam  tradisi  budaya
masyarakat.  Keberlangsungan  seni
tradisional ini selama berabad-abad
membuktikan bahwa ia  memiliki
ketahanan kultural yang kuat dan daya
transformasi yang tinggi, menjadikannya
sebagai "cultural reservoir" yang sangat
potensial untuk penguatan moderasi
beragama.>?

seni dan kearifan lokal bukan
sekadar pelengkap dalam strategi
moderasi beragama, melainkan fondasi
utama yang harus diintegrasikan secara
sistematis dalam kebijakan publik,
kurikulum pendidikan, dan program
pembangunan masyarakat. Di tengah
meningkatnya polarisasi sosial dan
ancaman intoleransi, pendekatan kultural
melalui seni menjadi harapan sekaligus
solusi konkret untuk memperkuat kohesi
sosial dan menjadikan Indonesia sebagai
bangsa yang benar-benar Bhinneka
Tunggal Ika dalam praksis kehidupan
beragamanya.

Integrasi antara seni musik,
tradisi lisan, dan praktik keagamaan
dalam strategi moderasi beragama bukan
hanya merupakan pendekatan inovatif,
tetapi juga telah terbukti efektif dalam
menciptakan ruang interaksi sosial yang
harmonis dan berkelanjutan. Hasil
penelitian lapangan yang dilakukan oleh
Tim Peneliti Puslitbang Bimas Agama di
Sulawesi Utara memberikan bukti
konkret bahwa praktik budaya lokal,
khususnya melalui tradisi Pangucapan
Syukur, mampu menjadi wahana dialog
lintas iman yang alami dan tidak bersifat
instruktif atau memaksa. Dalam acara

32 M. Nasruddin, Seni Tradisional
Sebagai Media Toleransi (Jakarta: UIN Jakarta
Press, 2020), 112.

P-ISSN: 2356-4547

E-ISSN: 2721-0006
tersebut, kolaborasi musikal antara
kelompok  Kristen, Muslim, dan
penganut kepercayaan lokal berlangsung
bukan semata sebagai bentuk
pertunjukan, tetapi sebagai perwujudan
konkret dari nilai-nilai saling
menghormati, keterbukaan, dan
kesetaraan. Irama kolintang, rebana,
suling bambu, dan nyanyian syukur
menyatu dalam harmoni yang tidak
hanya menciptakan suasana meriah,
tetapi juga memperlihatkan bahwa
perbedaan  iman  tidak = menjadi
penghalang untuk bekerja sama dalam
semangat budaya yang sama.>

Temuan serupa diperkuat oleh
laporan Sujadi dkk. dalam Jurnal
Antropologi Sosial, yang meneliti peran
seni musik sebagai medium rekonsiliasi
di daerah-daerah rawan konflik, seperti
Poso, Ambon, dan sebagian wilayah
Papua. Dalam konteks pasca-konflik,
seni terbukti memiliki daya pulih sosial
(social healing) yang tinggi. Musik
tradisional digunakan sebagai bahasa
netral yang menjembatani luka kolektif
dan prasangka historis antar komunitas
yang pernah berseberangan. Proses
rekonsiliasi melalui seni tidak dilakukan
dengan pendekatan formal yang
cenderung  kaku, tetapi  melalui
pertunjukan budaya bersama, lokakarya
kreatif, dan penciptaan karya kolaboratif
yang melibatkan pemuda lintas agama.
Dengan demikian, seni berfungsi ganda
sebagai terapi sosial sekaligus sarana
pendidikan damai yang efektif dan
membumi.*

Implementasi model ini dalam
skala yang lebih luas telah diuji coba
melalui program Kementerian
Pendidikan dan Kebudayaan
sebagaimana dilaporkan dalam evaluasi
program oleh Direktorat Kebudayaan.
Data menunjukkan bahwa daerah-daerah

33 Kementerian Komunikasi dan
Informatika, Digitalisasi Kearifan Lokal Untuk
Moderasi Beragama (Jakarta: Kominfo, 2022),
78-82.

34 DKk. Sujadi, “Peran Seni Musik
Dalam Rekonsiliasi Sosial,” Jurnal Antropologi
Sosial, 2023, 56.

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 252


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

yang menerapkan pendekatan seni dan
kearifan lokal dalam program moderasi
beragama  mengalami  peningkatan
indeks kerukunan sebesar 25% dalam
waktu dua tahun.®

Tantangan dalam
mengembangkan  model = moderasi
beragama berbasis seni dan kearifan
lokal di era digital menjadi perhatian
penting dalam kajian terbaru yang
dilakukan oleh Pusat Studi Agama dan
Demokrasi. Penelitian tersebut
mengungkapkan bahwa generasi muda,
yang tumbuh dan hidup dalam
lingkungan digital, menunjukkan
respons yang jauh lebih positif terhadap
pesan-pesan moderasi ketika
disampaikan melalui media dan platform
digital yang familiar bagi mereka—
seperti  YouTube, Instagram, dan
podcast. Namun, efektivitas
penyampaian pesan tersebut sangat
bergantung pada kreativitas dalam
mengemasnya. Konten yang
memadukan narasi toleransi dengan
elemen seni tradisional seperti musik
etnik, tarian daerah, visual budaya lokal,
dan cerita rakyat terbukti lebih mampu
menarik perhatian sekaligus menyentuh
sisi emosional audiens muda dibanding
pendekatan  formal atau ceramah
konvensional.®*®  Dengan  demikian,
transformasi digital bukanlah ancaman
bagi pelestarian budaya dan penyebaran
nilai moderasi beragama, melainkan
peluang besar untuk memperluas
jangkauan  pesan  damai  kepada
masyarakat yang lebih luas dan generasi
yang lebih muda. Kunci keberhasilannya
terletak pada kemampuan untuk menjaga
keseimbangan antara substansi nilai dan
bentuk penyajiannya, agar seni dan
teknologi dapat berjalan beriringan
dalam membangun masyarakat
Indonesia yang harmonis, toleran, dan

35 Direktorat Kebudayaan, Evaluasi
Program Penguatan Moderasi Beragama
Berbasis Budaya (Jakarta: Kemdikbud, 2023),
88-92.

36 Pusat Pengkajian Islam dan
Masyarakat, Praktik Keagamaan Inklusif Di
Indonesia (Jakarta: PPIM, 2022), 77.

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006
berkeadaban.

Penguatan moderasi beragama
berbasis seni dan kearifan lokal terbukti
efektif dalam konteks masyarakat
Indonesia yang majemuk. Berbagai
penelitian menunjukkan bahwa
pendekatan  kultural —melalui  seni
tradisional, musik, dan tradisi lisan
mampu menjangkau aspek emosional
masyarakat, mempromosikan toleransi,
dan memperkuat kerukunan antarumat
beragama. Implementasi model ini telah
memberikan  hasil  positif, seperti
peningkatan indeks kerukunan sebesar
25% dalam dua tahun di daerah-daerah
yang menerapkannya. Namun, di era
digital,  diperlukan  inovasi  agar
pendekatan ini tetap relevan, khususnya
dengan memanfaatkan platform digital
untuk menjangkau generasi muda.
Dengan demikian, integrasi seni,
kearifan lokal, dan teknologi dapat
menjadi strategi berkelanjutan dalam
memperkuat moderasi beragama di
Indonesia.

KESIMPULAN

Tradisi Maengket dan
Pangucapan Syukur di Minahasa tidak
hanya menjadi warisan budaya, tetapi
juga berfungsi sebagai sistem
pendidikan seni musik yang holistik dan
sebagai medium penguatan moderasi
beragama. Melalui pendekatan
etnomusikologi  dan  sosiokultural,
penelitian ini  menemukan bahwa
struktur musikal Maengketdengan pola
pentatonik, metafora  alam, dan
performansi kolektif memiliki nilai
pedagogis yang tinggi dalam
mentransmisikan  nilai-nilai  spiritual,
sosial, dan teknikal secara simultan.

Praktik Maengket dalam konteks
lintas agama di Minahasa memberikan
bukti nyata bahwa seni dapat berperan
sebagai alat diplomasi budaya dan
rekonsiliasi ~ sosial ~ yang  efektif.
Kolaborasi musikal antarumat beragama
dalam tradisi "Pangucapan Syukur" telah
menciptakan ruang dialog yang alami,
memperkuat kohesi sosial, dan menjadi
model strategis dalam implementasi

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 253


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

kebijakan Moderasi Beragama.

Dengan demikian, Maengket
tidak hanya relevan dalam pelestarian
budaya, tetapi juga berkontribusi secara
langsung terhadap pembangunan
pendidikan seni yang berkelanjutan dan
penguatan moderasi beragama  di
Indonesia. Untuk menjawab tantangan
zaman, khususnya di era digital,
dibutuhkan upaya strategis untuk
mendigitalisasi dan  mempopulerkan
nilai-nilai luhur yang terkandung dalam
seni tradisional agar dapat menjangkau
generasi muda dan  memperluas
dampaknya di tingkat nasional maupun
global.

DAFTAR PUSTAKA

Alan P. Merriam. The Anthropology of
Music,. lllinois: Northwestern
University Press, 1964.

Bruno Nettl. The Study of
Ethnomusicology: Thirty-Three
Discussions. Urbana-Champaign:
University of Illinois Press, 2015.

David J. Elliott. Music Matters: A New
Philosophy of Music Education.
New York: Oxford University
Press, 1995.

Dinas Kebudayaan Sulawesi Utara.
Laporan Dokumentasi Syair
Maengket Dalam Ritual
Pangucapan Syukur. Pemerintah
Provinsi Sulawesi Utara, 2023.

Geertz, C. The Interpretation of Cultures
Basic Books. New York., 1973.

Geertz, Clifford. The Interpretation of
Cultures. New York: Basic Books,
1973.

Huib Schippers. Facing the Music:
Shaping Music Education from a
Global Perspective. New York:
Oxford University Press Oxford,
2010.

Indonesia, Ethnomusicology Research
Group Universitas. “Analisis
Struktur Vokal Responsorial
Maengket Dalam Konteks
Pedagogis.” Laporan penelitian
tidak diterbitkan, 2023.

Jessy Wenas. Sejarah Dan Kebudayaan
Minahasa. Institut Seni Budaya

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006
Sulawesi Utara, 2007.

Jose Maceda. Gongs and Bamboo: A
Panorama of Philippine Music
Instruments. Quezon City:
University of the Philippines Press,
1998.

Kebudayaan, Direktorat. Evaluasi
Program Penguatan Moderasi
Beragama Berbasis Budaya.
Jakarta: Kemdikbud, 2023.

Kementerian Komunikasi dan
Informatika. Digitalisasi Kearifan
Lokal Untuk Moderasi Beragama.
Jakarta: Kominfo, 2022.

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa, (.
Jakarta: balai Pustaka, 1984.

Lundquist, Barbara R. Music, Culture,
and Education in the Multicultural
World. World musics in education,
2002.

Mada, Universitas Gadjah. Evaluasi
Dampak Kurikulum Maengket
Dalam Pendidikan Formal.
Laporan penelitian kolaboratif,
2022.

Manoppo. Musik Kolintang: Dari Ritual
Ke Identitas Budaya,. Jakarta:
Gramedia, 2015.

Nasruddin, M. Seni Tradisional Sebagai
Media Toleransi. Jakarta: UIN
Jakarta Press, 2020.

Patricia S. Campbell. Musician and
Teacher: An Orientation to Music
Education. New York: W.W.
Norton & Company, 2008.

Peter L. Berger. The Many Altars of
Modernity: Toward a Paradigm for
Religion in a Pluralist Age. Boston:
De Gruyter, 2024.

Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat.
Praktik Keagamaan Inklusif Di
Indonesia. Jakarta: PPIM, 2022.

RI., Kementerian Agama. “Moderasi
Beragama.” Jakarta: Badan Litbang
dan Diklat Kemenag, 2019.

Robson, S. Javanese Literature in
Surakarta Manuscripts. New York:
Cornell University Press, 2015.

Schwarz, J. A. Tradisi Lisan Masyarakat
Minahasa. Leiden: KITLV Press,
1958.

Sinode GMIM. Panduan Kurikulum

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 254


https://s.id/Man_Raf

Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025)
httos://s.id/Man Raf

Musik Sekolah Minggu GMIM.
Tomohon: Gereja Masehi Injili di
Minahasa, 2018.

Sujadi, Dkk. “Peran Seni Musik Dalam
Rekonsiliasi Sosial.” Jurnal
Antropologi Sosial, 2023.

Tanasaldy, T. Regime Change and
Ethnic Politics in Indonesia: North
Sulawesi 1998-2008. Singapore:
NUS Press, 2012.

UNESCO. Global Monitoring Report on
Arts Education in Southeast Asia.
UNESCO Publishing, 2023.

Watuseke, F. S. Mengenal Bahasa Dan
Sastra Daerah Minahasa. Jakarta:
Djambatan, 1982.

Yampolsky. “Music of Indonesia and the
Philippines.” Garland
Encyclopedia of World Music Vol.
4,2021.

Yudi Latif. Negara Paripurna:
Historisitas, Rasionalitas, Dan
Aktualitas Pancasila. Jakarta:
Gramedia, 2011.

P-ISSN: 2356-4547
E-ISSN: 2721-0006

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia | 255


https://s.id/Man_Raf

