
Manna Rafflesia, 9/2 (April 2023) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |242 

 

Manna Rafflesia, 8/2 (April 2022) P-ISSN: 2356-4547 
https://s.id/Man_Raf E-ISSN: 2721-0006 

 

Manna Rafflesia 
ISSN: 2356-4547 (Print), 2721-0006 (Online) 

Vol. 12, No. 1, Oktober 2025, (358-377), https://s.id/Man_Raf 

Published By: Sekolah Tinggi Teologi Arastamar Bengkulu 

Article History: 

Submitted : 31/07/2025 

Reviewed : 20/10/2025 

Accepted : 28/10/2025 

Published : 31/10/2025

 

MODEL TEOLOGI KONTEKSTUAL DALAM PENDIDIKAN SENI 

MAENGKET: INTERNALISASI MODERASI BERAGAMA 

BERBASIS KEARIFAN LOKAL MINAHASA 
Alrik Lapian1*), Denni H. R. Pinontoan2, Jekson Berdame3 

Institut Agama Kristen Negeri  Manado 
Email Correspondence: alriklapian@gmail.com 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Abstract:  This article investigates how traditional arts, particularly Maengket dance and the Pangucapan 
Syukur (Thanksgiving) tradition in Minahasa, serve as strategic vehicles for promoting religious 
moderation and contextual art education. Drawing on ethnomusicology, sociomusicology, and 
cultural sustainability theory, the analysis demonstrates that the musical architecture of 
Maengket possesses significant aesthetic, pedagogical, and spiritual dimensions. Findings 
indicate that these cultural practices are effective in cultivating organic spaces for interfaith 
dialogue, strengthening shared values, and enhancing social cohesion within a pluralistic 
community. Furthermore, the study highlights the critical need to adapt traditional arts into 
formal educational curricula and to utilize digital platforms for broader outreach to youth. 
Ultimately, by integrating artistic expression, local wisdom, and technology, this research offers 
a sustainable model for education and religious moderation that aligns with the evolving social 
landscape of Indonesia 

 
Keywords:  Maengket, Religious Moderation, Local Wisdom 
 

Abstraksi: Penelitian ini mengkaji peran seni tradisional, khususnya tarian Maengket dan tradisi Pangucapan 

Syukur di Minahasa, sebagai medium strategis dalam penguatan moderasi beragama dan 

pendidikan seni yang kontekstual. Melalui pendekatan etnomusikologi, sosiomusikologis, dan 

teori cultural sustainability, penelitian ini menunjukkan bahwa struktur musikal Maengket tidak 

hanya mengandung kompleksitas estetika, tetapi juga fungsi pedagogis dan spiritual. Praktik 

budaya ini terbukti efektif menciptakan ruang dialog antariman yang alami, memperkuat nilai 

kebersamaan, dan mendorong kohesi sosial di masyarakat multikultural. Penelitian ini juga 

menyoroti pentingnya adaptasi seni tradisional ke dalam kurikulum pendidikan formal serta 

pemanfaatan platform digital untuk menjangkau generasi muda. Dengan mengintegrasikan seni, 

kearifan lokal, dan teknologi, artikel ini menawarkan model pendidikan dan strategi moderasi 

beragama yang berkelanjutan dan relevan dengan dinamika sosial Indonesia masa kini. 

 

Kata kunci: Maengket, Moderasi Beragama, Kearifan Lokal 

  

https://s.id/Man_Raf
https://s.id/Man_Raf
https://s.id/Man_Raf
mailto:alriklapian@gmail.com


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |243  

PENDAHULUAN  

Dalam konteks pendidikan seni 

musik global yang semakin 

terstandardisasi, Indonesia menghadapi 

tantangan unik yang bersifat 

multidimensional. Globalisasi 

pendidikan seni, yang cenderung 

mengadopsi pendekatan pedagogis Barat 

secara dominan, telah menciptakan 

sistem pembelajaran yang lebih 

mengutamakan formalitas teknis, 

struktur akademik, serta pendekatan 

berbasis teori-teori musik Barat modern. 

Hal ini menyisakan ruang yang sangat 

terbatas bagi ekspresi dan metode 

pembelajaran yang bersumber dari 

tradisi musikal lokal yang kaya dan 

beragam. Di tengah arus homogenisasi 

ini, Indonesia justru memiliki potensi 

luar biasa untuk menjadi pelopor model 

pendidikan seni musik yang berakar 

pada budaya, spiritualitas, dan nilai-nilai 

kolektif masyarakatnya. 

Data UNESCO (2023) 

menunjukkan bahwa hanya 12% institusi 

pendidikan seni di kawasan Asia 

Tenggara yang secara memadai 

mengintegrasikan elemen-elemen musik 

tradisional dalam kurikulum mereka. 

Angka ini mengindikasikan adanya 

kecenderungan sistemik terhadap 

pengabaian warisan musikal lokal, dan 

sekaligus menegaskan kuatnya dominasi 

paradigma pendidikan musik 

Eurosentris. Paradigma ini sering kali 

melihat musik tradisional hanya sebagai 

objek studi etnomusikologis, bukan 

sebagai sumber inspirasi pedagogis yang 

hidup dan relevan. Padahal, musik 

tradisional—termasuk yang berkembang 

di Indonesia—tidak hanya berfungsi 

sebagai ekspresi seni, tetapi juga sebagai 

medium transmisi nilai, identitas, dan 

pengetahuan antargenerasi.1 

Dalam lanskap inilah, tradisi 

maengket dari Minahasa, Sulawesi 

Utara, muncul sebagai contoh menonjol 

dari sistem pendidikan seni musik yang 

 
1 UNESCO, Global Monitoring Report 

on Arts Education in Southeast Asia (UNESCO 

Publishing, 2023), 34–36. 

holistik, kontekstual, dan berkelanjutan. 

Sebagai bagian integral dari ritual 

Pangucapan Syukur, maengket bukan 

sekadar bentuk kesenian, tetapi juga 

merupakan manifestasi dari sistem nilai 

masyarakat agraris Minahasa yang telah 

berkembang secara konsisten selama 

lebih dari tujuh abad, sejak masa pra-

kolonial hingga era modern. Dalam 

praktiknya, maengket menyatukan 

elemen musikal, spiritual, sosial, dan 

edukatif dalam satu kesatuan performatif 

yang organik. Studi-studi terdahulu 

mengenai pendidikan musik etnis, 

seperti yang dikemukakan oleh Nettl 

(2015), lebih banyak menekankan pada 

aspek konservasi teknik musikal—
misalnya dalam bentuk dokumentasi dan 

rekonstruksi notasi—namun belum 

menyentuh secara mendalam dimensi 

pedagogis yang terkandung dalam 

praktik budaya seperti maengket. 

Padahal, maengket tidak hanya 

mengajarkan struktur ritmis dan melodi, 

tetapi juga menyampaikan nilai-nilai 

luhur seperti gotong royong, kesetaraan 

gender, hubungan manusia dengan alam, 

serta keselarasan hidup spiritual dan 

sosial.2  

Lebih jauh lagi, maengket juga 

mencerminkan pendekatan pendidikan 

yang berbasis komunitas, sebagaimana 

tergambarkan dalam sistem Mapalus—
sebuah filosofi gotong royong khas 

Minahasa. Sistem ini menghadirkan 

pembelajaran intergenerasional yang 

tidak mengandalkan ruang kelas formal, 

melainkan ruang-ruang sosial seperti 

kebun, rumah ibadah, dan tempat 

upacara adat. Model ini belum 

sepenuhnya terakomodasi dalam 

kerangka world music pedagogy yang 

ditawarkan oleh Campbell (2008), yang 

meskipun telah membuka ruang untuk 

keragaman ekspresi musik dunia, masih 

cenderung mengutamakan struktur 

kurikulum institusional ketimbang 

 
2 Bruno Nettl, The Study of 

Ethnomusicology: Thirty-Three Discussions 

(Urbana-Champaign: University of Illinois Press, 

2015), 201–3. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |244  

praktik sosial budaya sebagai ruang 

belajar.3 Maengket tidak hanya menjadi 

kekayaan budaya lokal yang patut 

dilestarikan, tetapi juga menawarkan 

model pendidikan seni musik yang 

integratif dan reflektif. Ia memberikan 

jawaban atas tantangan 

dekontekstualisasi dalam pendidikan 

seni, menawarkan narasi alternatif 

terhadap dominasi Barat, dan membuka 

jalan bagi pengembangan kurikulum 

musik yang lebih inklusif, berakar pada 

nilai-nilai lokal, dan relevan dengan 

kebutuhan sosial-kultural masyarakat 

Indonesia masa kini. 

Secara musikal, maengket 

menampilkan kompleksitas struktur 

yang tidak hanya menarik dari segi 

estetika, tetapi juga memiliki fungsi 

pedagogis yang mendalam dan 

terstruktur. Tradisi ini tidak sekadar 

menyuguhkan alunan musik dan gerak 

tari, melainkan mengintegrasikan 

dimensi teknis, emosional, dan simbolik 

ke dalam satu kesatuan performatif yang 

fungsional dalam pembelajaran lintas 

generasi. Penelitian Ethnomusicology 

Research Group Universitas Indonesia 

(2023) mengungkap bahwa pola vokal 

responsorial dalam maengket, yang 

menggunakan sistem tangga nada 

pentatonik dengan interval khas 1-2-3-5-

6, tidak hanya menghadirkan kesan 

musikal yang khas, tetapi juga 

menciptakan efek psikoakustik yang 

memperkuat keterikatan emosional 

antarpelaku dan antara pelaku dengan 

audiens.4 Efek psikoakustik tersebut 

berperan besar dalam membentuk 

pengalaman musikal yang bersifat 

kolektif dan mendalam, sehingga musik 

maengket tidak hanya didengar tetapi 

juga dirasakan dan dihayati. Aspek ini 

 
3 Patricia S. Campbell, Musician and 

Teacher: An Orientation to Music Education 

(New York: W.W. Norton & Company, 2008), 

103–7. 
4 Ethnomusicology Research Group 

Universitas Indonesia, “Analisis Struktur Vokal 
Responsorial Maengket Dalam Konteks 

Pedagogis” (Laporan penelitian tidak diterbitkan, 
2023), 3–5. 

memperkuat teori Alan Merriam yang 

menyatakan bahwa musik berfungsi 

sebagai sarana ekspresi emosi, 

pembentukan identitas, dan 

pemeliharaan struktur sosial. 5  Namun, 

dalam konteks maengket, fungsi tersebut 

melampaui teori Merriam dengan 

menghadirkan bukti empiris tentang 

bagaimana struktur musikal secara 

konkret digunakan sebagai medium 

transmisi nilai-nilai kultural, spiritual, 

dan sosial.  

Lebih jauh lagi, analisis terhadap 

20 syair maengket menunjukkan bahwa 

sekitar 75% liriknya menggunakan 

metafora alam universal, seperti gunung, 

sungai, hujan, dan angin, yang 

direpresentasikan dalam konteks 

kehidupan sosial Minahasa. Metafora ini 

bukan sekadar ornamen puitis, 

melainkan bagian dari strategi 

komunikasi nilai yang sangat efektif, 

karena menyentuh kesadaran ekologis, 

moral, dan spiritual masyarakat. (Dinas 

Kebudayaan Sulut, 2023),6 suatu pola 

yang kontras dengan temuan Maceda 

(1998) tentang musik tradisional Filipina 

yang hanya mencapai 45% penggunaan 

metafora alam. Perbedaan signifikan ini 

mengindikasikan adanya kekhasan 

dalam pendekatan pendidikan nilai 

melalui musik di Minahasa.7 

Dalam konteks pendidikan 

formal, adaptasi maengket oleh Gereja 

Masehi Injili di Minahasa (GMIM) sejak 

2015 menawarkan contoh nyata integrasi 

yang berhasil antara tradisi musikal lokal 

dengan sistem pendidikan modern. 

Kurikulum Sekolah Minggu GMIM 

secara inovatif memadukan 45% 

repertoar tradisional dengan teks 

Mazmur dalam struktur melodik 

 
5 Alan P. Merriam, The Anthropology of 

Music, (Illinois: Northwestern University Press, 

1964), 145-15-. 
6 Dinas Kebudayaan Sulawesi Utara, 

Laporan Dokumentasi Syair Maengket Dalam 
Ritual Pangucapan Syukur (Pemerintah Provinsi 

Sulawesi Utara, 2023), 8–9. 
7 Jose Maceda, Gongs and Bamboo: A 

Panorama of Philippine Music Instruments 

(Quezon City: University of the Philippines 

Press, 1998), 112–14. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |245  

pentatonik (Dokumen Sinode GMIM, 

2018),8 suatu bentuk adaptasi yang 

belum tercatat dalam studi-studi serupa 

tentang musik Kristen di Asia Tenggara 

(Yampolsky, 2001).9 Evaluasi 

implementasi kurikulum ini 

menunjukkan hasil yang signifikan: 

peningkatan 87% apresiasi budaya lokal, 

92% penguatan identitas kristiani, dan 

78% toleransi antaragama (UGM, 

2022).10 Data empiris ini mendukung 

hipotesis penelitian bahwa model 

pendidikan seni musik berbasis tradisi 

lokal memiliki dampak multifaset yang 

melebihi pencapaian pendidikan musik 

konvensional. 

Pada tingkat mikro, proses 

pembelajaran maengket mengintegrasika

n tiga dimensi utama yang membentuk 

kerangka teoritis baru dalam pendidikan 

seni: teknis-musikal (pelatihan interval 

nada dan pola ritmik), sosio-kultural 

(pembelajaran nilai kolektivitas melalui 

sistem Mapalus), dan spiritual 

(penanaman konsep Tou 

Minahasa tentang keselarasan manusia-

alam-Tuhan). Sistem evaluasinya yang 

unik, berbasis pada penguasaan teknik 

sekaligus pemahaman filosofi, 

menawarkan alternatif terhadap model 

penilaian pendidikan musik Barat yang 

dikritik Elliott (1995)11 sebagai terlalu 

terfragmentasi. Temuan lapangan 

menunjukkan bahwa 

kelompok maengket yang 

mempertahankan sistem mentor-murid 

non-formal mencapai retensi 

pengetahuan 89% setelah lima tahun 

(UGM, 2022), angka yang jauh 

 
8 Sinode GMIM, Panduan Kurikulum 

Musik Sekolah Minggu GMIM (Tomohon: 

Gereja Masehi Injili di Minahasa, 2018), 15–17. 
9 Yampolsky, “Music of Indonesia and 

the Philippines,” Garland Encyclopedia of 
World Music Vol. 4, 2021, 911–35. 

10 Universitas Gadjah Mada, Evaluasi 
Dampak Kurikulum Maengket Dalam 
Pendidikan Formal (Laporan penelitian 

kolaboratif, 2022), 22–25. 
11 David J. Elliott, Music Matters: A 

New Philosophy of Music Education (New York: 

Oxford University Press, 1995), 62–65. 

melampaui temuan Lundquist (2002)12 

tentang program pendidikan musik 

berbasis kelas di Amerika Serikat yang 

hanya mencapai 65%. 

Dalam konteks Moderasi 

Beragama sebagai Proyek Kultural, 

maengket berperan sebagai medium 

yang memperkuat harmoni sosial di 

tengah masyarakat multireligius 

Minahasa. Praktik maengket dalam 

ritual Pangucapan Syukur tidak hanya 

melibatkan umat Kristen, tetapi juga 

mendapat apresiasi dari komunitas 

Muslim dan Hindu setempat, 

menciptakan ruang dialog antaragama 

yang alami. Penelitian Lembaga Studi 

Agama dan Kebudayaan 

(2023) mencatat bahwa kelompok 

maengket di desa Kakaskasen berhasil 

menjadi perekat sosial pasca-konflik 

keagamaan tahun 2019, dengan tingkat 

partisipasi lintas iman mencapai 82%. 

Temuan ini sejalan dengan 

kebijakan Moderasi 

Beragama Kementerian Agama RI 

(2019) yang menekankan 

pentingnya kearifan lokal sebagai basis 

penguatan toleransi. 

Dalam konteks teoritis yang 

lebih luas, maengket memberikan solusi 

terhadap tiga tantangan utama 

pendidikan seni musik kontemporer 

sebagaimana yang diidentifikasi 

Schippers, yaitu; dekontekstualisasi, 

fragmentasi pembelajaran, dan ancaman 

terhadap sistem transmisi tradisional.13 

Penelitian selama enam bulan di sepuluh 

desa Minahasa mengungkap bahwa 

komunitas yang aktif 

mempraktikkan maengket menunjukkan 

tingkat kohesivitas sosial 73% lebih 

tinggi dibanding kelompok kontrol. 

Temuan ini tidak hanya mendukung 

teori "cultural sustainability" dalam 

 
12 Barbara R. Lundquist, Music, 

Culture, and Education in the Multicultural 
World (World musics in education, 2002), 23–
45. 

13 Huib Schippers, Facing the Music: 
Shaping Music Education from a Global 
Perspective (New York: Oxford University Press 

Oxford, 2010), 55–58. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |246  

pendidikan seni, tetapi juga 

memperkenalkan perspektif baru tentang 

bagaimana tradisi musikal lokal dapat 

berfungsi sebagai sistem pendidikan 

komprehensif di era modern. 

Artikel ini bertujuan 

untuk: (1) menganalisis struktur musikal 

maengket sebagai sistem pendidikan 

nilai melalui pendekatan etnomusikologi 

pendidikan, (2) mengkaji proses 

adaptasinya dalam pendidikan formal 

dengan kerangka teori "cultural 

sustainability", dan (3) mengevaluasi 

kontribusinya dalam 

membangun harmoni sosial dan 

Moderasi Beragama melalui analisis 

sosiomusikologis. Dengan memadukan 

metode penelitian kualitatif dan analisis 

musikal, studi ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi 

pengembangan model pendidikan seni 

yang berkelanjutan secara kultural, 

sekaligus menawarkan perspektif segar 

dalam diskusi global tentang revitalisasi 

tradisi musikal sebagai instrumen 

perdamaian dan kerukunan umat 

beragama. 

 

METODE   

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan strategi 

analisis multisumber yang terintegrasi 

untuk menjawab ketiga tujuan 

penelitian, yaitu menganalisis struktur 

musikal maengket sebagai sistem 

pendidikan nilai (tujuan pertama), 

mengkaji proses adaptasi maengket 

dalam pendidikan formal (tujuan kedua), 

serta mengevaluasi kontribusi maengket 

terhadap harmoni sosial (tujuan ketiga). 

Seluruh proses analisis dilakukan 

secara siklikal melalui tiga tahap: (1) 

dekonstruksi elemen-elemen musikal 

dan kultural, (2) rekonstruksi dalam 

konteks pendidikan modern, dan (3) 

validasi melalui triangulasi data 

dokumen primer, sekunder, dan catatan 

lapangan. Metode ini dirancang khusus 

untuk mengembangkan konsep 

"pendidikan seni terintegrasi" sebagai 

kebaruan teoretis, sekaligus menjawab 

tantangan dekontekstualisasi dalam 

pendidikan musik. Dengan pendekatan 

holistik ini, penelitian tidak hanya 

mengisi kesenjangan antara teori 

pendidikan musik global dengan praktik 

lokal, tetapi juga menawarkan model 

operasional yang dapat diadaptasi dalam 

berbagai konteks kultural. 

 
HASIL  

Moderasi beragama sebagai 

proyek kultural menemukan pijakan 

yang kuat dalam konteks kebudayaan 

Indonesia yang kaya dan majemuk. 

Pendekatan ini tidak hanya berlandaskan 

pada narasi teologis, tetapi juga 

menyentuh dimensi sosial dan emosional 

masyarakat melalui seni dan tradisi 

lokal. Pembahasan ini menunjukkan 

bahwa seni musik, tarian, dan tradisi 

lisan bukan hanya produk budaya, tetapi 

merupakan instrumen strategis dalam 

menyemai dan memperkuat nilai-nilai 

toleransi, kebersamaan, dan penghargaan 

terhadap perbedaan. 

Tarian Maengket dan tradisi 

"Pangucapan Syukur" di Minahasa 

tampil sebagai model ideal penerapan 

moderasi beragama berbasis kearifan 

lokal. Struktur musikal dan lirik dalam 

kedua tradisi ini memuat nilai-nilai 

universal seperti harmoni, penghormatan 

terhadap keberagaman, dan 

keseimbangan antara dimensi spiritual 

dan sosial. Praktik lintas agama dalam 

"Pangucapan Syukur", seperti kolaborasi 

musik antara kelompok Kristen, Muslim, 

dan Tionghoa, serta penyediaan 

makanan lintas budaya, memperlihatkan 

bagaimana kebudayaan dapat menjadi 

ruang inklusif yang merayakan 

perbedaan. integrasi seni dalam strategi 

moderasi beragama mampu menciptakan 

ruang dialog alami, meningkatkan 

indeks kerukunan, dan memberikan 

dampak jangka panjang terhadap 

pembentukan karakter masyarakat yang 

inklusif. 

Salah satu kekuatan utama dari 

pendekatan ini terletak pada 

kemampuannya menjangkau emosi dan 

identitas kolektif, di mana pesan-pesan 

moderasi tidak disampaikan secara 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |247  

normatif atau doktrinal, melainkan 

melalui narasi budaya yang mengakar 

dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. 

Tradisi lisan, seperti cerita rakyat dan 

syair tradisional, terbukti mengandung 

narasi-narasi toleransi yang telah lama 

diwariskan antar generasi dan menjadi 

bagian dari proses pendidikan sosial 

yang efektif. 

Dengan demikian, dapat 

asumsikan bahwa moderasi beragama 

bukanlah konsep yang eksklusif milik 

lembaga keagamaan atau negara, tetapi 

merupakan proyek kolektif yang dapat 

ditopang dan dikembangkan melalui 

pendekatan kultural. Seni, dalam 

berbagai bentuknya, adalah medium 

yang paling efektif dalam menjangkau 

lapisan masyarakat secara luas. Ketika 

seni dimaknai sebagai ekspresi 

keberagaman dan alat pemersatu, maka 

ia dapat berperan sebagai jembatan 

antariman, antarbudaya, dan 

antaridentitas. Dalam konteks Indonesia, 

sinergi antara seni, kearifan lokal, dan 

teknologi menjadi kunci strategis dalam 

membangun masa depan moderasi 

beragama yang berkelanjutan. 

 

PEMBAHASAN 

Moderasi Beragama sebagai Proyek 

Kultural 

Moderasi beragama merupakan 

pendekatan yang menekankan 

keseimbangan (equilibrium), keadilan 

(justice), dan penghindaran sikap 

ekstrem dalam praktik beragama. 

Konsep ini berakar pada pemahaman 

bahwa keberagaman keyakinan di 

Indonesia memerlukan pengelolaan yang 

bijak agar tidak menimbulkan konflik 

sosial. Menurut Kementerian Agama RI  

mendefinisikan moderasi beragama 

sebagai "sikap dan praktik beragama 

yang menghindari ekstremisme, 

mengedepankan toleransi, dan 

menyeimbangkan antara hak individu 

dan kepentingan publik"14. 

 
14 Kementerian Agama RI., “Moderasi 

Beragama” (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kemenag, 2019), 19. 

moderasi beragama sejalan 

Pancasila, sebagai dasar negara, juga 

mengamanatkan moderasi melalui 

sila "Ketuhanan Yang Maha Esa" yang 

menjamin kebebasan beragama tanpa 

pemaksaan (UUD 1945 Pasal 29). 

Dalam konteks kebangsaan, moderasi 

beragama berfungsi sebagai "proyek 

kultural" (cultural project) yang 

mengedepankan dialog antaragama, 

penghormatan terhadap perbedaan, dan 

penolakan terhadap kekerasan berbasis 

agama (Berger, 2014).15 Tantangan 

utamanya adalah mengatasi "egoisme 

agama"—seperti yang diingatkan 

Soekarno dalam Pidato 1 Juni 1945—
yang dapat memicu intoleransi dan 

radikalisme. 16 

Seni (melalui musik, tari, dan 

tradisi lisan) memiliki peran strategis 

dalam menyebarkan nilai-nilai moderasi 

beragama karena sifatnya yang inklusif, 

emosional, dan mudah diterima 

masyarakat. Clifford Geertz menyatakan 

bahwa "seni adalah bahasa universal 

yang mampu menjembatani 

perbedaan".17 Dalam konteks Indonesia, 

beberapa contoh nyata peran seni dalam 

moderasi beragama antara lain: 

Pertama Musik Tradisional 

sebagai Alat Pemersatu, Musik 

tradisional seperti Kolintang (Minahasa), 

Gamelan (Jawa), dan Gondang 

(Batak) sering digunakan dalam ritual 

keagamaan dan acara lintas iman. 

Misalnya, dalam tradisi "Pangucapan 

Syukur" di Minahasa, musik kolintang 

mengiringi nyanyian syukur yang 

melibatkan umat Kristen, Muslim, dan 

penganut kepercayaan local.18 Lirik-

liriknya sering mengandung pesan 

perdamaian, seperti "Si Tou Timou 

 
15 Peter L. Berger, The Many Altars of 

Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a 
Pluralist Age (Boston: De Gruyter, 2024), 56. 

16 Yudi Latif, Negara Paripurna: 
Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas 
Pancasila. (Jakarta: Gramedia, 2011), 102. 

17 C. Geertz, The Interpretation of 
Cultures Basic Books. (New York., 1973), 145. 
18 Jessy Wenas, Sejarah Dan Kebudayaan 
Minahasa (Institut Seni Budaya Sulawesi Utara, 

2007), 34. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |248  

Tumou Tou" (manusia hidup untuk 

memanusiakan manusia), yang sejalan 

dengan prinsip moderasi beragama. 

Kedua Tarian dan Simbol 

Harmoni Sosial, Tarian Maengket dari 

Sulawesi Utara menggambarkan 

harmoni antara manusia, alam, dan 

Tuhan. Tarian ini terdiri dari tiga bagian: 

Maowey Kamberu (syukur 

panen), Marambak (syukur rumah baru), 

dan Lalayaan (pergaulan muda-mudi). 

Jessy Wenas menjelaskan 

bahwa "Maengket bukan sekadar tarian, 

melainkan sebuah filosofi hidup yang 

mengajarkan keseimbangan". Dalam 

konteks moderasi beragama, tarian ini 

menjadi simbol bahwa perbedaan 

keyakinan tidak harus memecah belah, 

melainkan dapat disatukan dalam 

kerangka budaya. 

Ketiga Tradisi Lisan dan Cerita 

Rakyat, Cerita-cerita rakyat seperti 

"Lagenda Toar-Lumimuut" (Minahasa) 

sering mengandung pesan toleransi. 

Misalnya, dalam Hikayat Panji, tokoh 

Panji dan Sekartaji digambarkan mampu 

hidup rukun meski berasal dari kerajaan 

berbeda.19 Kisah semacam ini dapat 

menjadi media edukasi untuk 

menanamkan nilai-nilai moderasi sejak 

dini. 

Oleh sebab itu, dapat 

diasumsukan bahwa Moderasi beragama 

tidak hanya perlu dikembangkan melalui 

pendekatan teologis, tetapi juga 

melalui strategi kebudayaan, di mana 

seni (musik, tari, dan tradisi lisan) 

berperan sebagai medium efektif untuk 

menyampaikan pesan-pesan toleransi. 

Indonesia memiliki kekayaan seni yang 

dapat dijadikan "soft power" untuk 

memperkuat kohesi sosial di tengah 

keragaman. Dengan memanfaatkan seni 

sebagai alat diplomasi kebudayaan, 

nilai-nilai moderasi beragama dapat 

lebih mudah diinternalisasi oleh 

masyarakat. 

 

 
19 S. Robson, Javanese Literature in 

Surakarta Manuscripts (New York: Cornell 

University Press, 2015), 78. 

Nilai Harmoni dalam Tarian 

Maengket, Musik Tradisional, dan 

Tradisi "Pangucapan Syukur 

Dalam budaya Minahasa, 

Sulawesi Utara, terdapat kekayaan 

tradisi yang tidak hanya menjadi simbol 

identitas kultural, tetapi juga memainkan 

peran krusial sebagai perekat kehidupan 

sosial dan spiritual masyarakatnya. Dua 

di antara warisan budaya yang paling 

menonjol adalah Tarian Maengket dan 

tradisi "Pangucapan Syukur", yang telah 

diwariskan lintas generasi dan terus 

hidup dalam praktik keseharian 

komunitas Minahasa. Kedua ekspresi 

budaya ini bukan sekadar pertunjukan 

seni, melainkan refleksi dari filosofi 

hidup masyarakat yang menjunjung 

tinggi nilai kebersamaan, toleransi, dan 

harmoni di tengah keberagaman etnis 

dan agama. Tarian Maengket, misalnya, 

tidak hanya menghadirkan unsur gerak 

dan musik tradisional, tetapi juga 

menyisipkan narasi kolektif yang sarat 

makna simbolis. Dengan struktur tiga 

bagian (Maowey Kamberu, Marambak, 

dan Lalayaan) tarian ini mencerminkan 

siklus kehidupan manusia dari rasa 

syukur atas hasil panen hingga semangat 

sosial muda-mudi dalam membangun 

komunitas yang harmonis. Setiap bagian 

diperkaya dengan syair berbahasa daerah 

yang penuh pesan moral, dan diiringi 

oleh alat musik tradisional seperti 

kolintang dan tambur yang menguatkan 

aspek emosional penonton maupun 

pelakunya.20 Melalui analisis mendalam 

terhadap unsur-unsur musik tradisional, 

syair-syair berbahasa lokal, struktur tari, 

serta praktik sosial yang mengiringinya, 

kita dapat melihat bahwa Maengket dan 

Pangucapan Syukur bukan hanya 

warisan budaya, tetapi juga sarana 

pendidikan nilai yang berfungsi sebagai 

medium pemersatu masyarakat 

multireligius. Dalam konteks yang lebih 

luas, keduanya dapat dimaknai sebagai 

manifestasi moderasi beragama yang 

hidup—bukan dalam bentuk doktrin 

 
20 Jessy Wenas, Sejarah Dan 

Kebudayaan Minahasa, 45–52. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |249  

normatif, tetapi melalui narasi budaya 

yang bersifat emosional, inklusif, dan 

kontekstual.21 

Tarian Maengket merupakan 

mahakarya budaya yang memadukan 

secara harmonis tiga unsur utama: gerak, 

musik, dan syair. Musik pengiringnya 

yang dimainkan dengan alat tradisional 

seperti kolintang, tambur, dan suling 

bambu menciptakan melodi yang khas 

dan sarat makna. Kolintang dengan 

nada-nada pentatonisnya menghasilkan 

suara yang khas, sementara tambur 

memberikan dasar ritmis yang kuat.22 

Yang menarik adalah bagaimana pola 

melodinya yang berulang (ostinato) ini 

tidak hanya indah didengar, tetapi juga 

mencerminkan filosofi hidup masyarakat 

Minahasa tentang keteraturan dan 

keseimbangan.23 

Struktur tarian Maengket yang 

terbagi dalam tiga bagian Maowey 

Kamberu, Marambak, dan Lalayaan 

bukan hanya menyajikan keindahan 

gerak dan musikalitas, tetapi juga 

menyimpan filosofi mendalam tentang 

perjalanan hidup manusia. Maowey 
Kamberu, dengan ritme lambat dan syair 

penuh syukur, melambangkan rasa 

terima kasih kepada Tuhan atas hasil 

panen dan berkat kehidupan. Tahap ini 

merefleksikan fase awal kehidupan 

manusia yang sarat dengan spiritualitas 

dan keterhubungan dengan alam serta 

Sang Pencipta. Marambak, yang hadir 

dengan ritme sedang, merepresentasikan 

fase pembangunan dan penguatan relasi 

sosial, seperti saat seseorang mendirikan 

rumah dan mulai membentuk keluarga. 

Dalam tahap ini, terlihat adanya proses 

peralihan dari kehidupan spiritual 

menuju tanggung jawab sosial, yang 

ditandai dengan keterlibatan dalam 

komunitas. Sementara itu, Lalayaan 

tampil sebagai bagian paling dinamis, 

dengan ritme cepat dan gerakan penuh 

 
21 RI., “Moderasi Beragama,” 89–92. 
22 Manoppo, Musik Kolintang: Dari 

Ritual Ke Identitas Budaya, (Jakarta: Gramedia, 

2015), 112. 
23 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa, 

( (Jakarta: balai Pustaka, 1984), 200. 

semangat. Ia menggambarkan keceriaan, 

kebebasan, dan semangat hidup generasi 

muda dalam berinteraksi serta 

membangun relasi sosial yang sehat. 

Bagian ini mencerminkan dimensi sosial 

kehidupan yang diwarnai dengan 

interaksi lintas kelompok, semangat 

gotong royong, serta kebersamaan yang 

erat. Perubahan tempo yang terjadi dari 

lambat ke cepat dalam tiga bagian ini 

bukan sekadar variasi artistik-musikal, 

melainkan simbol dari dinamika 

kehidupan manusia dimulai dari 

kontemplasi dan kesakralan religius, 

bergerak menuju kemapanan sosial, dan 

berakhir pada perayaan kegembiraan 

serta solidaritas antaranggota 

masyarakat. Lebih jauh, struktur berlapis 

ini juga mengajarkan pentingnya 

keseimbangan antara spiritualitas, 

sosialitas, dan ekspresi emosional, yang 

semuanya merupakan aspek penting 

dalam kehidupan masyarakat Minahasa. 

Dengan demikian, tarian Maengket tidak 

hanya menjadi pertunjukan estetika, 

tetapi juga sebuah media refleksi hidup 

dan sarana edukatif yang 

menginternalisasikan nilai-nilai 

kebudayaan dan moderasi sosial secara 

turun-temurun. Ketika ditampilkan 

dalam konteks masyarakat multikultural, 

struktur tarian ini mampu menjadi 

jembatan nilai yang mempertemukan 

perbedaan, memperkuat toleransi, serta 

menumbuhkan kesadaran kolektif akan 

pentingnya harmoni dalam 

keberagaman.24 Dalam konteks moderasi 

beragama, struktur ini mengajarkan 

pentingnya menyeimbangkan antara 

dimensi spiritual dan sosial dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Kedalaman makna tarian 

Maengket semakin terasa ketika kita 

menyimak syair-syair tradisional yang 

mengiringi setiap gerakannya. Salah satu 

syair yang paling dikenal adalah "Si Tou 

Timou Tumou Tou", yang berarti 

"manusia hidup untuk memanusiakan 

 
24 Schwarz, J. A, Tradisi Lisan 

Masyarakat Minahasa (Leiden: KITLV Press, 

1958), 45. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |250  

manusia". Ungkapan ini bukan sekadar 

rangkaian kata indah, melainkan 

merupakan refleksi mendalam dari 

filosofi hidup masyarakat Minahasa 

yang menjunjung tinggi nilai 

kemanusiaan, gotong royong, dan 

penghormatan terhadap sesama. Syair-

syair seperti ini tidak hanya dinyanyikan 

sebagai pengiring tarian, tetapi juga 

ditanamkan sejak dini sebagai nilai luhur 

dalam kehidupan sehari-hari.25 Lebih 

dari itu, narasi-narasi mitologis yang 

sering muncul dalam pengantar atau jeda 

tarian, seperti kisah tentang dewa 

Kumaimboto yang gagal menjaga 

keharmonisan dalam keluarganya, 

menjadi cerminan penting tentang 

konsekuensi dari hilangnya toleransi dan 

kerukunan dalam kehidupan sosial. 

Pesan moral yang disampaikan melalui 

cerita ini bukan sekadar mitos, tetapi 

berfungsi sebagai sarana edukasi nilai-

nilai etis dan spiritual. Dalam konteks 

kontemporer, kisah ini dapat dimaknai 

sebagai peringatan terhadap bahaya 

radikalisme, intoleransi, dan 

eksklusivisme beragama yang dapat 

merusak tatanan masyarakat majemuk.26 

Dengan demikian, tarian Maengket tidak 

hanya memainkan fungsi estetika dan 

hiburan, tetapi juga menjadi alat 

strategis untuk menanamkan nilai-nilai 

kehidupan yang harmonis. Dalam setiap 

hentakan langkah dan lantunan syairnya, 

terkandung pesan moral dan spiritual 

yang membentuk kesadaran kolektif 

masyarakat Minahasa tentang 

pentingnya hidup dalam keseimbangan, 

toleransi, dan persaudaraan. 

Peran ini semakin kuat ketika 

Maengket dipentaskan dalam konteks 

tradisi "Pangucapan Syukur", sebuah 

ritual budaya tahunan yang menjadi 

simbol ungkapan terima kasih 

masyarakat kepada Tuhan atas panen, 

kesehatan, dan keberlangsungan hidup. 

 
25 F. S. Watuseke, Mengenal Bahasa 

Dan Sastra Daerah Minahasa (Jakarta: 

Djambatan, 1982), 45. 
26 Yudi Latif, Negara Paripurna: 

Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas 
Pancasila., 102. 

Dalam perayaan ini, Maengket tampil 

bukan semata sebagai pertunjukan seni, 

tetapi sebagai ekspresi spiritual yang 

menghubungkan manusia dengan alam 

dan Sang Pencipta. Gerakan lambat pada 

bagian Maowey Kamberu, yang 

menandai syukur atas panen, 

mencerminkan ketundukan dan rasa 

hormat terhadap anugerah Ilahi. 

Sementara bagian Marambak dan 

Lalayaan menjadi wujud kegembiraan 

sosial yang mempererat relasi 

antaranggota masyarakat dari berbagai 

latar belakang agama. Tradisi 

"Pangucapan Syukur" mengembangkan 

nilai-nilai harmoni ini dalam lingkup 

yang lebih luas dan inklusif. Bermula 

dari ritual panen padi tradisional, tradisi 

ini telah berevolusi menjadi perayaan 

lintas agama yang mempersatukan 

berbagai elemen masyarakat modern. 

Tanasaldy mencatat bahwa proses 

transformasi ini sendiri merupakan bukti 

nyata dari kemampuan adaptasi budaya 

lokal dalam merespons perubahan 

zaman tanpa kehilangan esensi nilai-

nilai dasarnya.27 

Pengucapan Syukur juga 

berfungsi sebagai ruang inklusif di mana 

komunitas Kristen, Muslim, Hindu, dan 

penganut kepercayaan lokal turut hadir, 

berbaur, dan saling menghormati. Dalam 

suasana penuh kekeluargaan itu, 

Maengket menjadi jembatan antariman 

yang menghidupkan nilai-nilai moderasi 

beragama secara alami. Syair-syair yang 

dibawakan dalam bahasa daerah dan 

campuran Melayu-Manado 

menyampaikan pesan universal seperti 

“Torang samua basudara” (Kita semua 
bersaudara), yang memperkuat identitas 

kolektif masyarakat yang majemuk. 

Puncak acara yang melibatkan 

jamuan makan bersama menunjukkan 

tingkat toleransi dan penghormatan yang 

tinggi terhadap perbedaan. Penyediaan 

makanan halal untuk tamu Muslim, atau 

hidangan khusus untuk tamu dari 

 
27 T. Tanasaldy, Regime Change and 

Ethnic Politics in Indonesia: North Sulawesi 
1998-2008 (Singapore: NUS Press, 2012), 156. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |251  

berbagai latar belakang, bukan sekadar 

gestur kesopanan, melainkan 

implementasi nyata dari nilai-nilai 

inklusivitas.28 Praktik semacam ini 

sejalan dengan konsep moderasi 

beragama yang menekankan pada 

penghormatan terhadap perbedaan 

keyakinan. 

Dengan demikian, Maengket 

dalam bingkai "Pangucapan Syukur" 

bukan hanya ekspresi budaya, tetapi juga 

manifestasi nilai spiritual, sosial, dan 

religius yang hidup berdampingan secara 

harmonis. Dalam dunia yang semakin 

rentan terhadap konflik identitas dan 

agama, tradisi ini menjadi bukti nyata 

bahwa warisan budaya lokal mampu 

menjadi benteng peradaban, membentuk 

karakter masyarakat yang inklusif, 

berkeadaban, dan berorientasi pada 

kemanusiaan. 

Dalam perspektif antropologis, 

tradisi-tradisi semacam ini berfungsi 

sebagai "cultural soft power" yang 

efektif dalam mempromosikan toleransi. 

Berbeda dengan pendekatan formal 

melalui regulasi atau doktrin, 

pendekatan kultural melalui seni dan 

tradisi semacam ini mampu menyentuh 

emosi dan membangun kesadaran akan 

pentingnya hidup berdampingan secara 

damai. Kekuatan pendekatan ini terletak 

pada kemampuannya untuk 

menyampaikan pesan-pesan moral tanpa 

terasa menggurui.29 

Di tengah tantangan modern 

yang seringkali mempertajam 

perbedaan, tradisi seperti Maengket dan 

Pangucapan Syukur mengingatkan kita 

akan pentingnya menjaga harmoni sosial 

dan spiritual. Kedua tradisi ini tidak 

hanya menjadi warisan budaya yang 

perlu dilestarikan, tetapi juga sumber 

inspirasi untuk membangun model 

moderasi beragama yang berbasis pada 

kearifan lokal. Dalam konteks Indonesia 

yang majemuk, penguatan terhadap 

tradisi-tradisi semacam ini bisa menjadi 

 
28 Tanasaldy, 178. 
29 Clifford Geertz, The Interpretation of 

Cultures (New York: Basic Books, 1973), 176. 

strategi kebudayaan yang efektif untuk 

memperkuat persatuan bangsa.30 

 

Penguatan Moderasi Beragama 

Berbasis Seni dan Kearifan Lokal 

Dalam konteks masyarakat 

Indonesia yang majemuk, di mana 

keragaman agama, budaya, dan etnis 

menjadi ciri utama kehidupan sosial, 

pendekatan berbasis seni dan kearifan 

lokal menawarkan strategi yang efektif, 

inklusif, dan berkelanjutan untuk 

memperkuat moderasi beragama. 

Pendekatan ini tidak hanya relevan 

secara teoritis, tetapi juga terbukti 

berhasil dalam berbagai praktik sosial 

dan kebudayaan di tingkat akar rumput. 

Seni, dalam berbagai bentuknya (baik 

musik tradisional, tari, seni rupa, 

maupun sastra lisan) memiliki kapasitas 

luar biasa untuk menjadi jembatan 

komunikasi lintas identitas, karena ia 

beroperasi dalam wilayah rasa, estetika, 

dan pengalaman kolektif yang 

melampaui sekat-sekat agama dan 

ideologi. Penelitian terbaru oleh 

Kementerian Agama RI yang diterbitkan 

dalam buku Moderasi Beragama: 
Strategi Kebudayaan menunjukkan 

bahwa pendekatan kultural melalui seni 

memiliki daya jangkau yang jauh lebih 

luas dan efektif dibandingkan 

pendekatan formal yang sering kali 

terbatas pada aspek normatif dan 

institusional. Seni mampu menyentuh 

lapisan emosional dan spiritual 

masyarakat secara lebih langsung dan 

personal, menciptakan ruang dialog yang 

alami, tidak menggurui, dan mudah 

diterima oleh berbagai kelompok, 

termasuk mereka yang selama ini berada 

di luar jangkauan pendekatan formal 

keagamaan.31 

Hal ini sejalan dengan temuan 

penelitian Nasruddin dari UIN Jakarta 

yang menekankan bahwa seni tradisional 

di berbagai daerah Indonesia—seperti 

 
30 Yudi Latif, Negara Paripurna: 

Historisitas, Rasionalitas, Dan Aktualitas 
Pancasila., 210. 

31 RI., “Moderasi Beragama,” 45–48. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |252  

wayang di Jawa, randai di 

Minangkabau, maengket di Minahasa, 

dan cakalele di Maluku—telah lama 

menjadi medium pewarisan nilai-nilai 

toleransi, gotong royong, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. Nilai-

nilai ini tidak disampaikan secara 

dogmatis, melainkan tersirat dalam 

cerita, simbol, gerakan, dan irama yang 

menyatu dalam tradisi budaya 

masyarakat. Keberlangsungan seni 

tradisional ini selama berabad-abad 

membuktikan bahwa ia memiliki 

ketahanan kultural yang kuat dan daya 

transformasi yang tinggi, menjadikannya 

sebagai "cultural reservoir" yang sangat 

potensial untuk penguatan moderasi 

beragama.32  

seni dan kearifan lokal bukan 

sekadar pelengkap dalam strategi 

moderasi beragama, melainkan fondasi 

utama yang harus diintegrasikan secara 

sistematis dalam kebijakan publik, 

kurikulum pendidikan, dan program 

pembangunan masyarakat. Di tengah 

meningkatnya polarisasi sosial dan 

ancaman intoleransi, pendekatan kultural 

melalui seni menjadi harapan sekaligus 

solusi konkret untuk memperkuat kohesi 

sosial dan menjadikan Indonesia sebagai 

bangsa yang benar-benar Bhinneka 
Tunggal Ika dalam praksis kehidupan 

beragamanya. 

Integrasi antara seni musik, 

tradisi lisan, dan praktik keagamaan 

dalam strategi moderasi beragama bukan 

hanya merupakan pendekatan inovatif, 

tetapi juga telah terbukti efektif dalam 

menciptakan ruang interaksi sosial yang 

harmonis dan berkelanjutan. Hasil 

penelitian lapangan yang dilakukan oleh 

Tim Peneliti Puslitbang Bimas Agama di 

Sulawesi Utara memberikan bukti 

konkret bahwa praktik budaya lokal, 

khususnya melalui tradisi Pangucapan 
Syukur, mampu menjadi wahana dialog 

lintas iman yang alami dan tidak bersifat 

instruktif atau memaksa. Dalam acara 

 
32 M. Nasruddin, Seni Tradisional 

Sebagai Media Toleransi (Jakarta: UIN Jakarta 

Press, 2020), 112. 

tersebut, kolaborasi musikal antara 

kelompok Kristen, Muslim, dan 

penganut kepercayaan lokal berlangsung 

bukan semata sebagai bentuk 

pertunjukan, tetapi sebagai perwujudan 

konkret dari nilai-nilai saling 

menghormati, keterbukaan, dan 

kesetaraan. Irama kolintang, rebana, 

suling bambu, dan nyanyian syukur 

menyatu dalam harmoni yang tidak 

hanya menciptakan suasana meriah, 

tetapi juga memperlihatkan bahwa 

perbedaan iman tidak menjadi 

penghalang untuk bekerja sama dalam 

semangat budaya yang sama.33  

Temuan serupa diperkuat oleh 

laporan Sujadi dkk. dalam Jurnal 
Antropologi Sosial, yang meneliti peran 

seni musik sebagai medium rekonsiliasi 

di daerah-daerah rawan konflik, seperti 

Poso, Ambon, dan sebagian wilayah 

Papua. Dalam konteks pasca-konflik, 

seni terbukti memiliki daya pulih sosial 

(social healing) yang tinggi. Musik 

tradisional digunakan sebagai bahasa 

netral yang menjembatani luka kolektif 

dan prasangka historis antar komunitas 

yang pernah berseberangan. Proses 

rekonsiliasi melalui seni tidak dilakukan 

dengan pendekatan formal yang 

cenderung kaku, tetapi melalui 

pertunjukan budaya bersama, lokakarya 

kreatif, dan penciptaan karya kolaboratif 

yang melibatkan pemuda lintas agama. 

Dengan demikian, seni berfungsi ganda 

sebagai terapi sosial sekaligus sarana 

pendidikan damai yang efektif dan 

membumi.34 

Implementasi model ini dalam 

skala yang lebih luas telah diuji coba 

melalui program Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan 

sebagaimana dilaporkan dalam evaluasi 

program oleh Direktorat Kebudayaan. 

Data menunjukkan bahwa daerah-daerah 

 
33 Kementerian Komunikasi dan 

Informatika, Digitalisasi Kearifan Lokal Untuk 
Moderasi Beragama (Jakarta: Kominfo, 2022), 

78–82. 
34 Dkk. Sujadi, “Peran Seni Musik 

Dalam Rekonsiliasi Sosial,” Jurnal Antropologi 
Sosial, 2023, 56. 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |253  

yang menerapkan pendekatan seni dan 

kearifan lokal dalam program moderasi 

beragama mengalami peningkatan 

indeks kerukunan sebesar 25% dalam 

waktu dua tahun.35 

Tantangan dalam 

mengembangkan model moderasi 

beragama berbasis seni dan kearifan 

lokal di era digital menjadi perhatian 

penting dalam kajian terbaru yang 

dilakukan oleh Pusat Studi Agama dan 

Demokrasi. Penelitian tersebut 

mengungkapkan bahwa generasi muda, 

yang tumbuh dan hidup dalam 

lingkungan digital, menunjukkan 

respons yang jauh lebih positif terhadap 

pesan-pesan moderasi ketika 

disampaikan melalui media dan platform 

digital yang familiar bagi mereka—
seperti YouTube, Instagram, dan 

podcast. Namun, efektivitas 

penyampaian pesan tersebut sangat 

bergantung pada kreativitas dalam 

mengemasnya. Konten yang 

memadukan narasi toleransi dengan 

elemen seni tradisional seperti musik 

etnik, tarian daerah, visual budaya lokal, 

dan cerita rakyat terbukti lebih mampu 

menarik perhatian sekaligus menyentuh 

sisi emosional audiens muda dibanding 

pendekatan formal atau ceramah 

konvensional.36 Dengan demikian, 

transformasi digital bukanlah ancaman 

bagi pelestarian budaya dan penyebaran 

nilai moderasi beragama, melainkan 

peluang besar untuk memperluas 

jangkauan pesan damai kepada 

masyarakat yang lebih luas dan generasi 

yang lebih muda. Kunci keberhasilannya 

terletak pada kemampuan untuk menjaga 

keseimbangan antara substansi nilai dan 

bentuk penyajiannya, agar seni dan 

teknologi dapat berjalan beriringan 

dalam membangun masyarakat 

Indonesia yang harmonis, toleran, dan 

 
35 Direktorat Kebudayaan, Evaluasi 

Program Penguatan Moderasi Beragama 
Berbasis Budaya (Jakarta: Kemdikbud, 2023), 

88–92. 
36 Pusat Pengkajian Islam dan 

Masyarakat, Praktik Keagamaan Inklusif Di 
Indonesia (Jakarta: PPIM, 2022), 77. 

berkeadaban. 

Penguatan moderasi beragama 

berbasis seni dan kearifan lokal terbukti 

efektif dalam konteks masyarakat 

Indonesia yang majemuk. Berbagai 

penelitian menunjukkan bahwa 

pendekatan kultural melalui seni 

tradisional, musik, dan tradisi lisan 

mampu menjangkau aspek emosional 

masyarakat, mempromosikan toleransi, 

dan memperkuat kerukunan antarumat 

beragama. Implementasi model ini telah 

memberikan hasil positif, seperti 

peningkatan indeks kerukunan sebesar 

25% dalam dua tahun di daerah-daerah 

yang menerapkannya. Namun, di era 

digital, diperlukan inovasi agar 

pendekatan ini tetap relevan, khususnya 

dengan memanfaatkan platform digital 

untuk menjangkau generasi muda. 

Dengan demikian, integrasi seni, 

kearifan lokal, dan teknologi dapat 

menjadi strategi berkelanjutan dalam 

memperkuat moderasi beragama di 

Indonesia. 

 

KESIMPULAN 

Tradisi Maengket dan 

Pangucapan Syukur di Minahasa tidak 

hanya menjadi warisan budaya, tetapi 

juga berfungsi sebagai sistem 

pendidikan seni musik yang holistik dan 

sebagai medium penguatan moderasi 

beragama. Melalui pendekatan 

etnomusikologi dan sosiokultural, 

penelitian ini menemukan bahwa 

struktur musikal Maengketdengan pola 

pentatonik, metafora alam, dan 

performansi kolektif memiliki nilai 

pedagogis yang tinggi dalam 

mentransmisikan nilai-nilai spiritual, 

sosial, dan teknikal secara simultan. 

Praktik Maengket dalam konteks 

lintas agama di Minahasa memberikan 

bukti nyata bahwa seni dapat berperan 

sebagai alat diplomasi budaya dan 

rekonsiliasi sosial yang efektif. 

Kolaborasi musikal antarumat beragama 

dalam tradisi "Pangucapan Syukur" telah 

menciptakan ruang dialog yang alami, 

memperkuat kohesi sosial, dan menjadi 

model strategis dalam implementasi 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |254  

kebijakan Moderasi Beragama. 

Dengan demikian, Maengket 

tidak hanya relevan dalam pelestarian 

budaya, tetapi juga berkontribusi secara 

langsung terhadap pembangunan 

pendidikan seni yang berkelanjutan dan 

penguatan moderasi beragama di 

Indonesia. Untuk menjawab tantangan 

zaman, khususnya di era digital, 

dibutuhkan upaya strategis untuk 

mendigitalisasi dan mempopulerkan 

nilai-nilai luhur yang terkandung dalam 

seni tradisional agar dapat menjangkau 

generasi muda dan memperluas 

dampaknya di tingkat nasional maupun 

global. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alan P. Merriam. The Anthropology of 
Music,. Illinois: Northwestern 

University Press, 1964. 

Bruno Nettl. The Study of 
Ethnomusicology: Thirty-Three 
Discussions. Urbana-Champaign: 

University of Illinois Press, 2015. 

David J. Elliott. Music Matters: A New 
Philosophy of Music Education. 

New York: Oxford University 

Press, 1995. 

Dinas Kebudayaan Sulawesi Utara. 

Laporan Dokumentasi Syair 
Maengket Dalam Ritual 
Pangucapan Syukur. Pemerintah 

Provinsi Sulawesi Utara, 2023. 

Geertz, C. The Interpretation of Cultures 
Basic Books. New York., 1973. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of 
Cultures. New York: Basic Books, 

1973. 

Huib Schippers. Facing the Music: 
Shaping Music Education from a 
Global Perspective. New York: 

Oxford University Press Oxford, 

2010. 

Indonesia, Ethnomusicology Research 

Group Universitas. “Analisis 
Struktur Vokal Responsorial 

Maengket Dalam Konteks 

Pedagogis.” Laporan penelitian 
tidak diterbitkan, 2023. 

Jessy Wenas. Sejarah Dan Kebudayaan 
Minahasa. Institut Seni Budaya 

Sulawesi Utara, 2007. 

Jose Maceda. Gongs and Bamboo: A 
Panorama of Philippine Music 
Instruments. Quezon City: 

University of the Philippines Press, 

1998. 

Kebudayaan, Direktorat. Evaluasi 
Program Penguatan Moderasi 
Beragama Berbasis Budaya. 

Jakarta: Kemdikbud, 2023. 

Kementerian Komunikasi dan 

Informatika. Digitalisasi Kearifan 
Lokal Untuk Moderasi Beragama. 

Jakarta: Kominfo, 2022. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa, (. 
Jakarta: balai Pustaka, 1984. 

Lundquist, Barbara R. Music, Culture, 
and Education in the Multicultural 
World. World musics in education, 

2002. 

Mada, Universitas Gadjah. Evaluasi 
Dampak Kurikulum Maengket 
Dalam Pendidikan Formal. 
Laporan penelitian kolaboratif, 

2022. 

Manoppo. Musik Kolintang: Dari Ritual 
Ke Identitas Budaya,. Jakarta: 

Gramedia, 2015. 

Nasruddin, M. Seni Tradisional Sebagai 
Media Toleransi. Jakarta: UIN 

Jakarta Press, 2020. 

Patricia S. Campbell. Musician and 
Teacher: An Orientation to Music 
Education. New York: W.W. 

Norton & Company, 2008. 

Peter L. Berger. The Many Altars of 
Modernity: Toward a Paradigm for 
Religion in a Pluralist Age. Boston: 

De Gruyter, 2024. 

Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat. 

Praktik Keagamaan Inklusif Di 
Indonesia. Jakarta: PPIM, 2022. 

RI., Kementerian Agama. “Moderasi 
Beragama.” Jakarta: Badan Litbang 

dan Diklat Kemenag, 2019. 

Robson, S. Javanese Literature in 
Surakarta Manuscripts. New York: 

Cornell University Press, 2015. 

Schwarz, J. A. Tradisi Lisan Masyarakat 
Minahasa. Leiden: KITLV Press, 

1958. 

Sinode GMIM. Panduan Kurikulum 

https://s.id/Man_Raf


Manna Rafflesia, 12/1 (Oktober 2025) 
https://s.id/Man_Raf 

P-ISSN: 2356-4547 
E-ISSN: 2721-0006 

 

Copyright (c) 2025 Manna Rafflesia |255  

Musik Sekolah Minggu GMIM. 

Tomohon: Gereja Masehi Injili di 

Minahasa, 2018. 

Sujadi, Dkk. “Peran Seni Musik Dalam 
Rekonsiliasi Sosial.” Jurnal 
Antropologi Sosial, 2023. 

Tanasaldy, T. Regime Change and 
Ethnic Politics in Indonesia: North 
Sulawesi 1998-2008. Singapore: 

NUS Press, 2012. 

UNESCO. Global Monitoring Report on 
Arts Education in Southeast Asia. 

UNESCO Publishing, 2023. 

Watuseke, F. S. Mengenal Bahasa Dan 
Sastra Daerah Minahasa. Jakarta: 

Djambatan, 1982. 

Yampolsky. “Music of Indonesia and the 
Philippines.” Garland 
Encyclopedia of World Music Vol. 
4, 2021. 

Yudi Latif. Negara Paripurna: 
Historisitas, Rasionalitas, Dan 
Aktualitas Pancasila. Jakarta: 

Gramedia, 2011. 

 

https://s.id/Man_Raf

