igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

Haqigah dan Majaz dalam Kaitanya dengan Ta'wil

Abu Nasir
Fakultas Adab dan [Imu Budaya UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
197801022009011001@uin-suka.ac.id

ABSTRACT

One of the problems in the study of haqiqah and majaz involves the field of language and
literature. In the field of Arabic language and literature studies, there is a branch of science,
called Balaghoh Science, whose topic of study is haqiqah and majaz as written in this article.
Balaghoh science is one of the tools to comprehensively understand the Qur'an, Al-Hadith, Arabic
texts or expressions, both from the perspective of lafadz and its meaning. In addition, this science
is also closely related to other sciences, including ushul figh, tafsir, hadith, tasawwuf, and so on.
Understanding haqiqah and majaz is very important in understanding Arabic texts and
expressions, especially understanding the Qur'an and Al-Hadith. In Quranic studies, the concepts
of hagiqah and majaz are closely related to the issue of ta'wil. Basically, haqiqi expressions do
not require ta'wil, while majazi expressions require ta'wil, which is the transfer of outer meaning
to inner meaning, namely the meaning behind the apparent, based on rational justifications,
taking into account the context and linguistic rules. The writing in this article uses qualitative
research methods with a literature study approach. The sources of data for this paper are taken
from books, books, and other sources related to the discussion. This article tries to discuss briefly
about haqiqah and majaz in relation to ta'wil. Therefore, some of the discussions review: the
concept of haqiqah, majaz, and ta'wil; classification of haqiqah; classification of majaz; haqiqah
and majaz in the problem of ta'wil; and haqiqah-majaz and ta'wil, between bayani and 'irfani.

Keywords: Haqiqah; Majaz; Ta'wil; Quran; Bayani; Burhani’ 'Irfani

ABSTRAK

Problematika dalam kajian haqigah dan majaz salah satu bahasannya melibatkan
bidang kajian bahasa dan sastra. Dalam ranah kajian bahasa dan sastra Arab, terdapat satu
cabang ilmu, bernama I[lmu Balaghoh, yang topik kajiannya tentang haqigah dan majaz
sebagaimana yang ditulis dalam artikel ini. [Imu Balaghoh merupakan salah satu alat untuk
memahami Al-Qur’an, Al-Hadits, teks atau ungkapan berbahasa Arab secara komprehensif,
baik perspektif lafadz, maupun maknanya. Selain ity, ilmu ini juga sangat terkait dengan ilmu-
ilmu lain, di antaranya ushul figih, tafsir, hadits, tasawwuf, dan lain sebagainya. Pemahaman
tentang haqiqah dan majaz sangat penting dalam memahami teks-teks dan ungkapan bahasa
Arab, terlebih memahami Al-Qur’an dan Al-Hadist. Dalam studi Al-Quran, konsep hagiqgah dan
majaz berkaitan erat dengan masalah ta’wil. Pada dasarnya ungkapan-ungkapan haqiqi tidak
membutuhkan ta’'wil, sementara ungkapan-ungkapan majazi membutuhkan ta'wil, yaitu
pengalihan makna lahiriah ke makna batiniah, yaitu makna di balik yang zahir, berdasarkan
pembenaran-pembenaran yang rasional, dengan mempertimbangkan konteks dan kaidah
kebahasaan. Tulisan dalam artikel ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
pendekatan studi kepustakaan. Sumber data tulisan ini diambil dari kitab, buku, dan sumber
lainnya yang berkaitan dengan pembahasan. Artikel ini mencoba membahas secara ringkas
tentang haqigah dan majaz dalam kaitannya dengan ta'wil. Oleh karena itu, beberapa

1655 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612
mailto:197801022009011001@uin-suka.ac.id

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

pembahasan mengulas tentang: konsep haqiqah, majaz, dan ta'wil; klasifikasi haqiqah;
klasifikasi majaz; haqgiqah dan majaz dalam masalah ta'wil; dan haqiqah-majaz dan ta'wil,
antara bayani dan ‘irfani.

Kata kunci: Haqiqah; Majaz; Ta'wil; Al-Quran; Bayani; Burhani; ‘Irfani

PENDAHULUAN

Haqigah dan majaz adalah dua entitas berbeda, yang salah satunya tidak
dapat dimasukkan ke dalam yang lain (dualisme). Keduanya digambarkan sebagai
realitas yang kontradiktif dan digunakan untuk menunjukkan sikap ganda dalam
penggunaan pengucapan (bahasa). Hagiqah adalah kata yang menunjuk pada makna
aslinya atau makna sebenarnya, sedangkan majaz adalah kata yang tidak menunjuk
pada makna aslinya atau makna sebenarnya.

Dalam studi Al-Quran, konsep haqigah dan majaz berkaitan erat dengan
masalah ta’'wil. Sementara ungkapan-ungkapan haqiqi tidak memerlukan ta’wil,
sedangkan ungkapan-ungkapan majazi memerlukan ta’wil, yaitu pengalihan makna
lahiriah ke makna batiniah, yaitu makna di balik yang zahir, berdasarkan
pembenaran-pembenaran yang rasional, dengan mempertimbangkan konteks
kebahasaan dan kaidah-kaidah kebahasaan. Ta’wil melibatkan argumentasi logis,
disebabkan suatu lafal tidak menunjuk kepada maknanya dengan dirinya sendiri
karena dijadikan sarana untuk berfikir sehingga ia mempunyai makna.l

Tujuan dari pendekatan haqiqi dan majazi adalah untuk memahami pesan
universal Al-Qur'an. Pendekatan ini memperlakukan masalah makna tidak hanya
sebagai gaya bahasa yang memperindah ekspresi, tetapi sebagai cara untuk
mengekspresikan pemahaman konseptual yang abstrak dalam representasi fisik yang
konkret, dalam bentuk kata-kata, kalimat atau wacana wacana.

Ketika gagasan yang sangat kompleks diekspresikan dalam bentuk bahasa,
maka keterbatasan bahasa muncul karena terbatasnya fungsi bahasa. Sebaliknya,
gagasan (makna) yang diungkapkan dalam bentuk bahasa, baik tertulis maupun lisan,
dapat memiliki penafsiran dan pemahaman yang berbeda. Hal ini disebabkan karena
pemahaman terhadap suatu teks dipengaruhi oleh faktor-faktor di luar teks.

Makna itu sendiri sebenarnya berada dalam gagasan pembicara (pemberi
pesan) dan lawan bicara (penerima pesan). Peran bahasa, baik dalam bentuk simbol-
simbol seperti huruf maupun bunyi, hanyalah sebagai alat. Dengan kata lain,
persoalan hagigah-majaz dan ta’wil adalah upaya untuk menemukan makna yang
tersembunyi di balik lafal (bahasa).

Adapun makna kata dengan makna haqiqah, tidak ada perselisihan tentang
keberadaannya dalam Al-Qur'an. Kata-kata seperti itu paling banyak ditemukan
dalam Al-Qur'an. Adapun makna kata dengan makna majazi, keberadaannya dalam
Al-Qur'an masih diperselisihkan di kalangan ulama. Mayoritas ulama berpendapat
bahwa kata tersebut dalam arti majazi ditemukan dalam Al-Qur'an. Namun, beberapa

! Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009), 8.

1656 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

ulama, Mazhab Dzahiriyyah, Ibnu Qais dari Syafi’iyyah, Ibnu Khuwaiz Mindad dari
Malikiyyah, dan sebagainya tidak mengakui keberadaannya dalam Al-Quran.
Perbedaan ini juga berpengaruh pada masalah ta’'wil. Ada juga yang menolak adanya
majaz bayani (bahasa) namun menerima adanya majaz irfani, yang berujung pada
ta’'wil (perubahan makna lahir menjadi makna batin).

Persoalan di atas dapat diperjelas secara lebih rinci dengan beberapa
pertanyaan berikut: Pertama, apa sebenarnya konsep hagiqah, majaz, dan ta’wil itu?
Kedua, bagaimana peran konsep hagiqah dan majaz dalam persoalan ta’wil? Ketiga,
bagaimana konsep haqiqah-majaz dan ta’wil antara bayani dan ‘irfani? Oleh karena
itu, artikel ini akan mencoba membahas persoalan-persoalan di atas secara ringkas
dan jelas.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain studi
kepustakaan, melalui pencarian bahan penelitian dari beberapa sumber seperti
artikel ilmiah, buku, serta kitab lainnya yang dapat dijadikan referensi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Beberapa ulama telah mendefiniskan konsep di atas. Secara etimologis,
haqgiqah berasal dari kata (s~ yang berarti tetap. Kata ini bisa berarti subjek (fa'il) yang
berarti tetap atau objek (maf'ul) yang berarti "tetap’ (<3l - (il Cilis atau - (il Ga

i), Majaz secara bahasa berarti melewati suatu tempat, namun bentuk kata ini
adalah masdar mim dari kata jaza-yajuzu
(Us» — J»).2 Menurut Ahmad al-Hasyimi, majaz secara etimologis itu dari

kata jaza-yajuzu (s>~ =) yang mempunyai arti “melewati sesuatu”. Arti “melewati”

dari kata jaza itu menunjukkan bahwa majaz adalah makna yang melewati dari kata
asalnya.3 Dalam studi gaya bahasa Arab modern, konsep majaz digunakan oleh para
sarjana klasik sebagai lawan kata dari istilah haqiqah.4

Sebagai sebuah istilah, haqigah adalah pengucapan yang digunakan sesuai
dengan asalnya untuk tujuan tertentu. Sebagai contoh, kata "kursi" pada mulanya
digunakan untuk tempat tertentu yang memiliki sandaran dan kaki, namun saat ini
kata "kursi" juga bisa berarti kekuasaan, namun ini bukan tujuan awal dari kata kursi,
melainkan tempat duduk. 5

Majaz, di sisi lain, adalah pengucapan yang digunakan untuk menjelaskan
pengucapan selain makna yang diungkapkan dalam teks atau nash karena mirip atau

253 0 (1995 (sl clml i 1) (A2 male 3 ~La Yl ¢ pogdl (AP

249 o (apadd 8l g mblls Sl sell 3 AL sl ¢ U aaP
4 Akhmad Muzakki, dan Syuhadak, Bahasa Dan Sastra dalam al-Qur’an (Malang: UIN Malang Press,
2006), 72

5 Amir Syarifudin, Ushul Figih, Jilid 2, cet. V (Jakarta: Kencana, 2008), 363.

1657 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

terkait dengan maksud yang terkandung dalam teks. 6 Misalnya, kata "kursi" berarti
kekuasaan, dan dalam ungkapan _ull e clady lawl ¢l ) kata 2wl tidak memiliki arti
umum (sejenis binatang buas, sejenis singa atau macan), tetapi berarti orang yang
berani.

Salah satu ahli teori sastra dan ahli bahasa adalah Ibnu Jinny yang juga
memberikan definisi kata majaz. Sebagaimana penafsiran para ahli lainnya, Ibnu
Jinny tidak jauh berbeda dalam hal ini, ia menghadirkan haqigah sebagai kebalikan
dari majaz. Ibnu Jinny menyatakan: "Makna veritatif (haqiqah) adalah makna dari
setiap kata yang diletakkan atau dibawa pada kata tersebut, sedangkan majaz adalah
kebalikannya, yaitu setiap kata yang maknanya berpindah dari satu hal ke hal lain".
Menurutnya, majaz berarti ittisa’ (perluasan makna), ta'kid (penguatan) dan tasybih
(kemiripan). Ibnu Jinny berkata:

0o ) s Hlanal gy Lty 3 Sy IS Lo Sl Al 3 a5 sl e Jlaniasl) 3 581 Lo Al
7 Al A8 5ill 5 ¢ L) a5 AN ladl Aaal)

Dari penjelasan di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa haqiqah adalah kata
yang merujuk pada makna aslinya atau makna sebenarnya, yaitu makna dari setiap
kata yang dibawa atau yang melekat padanya, sedangkan majaz adalah kata yang
tidak merujuk pada makna aslinya atau makna sebenarnya dan maknanya telah
bergeser ke makna lain.

Di sisi lain, secara etimologi kata ta'wil adalah J ) 'membalikkan' atau )
'menyelidiki'. Dari definisi pertama ini, dapat dipahami bahwa ta'wil, yang berasal
dari wazan taf'il, berarti 'melipatgandakan’ dan ta'diyyah (menjadikan kata kerja
transitif). Oleh karena itu, definisi ini mengembalikan makna suatu pernyataan
kepada makna lain yang lebih tepat, atau makna ayat-ayat mutashabihat kepada
makna yang terkandung dalam ayat-ayat muhkamat melalui perenungan dan evaluasi
yang berulang-ulang (takstir) untuk memastikan bahwa makna yang dipilih adalah
benar.8 Ibnu Manzur dalam kamusnya Lisanul Arab memberikan dua definisi untuk
ta'wil. Yang pertama, ta’wil adalah pemindahan dari satu makna ke makna lain dari
makna asalnya, sebab terdapat dalil yang mengindikasikan bahwa makna-makna
tersebut berbeda. Yang kedua, ta’'wil adalah sinonim dari tafsir. Sementara Imam Abu
Hamid al-Ghazali dalam bukunya al-Mustasyfa min ‘llmil Ushul menyatakan ta’wil
adalah ungkapan yang mengambil makna lafaz muhtamal (mengandung makna
ganda) yang didukung oleh dalil dan menjadikannya lebih kuat dari makna yang
ditunjukkan oleh lafaz lahir.10

® Miftahul Arifin dan A. Faisal Haq, Ushul Figih: Kaidah-kaidah Penetapan Hukum Islam, cet.
Ke-I (Surabaya: Citra Media, 1997), 175.

447 o (1983 (S s 1) (aftad (o ool Olats il 5T 7

8 Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009),
122.

32 P 4(11 KVEY (g ol )\J) [y JL«chjﬁ.;A o) \ajg,e oY) e K
(2008 ooy cpdall oS J15) o3 e o itz ( Qa0 AT oy ezt oy da oy ez il g Y
312 . -

1658 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

Berkenaan dengan sebutannya sebagai haqiqah, para wulama telah
mengkategorikannya menjadi beberapa bentuk?!!:
1) Haqgiqah Lugawiyah (& sl 4aaal))
Asalll B4l g Lagd Janiuaal) Jadll)
Artinya: "lafadz yang digunakan di tempat aslinya dalam bahasa.”

Sebagai contoh, shalat yang pada dasarnya adalah doa dalam suatu
bahasa, maka ia dimaknai seperti itu menurut pendapat ahli bahasa.

2) Hagiqah Syar'iyah (4= -l 438sll) adalah sesuatu yang telah ditetapkan oleh syariat
(pembuat hukum), yaitu:
le i al g pum el inal) & Janinsall aill) s
Artinya: “Lafadz yang digunakan dalam arti yang ditunjukkan oleh syara"

Sebagai contoh, kata shalat digunakan untuk tindakan tertentu yang
terdiri dari tindakan dan kata yang dimulai dengan takbir dan diakhiri dengan
salam. Arti shalat menurut asal bahasa adalah do’a.

3) Haqiqah 'Urfiyah Khashshah (4alall 44 2l 4agall) yaitu yang ditentukan oleh
tradisi lingkungan tertentu, yaitu:
e Al ol delen dnle mllaay ol e v 8 Jasiveal) Jadlll g
Artinya: "Lafazh yang digunakan dalam arti tertentu sesuai dengan tradisi
penggunaan oleh suatu kelompok atau golongan darinya.” Seperti istilah lafaz
ijma’ yang berlaku di kalangan ahli figih.

4) Haqigah Urfiyah ‘Ammah yang telah ditetapkan oleh kebiasaan dan adat secara
umum (M.xs;l\ daladl u)d\)
dle e Line b Jenivuall alll o
Artinya: "lafaz tersebut digunakan dalam arti sesuai dengan kebiasaan
umum.”

Jika pergeseran makna tersebut disebabkan oleh 'urf, maka disebut dengan
haqiqah ‘urfiyah. Sebagai contoh, kata (:12) pada mulanya digunakan untuk semua
makhluk yang berkeliaran di bumi, termasuk manusia dan hewan. Namun, menurut
tradisi ahli bahasa ('urf), kata tersebut digunakan untuk hewan berkaki empat. Ini
berarti bahwa makna pertama dihindari.

Manfaat mengetahui bahwa haqiqah terbagi menjadi tiga jenis adalah setiap
kata dapat didekatkan kepada makna aslinya pada tempat yang sesuai dengan
penggunaannya. Dengan kata lain, dalam penggunaan ahli bahasa, lafadz dapat
diarahkan ke Hagigah Lughawiyah, dalam penggunaan syariat diarahkan Haqiqah
Syari'ah, dan dalam penggunaan ahli ‘urf diarahkan ke Haqiqah ‘Urfiyah.

Mengenai kehujjahan Haqigah, para ulama sepakat bahwa lafadz tersebut
harus digunakan sesuai dengan makna yang sebenarnya, baik lafadz tersebut secara

15 0= (200100l s i 338u)) Ssa ¥ ale o Ssea ¥ e csaial) a3 danal]

1659 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

bahasa, syar'i maupun ‘urf, selagi tidak ada indikasi yang menjauhkanya dari makna
tersebut.

Jenis-jenis majaz yang disebutkan oleh Syaikh Prof. Dr. Wahbah Az-Zuhaily
adalah sebagai berikut!2:

Pertama, Majaz Lughawi (g5 Jsdll), yaitu penggunaan kata sebagai
pengganti makna harfiah karena tuntutan bahasa. Sebagai contoh, kata “asad” yang
berarti harimau digunakan dalam arti 'orang yang berani'. Menurut Utsaimin, jika
majaz tersebut berupa gambaran, maka disebut majaz Isti'arah (3_\=iu!). Isti'arah
(meminjam kata lain) adalah bentuk majaz yang paling umum.13

Kedua, Majaz Sharih (z_=l Jla<ll), adalah penggunaan kata yang tidak sesuai
dengan makna aslinya karena adanya dalil syar'i. Misalnya, penggunaan kata shalat
(vang pada mulanya berarti doa) dalam arti 'ibadah tertentu'.

Ketiga, Majaz 'Urfi Khas (o=l &)l Sladll), adalah Penggunaan lafaz bukan
pada makna aslinya karena tuntutan tradisi tertentu. Misalnya, menggunakan lafal
Jl) yang berarti 'perubahan’, untuk menilai apakah kondisi seseorang itu baik atau
buruk.

Keempat, Majaz 'Urfi 'Aam (pla)) 8,20 Sladll), adalah penggunaan lafaz karena
tuntutan adat kebiasaan yang berlaku secara umum (inklusif), bukan karena makna
aslinya. Hal ini seperti penggunaan lafaz 4Jl yang berarti binatang dalam arti 'orang
bodoh'.

Di sisi lain, Profesor Amir Syarifuddin, dalam bukunya, menyatakan sebagai
berikut tentang bentuk majaz.

Pertama, Penambahan kata sesuai dengan bentuk aslinya. Misalnya,
penambahan kata <! pada firman Allah surat Asy Syuro ayat 11 (s 45eS ()",

Kedua, Pengurangan/penghilangan pada struktur kata aslinya. Sebagai
contoh, firman Allah dalam surat Yusuf ayat 82 4. &l Jwls (Tanyakanlah kepada
penduduk kampung itu). Menghilangkan kata Jai (penduduk).

Ketiga, Dalam arti meletakkan di depan atau di belakang atau 'mengubah
posisi kata'. Misalnya, firman Allah dalam surat an-Nisaa ayat 11. & o s 4ha’s 353 (e

o 3 “Sesudah mengeluarkan wasiatnya dan membayar hutangnya”. Maksud
sebenarnya “sesudah membayar hutang dan mengeluarkan wasiatnya”.

Keempat, Meminjam kata lain atau isti’arah. Misalnya, menamai sesuatu
dengan meminjam kata lain, seperti menamai si A yang '‘pemberani' dengan sebutan
'singa’. Sebagaimana contoh dalam ungkapan _sall e iy sl <l ), “Saya melihat
Sang Pemberani berorasi di atas mimbar”

Munculnya problematika ta’'wil sebenarnya terkait dengan problem bahasa
(pernyataan) dan makna. Ketika ide yang sangat kompleks diungkapkan dalam
bentuk bahasa, maka muncullah keterbatasan bahasa karena keterbatasan fungsi
bahasa itu sendiri. Sebaliknya, gagasan (makna) yang diungkapkan dalam bentuk
bahasa, baik tertulis maupun lisan, dapat memiliki penafsiran dan pemahaman yang

293-294 P 4(1986 9;&)1 B 45&»:) ‘;«JL«‘)// W/Jy/‘c&j'” iy 12
13 Amir Syarifudin, Ushul Figih, Jilid 2, cet. V (Jakarta: Kencana, 2008), 29.

1660 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

berbeda. Hal ini disebabkan karena pemahaman terhadap suatu teks dipengaruhi
oleh faktor-faktor di luar teks.

Makna itu sendiri sebenarnya ada dalam pikiran pembicara (pemberi pesan)
dan lawan bicara (penerima pesan). Peran bahasa, baik dalam bentuk simbol-simbol
seperti huruf maupun bunyi, hanyalah sebagai alat bantu. Dengan kata lain, persoalan
haqigqah-majaz dan ta’'wil adalah upaya mencari makna yang tersembunyi di balik
lafal (bahasa).14

Secara historis, setidaknya ada tiga kelompok yang memposisikan majaz
bertentangan dengan haqgiqah. Ketiga kelompok tersebut adalah sebagai berikut:
Pertama, kelompok Mutazilah, yang secara dogmatis menekankan majaz. Kedua,
Zahiriyyah, kelompok yang menafikan keberadaan majaz baik dalam bahasa secara
keseluruhan maupun dalam al-Qur'an, dan karenanya kelompok ini menolak ta’wil.
Ketiga, kelompok yang menerima keberadaan majaz dengan syarat-syarat tertentu
dan ketentuan yang ketat. 15

Perbedaan pendapat mengenai keberadaan majaz dalam al-Qur'an adalah
perbedaan analisis dan kesimpulan mengenai asal usul bahasa. Kelompok Mutazilah
meyakini bahwa bahasa adalah ciptaan dan kekuatan manusia. Sedangkan kelompok
Zahiriyyah percaya bahwa bahasa adalah karunia Allah. Aliran Asy’ariyyabh, di sisi lain,
berpendapat bahwa bahasa adalah ciptaan manusia, tetapi tidak dapat dipungkiri
bahwa Allah berperan dalam menganugerahkan bakat kepada manusia. 16 Perbedaan
pandangan mengenai asal-usul bahasa ini berpengaruh pada wacana bahasa dalam
Al-Qur'an, termasuk keberadaan majaz dan ta’wil.

Menurut ulama yang berpendapat bahwa tidak ada majaz dalam Al-Qur'an,
majaz identik dengan dusta dan kebohongan, yaitu penyimpangan dari makna. Majaz
digunakan karena ketidakmampuan untuk menggunakan bahasa haqiqah, dan
ketidakmampuan ini mustahil bagi Allah. Hal ini sebagaimana pernyataan
Muhammad Hadi Ma'rifah berikut ini.

G ) 8 S a5 ediad) (e alos wDISI 8 5 sal) o A oA (8 Slaall g3 5 J 58 (EEL e A
Jinion 98 5 ¢ psminnsd Jlaall 43 (3 130 ) Sl ) A8l (g0 Jony Y lSRD (fd Limgf 5 epanll B ) i
17 aflasw 40 e

Al-Zarkasyi, sebagaimana dikutip oleh Muhammad Hadi Ma’rifah,

menyatakan bahwa ada kelompok-kelompok yang mengingkari keberadaan Majaz

dalam Al-Qur'an, yaitu Ibnu al-Qass (w. 335 H), salah seorang ulama’ Syafi'iyah,
Dawud az-Zahiri (w. 270 H), salah satu imam sekte Zahiriyah, dan putranya,

14 Amir Syarifudin, Ushul Figih, Jilid 2, cet. V (Jakarta: Kencana, 2008), 105.

15 M. Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2006),
181.

16 M. Nur Kholis Setiawan, AI-Qur’an Kitab Sastra Terbesar (Yogyakarta: eLSAQ Press,
2006), 181-182.

LR il 45deg ool Sagts s Solag Gylin pole st el iy Conllll (il 3 gl b me s5ln aas 1T
121 . e ((p 2006 DY coalddl oo ild Ml el 101 gb) libsis ds

1661 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

Muhammad (w. 297 H), Abu Muslim al-Asfahani (w. 370 H), seorang Mu'tazilah, dan
Ibnu Hurayiz Mindad (w. 400 H), seorang ulama Malikiyyah, dan sebagainya. 18
Pandangan lain yang mengatakan bahwa tidak ada majaz dalam Al-Qur'an
adalah sebagai berikut: Jika makna majaz adalah menggunakan kata yang diciptakan
untuk makna yang tidak diciptakan, maka masalahnya adalah makna kata tersebut
telah dikembangkan sedemikian rupa, misalnya makna kata kilz!l adalah tempat yang
sunyi, tetapi makna haqiqi adalah tempat buang air besar. Pembedaan pengucapan
menjadi haqiqi dan majazi juga tidak dikenal pada masa para sahabat dan tabi'in,

seperti yang diungkapkan oleh Ibnu Taimiyah dan muridnya Ibnul Qayyim. 19

Selain pandangan-pandangan di atas, Ibnu 'Arabi, salah satu sufi, menyangkal
adanya majaz (bayani) dalam Al-Qur'an. Majaz di sini membutuhkan ta’wil untuk
mengetahui makna kebenarannya, namun ia menerima adanya makna eksternal dan

internal, yang oleh Dr. Sukamta disebut sebagai majaz 'irfani. 20

Berdasarkan berbagai pandangan di atas, dapat dikutip beberapa alasan para

ulama yang menolak keberadaan majaz dalam Al-Qur'an sebagai berikut 21:

1) Majaz identik dengan kebatilan, karena merupakan penyimpangan makna, yaitu
penggunaan lafal untuk makna yang berbeda dengan makna yang dimaksudkan.

2) Majaz identik dengan ketidakmampuan. Majaz digunakan Kkarena
ketidakmampuan untuk menggunakan bahasa kebenaran, dan ketidakmampuan
ini mustahil bagi Allah.

3) Makna lafal berkembang sedemikian rupa, terkadang kata yang pada awalnya
digunakan untuk makna majazi, lama kelamaan dianggap arti haqigqi, begitu juga
sebaliknya. Maka hal ini akan menyebabkan kerancuan antara majaz dan haqiqah.

4) Pembagian pengucapan menjadi haqiqah dan majaz tidak dikenal pada masa
sahabat dan tabi'in.

5) Majaz dan haqiqah tidak ada dalam Al-Qur'an, tetapi Al-Qur'an mengakui adanya
makna lahir dan batin.

Oleh karena itu, kelompok ulama yang mengingkari adanya majaz dalam
bahasa dan al-Qur'an secara keseluruhan mengingkari adanya ta'wil, khususnya
ta’'wil bayani (pemindahan makna dari makna asal ke makna baru). Hal ini karena ada
yang menolak adanya majaz bayani, namun menerima adanya majaz irfani, yang
berujung pada ta’wil irfani (pemindahan makna dari makna lahir ke makna batin).
Haqiqah, majaz dan ta’wil antara bayani dan irfani akan dibahas pada bab selanjutnya.

Mereka yang menerima keberadaan majaz dalam Al-Qur'an mengemukakan
alasan-alasan berikut:

13 Ibid.

19 Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009),
108.

20 Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009),
110-111.

21 Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009),
111-114.

1662 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

Pertama, Majaz merupakan salah satu unsur yang memperindah bahasa, dan
jika tidak ada majaz dalam Al-Qur'an, maka bahasa Al-Qur'an kehilangan
keindahannya. Gaya bahasa majaz dianggap lebih indah dari pada gaya bahasa
haqiqah.

Kedua, Majaz adalah sebuah keniscayaan dalam ekspresi, yaitu, seperti yang
ditunjukkan oleh Jahiz, pengucapan terbatas, sedangkan pemikiran tidak terbatas dan
oleh karena itu membutuhkan tawassu’ melalui deviasi (perluasan pengucapan dan
kemampuan ekspresif terhadap makna). Gaya bahasa majaz, dengan penyimpangan
maknanya, memberikan banyak kesempatan untuk fleksibilitas terhadap makna yang
berbeda untuk situasi dan kondisi yang berbeda.

Ketiga, Majaz tidak identik dengan kepalsuan atau kebohongan. Karena
penyimpangan makna yang ada di dalamnya hanyalah sebuah metode, dan ungkapan
majaz memiliki fungsi ta'kid (penguatan makna) dan tasybih (keserupaan) di
samping tawassu’/ittisa’ yang telah disebutkan di atas, yang membantu memudahkan
pemahaman.

Keempat, Jika Al-Qur'an diturunkan dalam bahasa Arab dan, seperti halnya
bahasa-bahasa lain, ungkapan majaz pasti ada karena keterbatasan bahasa dan tidak
ada kaitannya dengan masalah kepalsuan atau kebohongan, maka tentu saja akan ada
majaz dalam Al-Qur'an. Hal ini tidak hanya diungkapkan oleh mayoritas ulama, tetapi
juga oleh kaum Mu'tazilah.

Akibatnya, sekelompok ulama yang meyakini adanya majaz baik dalam
bahasa secara keseluruhan maupun dalam Al-Qur'an menggunakan kata ta'wil. Majaz
dan ta'wil di sini adalah upaya untuk menemukan makna di balik pengucapan
(bahasa) atau untuk memahami kehendak Allah.

Dalam pengertian tradisional, majaz dan haqiqah selalu berada dalam domain
bayani (linguistik). Di sisi lain, istilah ta’'wil digunakan dalam domain bayani dan
irfani. Oleh karena itu, untuk mencapai keseimbangan, istilah majazi irfani digunakan
untuk merujuk pada pengucapan atau ungkapan yang dianggap memiliki makna
internal (makna lahiriyah) yang berbeda dengan makna eksternalnya (makna
batiniyah).

Jika ada aturan tertentu untuk transisi dari makna lama ke makna baru, yaitu
jika ada alasan rasional tertentu (anggapan) yang menyebabkan transisi makna dan
ada hubungan (‘alagah) antara makna baru dan makna lama, maka lafal tersebut
dikatakan sebagai majaz bayani. Hal ini tidak ditemukan dalam majaz irfani. Satu-
satunya dasar untuk pemindahan makna lahiriah (makna lama) ke makna batiniah
(makna baru) adalah apa yang oleh para sufi disebut kasyaf,2? dan ini dihasilkan oleh

22 Kasyaf adalah terbukanya hijab (tabir) yang menutupi antara dua “cermin”, yakni cermin di
hati dan cermin di lauh mahfudz. Jika cermin hati seseorang dijernihkan melalui mujahadah dan
riyadah, maka akan terpantullah hakikat-hakikat yang ada di lauh mahfudz oleh hati seorang hamba
yang jernih itu. Kasyaf juga sering disebut dengn ilham atau i yan. Sebagaimana dikatakan oleh al-
Jabiri.

1663 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

mujahadah dan riyadhoh. Ta’'wil Irfani tidak tunduk pada batasan linguistik yang
sama dengan ta’'wil Bayani. 23

Pemikir islam kontemporer Muhammad Abid al-Jabiri menyatakan bahwa
ta'wil sebenarnya berkembang dalam dua tradisi: epistemologi Bayani dan
epistemologi ‘Irfani. Pertama, ta'wil irfani dilakukan secara arbitrer, yakni ta'wil
‘irfani melibatkan prakonsepsi yang sudah ada sebelumnya dan mengarahkan teks
kepada prakonsepsi tersebut tanpa memerlukan perantara, penanda, atau qarinah. Di
sisi lain, ta'wil dalam tradisi Bayan selalu membutuhkan kehadiran qaid (ketentuan)
al-Qur'ani.24

Selain itu, menurut Muhammad Abid Al Jabiri, ta’'wil irfani memiliki
mumatsalah (analogi), yang juga disebut qiyas irfani. Sebagai contoh, dalam
penafsiran Kalimat 2° 4 3 sl 5 zall | il s yang dikutip oleh Dr Sukamta, al-Qusyairi
mengatakan bahwa kesempurnaan haji dari sudut pandang syar'i berarti
pemenuhannya sesuai dengan syarat, rukun, dan sunnahnya, tetapi dari sudut
pandang isyarat ('irfani), haji adalah menuju ke bait al-haqq (ka’bah) dan menuju al-
haqq (Allah). Yang pertama adalah haji orang awam dan yang kedua adalah haji kaum
khowas. Jika haji tubuh adalah ihram, wakaf, tawaf, sa'i dan bercukur, maka haji hati
(vang dilakukan oleh para sufi) juga melakukan ihram dalam arti memiliki keyakinan
yang benar, memiliki niat yang jelas, menjauhkan diri dari keinginan untuk
memenuhi hasrat, menghiasi diri dengan kesabaran dan keimanan, menghindari
keinginan untuk memenuhi kesenangan yang tidak perlu, dan mengurangi
kekhusu’an. 26

Namun, hanya orang yang mengalaminya sendiri yang mengetahui apakah itu
sebuah kasyaf atau bukan. Dengan kata lain, hal ini sangat subjektif dan hanya orang
yang bersangkutan yang mengetahui.

Oleh karena itu, ketika berhadapan dengan ta'wil irfani, bahkan juga ta’wil
bayani, kita harus selalu mempunyai sikap dan pemikiran kritis. Hal ini karena ta'wil
yang berbeda dapat mengandung makna yang berbeda untuk lafal atau ungkapan
yang sama, dan perbedaan ini bisa jadi disebabkan oleh perbedaan latar belakang
pembicara, seperti mazhab, politik, kepercayaan, dan filsafat, sebagaimana yang
dikatakan oleh Muhammad Abid al-]Jabiri:

3ala byl o) )Y Cuniin Lo sl (053 le Lgia o sallay | 5341 5 laall ania 231K 5 LYY pa | slalass 3
27 Ll e gl il ol L ) (S Lo con el o) T oo

23 Sukamta, Majaz dan Pluralitas Makna dalam Al-Qur’an (Yogyakarta: Adam Press, 2009),
123.

Sl Sa 1) AW Anal) g B 2 Bl) phd) LU ol (pnll JiN &y (s ls daz 2
274 P t(1990 caﬁjJ\ S.k:-}ﬂ

25 Q.S. Al-Baqarah: 196.
26 Op. Cit., hlm. 196-197.

Slalys S 1) A Ankall (gl BLE 2 Ball wbdd LS s (gl fird By ((Sp ) s ez 2T
274 .o (1990 cig,a) 5105

1664 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

Pemahaman yang berbeda pada dasarnya adalah masalah ta’wil irfani, karena
dalam pengalihan makna lahir ke makna batin tidak melalui jembatan qarinah,
sebagaimana yang ada dalam ta'wil bayani, yang kemungkinan orang lain dapat
mempelajarinya.

Contoh ta'wil ‘irfani yang bercorak politik adalah sebagaimana dalam surat
Ar-Rohman ayat 19-22}berikut ini.

O alls 50T e £ 585 a0 L&) oY1 ol gl ¥ & 50 b il 58301 2 0

Artinya: Dia memberikan dua lautan mengalir, yang keduanya kemudian
bertemu. Antara keduanya ada batas yang tidak dilampaui oleh masing-masing. Maka,
nikmat Tuhan kamu yang manakah yang kamu dustakan. Dari keduanya keluar
mutiara dan marjan.

Dua lautan (bahrain) ditafsirkan sebagai Ali bin Abi Thalib dan istrinya,
Fatimah. Perbatasan (barzakh) ditafsirkan sebagai ‘'jembatan', yaitu Nabi
Muhammad. Beliau menjembatani keponakannya, Ali bin Abi Thalib dan putrinya
Fatimah, sedangkan mutiara dan karang ditafsirkan sebagai putra-putra Ali dan
Fatimah, yaitu Hasan dan Husain. Tujuan politis dari penafsiran ini sangat jelas: Untuk
menunjukkan bahwa Al-Qur'an mengisyaratkan para khalifah dan imam setelah Nabi
adalah Ali dan keturunannya.28

KESIMPULAN DAN SARAN

Setelah membahas masalah Majaz-Haqiqah dan Ta'wil di atas, maka dapat
ditarik kesimpulan sebagai berikut:

Haqigah adalah ungkapan yang merujuk kepada makna asli sebuah kata, yaitu
makna setiap kata yang terkandung dalam kata tersebut atau yang melekat
kepadanya, sedangkan majaz adalah ungkapan yang tidak merujuk kepada makna
aslinya, yaitu maknanya diubah ke makna lain. Sedangkan ta'wil adalah pengembalian
makna suatu ungkapan kepada makna lain yang lebih tepat sesuai dengan kaidah
kebahasaan dan dalil yang menunjukkannya.

Ada tiga kelompok berbeda yang memposisikan majaz sebagai lawan dari
haqiqah. Ketiga kelompok tersebut adalah sebagai berikut: Pertama, kelompok
Mu’tazilah yang secara dogmatis bersinggungan dengan majaz dan menerima
keberadaannya dalam al-Qur'an dan menggunakan ta’'wil. Kedua, kelompok
Zahiriyyah, yaitu kelompok yang menolak keberadaan majaz baik dalam bahasa
secara keseluruhan maupun dalam Al-Qur'an, dan akibatnya menolak ta’wil. Ketiga,
Asy’ariyah, kelompok yang menerima keberadaan majaz dalam kondisi tertentu dan
dengan persyaratan yang ketat.

Dalam pengertian tradisional, majaz dan haqgiqah selalu berada dalam ranah
bayani (bahasa). Di sisi lain, istilah ta'wil digunakan dalam ranah bayani dan irfani.
Maka untuk keseimbangan, muncul istilah majaz ‘irfani untuk menyebut lafal atau
ungkapan yang dipandang mempunyai makna batin, yang berbeda dengan makna

.281 P Ceee i “;ﬁl;..‘ Lle A2 28

1665 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

igiow Gducalion Social Jaa Kotba Jourval

Volume 6 Nomor 3 024) 1655-1666 P-ISSN 2656-274x E-ISSN 2656-4691
DOI: 10.47476/reslaj.v6i3.5612

lahirnya. Dasar dari transformasi makna lahiriah (makna lama) ke dalam makna
batiniah (makna baru) adalah apa yang disebut oleh para sufi sebagai kasyaf, yang
dihasilkan oleh mujahadah dan riyadhoh.

Ketika berurusan dengan ta’wil ‘irfani, bahkan juga ta’'wil bayani, seseorang
harus selalu berfikir dan bersikap kritis. Hal ini karena lafal yang sama bisa berarti
hal yang berbeda dalam ta’wil yang berbeda, dan perbedaan ini bisa jadi disebabkan
oleh perbedaan latar belakang pembicara, seperti mazhab, politik, keyakinan, atau
filsafat,

DAFTAR PUSTAKA

Arifin, Miftahul dan A. Faisal Haq. 1997. Ushul Fiqih: Kaidah-kaidah Pentapan Hukum
Islam, cet. |, Surabaya: Citra Media.

M. Nur Kholis Setiawan. 2006. Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, Yogyakarta: eLSAQ
Press, 2006

Muzakki, Akhmad, dan Syuhadak, Bahasa dan Sastra dalam Al-Qur’an, Malang: UIN
Malang Press.

Sukamta. 2009. Majaz dan Pluralitas Makna dalam al-Qur’an. Yogyakarta: Adam Press.
Syarifudin, Amir. 2008. Ushul Fiqih, ]ilid 2, cet. V, Jakarta: Kencana.

1983 oS alle gy ¢ ailiadf¢ Ja ol Glaie il gl

2008 ¢« s ddaalall U Iy Jpad ale o odidinall ¢ N 3R deal g dena (5 2ana (g dene 2dla

Bl (33 g el RS gy, el 5 Sl imall o 2230 s s ¢ g el

1995 cashall clia) i iy, ¢ ANl sl 4 m LY e s Al L)

A1 sl ecg o aball Hly, cpell Gl ¢ shaie ol o S () deas

2001:0be¥) Dl a8, Jsa ¥l ale (o Jpa ¥l (pafiall wlla (3 2ena

gy, AN Anslal) oy LG 8 A el aif DbIsT las] 1 gyl Sl Zais e 5 A 2l dana
1990 Azl Bas sl il )3 S e

e g Lislil) g5 iy ks 5 ) plie pale Cong el Y15 canliall Cilise 8 folil) E6 aa (53 dene
22006 Al canlaall (g o I el panall < () jeda, 6Lk pina gl 5 ilaall s _ssdily

1986 “)SA&\ J\J ¢ Q.A/Luy/&//d}m/sé.\;‘ﬁ\ A 4

1666 | Volume 6 Nomor 3 2024


http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5612

