PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

MITOS PACUL SURU DAN R/GEN DARI PERSPEKTIF ANTROPOLOGI
SASTRA (STUDI ETNOGRAFI DI WILAYAH GUNUNG SUMBING)

Molas Warsi Nugraheni®’, Buntara Adi Purwanto®
®Universitas Tidar
molaspbsi@untidar.ac.id
®Universitas Sains Al-Qur'an Wonosobo
adibuntara@gmail.com
*Surel / Corresponding Email: molaspbsi@untidar.ac.id

Abstrak: Mitos merupakan bagian dari sastra lisan yang erat kaitannya dengan budaya.Tanda
dalam mitos penting untuk diungkapkan agar masyarakat mengetahui makna dibalik tanda
atau simbol tersebut. Penelitian ini bertujuan mengungkapkan simbol dalam mitos peralatan
hidup dan teknologi masyarakat di kaki Gunung Sumbing. Penelitian ini berjenis kualitatif
dengan teknik etnografi. Data berupa mitos peralatan pertanian yaitu pacul suru dan rigen
(tempat menjemur tembakau). Sumber data adalah masyarakat di wilayah Gunung Sumbing
di Kabupaten Temanggung. Data diperoleh dengan wawancata, dokumentasi, dan observasi.
Validitas menggunakan teknik triangulasi data. Penelitian ini menghasilkan data berupa alat
pertanian di wilayah Gunung Sumbing yaitu cangkul suru dan rigen merupakan hasil cipta
dan inovasi Ki Ageng Makukuhan selama berdakwah di wilayah Dulangmas. Pacul memiliki
simbol kekuatan gan kegigihan masyarakat di wilayah Gunung Sumbing. Adapun rigen
merupakan alat menjemur tembakau yang dipercaya sebagai kendaraan Ki Ageng
Makukuhan. Simbol dalam alat pertanian ini bermakna kesederhanaan serta kebersamaan
masyarakat

Kata Kunci: mitos, pacul dan suru, antropologi sastra, sastra lisan

Abstract: Myths are part of oral literature that is closely related to culture. Signs in myths
are important to reveal so that people know the meaning behind the signs or symbols. This
research aims to reveal the symbols in the myth of living equipment and technology of the
people at the foot of Mount Sumbing. This research is a qualitative type with ethnographic
techniques. Data in the form of myths of agricultural equipment, namely pacul suru and rigen
(tobacco drying place). The data source is the community in the Sumbing Mountain area in
Temanggung Regency. Data were obtained by interview, documentation, and observation.
Validity using data triangulation techniques. This research produces data in the form of
agricultural tools in the Sumbing Mountain region, namely the suru hoe and rigen, which are
the result of Ki Ageng Makukuhan's creation and innovation during his preaching in the
Dulangmas area. The hoe symbolizes the strength and persistence of the people in the
Sumbing Mountain region. The rigen is a tobacco drying tool that is believed to be Ki Ageng
Makukuhan's vehicle. The symbol in this agricultural tool means simplicity and community
togetherness.

Keywords: mitos, pacul dan suru, antropologi sastra, sastra lisan

A. PENDAHULUAN

Sastra Lisan merupakan karya sastra yang disampaikan melalui tuturan dan ditularkan
turun-temurun. Sastra lisan digambarkan sebagai cerminan dari budaya pada suatu tempat.

184
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR



mailto:molaspbsi@untidar.ac.id
mailto:adibuntara@gmail.com
mailto:molaspbsi@untidar.ac.id

PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Oleh sebab itu sastra lisan di setiap daerah memiliki karakteristik yang berbeda. Sastra
merupakan bagian dari budaya yang memiliki keindahan. Sastra adalah sepotong kehidupan,

cerminan dari kehidupan manusia. Sastra diyakini sebagai alat ukur (seismograf)
masyarakat yang digambarkannya (Patil, 2015). Sementara itu, lisan dalam hal ini adalah
spesifik mengenai tuturan, bukan literasi tulis. Sastra lisan cenderung alamiah dan natural,
berbasis pada alam, bahkan sebelum penutur mengerti tulisan. Sastra lisan didominasi oleh
sebuah tradisi (Finnegan 1974, p.120). Sementara itu, Hutomo (1991, p.1), mengartikan karya
sastra lisan sebagai kesusastraan yang mencakup ekspresi kesusastraan warga suatu
kebudayaanyang disebarluaskan dan diturunkan secara turun temurun dari mulut ke mulut.

Salah satu bentuk sastra lisan adalah mitos. Mitos/mite (myth) merupakan cerita prosa
rakyat yang dianggap benar-benar terjadi serta dianggap suci oleh empunya cerita.
Sementara mitos bukan semata-mata merupakan cerita pelipur lara, tetapi merupakan
ceritayang mengandung sejumlah pesan. Pesan itutidak hanya terdapat dalam sebuah mitos
tetapi tersimpan dalam keseluruhan mitos. Logika mitos dihubungkan dengan struktur
bahasa yang mempunyai hubungan sintagmatis dan paradigmatis (Resi, 2010, p.28).

(Iswidayati, 2007) mengungkapkan bahwa masyarakat memahami mitos sebagai
bagian dari budaya. Mereka selalu berusaha memahami diri dan kedudukannya dalam alam
semesta, sebelum mereka menentukan sikap dan tindakan untuk mengembangkan
kehidupannya dalam suatu masyarakat. Permasalahan dalam penelian ini adalah mitos
sebagai bagian dari budaya telah banyak dilupakan oleh masyarakat. Interpretasi terhadap
mitos telah terbiaskan oleh perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Akibatnya,
masyarakat memaknai mitos sebatas tahayul atau cerita fiktif yang tidak nyata. Padahal,
mitos memiliki pesan, pesan tersebut diperoleh dari simbol-simbol yang dimunculkan
(Huppatz, 2011; Barthes 1972).

Cangkul merupakan alat pertanian yang lazim digunakan di wilayah agraris. Bentuk
cangkul bahkan memiliki kesamaan di seluruh dunia. Namun cangkul yang digunakan oleh
masyarakat di wilayah Dulangmas (Kedu, Magelang, dan Banyumas) memiliki perbedaan
yaitu gagang cangkul memiliki kemiringan lebih tajam. Cangkul tersebut disebut cangkul /
pacul suru. Suru adalah sendok darurat dari daun pisang yang digunakan untuk makan.
Istilah suru digunakan karena memiliki bentuk yang hampir sama. Cangkul ini dipercaya
merupakan buah karya Ki Ageng makukuhan selama berdakwah di wilayah Eks Karisidenan
Kedu. KI Ageng makukuhan menggunakan pendekatan pertanian dan pengobatan dalam
menyebarkan agama islam. Adapun rigen merupakan alat bantu pertanian yang berfungsi
untuk menjemur tembakau. Rigen juga memiliki kisah yang sama dengan pacul suru, yaitu
buah karya Ki Ageng Makukuhan dalam bidang sistem peralatan hidup dan teknologi. Sejauh
ini, masyarakat di wilayah Kedu tidak banyak yang mengetahui sejarah maupun makna di
balik alat-alat pertanian tersebut.

Berdasarkan latar belakang tersebut dapat disimpulkan bahwa terdapat beberapa
permasalahan yang dihadapi yaitu; 1) kurangnya pemahaman masyarakat dalam memaknai
mitos di daerahnya, 2) kurangnya pengetahuan masyarakat terhadap sejarah dan budaya di
daerahnya, serta 3) kurangnya motivasi masyarakat untuk melestarikan budaya lisan berupa
mitos di wilayah Gunung Sumbing. Oleh sebab itu rumuskan sebagai berikut; bagaimakah
mitos pacul suru dan rigen dalam kajian antropologi sastra? Adapun tujuan dari penelitian
ini adalah untuk menjelaskan kepada pembaca secara umum tentang mitos pacu! suru dan
rigen dan mengungkapkan makna mitos terebut menggunakan teori Roland Barthes

185
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

B. LANDASAN TEORI

a. Mitos
Mitos menurut Barthes (terj. Nurhadi 2006, p. 67) adalah pengkodean makna dan nilai-
nilai sosial (yang sebenarnya arbiter atau konotatif) sebagai sesuatu yang dianggap
alamiah. Sebaliknya, makna mitos tidak arbitrer, selalu ada motivasi dan analogi.
Penafsir dapat menyeleksi motivasi dari beberapa kemungkinan motivasi. Artinya, mitos
tidak hanya berisi cerita fiksi yang ditularkan dari mulut ke mulut, akan tetapi memiliki
makna yang dapat dikaji secara semiotik. Hal inilah yang menarik peneliti untuk
mengkaji makna dibalik mitos menggunakan analisis Roland Barthes.

b. Antropologi Sastra
Kebudayaan setiap bangsa atau masyarakat terdiri dari unsur-unsur besar maupun
unsur-unsur kecil yang merupakan bagian dari suatu kebudayaan yang bersifat sebagai
kesatuan. C. Kluckhohn, dalam sebuah karangan berjudul Universal Categories of
Culture (1953), menganalisis dan menyimpulkan adanya tujuh unsur kebudayaan yang
dianggap sebagai cultural universals (Koentjaraningrat, 1990: 203-204); 1) Bahasa, 2)
Sistem pengetahuan, 3) Organisasi sosial atau sistem kemasyarakatan, 4) Sistem
peralatan hidup dan teknologi, 5) Sistem mata pencaharian hidup, é) Sistem religi, 7)
Kesenian. Dari 7 unsur budaya yang ada, pada penelitianini unsur budaya yang dianalisis
adalah sistem peralatan hidup.

c. Sistem Peralatan Hidup
Sistem peralatan hidup merupakan bagian dari 7 unsur budaya universal yang cetuskan
oleh Kluckhohn. (Sumarto, 2019; Koentjaraningrat, 2000) menjelaskan bahwa manusia
selalu berusaha untuk mempertahankan hidupnya sehingga mereka akan selalu
membuat peralatan atau benda-benda. Perhatian awal para antropolog dalam
memahami kebudayaan manusia berdasarkan unsur teknologi yang dipakai suatu
masyarakat berupa benda-benda yang dijadikan sebagai peralatan hidup dengan bentuk
dan teknologi yang masih sederhana. Dengan demikian, bahasan tentang unsur
kebudayaan yang termasuk dalam peralatan hidup dan teknologi merupakan bahasan
kebudayaan fisik. Dalam penelitian ini, sistem peralatan hidup yang dikaji yaitu cangkul
suru dan rigen, sebagai wujud budaya fisik masyarakat di lereng Gunung Sumbing.

C. METHOD

Metode penelitianini adalah kualitatif etnografis. Penelitian kualitatif merupakan pendekatan
penelitian yang melibatkan lebih banyak penafsiran dari peneliti (Corbin & Strauss, 2015).
Etnografis disebut etnometodologi yang fokus pada identifikasi, dengan mengacu pada
dimensi organisasi sosial (Freiberg et al,, 2006). Peneliti menyajikan data secara deskriptif
mengenai mitos sistem peralatan hidup dalam budaya Jawa. Data penelitian diperoleh dari
sumber data primer dan sekunder. Data primer diperoleh dari observasi dan wawancara, dan
data sekunder diperoleh dari referensi lain berupa dokumentasi daerah maupun literasi
pendukung lain seperti artikel dan tautan dalam internet. Teknik pengumpulan data yang
digunakan meliputi lima tahap vyaitu akses ke organisasi, observasi, wawancara,
mengumpulkan dokumen dan audovisual, serta menjalankan etika (Creswel 2009, p.178).
Peneliti menggunakan pendekatan langsung dalam wawancara (Marshall & Rossman, n.d.).
Latar penelitian yaitu Kabupaten Temanggung. Kabupaten Temanggung dipilih sebagai
sampel penelitian karena memiliki kebudayaan yang masih kental. Pengambilan data
memerlukan waktu 3 bulan, dimulai dengan mengamati data secara seksama, pengkodean

186
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

dilakukan untuk mendai data yang dibutuhkan, tahap terakhir adalah menganalisis data
(Corbin & Strauss, 2015). Objek penelitian adalah masyarakat pengguna mitos yang meliputi
sesepuh, tokoh masyarakat, dukun bayi, dan ibu rumah tangga. Validasi berupa credibility,
transferability, dependability dan confirmability digunakan untuk mengkonfirmasi kebenaran
(Creswell & Clark, 2018). Setelah itu triangulasi data berupa triangulasi sumber, metode, dan
teori.

D. HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan desain kualitatif, data diperoleh dengan wawancara, observasi,
dokumentasi, dan studi pustaka. Hasil penelitian ini diuraiakan sebagai berikut.
a. Cangkul Suru

Mitos sebagaimana diuraikan oleh Barthes, merupakan pesan yang ingin disampaikan
oleh suatu tokoh tersebut, sebagai sesuatu yang harus dituruti, bukan sesuatu yang harus
dibuktikan (Barthes, 1972b). Pada wujud budaya sistem peralatan hidup, ditemukan dua data
bentuk fisik dari peninggalan Mbah Ageng yaitu alat pertanian cangkul dan rigen. Berikut
visualisasi dari cangkul bentuk suru dan perbandingannya dengan cangkul secara umum
(cegah).

5 iy . e = :\- ;

Gambar 1. Cangkul Jawa secara umum (bentuk cegah)

» p
'

Gambar 2. Cangkul di Wilayah Gunung Sumbing (bentuk suru)

Pada gambar.l dan 2 tersebut terdapat perbedaan antara cangkul yang digunakan
sebagai alat pertanian di wilayah Jawa secra umum dan cangkul di Gunung Sumbing yang
diyakini sebagai warisan budaya Ki Ageng Makukuhan. Cangkul di wilayah Jawa memiliki
gagang lurus dan panjang, sementara cangkul di wilayah gunung Sumbing memiliki gagang
pendek dan lebih miring. Sebagai bagian dari mitos, cangkul mengandung makna denotative
dan konotatif. Makna denotatif yang ditemukan adalah bentuk cangkul menyesuaikan kontur
lahan pertanian. Cangkul panjang dan lurus digunakan oleh masyarakat daerah pesisir atau

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR

187



PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

daerah dengan kontur tanah datar atau rata. Sementara gagang pendek dan miring
merupakan cangkul yang telah disesuaikan dengan kontur daerah perbukitan, tanah curam,

dan tanah bertingkat seperti di pegunungan. Adapun makna konotatifnya yaitu cangkul
berbentuk suru merupakan gambaran kerja keras dan kegigihan masyarakat Dulangmas
dalam pertanian. Bentuk gagang yang lebih pendek dan lebih miring menggambarkan sosok
petani di wilayah Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun pandai dalam mengelola
lahan pertanian. Pemilihan kata suru oleh Mbah Ageng yang menggambarkan masyarakat
Gunung Sumbing sebagai sosok yang menerima apa adanya. Suru merupakan sendok dari
daun pisang. Berikut bagan analisis mitos berdasarkan teori Roland Barthes.

Bagan 1 Analisis Mitos Cangkul bentuk Suru

Penanda

Asal usul cangkul
suru

Petanda

Cangkul yang berbentuk

suru/miring

Bahasa/denotasi

Kisah Ki  Ageng
Makukuhan yang
memajukan

pertanian di Gunung
Sumbing dengan alat

Kisah dakwah agama Islam
melalui pendekatan pertanian di
gunung Sumbing. Alat vyang
digunakan berbentuk suru atau
memiliki gagang lebih miring dan

cangkul pendek untuk memaksimalkan
< tenaga yang dihasilkan.

Mitos/konotasi

Cangkul dengan Bentuk gagang yang lebih pendek dan
lebih miring menggambarkan sosok petani di wilayah
\_ Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun pandai
dalam mengelola lahan pertanian, bersyukur, serta
lapang dada

Alat pertanian cangkul dan rigen ini memiliki cerita yang ditularkan turun temurun oleh
leluhur dusun Makukuhan. Berikut cerita lisan yang diperoleh dari wawancara dan telah
dirangkum dan ditraskip ke dalam bahasa Indonesia.

[Data 1]

Kisah Cangkul dan Rigen

Cangkul berbentuk suru merupakan cangkul yang dikenaltkan Mbah Ageng
Makukuhan sebagai alat bantu pertanian di wilayah Dulangmas (Kedu, Magelang,
dan Banyumas). Pada awal kedatangan Mbah Ageng di tanah Kedu, masyarakat
belum optimal memanfaatkan lahan sehingga hasil pertanian sedikit, tanaman tidak
bervariasi, serta tingkat ekonomi rendah. Mbah Ageng merupakan santri yang diutus
oleh gurunya yaitu Sunan Kalijjaga dan Sunan Kudus untuk berdakwah di wilayah
Kedu, serta telah dibekali dengan berbagai macam ilmu. Oleh karena Mbah Ageng
melihat adanya potensi pertanian yang bagus, maka beliau menggunakan
pendekatan pertanian ini sebagai metode dakwah dan syiar agama Islam.

Setelah mengamati lahan pertanian di wilayah Kedu, Mbah Ageng merakit cangkul
dengan bentuk yang berbeda. Yaitu memiliki sudut kemiringan lebih tajam yang

188
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

mengoptimalkan tenaga dipangkal cangkul, sehingga tenaga yang ringan tetap bisa
menggali di lahan dataran tinggi. Awalnya usaha pertanian mbah Ageng diremehkan

warga karena menurut mereka tidak berhasil. Namun atas izin Allah, hasil pertanian
lebih banyak, tanaman lebih subur, dan ekonomi meningkat.

Adapun rigen merupakan buah karya Mbah Ageng dibidang pertanian atas arahan
dari Sunan Kalijjaga. Rigen diciptakan sebagai tempat untuk menjemur tembakau
dan biji-bijan hasil pertanian. Selain itu, rigen diyakini sebagai kendaraan Mbah
Ageng untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus. Adapun, rigen yang
dilempar dan jatuh di desa Legok, diyakini sebagai cikal bakal perkebunan tembakau
dan tembakau Srintil.

Berdasarkan data tersebut, ditemukan dua bentuk fisik dari peralatan pertanian yaitu
paculdan rigen. Kedua properti tersebut memiliki mitos yang berkembang di wilayah gunung
Sumbing. Rigen dan cangkul suru ini selanjutnya memiliki leksia, yaitu sebuah penanda
dalam teks yang memiliki makna atau berdampak dibandingkat dengan teks lain di
sekitarnya. Leksia berupa benda budaya dan kisah mengenai rigen dan cangkul suru ini
selanjutnya dianalisis menggunakan lima kode semiotik Roland Barthes. Kode tersebut yaitu
kode Hermeneutik (HER), Kode Semik (SEM), kode simbolik (SYM), kode proaretik (PR0O), dan
kode gnomik atau kultural (KUL). Berdasarkan jenis data yang ditemukan yaitu data lisan
dengan mengacu pada benda berbentuk cangkul dan rigen, maka data kode semiotik terkuat
adalah kode kultural (KUL). Berikut analisis kode semiotic dari leksia mitos cangkul suru.

Kode Hermeneutik

Kode hermneutik adalah kode yang menimbulkan penasaran, kode teka-teki atau kode
yang menimbulkan enigma dalam suatu penceritaan. Kode yang dimaksud dalam mitos
cangkuldan rigen ditemukan pada data berikut.

[Data 2]

Syiar agamanya melalui sarana pertanian dan pengobatan. Kenapa pertanian?
Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang,
Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang
masih tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas.
Iltu membuktikan, pembuatnya hanya 1. Kalau keluar daerah pasti bentuk cangkulnya
beda-beda. Itu memang membuktikan Mbah Ageng mempunyai pengaruh di
pertanian di Kedu ini.

Leksia pada transkip tersebut berupa kalimat yang bercetak miring yaitu Aenapa
pertanian? Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang,
Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang masih
tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas. Kode
hermeneutic tampak pada kalimat tanya dan jawaban yang disertakan oleh narasumber.
Pernyataan tersebut merujuk pada mitos cangkul suru dan pola pertanian pada wilayah
dulangmas yang diawali dengan sebuah pertanyaan. Teka-teki berupa pertanyaan tersebut
membawa pikiran pendengar atau pembaca pada cerita tentang pacul suru

189
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Kode Semik (SEM)

Kode semik atau kode konotatif (Conotative Code) adalah kode konotasi yang
memberikan isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang ditawarkan
oleh penanda. Pada mitos pacul suru ditemukan kode semik dari leksia berikut.

[Data 3]

Seperti tentang bentuk cangkul tadi, itu terbukti kalau dicari dimana-mana pasti
beda-beda bentuknya. Yang bentuknya kaya gitu tadi ya Cuma di sekitaran
DULANGMAS inij, terus kenapa ada kepercayaan Mbah Ageng dimakamkan di puncak
gunung Sumbing itu karena memang sing bisa ngasih tak deleh ning ndhuwur itu
kan yang kena sawabe sak Dulangmas kabeh

Kode semik yang ditemukan terdapat dalam data yang berbunyi Sepertitentang bentuk
cangkul tadi, itu terbukti kalau dicari dimana-mana pasti beda-beda bentuknya. Yang
bentuknya kaya gitu tadi ya cuma di sekitaran DULANGMAS ini. Kutipan tersebut memiliki
konotasi yang memberikan isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang
ditawarkan oleh penanda. Kata fadi pada leksia Seperti tentang bentuk cangkul tadi
menunjuk kilasan makna bentuk cangkul suru yang unik dan tidak terdapat di daerah lain.

Kode Simbolik (SYM)

Kode simbolik merupakan aspek pendekatan fiksi yang paling khas bersifat struktural.
Kode simbolik dari asal usul pacul tidak ditemukan dalam leksia berupa kalimat atau
pernyataan yang mengandung makna. Namun makna simbolik dari pacul suru diperoleh dari
bentuk dan analisis mitos tahap pertama. Simbol pacul bergagang miring dan pendek ini
menggambarkan sosok petani di wilayah Gunung Sumbing yang selalu rendah hati namun
pandai dalam mengelola lahan pertanian, bersyukur, serta lapang dada. Hal tersebut
membuktikan bahwa pacul merupakan simbol dari budaya di wilayah Dulang Mas, serta
memiliki makna yang dalam bagi masyarakat di wilayah Gunung Sumbing.

Kode Proaretik (PRO)

Kode proaretik merupakan kode yang mengharuskan tokoh melakukan tindakan-
tindakan, baik tindakan langsung maupun tindakan lisan. Data kode proaretik ditemukan
dalam leksia berikut.

[Data 4]

Pada awal kedatangan Mbah Ageng di tanah Kedu, masyarakat belum optimal
memanfaatkan lahan sehingga hasil pertanian sedikit, tanaman tidak bervariasi,
serta tingkat ekonomi rendah. Mbah Ageng merupakan santri yang diutus oleh
gurunya yaitu Sunan Kalijaga dan Sunan Kudus untuk berdakwah di wilayah Kedu,
serta telah dibekali dengan berbagai macam ilmu. Oleh karena Mbah Ageng melihat
adanya potensi pertanian yang bagus, maka beliau menggunakan pendekatan
pertanian ini sebagai metode dakwah dan syiar agama Islam.

Setelah mengamati lahan pertanian di wilayah Kedu, Mbah Ageng merakit cangkul
dengan bentuk yang berbeda. Yaitu memiliki sudut kemiringan lebih tajam yang
mengoptimalkan tenaga dipangkal cangkul, sehingga tenaga yang ringan tetap bisa

190
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

menggali di lahan dataran tinggi. Awalnya usaha pertanian mbah Ageng diremehkan
warga karena menurut mereka tidak berhasil. Namun atas izin Allah, hasil pertanian
lebih banyak, tanaman lebih subur, dan ekonomi meningkat.

Pada leksia tersebut ditemukan data kode proaretik atau kode tindakan dari asal usul
cangkul suru atau pacul suru. Tindakan pertama adalah kedatangan Ki Ageng Makukuhan di
tanah Kedu, berdakwah dengan pendekatan pertanian, mendesain cangkul, dan berhasil
menerapkan metode pertaniannya. Kegiatan tersebut merupakan rangkaian cerita berupa
tindakan-tindakan yang terangkai menjadi satu cerita.

Kode Gnomik atau Kultural (KUL)

Kode Gnomik merupakan acuan teks ke benda-benda yang sudah diketahui dan
dikodifikasikan oleh budaya. Cangkul Suru sebagai mitos juga telah diidentiikasi sebagai
benda bernilai budaya. Lebih jelas, kode berupa budaya ditemukan dalam leksia berikut.

[Data 5]

Syiar agamanya melalui sarana pertanian dan pengobatan. Kenapa pertanian?
Karena memang terbukti pola tanam di wilayah DULANGMAS (Kedu, Magelang,
Banyumas) pola tanamnya hampir sama, basah-basah kering. Bentuk fisik yang
masih tertinggal, bentuk cangkul, ada suru, cegah, adanya hanya ada di Dulangmas.
Iltu membuktikan, pembuatnya hanya 1. Kalau keluar daerah pasti bentuk cangkulnya
beda-beda. Itu memang membuktikan Mbah Ageng mempunyai pengaruh di
pertanian di Kedu ini.

Kode gnomic atau kultural yang diperoleh yaitu dari kata cangkul atau pacul Suru.
Cangkul ini mengindikasikan budaya pertanian. Adapun kata suru menegaskan adanya
pembeda budaya dengan jenis cangkul yang lainnya. Karena cangkul suru hanya ditemukan
di daerah Dulangmas. Demikian data lima kode semitik dari mitos cangkul yang diperoleh
dari data wawancara di Gunung Sumbing. Mitos rigen dan analisis lima kode semiotic
dijelaskan pada sub bab berikut.

b. Mitos Rigen

Rigen merupakan salah satu alat bantu pertanian yang berfungsi sebagai wadah atau
tempat untuk menjemur tembakau. Asal-usul Rigen ini merupakan bagian dari legenda Ki
Ageng Makukuhan, bahkan Rigen menjadi properti penting dari Legenda Ki Ageng
Makukuhan. Berikut kisah atau asal usul Rigen yang diperoleh dari wawancara dengan
pengelola Desa Wisata makukuhan Pak Sigit Winarno.

[Data 6]

Rigen merupakan buah karya Mbah Ageng dibidang pertanian atas arahan dari
Sunan Kalijaga. Rigen diciptakan sebagai tempat untuk menjemur tembakau dan
biji-bijan hasil pertanian. Selain itu, rigen diyakini sebagai kendaraan Mbah Ageng
untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus. Adapun, rigen yang dilempar
dan jatuh di desa Legok, diyakini sebagai cikal bakal perkebunan tembakau dan
tembakau Srintil. (Sigit)

191
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan
karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi
pohon kesembuhan yang didaerah sana saya berinama pohon tambaku. Ilmu
keislaman jangan sampe dilupakan, pola budidaya padi dan tembakau Islamisasi
juga berjalan. Kamu saya beri /dig. /digini saya lempar lokasi jatuhya /dig(anyaman
bambu persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada
sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi.
Sebelum ada tembakau rigenitu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain.
Jatuhnya /dig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan
idig jadi Legok. (Sutopo)

Rigen diyakini didesain oleh Mbah Ageng sebagai alas jemur tembakau agar tembakau
cepat kering dan memiliki kualitas baik. Rigen terbuat dari serat bambu yang dianyam
renggang dan dibingkai dengan kulit bambu. Anyaman renggang ini didesain agar sirkulasi
udara maupun panas dapat berpindah dengan lancar sehingga tembakau tidak lembab.
Berikut visuasalisasi dari rigen.

Sebagai benda yang dikultuskan, rigen teridentifikasi sebagai mitos yang memiliki pesan
atau amanat dibalik bentuk fisiknya. Makna denotasi dari rigen adalah alas atau media
menjemur tembakau dan biji-bijian hasil panen yang terbuat dari serat bambu dan dianyam
renggang. Adapun makna konotasi yang terdata adalah rigen merupakan kendaraan yang
digunakan oleh Ki Ageng Makukuhan untuk bertemu dengan gurunya di Demak dan Kudus.
Mitos yang ditemukan yaitu rigen memiliki kekuatan magis karena dapat terbang serta jatuh
membentuk lubang yang saat ini menjadi desa Legoksari di lereng Gunung Sumbing. Analisis
mitos dengan teori Roland Barthes dapat dicermati pada tabel berikut.

© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR

192



PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Bagan 2. Analisis Mitos Rigen

s Penanda Petanda
Asal usul | Serat bambu
rigen yang dianyam

renggang

dibingkai dengan
kulit bambu
berbentuk

persegi panjang

Bahasa/Denotasi <

\_| Kisah Ki Ageng Makukuhan | Rigen yang dianyam
/| yang menaiki rigen sebagai | menggunakan serat
kendaraan untuk bertemu | kayu bambu
dengan Kanjeng Sunan | menggambarkan
Kalijaga dan Kanjeng Sunan | kerekatan silaturami
Kudus masyarakat Kedu,
kekuatan. Kegigihan,
Mitos/Konotasi < dan kerja sama

Rigen memiliki kekuatan magis yaitu dapat terbang dan
memiliki kekuatan super vyang dibuktikan dengan
berlubangnya tanah di Lereng Gunung Sumbing saat rigen
\_ | tersebut jatuh.

Pada tabel tersebut diuraikan makna denotasi dari rigen (petanda) yaitu alas untuk
menjemur tembakau berbentuk pesegi panjang, terbuat dari anyaman bambu, dan dibingkai
kulit bambu tebal dengan tujuan anyaman yang telah terjalin tidak terurai. Adapun makna
denotasi pertama (penanda) yaitu kisah asal mula Rigen. Makna konotasi tingkat pertama
yaitu Kisah Ki Ageng Makukuhan yang menaiki rigen sebagai kendaraan untuk bertemu
dengan Kanjeng Sunan Kalijaga dan Kanjeng Sunan Kudus, tataran konotasi kedua diperoleh
data bahwa Rigen yang dianyam menggunakan serat kayu bambu menggambarkan
kerekatan silaturami masyarakat Kedu, kekuatan. Kegigihan, dan kerja sama. Dari konotasi
tersebut lahirlah konotasi tataran kedua yang disebut mitos yaitu Rigen memiliki kekuatan
magis yaitu dapat terbang dan memiliki kekuatan super yang dibuktikan dengan
berlubangnya tanah di Lereng Gunung Sumbing saat rigen tersebut jatuh.

Berdasarkan kisah Legenda Ki Ageng Makukuhan, data mitos lebih mengarah pada
kekuatan yang dimiliki Ki Ageng Makukuhan dalam mengendarai rigen. Bahkan rigen yang
membentuk lubang (legok) setelah dilempar, lebih mengarah pada akurasi daya lempar Ki
Ageng Makukuhan. Namun ditinjau dari segi budaya dan tradisi, masyarakat meyakini bahwa
rigen memiliki nilai magis yang dapat mempengaruhi usaha seseorang dalam pertanian.
Contohnya adalah tradisi ruwat rigen di gunung Sumbing dan Sindoro yang meyakini
terjadinya malapetaka bila rigen tidak diruwat sebelum digunakan. Mitos mengenai rigen ini
masih diyakini oleh mayoritas masyarakat di Gunung Sumbing. Lebih detail, mitos rigen di
wilayah Gunung Sumbing ini memiliki leksia yang dianalis dengan lima kode semiotika
Roland Barthes yaitu kode Hermeneutik (HER), Kode Semik (SEM), kode simbolik (SYM), kode
proaretik (PRO), dan kode gnomik atau kultural (KUL). Berikut analisis kode semiotik dari
leksia mitos rigen.

193
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Kode Hermeneutik (HER)
Kode hermeneutik atau kode teka-teki terdata dalam leksia berikut.

[Data 7]

Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan
karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi
pohon kesembuhan yang di daerah sana saya beri nama ‘pohon tambaku’.

Berdasarkan data tersebut diperoleh kode hermeneutik berupa teka-teki yang pada
akhirnya terjawab oleh narasumber. Kode tersebut ditandai dengan adanya kata tanya
kenapa. Pertanyaan tersebut dijawab oleh narasumber sebagai informasi yang lebih dalam
terkait kisah asal-usul Rigen.

Kode Semik (SEM)

Kode semik atau Kode Konotatif (Conotative code) adalah kode konotasi yang memberikan
isyarat, menunjuk kilasan makna atau kemungkinan makna yang ditawarkan oleh penanda.
Kode semik mitos rigen diperoleh dari leksia berikut.

[Data 8]

/dig ini saya lempar, dan lokasi jatuhya /dig (anyaman bambu persegi) ini akan
tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada sinarnya. Para warga
desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi. Sebelum ada tembakau
rigen itu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain. Jatuhnya /dig di Lamuk
Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan /dig jadi legok.

Kalimat bercetak tebalterdata sebagai leksia untuk kode semik atau kode konotasi. Pada
leksia Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan
berbentuk persegi. Merujuk pada mitos rigen atau idig yang dapat terbang serta bercahaya
seperti sinar lampu pada malam hari. Dalam makna sebenarnya, tidak ditemukan rigen yang
dapat terbang seperti gambaran cerita Ki Ageng Makukuhan.

Kode Simbolik (SYM)
Kode simbolik merupakan kode yang memiliki makna dibalik sebuah kata atau simbol bahasa
lain. Pada mitos rigen kode ini diperoleh dari leksia berikut.

[Data 9]

Ki Ageng Makukuhan berkata tidak sowan karena disibukan dengan sebiji butir yang
dikasih. Berkat Tuhan biji itu menjadi pohon kesembuhan yang didaerah sana saya
berinama pohon tambaku.

Kamu saya beri /dig. /dig ini saya lempar lokasi jatuhya /dig (anyaman bambu
persegi) ini akan tumbuh tembakau yang |

uar biasa. Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi
putih dan berbentuk persegi.

Pada leksia yang bercetak miring tersebut terdapat frasa pohon kesembuhan. Frasa
tersebut merupakan simbol untuk tanaman bernama tembakau. Adapun hubungan antara

194
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

pohon kesembuhan dan rigen adalah keterkaitan makna karena rigen merupakan alat atau
media untuk menjemur tembakau. Apabila mendengar kata rigen, secara otomatis
masyarakat menghubungkan dengan tanaman tembakau. Selain frasa pohon kesembuhan,
simbol lain muncul pada kata /dig. /dig atau widig merupakan bahasa lain dari Rigen. Pada
beberapadaerahdilereng Sumbing, rigendisebut dengan widigatau /digsehingga dari leksia
tersebut terdata masuk dalam kode simbolik. Widig dalam leksia tersebut bermakna rigen
atau tempat untuk menjemur tembakau yang sakral karena menjadi kendaraan Ki Ageng
Makukuhan.

Kode Proaretik (PRO)

Kode proaretik atau kode tindakan dianggap sebagai perlengkapan utama teks yang dibaca
orang, artinya semua teks bersifat naratif. Kode proaretik dalam mitos rigen ditemukan pada
leksia berikut.

[Data 10]

Bagaimanapun jenengan harus menghadap Sunan Kudus. Karena kesaktian Ki
Ageng Makukuhan (dari suku tar-tar) konon Ki Ageng Makukuhan dari Kedu ke
Kudus terbang berputarkarena mencaritidak ketemu, ternyata dibawah ada Sunan
Kudus melihat ada manusia terbang dan bergaya akhirnya dilemparibatu krikildan
ternyata adalah muridnya. Kenapa sudah melampaui tidak sowan. Ki Ageng
Makukuhan berkata tidak sowan karena disibukan dengan sebiji butir yang dikasih.
Berkat Tuhan biji itu menjadi pohon kesembuhan yang didaerah sana saya berinama
pohon tambaku. Ilmu keislaman jangan sampe dilupakan, pola budidaya padi dan
tembakau Islamisasi juga berjalan. Kamu saya beri idig. |dig ini saya lempar lokasi
jatuhya idig (anyaman bamboo persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa.
Malam hari terbang ada sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan
berbentuk persegi. Sebelum ada tembakau rigen itu sudah ditemukan untuk
menjemur hasil pertanain. Jatuhnyaidig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk
gunung 1 bukit kejatuhan idig jadi legok.

Pada leksia tersebut, kata yang bercetak miring menunjukkan adanya kode yang
merujuk pada tindakan-tindakan seseorang secara rasional. Meskipun data tersebut tidak
terlalu runtut, namun secara singkat diperoleh informasi bahwa Ki Ageng Makukuhan
diperintahkan untuk menghadap Sunan Kudus. Dengan kesaktiannya Ki Ageng Makukuhan
terbang berputar karena tersesat. Namun kejadian itu dinilai sebagai ketamakan Ki Ageng
Makukuhan dengan ilmunya. Oleh karenaitu Sunan Kudus melempar batu ke arahnya hingga
terjatuh. Selanjutnya diceritakan bahwa Sunan Kudus memberi idig berisi biji tembakau dan
melemparkannya hingga jatuh membetuk lubang besar. Dari leksia tersebut diperoleh
adanya rasionalisasi runtutan cerita hingga ditemukannya rigen.

Kode Gnomik atau Kultural (KUL)
Kode kultural merupakan acuan teks ke benda-benda yang sudah diketahui dan
dikodifikasikan oleh budaya. Pada mitos rigen, kode kultural diperolah dari leksia berikut.

195
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR



PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

[Data 11]

Kamu saya beri /dig. /dig ini saya lempar lokasi jatuhya /dig (anyaman bambu
persegi) ini akan tumbuh tembakau yang luar biasa. Malam hari terbang ada
sinarnya para warga desa bingung ada obor tapi putih dan berbentuk persegi.
Sebelum ada tembakau rigenitu sudah ditemukan untuk menjemur hasil pertanain.
Jatuhnya /dig di Lamuk Legok, konon bukit ini dan Lamuk gunung 1 bukit kejatuhan
idig jadi legok.

Kode kultural tampak jelas dari penamaan benda bernama J/digatau rigen. ldigatau rigen
ini hanya terdapat di wilayah Jawa Tengah. Selain kata /digdan rigen, juga terdapat kata obor
dan legok yang mengindikasikan penutur dan petanda merupakan bagian dari budaya jawa
tengah. Berdasarkan data yang diperoleh, terdapat lima kode semiotik Roland Barthes dalam
mitos rigen. Rigen terdata merupakan simbol yang memiliki pesan. Dalam analisis mitos
diperoleh data bahwa rigentidak hanya sebagai alat jemur tembakau namun memiliki pesan
kearifan lokal yang relevan dengan sosial, yaitu silaturahmi yang erat, kegigihan dalam
bekerja, serta pemanfaatan alam yang bijak dalam kehidupan sehari-hari.

PEMBAHASAN

Berdasarkan analisis hasil data penelitian, diperoleh kesimpulan mengenai mitos
paculfcangkul suru dan rigen. Pacul merupakan alat pertanian yang berfungsi membantu
menggemburkan tanah. Bentuk cangkul sebara umum sama yaitu memiliki gagang dari kayu
dengan panjang kurang ebih 70cm, dan ujung logam pipih yang dikaitkan dengan gagang
kayu. Cangkul digunakan dengan mengayunkan gagang dari atas bagian tanah yang akan
digemburkan. Cangkul tangan di wilayah Asia memiliki bentuk yang hampir sama. Meski
teknologi pertanian kian canggih, namun di negara agraris atau negara berkembang, cangkul
tangan ini masih digunakan. Hal ini sesuai dengan penelitian pertanian di India (Suneetha, B.
et al,, 2023) yang membandingkan penggunaan cangkul tradisional dengan cangkul modern
yang berteknologi bahan bakar. Dalam penelitian ini cangkul tradisional digunakan sebagai
alat pembanding dalam mengukur keefektifan pengolahan lahan, dengan kata lain, cangkul
tradisional masih digunakan meski hasil uji keefektifan dalam pengoolahan tanah relatif
rendah.

Cangkul dalam penelitian ini disebut dengan cangkul suru. Cangkul suru merupakan
cangkul dengan gagang pendek dengan kemiringan lebih dari 50°. Cangkul ini diyakini
sebagai hasil inovasi Ki Ageng Makukuhan selama berdakwah menyebarkan agama islam di
wilayah Kedu, Magelang, dan Banyumas. Cangkul ini memaksimalkan tenaga agar efektif
dalam menggemburkan tanah, khususnya di daerah perbukitan dan pegunungan. Namun
faktanya, cangkul dengan gagang pendek juga tersebar di wilayah Afrika. Hal ini didukung
dengan penelitian (Vanderwal et al, 2011) yang mengungkapkan bahwa cangkul pendek
terbukti lebih efektif dan efisien dalam membentuk tanah gembur. Dari perbandingan pilihan
antara cangkul panjang dan pendek, para petani di Afrika tersebut memilih cangkul
bergagang pendek.

196
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

Selain cangkul, dalam penelitian ini ditemukan data mitos mengenai rigen atau tempat
menjemur tembakau rajangan. Rigen terbuat dari bambu yang dianyam renggang. Panjang
rigen sekitar 150 cm dan lebar 80cm. Rigen atau idig ini banyak ditemukan di wilayah
pegunungan khususnya gunung Sumbing sebagai daerah dengan kualitas tembakau terbaik
(Infitah et al,, 2023). Rigen memiliki keterkaitan cerita dengan legenda Ki Ageng Makukuhan,
di mana rigen merupakan kendaraan yang digunakan Ki Ageng Makukuhan menuju
padepokan Sunan Kudus. Untuk mengenang jasa Ki Ageng Makukuhan dalam memajukan
masyarakat di Temanggung dan sekitarnya, maka setiap tahun dilaksanakanTradisi Nyadran
gerebeg Makukuhan (Chabibah, 2023). Adapun cerita Ki Ageng Makukuhan memiliki berbagai
versi (Luwiyanto, 2015).

Mitos sebagai bagian dari sastra lisan menyumbang perkembangan bahasa daerah yang
cukup signifikan. Mitos saat ini tidak hanya mengungkapkan cerita dewa-dewi, terbentuknya

siklus kehidupan, dan cerita yang tidak memiliki kebenaran, namun mitos saat ini dapat
dimaknai sebagai media pembawa pesan (Moglen et al,, 2019). Dalam tatanan semiologi,
mitos memiliki simbol bahasa, dan meta bahasa (Barthes, 1968). Bahasa terdiri atas tingkatan
makna tanda dan penanda. Tatanan tersebut dinamai makna denotasi. Tatanan di bawahnya
yang disebut metabahasa terdiri atas makna konotatif dari tanda yang tersemat. Semakin
banyak muncul makna konotasi dari sebuat petanda, maka hal tersebut disebut mitos.
Dengan kata lain, mitos merupakan tingkatan akhir dari metabahasa (Barthes, 1972a).

Sebagai bagian darifolklore, Legenda Ki Ageng Makukuhan dapat dianalisis dari tataran
mitos lama dan mitos baru. Adapun pacul suru dan rigen yang berkaitan dengan cerita
tersebut diungkapkan dengan kajian mitos saat ini. Berdasarkan hasil penelitian, pacul Suru
merupakan simbol yang digunakan masyarakat di wilayah Gunung Sumbing dalam
menunjukkan kegigihan, semangat, dan keikhlasan. Sedangkan rigen merupakan simbol
gotong royong, kebersamaan, dan kekompakan yang menghasilkan kesejahteraan. Kedua
benda tersebut merupakan bentuk dari unsur budaya jawa berupa sistem peralatan hidup
dan teknologi.

E. KESIMPULAN

Kebudayaan merupakan hasil karya, ide, dan inovasi suatu kelompok masyarakat.
Secara umum, kebudayaan memiliki 7 unsur yaitu sistem bahasa, religi, mata
pencaharian, peralatan hidup dan teknologi, kesenian, sistem sosial dan
kemasyarakatan, dan sistem pengetahuan. Penelitian ini fokus mengkaji sistem
peralatan hidup dan teknologi dati kebudayaan di wilayah Kedu. Hasil kebudayaan
yang dianalaisis adalah pacul atau cangkul berbentuk suru dan rigen. Kedua benda
budaya tersebut memiliki latar belakang cerita yaitu legenda KiAgeng Makukuhan.
Dari tradisi lisan tersebut diperoleh mitos mengenai pacul suru dan rigen. Analisis
mitos dahulu yauti pacul suru dan rigen merupakan hasil inovasi Ki Ageng
Makukuhan yang menyebarkan agama islam dengan pendekatan pertanian dan
pengobatan. Cangkuldanrigen ini merupakan alat yang digunakan Mbah Ageng untuk
mengenalkan tanaman tembakau. Adapun dengan analisis mitos masa Kkini, tanda
tyang muncul dari bentuk pacul suru dan rigen dianalisis dengan teori mitologi
Roland Barthes. Hasilnya, pacul dan Rigen merupakan simbol dari gotong royong,
kebersamaan, dan kekompakan yang menghasilkan kesejahteraan. Penelitian ini

197
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR




PROSIDING SEMINAR NASIONAL KABASTRA IX 2024

merupakan bagian dari penelitian utama Mitos Tiga Gunung di Jawa Tengah.
Penelitian ini masih membutuhkan kajian yang komprehensif terkait bidang sastra
maupun linguistik.

DAFTAR PUSTAKA

Barthes, R. (1968). Elements of Semiology (E. A. lyubenu, Ed.; terjemahan). BASABASI.

Barthes, R. (1972a). Mythologies (25th ed.). Noonday Press.

Barthes, R. (1972b). Mythologies (myth today). In Books Abroad (25th ed., Vol. 31, Issue 4). The
Noonday Press.

Chabibah, Z. (2023). BENTUK FUNGSI/ DAN MAKNA GREBEG RUWAHAN WARGA GUNUNG
SUMBING. Universitas Negeri Semarang.

Corbin, J., & Strauss, A. (2015). Basics of Qualitative Research (4th ed.). SAGE.

Creswel, J. W. (2009). Research design (third edition). SAGE.

Creswell, J. W, & Clark, V. L. P. (2018). Designing and Conducting Mixed Methods Research.

Freiberg, J.,, Freebody, P, & Irwin, J. (Ed). (2006). Ethnomethodological Research in
Educationand the Social Sciences: Studying ‘the Business,ldentities and Cultures’ of
Classrooms. In J. Irwin (Ed.), Methodological Choice and Design (9th ed., pp. 79-92).
Springer. http://www.springer.com/series/6279

Huppatz, D. J. (2011). Roland Barthes, Mythologies . Design and Culture, 3(1).
https://doi.org/10.2752/175470810x12863771378833

Infitah, N., Lestari, W., & Alviansyah, R. (2023). Analysis of the Effect of Land Area on Tobacco
Production in Temanggung Regency. JIA (Jurnal llmiah Agribisnis) : Jurnal Agribisnis
Dan llmu Sosial Ekonomi Pertanian, 8(2). https://doi.org/10.37149/jia.v8i2.91

Iswidayati, S. (2007). No Title. Harmonia, Volume VI/,180-185.

Koentjaraningrat. (2000). Pengantar llmu Antropologi (8th ed.). Rineka Cipta.

Luwiyanto. (2015). “Analisis Nilai Filosofis Mitos Makukuhan dalam Serat Purwakandha
Brantakusuman”.” Magistra, 92.

Marshall, C., & Rossman, G. B. (n.d.). Designing Qualitative Research.

Moglen, H., Brantlinger, P, Thesing, W. B., Adams, J. E., Hutcheon, L., Mary, H., Braddon, E,,
Challenges, S., Bland, M., Kim, S., Nelson, J. G., Williams, R. S., Barthes, R., Reichenbach,
A., Bringmann, A, Reader, E. E., Pournaras, C. J., Rungger-Brandle, E., Riva, C. E,, .. Rini,
Amalia, R. (2019). MYTHOLOGIES Books by Roland Barthes. A Companion to the
Victorian Novel, 561(6).

Patil, Z. N. (2015). Culture, Language and Literature: Developing Intercultural Communicative
Competence through International Literature Professor. English Scholarship Beyond
Borders, 1), 143-164.

Sumarto. (2019). unsur kebudayaan koentjaraningrat. Literasiologi, X2), 144-160.

Suneetha, B., Durga Prasad, N. V. V. S, & Purnima, K. S. (2023). Comparative Performance
Analysis of CRIDA Wheel Hoe and Traditional Hand Hoe in Vegetable Crops Inter-
cultivation.  /nternational Journal of Plant & Soil Science, 35(23).
https://doi.org/10.9734/ijpss/2023/v35i234242

Vanderwal, L., Rautiainen, R., Kuye, R., Peek-Asa, C., Cook, T., Ramirez, M., Culp, K., & Donham,
K. (2011). Evaluation of long- and short-handled hand hoes for land preparation,
developed in a participatory manner among women vegetable farmers in The Gambia.
Applied Ergonomics, 42(5). https://doi.org/10.1016/j.apergo.2010.12.002

198
© UPA BAHASA UNIVERSITAS TIDAR



