M()DERASI

Journal of Islamic Studies

Moderasi : Journal of Islamic Studies | Page : 139-159
Vol. 02 No. 02 Desember 2022 | e-ISSN/p-ISSN : 2809-2872/2809-2880

MAQASHID AS-SYARIAH PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALLI;
STUDI LITERASI MASLAHAH MURSALAH

Abdussalam’ dan Abdullah Shodiq?

'Sekolah Tinggi Agama Islam Shalahuddin Pasuruan, Indonesia
'Email: abdussalam@staispasuruan.ac.id
2Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
2Email: abdullohsodig@gmail.com

Submit : 31/09/2022 | Review : 21/10/2022 s.d 11/11/2022 | Publish : 19/12/2022

Abstract

Throughout the history of Islamic teachings that have been brought by Rasulullah SAW since 14
centuries ago, the scholars have always placed maslahah as the main principle in Islamic sharia.
Sharia's goal is to achieve maslahah. Sharia's ultimate goal is known as maqashid al-syariah. A
Muslim's life will achieve worldly and ukhrawi happiness by applying the concept of maslahah, both
in ijftihad and determining the value of services and goods. Modern economic theory, on the other
hand, holds that the primary goal of a consumer is to obtain the greatest level of satisfaction
(maximization of utility). With this goal in mind, a consumer will tend to spend his money in order to
achieve the greatest level of satisfaction. As a result, there is one fundamental value contained in
maximizing utility, namely the existence of an isyraf (wasteful) attitude. Despite the fact that isyraf is
among the forbidden nature and satanic acts condemned by the Koran. The theme discussed in this
study, which employs a descriptive qualitative methodology, is the implementation of maslahah in
the opinion of Imam al-Ghazali, a prominent Islamic scholar known for his thoughts on the concept
of maslahah and maqashid al-syariah. The findings show that the concept of maslahah that he
proposes for human welfare can actually accommodate all human needs and is more comprehensive
than the concept of utility in the modern economy.

Keywords: Maqashid al-Syariah, Imam al-Ghazali's Perspective, Maslahah Mursalah

Pendahuluan

Pembahasan konsep kebutuhan dalam Islam tidak dapat dipisahkan
dari kajian perilaku konsumen dari kerangka Magashid al-Syariah. Tujuan
syariah dapat menentukan tujuan perilaku konsumen dalam Islam, yaitu
tercapainya kesejahteraan umat manusia secara aggregate, duniawi dan


mailto:abdussalam@staispasuruan.ac.id
mailto:abdullohsodiq@gmail.com

(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

ukhrawi. Oleh karena itu semua barang dan jasa yang memiliki maslahah
merupakan kebutuhan manusia.

Di sisi lain, al-Ghazali seorang pemikir ulung dalam Islam, memiliki
konsep cemerlang mengenai kesejahteraan yang dapat mengakomodir
kebutuhan manusia, lebih konfrehensive daripada konsep Utilitas dalam
Ekonomi Konvensional. Kita dapat melihat dari berbagai hasil karyanya
(x300 kitab) yang banyak diteriemahkan ke dalam banyak bahasa, seperti
Latin, Spanyol, Yahudi, Perancis, Jerman dan Inggris. Pemikiran sosio
ekonominya ini berakar dari sebuah konsep yang dia sebut sebagai “fungsi
kesejahteraan sosial islami”’. Sebuah tema sentral tentang ‘Maslahah’ yang
meliputi kesejahteraan sosial dan utilitas (kebaikan bersama), yaitu sebuah
konsep yang mencakup semua aktifitas manusia dan membuat kaitan erat
antara individu dengan masyarakat.

Dalam teori ekonomi modern yang kita pelajari disebutkan, bahwa
tujuan utama seseorang berkonsumsi adalah mendapatkan kepuasan
setinggi-tingginya (maximization of utility). Sementara jenis kualitas dan
kuantitas barang ekonomi yang akan dikonsumsi adalah yang dapat
memberikan kepuasan tertinggi bagi konsumen. Upaya konsumen dalam
rangka mendapatkan kepuasan maksimum dibatasi oleh jumlah anggaran
keuangan (budget constrain) yang dimilikinya. Oleh karena itu, rasionalitas
yang menjadi dasar konsumen dalam pola konsumsi seperti ini, tidak
mempunyai nilai-nilai yang prinsipil yang dapat mengarahkannya untuk
mengatur pola konsumsinya, kecuali seberapa besar anggaran yang
dimilikinya. Konsumen seperti itu, akan cenderung menghabiskan
anggarannya demi mengejar kepuasan tertinggi yang dapat diperolehnya.

Dengan demikian, ada satu nilai prinsipil yang terkandung dalam
memaksimalkan utility yaitu sikap isyraf (boros). Padahal isyraf adalah
termasuk perbuatan syetan yang dikecam oleh al-Quran. Seolah seorang
konsumen digiring nafsunya untuk memuaskan keinginan yang tak akan
pernah puas. Berangkat dari sinilah penulis tertarik mengkaji pemikiran al-
Ghazali mengenai konsep maslahah yang ditawarkan, apakah memang
lebih comprehensive dibanding konsep utility dalam teori ekonomi modern?

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 140

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Sejauh mana pandangan al-Ghazali mengupas perilaku konsumsi manusia
berikut perbedaan antara needs and wants? Apa saja yang termasuk
barang-barang yang mengandung maslahah? Insya Allah dalam makalah
ini, penulis akan membahasnya secara detail.
Sumber-Sumber Hukum Islam
Ekonomi Islam adalah suatu ilmu ekonomi yang melandaskan
pembahasannya kepada nilai-nilai syariah Islam. Sumber hukum utama
dalam syariah Islam ada dua, yaitu Alquran dan As-Sunnah. Selain
Alqur'an dan As-Sunnah sebagai rujukan utama, terdapat beberapa sumber
hukum lain, yaitu:
lima’ (kesepakatan para ulama)
e Qiyas (analogi)
e Istihsan (mengambil sesuatu yang lebih baik)
e Maslahah al mursalah (kemaslahatan umat)
e ‘Urf (adat/kebiasaan)
e Istishab (mengekalkan apa yang telah ada)
e Syar’u man qablana (syari’at terdahulu)
e Madzhab shahabi (pendapat para sahabat)
e Sadz al dzara’i. (Menutup kerusakan)
Sumber-sumber hukum tersebut merupakan perefleksian dari sumber-
sumber yang asli--Alquran dan Sunnah--yang telah disepakati oleh para
ulama’.
Maqashid al-Syariah Perspektif Imam al-Ghazali
Para ulama merumuskan maqashid syariah (tujuan syariah) adalah
mewujudkan kemaslahatan. Imam Al-Juwaini, Al-Ghazali, Asy-Syatibi, Ath-
Thufi berikut sejumlah ilmuwan Islam terkemuka, telah sepakat tentang
urgensi maslahah itu. Dengan demikian, sangat tepat dan proporsional
apabila maslahah ditempatkan sebagai prinsip kedua dalam ekonomi Islam
setelah tauhid.
Secara umum, maslahah diartikan sebagai kebaikan (kesejahtraan)
dunia dan akhirat. Para ahli ushul figh mendefinisikannya sebagai: Segala

sesuatu yang mengandung manfaat, kegunaan, kebaikan dan

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 141

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

menghindarkan mudharat, kerusakan dan mafsadah. (jalb al-Naf’iy wa daf’
al-dharar). Sedangkan menurut al-lmam Al-Ghazali menyimpulkan,
maslahah adalah upaya mewujudkan dan memelihara lima kebutuhan
dasar, yakni agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Lengkapnya beliau
mengatakan, “Pada dasarnya, maslahah adalah suatu ungkapan tentang
meraih kemanfaatan dan menolak bahaya (madharrat), dimana hal ini
sebenarnya menjadi tujuan semua makhluk hidup. Maka Maslahah, adalah
menjaga/memelihara maksud-maksud syara’ dari tujuan makhluk. Maksud
syara’ dari makhluk hidup menurut al-Ghazali ada lima:

1. Menjaga Agamanya (Hifdz ad-Dien)
Menjaga Jiwanya (Hifdz an-Nafs)
Menjaga Akal (Hifdz al-‘Aql)
Menjaga Keturunan (Hifdz An-Nasl), dan
Menjaga Harta (Hifdz al-Mal)
Selanjutnya beliau memperjelas, “maka segala hal yang

A T R A

mengandung dan mencakup kelima hal ini, adalah maslahah, dan
sebaliknya, setiap hal yang mengabaikan dan memutus kelima hal di atas,
adalah mafsadah. Dan menolak mafsadah adalah maslahah’. (Al-Ghazali,
2000).

Dari definisi maslahah ini, Al-Ghazali memandang bahwa, yang
perlu diperhitungkan dalam definisi maslahah ini, adalah maslahah dalam
pertimbangan syara’. Sebab, terkadang hal yang dipandang maslahah oleh
umat manusia, belum tentu maslahah menurut syara’. Begitupun dengan
mafsadah. Jadi maslahah adalah: menjaga tujuan-tujuan syara’ meskipun
berseberangan dengan tujuan umat manusia.

Maqgashid al-Syariah secara sederhana diartikan sebagai "tujuan
umum dari pembuatan hukum-hukum syariah”. Dalam konsep syariah,
tujuan umum dari pembuatan hukum syariah adalah dalam rangka
perealisasian kemaslahatan manusia (Mahsun, 2022).

Aturan main yang harus dipegang dalam perealisasian
kemaslahatan ini adalah bahwa, setiap hukum yang dibuat/diciptakan
setidaknya harus bisa memenuhi satu unsur terpenting diantara ketiga

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 142

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

unsur tersebut. Dan bahwa unsur yang lebih penting harus diutamakan
diatas unsur yang kurang penting. Pelengkap tidak harus dipertahankan jika
dalam penerapannya akan memberi cacat bagi kebutuhan sekunder. Dan
sekunder serta pelengkap tidak harus dilaksanakan jika dalam penerapan
salah satunya memberi cacat bagi kebutuhan primer.

Karena aturan main yang sangat terfokus ini, maka seringkali disebut
bahwa Maqashid al-Syariah merupakan konsep pencapaian dan
pemeliharaan terhadap lima hal di atas (agama, jiwa, akal, kehormatan dan
harta) yang merupakan kebutuhan primer bagi manusia. Padahal
sebenarnya pemenuhan terhadap kedua kebutuhan yang lainnya tidak pula
diabaikan. Sebab, kemaslahatan manusia secara aggregat akan tercapai
apabila terpenuhi berbagai kebutuhan manusia baik yang bersifat
dharuriyyah (primer), hajiyyah (sekunder), maupun tahsiniyyah (tersier).
Maslahah Sebagai Maqashid Syariah

Studi tentang maslahah sebagai maqashid al-Syariah telah banyak
dilakukan oleh para pemikir muslim, baik ekonom atau pun para ahli fikih,
tingkat domestik ataupun dunia. Berikut penulis tampilkan beberapa
penelitian sebelumnya yang pernah dilakukan, sebagai bahan masukan
dan tambahan informasi dalam makalah ini.

Dr. Asyraf Wajdi Dusuki and Dra. Nurdianawati Irwani Abdullah
(2005) keduanya dari Loughborough University, United Kingdom.
Menyimpulkan bahwa Maslahah adalah satu acuan utama fikih yang
digunakan dalam teori hukum Islam untuk mendapatkan publik good dan
mencegah terjadinya tindakan pengrusakan sosial. Kata Maslahah,
jamaknya adalah masalih, yang memiliki arti “kesejahteraan, minat, atau
manfaat.” Secara harfiah, maslahah didefinisikan sebagai pencarian benefit
(manfaat) dan menolak mafsadah (kerusakan). Maslahah dan manfa'ah
diperlakukan sebagai sinonim. Artinya, manfa'ah tidak memiliki satu
maksud dengan maslahah, yang mana para ushuliyun (para ahli/pakar
ushul fikih) mendefinisikan sebagai pencarian manfaat dan menghindari
kerusakan, semata-mata dilakukan karena tunduk pada Allah atau Syariah.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 143

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Salah satu madzhab Sunni yang terkemuka dalam Islam, Imam
Malik, adalah seorang tokoh penganjur utama dalam penegakan maslahah
sebagai salah satu dari sumber hukum syariah. Beliau menggunakan istilah
al-Masalih al-Mursalah yang memiliki arti juga kesejahteraan yang merata.
Namun demikian, bukan berarti Imam Malik mengenyampingkan sumber
hukum yang lain. Berbeda dengan beliau, para pemikir lainnya menolak
maslahah sebagai sebuah sumber hukum, tidak terkecuali Imam al-Tufi
(dari madzhab Hanbali) dan Imam al-Ghazali (dari madzhab al-Syafi'i).
Imam al-Ghazali menggunakan kata al-Istislah (usaha mencari aturan lebih
baik untuk good public) tetapi tetap tidak mengakui hal itu sebagai sumber
hukum syariah kelima. Beliau juga membatasi aplikasi al-Istislah hanya
pada situasi yang dianggap perlu untuk melayani good public.

Pembahasan tentang maslahah sebagai Maqgashid al-Syariah, juga
diuraikan dengan lengkap dan luas oleh Ashabu Imam Malik (penerus
madzhab Malikiyyah), yaitu al-lmam al-Syatibi. Beliau dalam kitab al-
Muwafagatnya secara khusus membagi kemaslahatan manusia menjadi
tiga kebutuhan. Penjelasan masing-masing kebutuhan tersebut adalah
sebagai berikut:

Kebutuhan yang bersifat dharuriyyah (primer)

Yaitu kebutuhan atau sesuatu yang harus ada karena menjadi pokok
kebutuhan hidup manusia dalam menegakkan kemaslahatannya, dengan
tanpa adanya sesuatu itu maka keharmonisan hidup mereka akan
terganggu, kemaslahatan tersebut tidak akan terealisasikan dengan baik
serta akan berdampak buruk, merusak dan menghancurkan tatanan
kehidupan mereka.

Hal yang bersifat dharuriyyah bagi manusia dalam pengertian ini
berpangkal pada pemeliharaan lima hal: agama, jiwa, akal, kehormatan,
dan harta. Sehingga penjagaan salah satu dari lima komponen ini
merupakan kepentingan yang bersifat primer bagi manusia.

Lima hal pokok ini diterangkan sebagai berikut:
% Agama : Syariah agama melindungi lestarinya agama Allah di muka

bumi.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 144

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Contohnya adalah diwajibkannya setiap muslim untuk menuntut ilmu
agama. Dengan begitu, dari waktu ke waktu pelestarian agama dan dakwah
Islam tetap terjaga.

% Jiwa : Syariah agama menjamin dan melindungi jiwa manusia.

Contohnya adalah adanya hukum qishos bagi pembunuh. Dengan
adanya hukum ini maka secara langsung maupun tidak langsung jiwa
manusia terlindungi. Seseorang tidak akan dengan mudah menghilangkan
nyawa orang lain, karena dia tahu konsekuensi hukumnya adalah
kehilangan nyawanya sendiri (gishas).

% Akal : Syariah mempunyai aturan-aturan yang melindungi akal
manusia.

Contohnya adalah diharamkannya hal-hal yang memabukkan,
misalnya narkoba. Karena barang ini dapat membahayakan atau merusak
akal seseorang.

% Kehormatan: Syariah Islam menjamin kehormatan seseorang.

Contohnya diharamkannya hubungan seksual diluar pernikahan.
Karena hal itu akan merusak kehormatan kedua orang yang melakukannya,
serta hasil keturunan hubungan tersebut.

% Harta :Syariah Islam menjamin keamanan harta seseorang.

Contohnya berlakunya hukum potong tangan bagi pencuri. Dengan
begitu, seseorang tidak akan mudah mengambil harta yang bukan menjadi
haknya

Kebutuhan yang bersifat hajiyyah (sekunder)

Yaitu kebutuhan atau sesuatu yang diperlukan manusia dengan
maksud untuk membuat keringanan, kelapangan dan kenyamanan dalam
menanggulangi kesulitan-kesulitan beban yang harus ditanggungnya
dalam mengarungi kehidupan. Tetapi apabila hal ini tidak terealisasi tidak
berarti dapat merusak keharmonisan kehidupan manusia dan juga tidak
akan terjadi kehancuran dan kerusakan pada tatanan kehidupan seperti
halnya jika kebutuhan dharuriyyah tidak terpenuhi. Factor-faktor eksternal
manusia dalam hal ini berpangkal pada tujuan menghilangkan kesulitan dan

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 145

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

beban hidup, sehingga mempermudah mereka dalam merealisasikan
tatanan pergaulan, perubahan zaman menempuh kehidupan.
Kebutuhan yang bersifat tahsiniyyah (tersier)

Yaitu kebutuhan atau sesuatu yang hanya bersifat pelengkap dan
tidak dikaitkan dengan mengangkat atau menghilangkan kesulitan dalam
menjalani kehidupan, sehingga dengan tidak terpenuhinya kebutuhan ini
tidak memberikan dampak yang buruk dalam kehidupan mereka.
Kebutuhan ini berorientasi terhadap mempernyaman dan memperindah
sesuatu. (As-Sathibi, 1994, al-Muwafaqat: hal.354-358)

Hasan, Zubair (2005) dari International Islamic University of
Malaysia, dan Muhammad Hisyam bin Mohammad (2007) dari Institute
Kefahaman Islam Malaysia, juga telah melakukan penelitian seputar
maslahah dan Utility. Hasilnya, Maslahah sebagai Magashid al-Syariah,
sebuah konsep yang ditawarkan al-Ghazali ternyata jauh lebih
mengakomodir segala kebutuhan manusia dengan harmonis. Berbeda
dengan konsep utility dalam teori ekonomi konvensional yang lebih
cenderung mendorong manusia dalam berkonsumsi berlaku tamak dan
serakah. Penelitian serupa juga banyak dilakukan oleh pemikir domestik;
Dr. M. Syafi'i Antonio (2006), Muhammad Zulifan (2006), Chariri Ma’mun,
Lc (1995), Asmuni M. Th (2005) dan Muhammad Rusydi, M. Ag (2007). Hasil
pembahasan mereka kurang lebih jika disimpulkan adalah sama: bahwa
perilaku konsumsi seorang muslim hendaknya dibatasi oleh Magashid al-
Syariah, yaitu mencari maslahah, tidak untuk memaksimumkan utility
sebagaimana dalam teori konvensional yang mendorong pada isyraf dan
tabdzir; dua sifat tercela yang dilarang oleh Al-Quran.

Penerapan Maslahah dalam Permasalahan Ekonomi

Penerapan maslahah dalam ekonomi Islam (muamalah) memiliki
ruang lingkup yang lebih luas dibanding ibadah. Ajaran Islam tentang
muamalah umumnya bersifat global, karena itu ruang ijtihad untuk bergerak
lebih luas. Ekonomi Islam yang menjadi salah satu bidang muamalah
berbeda dengan ibadah murni (ibadah mahdhah). Ibadah bersifat dogmatik
(ta’abbudi), sehingga sedikit sekali ruang untuk berijtihad.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 146

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Jadi, berbeda dengan majal ijtihad dalam muamalah, ijtihad dalam
bidang ibadah sangat sempit. Ekonomi Islam (muamalah) cukup terbuka
bagi inovasi dan kreasi baru dalam membangun dan mengembangkan
ekonomi Islam. Oleh karena itu prinsip maslahah dalam bidang muamalah
menjadi acuan dan patokan penting. Apalagi bila menyangkut kebijakan-
kebijakan ekonomi yang oleh Shadr dikategorikan sebagai Manthiqgah al-
Firagh al-Tasyri'iy (area yang kosong dari tasyri /hukum). Sedikitnya nash-
nash yang menyinggung masalah yang terkait dengan kebijakan-kebijakan
ekonomi teknis, membuka peluang yang besar untuk mengembangkan
ijtihad dengan prinsip maslahah.

Kemaslahatan dalam bidang muamalah dapat ditemukan oleh
akal/pemikiran manusia melalui ijtihad. Misalnya, akal manusia dapat
mengetahui bahwa curang dan menipu dalam kegiatan bisnis adalah
perilaku tercela. Demikian pula larangan praktik riba. Para filosof Yunani
yang hidup di zaman klasik, bisa menemukan dengan pemikirannya bahwa
riba adalah perbuatan tak bermoral yang harus dihindari.

Al-Mashlahah sebagai salah satu model pendekatan dalam ijtihad
menjadi sangat vital dalam pengembangan ekonomi Islam dan siyasah
igtishadiyah (kebijakan ekonomi). Mashlahah adalah tujuan yang ingin
diwujudkan oleh syariat. Mashlahah merupakan esensi dari kebijakan-
kebijakan syariah (siyasah syar’iyyah) dalam merespon dinamika sosial,
politik, dan ekonomi. Maslahah "ammah (kemaslahatan umum) merupakan
landasan muamalah, yaitu kemaslahatan yang dibingkai secara syar’i,
bukan semata-mata profit motive dan material rentability sebagaimana
dalam ekonomi konvensional.

Dengan demikian, pengembangan ekonomi Islam dalam
menghadapi perubahan dan kemajuan sains teknologi yang pesat haruslah
didasarkan kepada maslahah, karena itu untuk mengembangkan ekonomi
Islam, para ekonom muslim cukup dengan berpegang kepada maslahah.
Karena maslahah adalah saripati dari syariah. Para ulama menyatakan,
"Haitsu Kaanat al-Syariah, Takunu al-Mashlahah” (di mana ada maslahah,

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 147

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

maka di situ ada syariah Allah). Dengan demikian maslahah adalah konsep
paling utama dalam syariat Islam.

Kemaslahatan dalam ibadah umumnya sulit dijangkau pemikiran
manusia, seperti mengapa shalat fardhu hanya lima kali sehari semalam,
mengapa shalat subuh dua rakaat, mengapa shalat isya 4 rakaat, mengapa
hajar aswad sunnah dicium dan banyak contoh lainnya. Seandainya tidak
ada nash dan Nabi Muhammad menjelaskan, niscaya manusia tidak bisa
menjangkau dan menemukannya. Para ulama hanya bisa mereka-reka
hikmahnya, yang bentuknya bukan elaborasi prinsip maslahah, tetapi
berupa hikmah dan falsafah tasyri’ belaka.

Sedangkan dalam bidang muamalah, manusia dapat menemukan
maslahah suatu syariah. Misalnya, mengapa Ibnu Taimiyah membenarkan
intervensi harga oleh pemerintah, padahal Nabi Saw tidak melakukanya.
Mengapa Umar mengimpor gandum dari Mesir ketika terjadi kelangkaan
gandum di Madinah, mengapa dalam transaksi ekonomi harus ada saksi
yang adil, mengapa riba, gharar, spekulasi, penipuan, kecurangan, maysir
dilarang dan mengapa bagi hasil ditawarkan dan banyak contoh lainnya.

Muamalat adalah aturan syariah tentang hubungan sosial-ekonomi di
antara manusia. Dalam muamalat, dijelaskan secara luas illat, rahasia dan
tujuan kemaslahatan suatu hukum muamalat. Ini mengandung indikasi agar
manusia memperhatikan kemaslahatan dalam bidang muamalat dan tidak
hanya berpegang pada tuntutan teks nash semata, karena mungkin suatu
teks ditetapkan berdasarkan kemaslahatan tertentu, kondisi, adat, waktu
dan tempat tertentu. Sehingga ketika maslahah berubah maka berubah
pula ketentuan muamalah (perekonomian)

Dengan pertimbangan maslahah, regulasi perekonomian bisa
berubah dari teks nash kepada konteks nash yang mengandung maslahah.
Misalnya, Nabi Muhammad Saw tidak mau mencampuri persoalan harga di
Madinah, ketika para sahabat mendesaknya untuk menurunkan harga.
Tetapi ketika kondisi berubah di mana distorsi harga terjadi di pasar, lbnu
Taimiyah mengajarkan bahwa pemerintah boleh campur tangan dalam
masalah harga. Secara tekstual, lbnu Taymiyah kelihatannya melanggar

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 148

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

nash hadits Nabi Saw. Tetapi karena pertimbangan kemaslahatan, di mana
situasi berbeda dengan masa Nabi, maka lbnu Taymiyah memahami hadits
tersebut secara kontekstual berdasarkan pertimbangan maslahah.

Kehadiran lembaga-lembaga perbankan dan keuangan syariah juga
didasarkan kepada maslahah. Inovasi zakat produktif dan waqaf tunai juga
didasarkan kepada maslahah. Pendeknya semua aktivitas dan perilaku
dalam perekonomian acuannya adalah maslahah. Jika di dalamnya ada
kemaslahatan, maka hal itu dibenarkan dan dianjurkan oleh syariah.
Sebaliknya jika di sana ada kemudratan dan mafsadah, maka prakteknya
tidak dibenarkan, seperti intikar, najasy, spekulasi valas dan saham, gharar,
judi, dumping, dan segala bisnis yang mengandung riba.

Analisis Need and Wants Perspektif Al-Ghazali

Imam al-Ghazali dikenal sebagai seorang ulama yang amat rinci
dalam mengupas subjek yang ditulisnya terutama sekali yang berkaitan
dengan persoalan hati nurani, keinginan, kebutuhan, syahwat dan lain-lain.
Apakah kebutuhan itu? Apakah ia sama dengan keinginan? Bagaimana
hubungan antara kebutuhan dan keinginan (syahwat), akidah dan manfaat
(utility)? Ini adalah pertanyaan-pertanyaan yang menyibukkan pikiran para
filosof termasuk Beliau, dari zaman dahulu hingga sekarang. Dan ternyata
al-Ghazali berhasil menjawab pertanyaan-pertanyaan tersebut dengan
sangat mendalam, comprehensive dan akurat. Justru karena jawaban yang
diberikan sang Imam itulah, tampaknya kini telah menjadi acuan dan obor
penerang bagi para ekonomi Muslim yang sedang mengembangkan disiplin
ilmu ekonomi Islam.

Al-Ghazali nampaknya membedakan dengan jelas antara keinginan
(raghabah dan syahwah) dan kebutuhan (hajat), sesuatu yang tampaknya
agak sepele tetapi memiliki konsekuensi yang amat besar dalam ilmu
ekonomi. Bahkan dari pemilahan dan pembedaan antara keinginan (wants)
dan kebutuhan (needs) akan sangat terlihat betapa bedanya ilmu ekonomi
Islam dan ilmu ekonomi konvensional. Munculnya ilmu ekonomi
konvensional sendiri diyakini oleh para penggagasnya karena terjadi
kesenjangan antara sumber-sumber daya yang terbatas (limited resources)

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 149

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

dihadapkan pada keinginan manusia yang tidak terbatas (unlimited wants).
Pandangan ini telah menjadi semacam ideology intelektual yang sudah
taken for granted dan abash dalam semua teks book ekonomi hari ini yang
karenanya justruu telah berubah menjadi sindroma yang berbahaya bagi
kelangsungan kehidupan manusia di bumi.

Menurut Imam al-Ghazali, kebutuhan adalah keinginan manusia untuk
mendapatkan sesuatu yang diperlukan dalam rangka mempertahankan
kelangsungan hidupnya dan menjalankan fungsinya. Selain melihat
kebutuhan sebagai sesuatu yang independent dan obyektif, beliau juga
memandangnya sebagai sesuatu yang subyektif bahkan mungkin
penjelasannya lebih luas pada kasus kedua daripada yang pertama. Ini
dapat dijelaskan misalnya, dengan melihat kebutuhan makanan untuk
menolak kelaparan dan melangsungkan kehidupan, kebutuhan pakaian
untuk menolak panas dan dingin. Pada tahapan ini mungkin tidak bisa
dibedakan antara keinginan (syahwat) dan kebutuhan dan terjadi
pjersamaan umum antara homo economicus dan homo islamicus. Namun
individu harus mengetahui bahwa tujuan utama diciptakannya nafsu ingin
makan misalnya, (syahwat al-Tha’am) adalah menggerakkannya mencari
makanan dalam rangka menutup kelaparan sehingga fisik manusia tetap
sehat dan mampu menjalankan fungsinya secara optimal sebagai hamba
Allah yang beribadah kepada-Nya. Di sinilah letak perbedaan mendasar
antara filosofi yang melandasi teori permintaan Islami dan konvensional.
Beliau selalu mengaitkan kegiatan memenuhi kebutuhan dengan tujuan
utamaj manusia diciptakan. Manakala manusia lupa pada tujuan
penciptaannya, maka esensinya pada saat itu tidak berbeda dengan
binatang ternak yang makan karena lapar saja.

Anehnya, ilmu ekonomi konvensional tidak terlalu merisaukan
perbedaan ini. Mereka tetap berpendirian bahwa kebutuhan adalah
keinginan, dan sebaliknya. Padahal konsekuensi dari penyamaan ini
berakibat pada terkurasnya sumber-sumber daya alam secara membabi
buta , serakah dan menciptakan ketidakseimbangan ekologi yang gawat.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 150

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Maka tidak heran jika sekarang terjadi bermacam-macam bencana alam

yang mengerikan dibsebabkan doktrin keinginan sama dengan kebutuhan.

Perilaku Konsumen Muslim adalah Memaksimumkan Maslahah

Karena menurut al-Ghazali, hendaknya seseorang itu dalam segala
aktivitasnya sesuai dengan maqashid al-Syariah yang lima, maka tak
terkecuali ketika ia berkonsumsi. Dalam ihya’nya, al-Ghazali membagi tiga
tingkatan konsumsi: 1) sad ar-Ramaq dan ini disebut juga had ad-Dharurah,
had al-Hajah dan yang tertinggi adalah had at-Tana’um.

Yang dimaksud dengan had ar-Ramaq adalah tingkatan konsumsi
yang paling rendah dan bila manusia berada dalam kondisi ini, ia hanya
mampu bertahan hidup dengan penuh kelemahan dan kesusahan.
Tingkatan at-Tana’um digambarkan bahwa individu pada tahapan ini
melakukan konsumsi tidakhanya didorong oleh usaha memnuhi kebutuhan
an sich, tetapi juga bertujuan untuk bersenang-senang. Dan ini tidak cocok
dengan kehidpan seorang muslim.

Antara had ad-Dharurah dan had at-Tana’um terdapat area yang
sangat luas disebut had al-Hajah. Di mana kesemuanya halal dan mubah.
Beliau menasihati kita agar sedapat mungkin menetap di had al-Hajah
dengan sedekat mungkin mendekati had ad-Dharurah dalam rangka
meneladani para Nabi dan Wali Allah. Berbeda jauh sekali dengan perilaku
konsumsi dalam kaitannya dengan utility dalam ekonomi konvensional,
tujuan konsumsi seseorang adalah untuk memaksimalkan utility, maka
dalam ekonomi Islam untuk memaksikmumkan maslahah al-Khamsah.
Utility adalah sebuah konsep yang kepuasaan (manfaatnya) bersifat
material dan keduniaan belaka, mendorong seseorang berperilaku tamak,
serakah dan boros. Sedangkan maslahah adalah kemanfaatan yang
mengandung unsur-unsur akhirat, bersifat spiritual dan transendental.
Maslahah Mursalah (Kemaslahatan Umum)

Menurut Prof. T.M. Hasbi Ash-Shiddigiy yang dimaksud dengan
Maslahah Mursalah adalah “ Memelihara maksud al-Syari’ (Allah) dengan
cara menolak segala jalan yang merusak mahluk hidup”’ atau dapat pula

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 151

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

didefenisikan sebagai "pemberian hukum terhadap suatu kasus atas dasar
kemasahatan yang secara khusus tidak tegas dinyatakan oleh al-quran
dan hadist, sedangkan apabila di kerjakan, jelas akan membawa
kemaslahatan yang bersifat umum dan apabila ditinggalkan jelas akan
mengakibatkan mafsadat (kerusakan) yang bersifat umum pula.”
Imam asy-Syathibi memberi kriteria maslahat dengan tiga ukuran :
> Tidak bertentangan dengan maqashid al syariah yang bersifat al-
Dharuriyyah (hifdh al din, hifdh al-nafs, hifdh al-‘aql, hifdh al-nasl,
hifdh al-mal), hajiyyah dan tahsiniyyah.
» Rasional, dalam arti bisa diterima oleh orang cerdik cendikiawan (ah/
al-dzikr).
» Hasil akhirnya adalah terangkatnya masalah. (Ushul Figh
Metodologi Hukum Islam : 171-172)

Kita ambil contoh studi kasus sebagai berikut: Pengadaan Mata Uang
Al-Quran dan al-Sunnah tidak menyebutkan tentang perlunya
menciptakan suatu alat tukar semacam mata uang. Syariah tidak
memerintahkan ataupun melarangnya. Namun, dengan pertimbangan
kemaslahatan umum maka pengadaan mata uang ini dianjurkan.
Alasannya adalah jika uang tidak diciptakan, maka masyarakat akan
mengalami kesulitan dalam bertransaksi. Sedangkan apabila alat tukar ini
diciptakan, maka jelas akan memudahkan transaksi ekonomi masyarakat.
Serta dapat memenuhi beberapa fungsi uang yang lain seperti fungsinya
sebagai alat hitung dan sebagainya. Dengan demikian, maka pengadaan
mata uang adalah dianjurkan dengan dasar hukum maslahah mursalah.
Dasar Pengklasifikasian Barang & Jasa Dengan Pengukuran Al-
Maslahah
Syariah Islam sangat concern terhadap penjagaan agama, jiwa,
akal, kehormatan dan harta (Maqashid al-Syariah). Dalam pemenuhannnya
kita harus merujuk terhadap perundang-undangan, tatanan masyarakat
yang berbeda-beda. Perbedaan ini sangat memungkinkan dikarenakan
perbedaan daerah, musim, zaman, dan adat istiadat (kebiasaan)

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 152

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

menjadikan ukuran kebutuhan masyarakat baik yang bersifat dharuriyyah,

hajiyyah dan tahsiniyyah. Oleh karenanya harus ada ukuran yang pasti

dalam penentuan apakah suatu kebutuhan barang atau jasa dalam suatu
negara termasuk kategori dharuriyyah, hajiyyah ataupun tahsiniyyah,

Karena selama ini belum dikemukakan batasan-batasan yang secara

umum dapat mengklasifikasikan kebutuhan-kebutuhan (barang atau jasa)

disebabkan perkembangannya yang selalu berubah akibat perubahan

zaman, tekhnologi, ilmu pengetahuan dan beberapa faktor lainnya di

masyarakat.

Cara pengklasifikasian barang dan jasa

Untuk mengetahui barang atau jasa apakah termasuk dharuriyyah,
hajiyyah atau tahsiniyyah maka dilakukan penghitungan derajat umum
kepentingan suatu komoditas. Makalah ini merujuk pada tulisan Dr.

Muhammad Abdul Mun’im Afar dalam bukunya al-Muthallibat Al-

Igtishadiyyah Li Tahqiqi Maqashid Al-Syariah Fi Iqtishodin Islamiyyin.

Dalam buku tersebut, penghitungan ini dilakukan berdasarkan pada 8

kriteria berikut:

1. Sejauh mana peran dan kepentingan barang dan jasa tersebut dalam
menegakkan aturan syariah dan da’wah Islam.

2. Sejauh mana peran dan kepentingan barang dan jasa tersebut dalam
perealisasian keamanan masyarakat.

3. Sejauh mana peran barang dan jasa tersebut dalam mencapai tujuan
umum masyarakat, seperti kemandirian ataupun pencapaian
kesejahteraan hidup.

4. Sejauh mana peran barang dan jasa tersebut dalam menjaga
kebutuhan jasmani dan rohani.

5. Bagaimana pola pendistribusian barang dan jasa itu di pelbagai strata
sosial yang berbeda.

6. bagaimana kemampuan masyarakat untuk mengakses/mendapatkan
barang dan jasa tersebut.

7. Ada/tidaknya barang substitusi ketika barang tersebut sulit di temukan.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 153

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

8. Ada/tidaknya situasi khusus yang terjadi pada saat itu seperti perang,

bencana alam dan lain sebagainya.

Sedangkan cara penetapan derajat umum kepentingan barang dan
jasa adalah sebagai berikut:
e Point1-5
Barang dan jasa yang mempunyai keterkaitan sangat khusus dengan lima
point di atas mempunyai nilai 3°, semakin tidak mempunyai keterkaitan
nilainya semakin menurun menjadi 2° atau 1° dan apabila tidak mempunyai
keterkaitan sama sekali maka nilainya menjadi 0°
e Point6
Apabila barang tersebut mudah didapatkan maka nilainya 3°semakin sulit
ditemukan maka nilainya semakin menurun menjadi 2° atau 1°, dan 0°
apabila tidak mungkin didapatkan.
e Point7
Semakin banyak barang substitusi maka nilainya 3°, semakin sedikit maka
nilainya semakin menurun menjadi 2° atau 19, apabila tidak ada sama
sekali barang substitusi maka nilainya 0°
e Point8
Ada/tidaknya kondisi abnormal. Bila kondisi ada, maka ia merupakan
derajat paling tinggi diantara yang lain. Karena ini berarti keadaannya
benar-benar darurat, seperti ketika terjadi perang atau bencana alam.

Cara penghitungan untuk menentukan derajat umum

Rumus : Derajat umum = > derajat barang

> kriteria yang menghasilkan derajat
Formula di atas akan menghasilkan nilai derajat dari suatu komoditas
yang mana nantinya akan dimasukkan kedalam range derajat sehingga
dapat di deteksi apakah komoditas itu termasuk dalam jenis katagori barang

dharuriyyah, hajiyyah atau yang lainnya.

Pengklasifikasian Barang Menurut Range Nilainya :
NO | RANGE NILAI DERAJAT KATAGORI

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 154

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

1 > 2.5 Dharuriyyah

2 2 -25 Penyempurna
dharuriyyah

3 1.5- 2 Hajiyyah

4 1 -1.5 Penyempurna hajiyyah

5 0.5- 1 Tahsiniyyah

6 0- 0.5 Penyempurna
tahsiniyyah

Ukuran diatas bukanlah ketetapan hukum syariah tapi hanyalah metode
yang menjelaskan secara umum keutamaan barang bagi masyarakat
dengan menggunakan pendekatan atau perkiraan.
Studi Kasus Pada Kenaikan BBM tahun 2022

Isu yang paling hangat saat ini adalah kenaikan harga BBM. BBM
diyakini sebagai salah satu komoditas yang essensial bagi rakyat. Penulis
akan mencoba menganalisa perhitungan urgensi komoditas BBM jika
disesuaikan dengan konsep maslahah. Perhitungan akan berdasarkan
Metodologi yang dikembangkan oleh Dr. Muhammad Abdul Mun’im ‘Afar
dalam bukunya Muthallabat Al Iqtishodiyyah Li Tahqiqi Maqashid Al Syariah
Fi Igtishodi Islami. Nah, untuk mengetahui sejauh mana tingkat urgensi
komoditas ini bagi masyarakat, perlu diadakan penelitian dengan membuat
kuisoner untuk diisi oleh masyarakat setempat yang kita tuju, dengan sistem
random sampling minimal 30% dari jumlah populasi. Dengan kriteria point-
point di atas, masyarakat bebas menentukan pilihan pandangan mereka
terhadap BBM dalam segala urgensitasnya. Hal ini bertujuan, agar
pendapat yang timbul tidak bersifat subyektif dari penulis. Kemudian,
setelah dilakukan penelitian, umpama diperoleh hasil kesimpulan sebagai
berikut:
NO KONDISI DERAJAT | KESIMPULAN MASYARAKAT
Bagi keperluan dakwah Islam, BBM

Urgensi BBM . _
1 _ 1 tidak terlalu urgen, karena tidak
bagi agama
berhubungan secara langsung.
M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 155

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Bahan bakar sangat dibutuhkan

o untuk menyuplai prasarana
Perealisasian

2 | BBM terhadap 2

keamanan

keamanan (misalnya untuk
transportasi TNI dan aparat
kepolisian) serta perlengkapan
tempur tentara nasional.

BBM sangat penting untuk
merealisasikan tujuan umum, yaitu
sebagai sumber energi yang utama

. yang dibutuhkan oleh industri
Perealisasian

3 | BBM terhadap 3

tujuan umum

maupun rumah tangga. BBM
merupakan komponen produksi
dari hampir semua industri.
Sehingga kenaikan harganya akan
menyebabkan kenaikan komoditas

yang lain.

Bagi kepentingan jasmani ataupun
rohani BBM dirasa tidak berperan

Menjaga .
4 , 0 secara langsung, sebagaimana
kehidupan .
pentingnya bahan-bahan makanan
sehat.
o Kebutuhan akan BBM menyebar di

5 | Pendistribusian 3
semua strata sosial
Adalah sangat memungkin-kan

Akses :
6 3 bagi semua anggota masyarakat
masyarakat
untuk mengak-sesnya
Tersedia barang substitusi BBM ,
tapi amat terbatas dan tidak bisa
Barang .
7 o 3 menggantikan kedudukan BBM
substitusi .
secara sempurna dikarenakan
perbedaan karakteristiknya.
M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 156

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

8 Kondisi yang Tidak diketemukan kondisi
berbeda abnormal
Total derajat 15

Gambar 1. Analisa table perhitungan derajat kepentingan komoditas BBM
di Indonesia, studi kasus pada tahun 2022

Derajat umum urgensi komoditas BBM = > derajat barang

Jumlah kriteria yang menghasilkan

derajat
= 15
7
= 2,14
Kesimpulan : BBM termasuk dalam kategori penyempurna
dharuriyyah

Melihat hasil perhitungan di atas, dapat disimpulkan bahwa
komoditas BBM merupakan salah satu komoditas yang essensial bagi
rakyat, dengan derajat umum sebagai Penyempurna Kebutuhan
Dharuriyyah. Sebagai konsekuensi dari tingkat kepentingan komoditas ini,
maka pemerintah sebagai pemegang otoritas ekonomi harus menjamin
agar komoditas ini bisa diakses secara mudah oleh rakyat. Artinya tidak
diperbolehkan adanya kondisi ynag menyebabkan rakyat kesulitan untuk
mendapatkannya, termasuk sebab tingginya harga. Jadi, pemerintah harus
mengatur sedemikian rupa agar seluruh lapisan masyarakat bisa
mendapatkannya tanpa terkecuali.

Bila system pasar dirasa bisa mengakomodir diaksesnya komoditas
ini dengan mudah oleh masyarakat, maka pemerintah boleh melepaskan
mekanisme pembentukan harga dan pendistribusiannya pada pasar.
Namun jika tidak, maka pemerintah harus mengambil intervensi untuk

menjamin ‘accessibilitas’ komoditas itu.

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 157

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Menurut Hasanuz Zaman (1991), kenaikan harga barang essensial
akan lebih menyengsarakan rakyat yang miskin dari pada yang kaya.
Namun, menurutnya kenaikan harga ini tidak akan berpengaruh terlalu
besar, dengan asumsi Negara mempunyai asuransi sosial yang sangat
kuat. Walaupun begitu, negara juga tetap harus mengadakan intervensi
harga untuk menjaga kestabilan harga barang-barang yang essensial itu.
Kesimpulan

Al-Ghazali seorang pemikir muslim handal di abad pertengahan,
mampu memunculkan konsep maslahah dan konsumsi yang rasional nan
penuh sosial, serta mampu membedakan antara needs dan wants, yang
menjadi titik tumpu para pemikir ekonomi muslim selanjutnya. Konsep
maslahah yang ditawarkan, begitu komprehensif, dan mengakomodir
segala kebutuhan umat manusia, baik di dunia dan pasca kehidupan di
dunia (akhirat). Beliau menekankan pentingnya niat dalam melakukan
konsumsi dan menggapai maslahah, sehingga tidak kosong dari makna
ibadah kepada Allah dan steril.

Dengan adanya konsep maslahah yang ditawarkan al-Ghazali ini,
diharapkan pemerintah sebagai otoritas pengambil kebijakan, harus
membuat aturan/regulasi terhadap harga barang-barang dan jasa yang
menjadi kebutuhan hajat hidup orang banyak, dan harga barang-barang
yang bukan termasuk kebutuhan dharuriyyah, hajiyyah atau tahsiniyyah.
Wallahu ‘alam bish Shawab.

Referensi

Al-Ghazali, 2000, “al-Mustashfa fi ‘ilm al-Ushul’ Penerbit Daar al-Kotob
al-limiyah, Beirut — Lebanon.

------------ , 1999, “lhya’ ‘Ulum al-Din” Penerbit Toha Putra Semarang —
Jawa Tengah, Indonesia.

Al-Syathibi, 1994, ”Al-Muwafaqat’ Penerbit : Daar al-lIslamiyah, Beirut.

‘Afar, Muhammad Abdul Mun’im, 2002, “al-Mutathallibat Al-
Igtishadiyyah Li Tahqiqi Maqashid Al Syariah Fi Iqtishadin

M DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 158

Journal of Islamic Studies



(Abdussalam dan Abdullah Shodiq)
Maqashid As-Syariah Perspektif Inam Al-Ghazali; Studi Literasi Maslahah Mursalah

Islamiyyin” hal.13-17. Penerbit: al-Mamlakah al-’Arabiyah al-
Su’udiyyah.

Al-Buthy, Ramdhan, 1990, "Dhawabit al-Mashlahah’, hal. 45, Penerbit
: Daar al-Muttahidah, Cetakan kelima.

Aziz, Abdul, 2004, “Ekonomi Sufistik Model al-Ghazali’ Penerbit CV.
Wangsamerta Jakarta.

Bakhri, S., Saiban, K., & Munir, M. (2022). Peran Lembaga Keuangan
Syariah dalam Industri Halal sudut Pandang Magosid
Syariah. Tasharruf:  Journal of Islamic Economics and

Business, 3(1), 11-29.
https://journal.itsnupasuruan.ac.id/index.php/tasharruf/article/vie
w/88

Basri, lkhwan Abidin, 2008, Cetakan pertama, Penerbit: PT. Aqwam
Media Profetika Kertasura — Solo.

Hasan, Zubair, 2005, Treatment of Consumption in Islamic Economics:
An Appraisal J.KAU: Islamic Econ Journal., Vol.18, No. 2, pp.29-
46 (2005 A.D/1426 A.H) MPRA Paper No.3059, posted 07 Nov
2007/02:55.

Karim, Adiwarman, 2007. “Kajian Mikro Islami’ Penerbit: PT.
RajaGrafindo — Jakarta.

Khaf, Monzer, 1995, "Ekonomi Islam, Tela’ah Analitik Terhadap Fungsi
Sistem Ekonomi Islam” Cetakan 1, Penerbit: Pustaka Pelajar
Glagah UH IV, Yogyakarta.

Khan, Fahim, 1995, “Essay in Islamic Economics”, Journal of Research
in Islamic Economics (JRIE)

Mahsun, M., Saiban, K., & Munir, M. (2022). Pengembangan
Pendidikan Vokasi Perspektif Maqgasid al-Syarah dalam
Mewujudkan  Sumber Daya Manusia yang Produktif
Maslahah. Bidayatuna Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah
Ibtidaiyah, 5(2), 126—148.
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1718

Sakti, Ali, 2007, “Analisis Teoritis Ekonomi Islam; Jawaban Atas
Kekacauan Ekonomi Modern” Penerbit : PARADIGMA & AQSA.

M()DERASI Vol. 2 No. 2 Desember 2022 | 159

Journal of Islamic Studies



