Sepakat : Jurnal Pastoral Kateketik,

Volume XI Nomor 2 September 2025

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169
DOI: https:// 10.58374/sepakat.v11i2.448

Available online at: https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat

OPE

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: STUDI
TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN
HIDUP BERDASARKAN LAUDATO SI°

Vinsensia Yulisa Crespany!” Maria Imelda?

12Sekolah Tinggi Kateketik Pastoral Katolik Bina Insan Keuskupan Agung Samarinda -
Indonesia

Alamat: JI. WR. Soepratman, No. 2, Samarinda, 75121, Kalimantan Timur, Indonesia.
Korespondensi penulis: vinsensiayulisac@gmail.com™*

Abstract. The ecological crisis has attracted much attention worldwide. The Church has also called
for action. Through the encyclical written by Pope Francis, a call for positive transformation in
response to the ecological crisis has been made. This study aims to examine the role of the Church as
an agent of transformation and to implement the understanding of Laudato si' in concrete action. The
method used is a literature review with a qualitative descriptive approach, examining Church
documents such as Laudato si’ and other secondary data. The results of this study indicate that the
Church is an agent of ecological transformation with a crucial role in promoting ecological well-
being. Within Laudato si’, three aspects form the Church’s implications: ecological conversion,
liturgy, and faith education, which foster ecological awareness and solidarity with the victims of the
ecological crisis. The Church is not merely a messenger but actively serves as a driving force for
sustained change.

Keywords: Agents, implications Laudato si’, transformation.

Abstrak. Krisis ekologis telah menarik perhatian besar di seluruh dunia. Gereja juga telah
menyerukan tindakan nyata. Melalui ensiklik yang ditulis oleh Paus Fransiskus, disampaikan ajakan
untuk melakukan transformasi positif sebagai tanggapan terhadap krisis ekologis. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji peran Gereja sebagai agen transformasi serta mengimplementasikan
pemahaman atas Laudato si’ dalam tindakan konkret. Metode yang digunakan adalah studi pustaka
dengan pendekatan deskriptif kualitatif, menelaah dokumen Gereja seperti Laudato si’ dan data
sekunder lainnya. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Gereja merupakan agen transformasi
ekologis yang memiliki peran penting dalam memajukan kesejahteraan ekologis. Dalam Laudato si’,
terdapat tiga aspek yang membentuk implikasi peran Gereja: pertobatan ekologis, liturgi, dan
pendidikan iman, yang menumbuhkan kesadaran ekologis serta solidaritas terhadap para korban krisis
ekologis. Gereja tidak hanya menjadi pembawa pesan, tetapi juga secara aktif berperan sebagai
penggerak perubahan berkelanjutan.

Kata kunci: Agen, implikasi Laudato si’, transformasi.

Received: Agustus 28, 2025; Revised: September 25, 2025, Accepted: September 28, 2025; Online
Available: September 30, 2025;
*Corresponding author, vinsensiayulisac@gmail.com



https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat
mailto:vinsensiayulisac@gmail.com
mailto:vinsensiayulisac@gmail.com

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

1. LATAR BELAKANG

Sejak awal mula penciptaan, manusia hidup berdampingan dengan alam ciptaan
Allah. Dalam kisah penciptaan Allah menciptakan alam semesta terlebih dahulu dari pada
manusia (Kej 1:1). Manusia adalah penguasa seluruh ciptaan sebab manusia merupakan
gambar dan citra Allah itu sendiri. Hal ini terdapat dalam kejadian 1: 28 “Allah
memberkati mereka, lalu Allah berfirman kepada mereka: ‘“Beranakcuculah dan
bertambah banyak; penuhilah bumi dan taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di
laut dan burung-burung di udara dan atas segala binatang yang merayap di bumi.” Allah
memberikan kepercayaan kepada manusia untuk mengelola dengan baik seluruh ciptaan-
Nya.

Namun, semakin manusia berkembang dan semakin zaman terus melangkah
maju. Manusia mulai sedikit lebih serakah, ia semakin lupa akan apa yang dipercayakan
Allah kepadanya yaitu mengelola alam semesta bukan mengeksploitasi alam untuk
kepentingan diri sendiri. Paus Paulus VI dalam surat apostoliknya Octogesima Advenias
menyoroti tentang ekspoloitasi alam yang dilakukan secara tidak bertanggunng jawab
oleh manusia (OA art. 21-22). Paus Paulus VI juga mengkritik penafsiran yang kurang
tepat perihal perintah Allah ketika penciptaan yang terdapat dalam Kejadian 1:28.
Manusia adalah rekan kerja Allah dalam karya penciptaan (cooperator Dei), dan oleh
karena itu, tugas manusia adalah memelihara, menjaga, dan menyempurnakan dunia
ciptaan, bukan merusaknya demi kepentingan egoistik atau konsumtif.

Krisis lingkungan hidup dewasa ini telah mencapai titik yang mengkhawatirkan,
salah satunya ditandai oleh fenomena desertifikasi, yaitu degradasi lahan subur menjadi
tanah gersang akibat ulah manusia dan perubahan iklim. Proses ini tidak hanya
menyebabkan hilangnya produktivitas lahan, tetapi juga berdampak luas terhadap
ketahanan pangan, migrasi penduduk, kemiskinan, dan ketidakstabilan sosial.
Desertifikasi kini bukan sekadar persoalan ekologi teknis, tetapi juga merupakan masalah
moral, sosial, dan spiritual. Selain itu juga, muncul aktivitas pertambangan yang
berlebihan. Aktivitas pertambangan ini menyebabkan kerusakan hutan yang megancam
ekosistem alami Indonesia secara serius (Ardhana 2011). Berbagai macam aktivitas
pertambangan yang telah ada di Indonesia. Salah satunya adalah pertambangan batu bara,

kegiatan pertambangan batu bara yang terjadi secara terus menerus akan merusak kualitas



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

tanah. Bahkan, aktivitas pertambangan batu bara telah merusak sumber-sumber mata air
dan sungai yang digunakan masyarakat bagi kebutuhan sehari-hari.(Razi 2021)

Manusia memang membutuhkan hasil alam untuk kebutuhannya sehari-hari dan
keberlangsungan hidupnya. Tetapi mengelola bukan berarti mengeruknya habis, apa lagi
hanya demi keuntungan diri sendiri. Alam semesta memberikan dirinya menjadi sumber
pencaharian atau lapangan perkerjaan bagi manusia (Wijaya 2024). Tetapi, manusia
justru menjadi agen yang mempertahankan budaya keserakahan, kerusakan lingkungan
merupakan bagian dari merebaknya budaya kekerasan antar manusia (ekonom, politik,
sosial dan fisik) dan sekaligus bentuk akhir dari tindak kekerasan manusia (“masyarakat™)
terhadap alam. Ketidaknyamanan hidup karena banjir rutin (setiap musim hujan),
kenaikan suhu udara, kekeringan, dan erosi merupakan beberapa bentuk “pembalasan”
alam terhadap tindakan keserakahan manusia (Pranadji 2005). Bentuk pembalasan ini
sekaligus merupakan peringatan bahwa alam semesta sedang dalam kondisi yang
memperihatinkan.

Data Global Forest Watch menunjukkan paparan deforestasi di Indonesia sangat
tinggi, khususnya di Kalimantan dan Papua. Dalam kurun waktu tahun 2002 hingga 2024,
Indonesia kehilangan sekitar 10,7 juta hektare hutan primer basah, yang mewakili 34%
dari total kehilangan tutupan pohon pada kurun waktu yang sama. Luas keseluruhan hutan
primer basah di Indonesia tercatat menyusut sebesar 11% selama dua dekade tersebut.
(Watch n.d.)

Kemudian, berdasarkan laporan Intergovermental Panel on Climate Change
(IPCC), para ilmuwan mencatat bahwa perubahan iklim telah terjadi secara menyeluruh
di berbagai wilayah dan sistem iklim global. Sejumlah fenomena yang diamati tergolong
ekstrem dan belum pernah terjadi dalam ribuan hingga ratusan ribu tahun terakhir.
Beberapa dampak, seperti kenaikan permukaan laut, diperkirakan bersifat ireversibel
dalam rentang waktu ratusan hingga ribuan tahun ke depan. Aktivitas manusia secara
tegas diidentifikasi sebagai penyebab utama perubahan iklim, dengan karbon dioksida
(CO») sebagai pendorong utama, di samping gas rumah kaca dan polutan udara lainnya.
Arah perubahan iklim di masa depan sangat ditentukan oleh tindakan manusia saat ini.
(Change 2021)

Hal yang menyedihkan dari sifat manusia adalah kesadaran dan hati nurani yang

sudah mulai pudar. Pemahaman sudah diberikan dan bahkan dengan tingkat

156  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

kecerdasannya manusia sudah mengetahui apa yang ia lakukan tetapi tetap
melakukannya. Pengandaian dari sifat ini adalah “saya sadar, saya tau tetapi tetap saya
lakukan”. Manusia memiliki kecerdasan tetapi belum mampu memilih tindakan yang
bijak. Oleh sebab itu, keprihatinan terhadap ekologi dan sifat manusia ini menarik banyak
perhatian dunia, banyak sekali seruan-seruan yang digaugkan untuk memberikan
kesadaran bagi manusia dan langkah awal untuk sebuah transformasi yang baik bagi
lingkungan hidup. Gereja katolik pun memberikan perhatian akan hal ini.

Karena keprihatinan ini Paus Yohanes Paulus II menyuarakan berkaitan tentang
lingkungan hidup dalam sebuah ensiklik Centessimus Annus. Paus merasa prihatin karena
manusia bukannya melaksanakan tugas sebagai rekan kerja Allah dalam karya
penciptaan, manusia justru menempatkan dirinya seolah-olah sebagai Allah yang
memiliki seluruh ciptaan. Dalam ensiklik Centessimus Annus no 37 Paus Yohanes Paulus
IT melihat bahwa manusia sangat dipenuhi oleh hasrat untuk “memiliki” dan “menikmati”
ketimbang memperhatikan soal “kodrat” dan “pertumbuhan”. Hasrat untuk “memiliki”
dan “menikmati” itulah yang menyebabkan manusia menyimpang dari tugas dan
kewajibannya yang utama, yakni ambil bagian dalam karya penciptaan Allah dengan
menjaga dan melestarikan alam ciptaan. “Selain masalah konsumerisme, yang
memprihatinkan juga dan erat berhubungan dengannya adalah soal lingkungan hidup.
Karena manusia lebih ingin memiliki dan menikmati daripada menemukan dan
mengembangkan dirinya, ia secara berlebihan dan tidak teratur menyerap sumber-sumber
daya bumi maupun hidupnya sendiri...”(Yohanes Paulus II 1991)

Kirisis lingkungan hidup dan kerusakan alam semesta juga menjadi keprihatinan
Paus Fransiskus. Paus mengeluarkan sebuah ensiklik yang merupakan dokumen
magisterial Gereja pertama yang secara khusus didedikasikan pada persoalan ekologis.
Dalam ensiklik ini Paus Fransiskus mengajak Gereja dan seluruh dunia untuk berlaku adil
terhadap alam. Alam mengalami perubahan yang luar biasa karena aktivitas manusia
dalam menggali serta memanfaatkan ilmu pengetahuan, tanpa memperhitungkan
keseimbangannya dan konsekuensinya (Wonorahardjo 2020)" Ensiklik ini hadir sebagai
usaha untuk memikirkan dan memperbaiki situasi dunia berserta dengan akar-akar sosial
manusia, baik dalam tingkah laku terhadap sesama manusia maupun dalam sikap sebagai

sahabat bagi alam (Ranboki 2017)



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

Paus Fransiskus dalam Ensiklik Laudato Si’ menyoroti krisis lingkungan hidup
secara global. Dalam ensiklik ini Paus tidak hanya mengajak umat katolik tetapi seluruh
umat di dunia untuk bersama-sama memperhatikan alam semesta dan mengemban tugas
untuk menjadi pengerak perbaikan lingkungan hidup. Dalam hal ini yang paling utama
adalah Gereja. Gereja dipanggil menjadi agen bagi transformasi yang lebih baik dari
lingkungan hidup. Melalui Laudato Si’ Gereja menyuarakan seruan moral dan spiritual
untuk menjaga dan merawat bumi sebagai ciptaan Allah.

Gereja dalam Laudato Si° memiliki cara-cara ideal yang patut diwujudkan
sebagai bentuk nyata ialah mengangkat kembali kearifan lokal, mengkonkretisasi usaha
pemeliharaan dan perawatan lingkungan, menanamkan prinsip deep ecology dalam diri
umat, Gereja harus bersaksi tentang keadilan ekologis, Gereja menggalakkan teologi
pertobatan ekologis, dan mempromosikan spiritualitas relasi manusia dengan alam
(Idaman 2021) Gereja memandang bahwa merawat bumi bukan hanya tugas ekologis,
melainkan panggilan iman yang bersumber dari kasih Allah kepada ciptaan. Partisipasi
umat dalam melestarikan lingkungan hidup adalah bentuk konkret dari spiritualitas
inkarnatoris yang melihat dunia sebagai tempat perjumpaan dengan Allah. Bertumpu dari
seruan Laudato Si’ yang berusaha mengajak seluruh manusia melalui Gereja inilah yang
mendasari pentingnya penelitian ini. Penelitian ini bertujuan untuk Menggali pemahaman
Gereja terhadap krisis ekologis berdasarkan ensiklik Laudato Si’’ dan menganalisis
bagaimana ajaran Laudato Si’’ diimplementasikan dalam kegiatan pastoral dan
kehidupan komunitas Gereja.

2. KAJIAN TEORITIS
Ensiklik Laudato Si’

Ensiklik Laudato Si’’ dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada 24 Mei 2015 dan
menjadi salah satu dokumen penting dalam Ajaran Sosial Gereja yang membahas krisis
lingkungan hidup dari perspektif iman Katolik. Ensiklik ini menegaskan bahwa bumi
adalah “rumah bersama” yang harus dijaga demi kelangsungan hidup seluruh makhluk
ciptaan Tuhan. Paus mengajak seluruh umat manusia, tanpa memandang agama, untuk
melakukan pertobatan ekologis dan mengambil tanggung jawab moral dalam menghadapi
krisis iklim dan kehancuran lingkungan.

Laudato Si’ adalah ensiklik, Paus Fransiskus yang sangat penting karena berkaitan

erat dengan pencipta, manusia, dan alam semesta. Ensiklik ini berisi berbagai ajaran sosial

158  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

Gereja yang menyentuh hampir semua aspek kehidupan manusia, memberikan panduan
hidup yang holistik, di mana umat Kristiani diundang untuk melihat hubungan mereka
dengan Allah, sesama, dan alam semesta secara lebih mendalam.Umat kristiani diundang
untuk terlibat aktif dalam kehidupan alam semesta yang ditempati hingga saat ini, sebagai
umat manusia yang hidup dalam harmoni dengan diri sendiri, masyarakat, dan alam.
Ensiklik ini mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dan keberlanjutan
hubungan kita dengan bumi, serta menanggapi tantangan ekologis yang semakin nyata di
dunia modern.

Ensiklik Laudato Si’ berbicara dengan penuh keprihatinan tentang masalah ini
dari sudut pandang kristiani. Paus Fransiskus mengajak umat untuk menjalani pertobatan,
agar manusia bisa kembali berdamai dengan alam, merawat ciptaan Allah, dan hidup
dalam harmoni dengan bumi. Paus juga mengundang seluruh umat manusia untuk
menjadikan bumi sebagai rumah bersama, tempat di mana kita saling menghargai dan
menjaga kehidupan di dalamnya.

Lingkungan Hidup

Secara etimologis, istilah “lingkungan hidup” berasal dari kata “lingkungan” yang
dalam Bahasa Inggris disebut “environner”. Kata “environment” sendiri berasal dari
bahasa Perancis “environner” yang berarti “melingkupi” atau “mengelilingi”. Jadi,
lingkungan hidup dapat diartikan sebagai segala sesuatu yang ada di sekitar makhluk
hidup, termasuk manusia, dan mempengaruhi kehidupan serta perkembangannya.

Inti permasalahan lingkungan hidup adalah hubungan timbal balik antara makhluk
hidup dengan benda mati, khususnya manusia dan linkungannya. Jadi, lingkungan hidup
merupakan media hubungan timbal balik antara mahkluk hidup dengan benda mati yang
merupakan satu kesatuan yang utuh, dan manusia ada didalamnya. Dikatakan manusia
ada di dalamnya karena manusia adalah salah satu mahkluk hidup yang sangat dominan
peranannya dalam lingkungan hidup. Manusia dengan tingkah lakunya dapat
mempengaruhi lingkungan (dapat mencemari, merusak atau melestarikan linkungan),
sedangkan makhluk hidup lain tidaklah demikian.

Secara ekologi manusia merupakan bagian integral dari lingkungan hidupnya.
Manusia terbentuk oleh lingkungan hidupnya dan sebaliknya manusia membentuk
lingkungan hidupnya. Manusia tidak dapat berdiri sendiri di luar lingkungan hidupnya.

Lingkungan hidup merupakan segala sesuatu yang ada di sekitar manusia, baik yang



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

hidup maupun tak hidup yang memiliki hubungan timbal balik satu sama lain. Manusia
membutuhkan lingkungan hidup untuk memenuhi kebutuhan hidupnya dan lingkungan
alam membutuhkan manusia untuk bisa menjaga dan merawatnya agar bisa bertumbuh
dan berkembang baik. Salah satu yang konkret adalah manusia mereboisasi hutan yang
gundul. Timbal baliknya, lingkungan alam jauh dari tanah longsor karena ditopang
pepohonan yang ditanam manusia. Karenanya, dapat dipahami bahwa pola hidup manusia
sangat mempengaruhi lingkungan hidup. Begitu pun sebaliknya, lingkungan
mempengaruhi dan menunjang kehidupan manusia dan mahluk hidup lainnya.
Lingkungan yang terawat dengan baik akan banyak memberikan manfaat dan hasil yang
berlimpah bagi manusia dan mahluk hidup lain di bumi. Lingkungan memegang peran
sangat penting bagi kehidupan mahluk di bumi. Dikatakan demikian, karena bumi adalah
tempat tinggal atau rumah bagi semua mahluk hidup dan semua kehidupan bergantung
pada lingkungan terutama untuk memenuhi kebutuhan dasar.

Gereja

Gereja, sebagai komunitas umat beriman, memiliki tanggung jawab sosial yang
besar dalam membentuk kesadaran umat terhadap persoalan kemanusiaan dan ekologis.
Dalam tradisi Katolik, tanggung jawab sosial Gereja termanifestasi dalam ajaran sosial
Gereja (ASG), yang menekankan prinsip-prinsip martabat manusia, solidaritas,
subsidiaritas, dan kesejahteraan bersama. Dokumen Konsili Vatikan II, Gaudium et Spes,
mengajak Gereja untuk terlibat aktif dalam realitas dunia, termasuk persoalan keadilan
sosial dan lingkungan hidup. Gereja bukan hanya pewarta keselamatan spiritual, tetapi
juga pelayan bagi dunia yang konkret. Oleh karena itu, Gereja dipanggil untuk menjadi
suara kenabian yang menyerukan perlunya perubahan struktur dan pola hidup yang
merusak lingkungan dan menindas yang lemah.

Dalam Laudato Si’, Paus Fransiskus menekankan bahwa Gereja memiliki peran
strategis sebagai agen transformasi ekologis. Gereja tidak hanya mengajak umat untuk
berubah, tetapi juga menjadi contoh dalam praktik hidup yang berkelanjutan.
Transformasi ekologis yang dimaksud tidak sekadar transformasi struktural, tetapi juga
spiritual dan moral.

Terdapat tiga peran konkret Gereja sebagai agen transformasi ekologis:

1. Pendidikan dan Kesadaran Umat

160  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

Gereja berperan dalam membentuk kesadaran umat tentang pentingnya merawat

ciptaan melalui pendidikan iman, liturgi, dan katekese. Khotbah, pelajaran agama,

serta retret lingkungan menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai ekologis

yang bersumber dari Injil.

2. Pertobatan Ekologis

Gereja mengajak umat untuk mengubah gaya hidup yang eksploitatif menjadi

hidup yang sederhana, bertanggung jawab, dan bersyukur atas anugerah ciptaan.

Pertobatan ekologis ini mengandung dimensi personal dan komunal, dan

mencakup perubahan sikap terhadap konsumsi, energi, dan relasi dengan alam.

3. Keterlibatan Sosial dan Aksi Nyata

Gereja harus aktif dalam kegiatan lingkungan seperti penghijauan, pengelolaan

sampah, dan advokasi kebijakan ramah lingkungan. Melalui aksi konkret, Gereja

menyatakan bahwa iman tidak hanya berhenti pada doktrin, tetapi diwujudkan

dalam tindakan nyata demi kelestarian bumi.
3. METODE PENELITIAN

Penelitian in1 menggunakan metode penelitian studi pustaka (library research).
Metode studi pustaka memiliki empat ciri utama. Salah satu dari ciri tersebut adalah
berhadapan langsung dengan teks dan bukan berhadapan langsung dengan pengetahuan
di lapangan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang dilakukan dengan
menelaah berbagai literature yang relevan, baik berupa dokumen Gereja, ensliklik, Kitab
Suci, artikel jurnal ilmiah maupun sumber-sumber akademik lainnya yang membahas
tema tentang lingkungan hidup dan peran Gereja Katolik. Kemudian riset kepustakaan
dari penelitian ini memiliki empat tahap yaitu menyiapkan alat perlengkapan yang
diperlukan, menyiapkan bibliografi kerja, mengorganisasikan waktu dan yang terakhir
adalah membaca dan mencatat bahan peneitian (Zed 2008).

Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus menjadi sumber utama dalam penelitan ini.
Selain itu, penelitian ini juga merujuk pada dokumen-dokumen penting lain seperti
Octogesima Adveniens (Paus Paulus VI), Centesimus Annus (Paus Yohanes Paulus 1),
serta ajaran Kitab Suci, khususnya Kitab Kejadian pasal 1, yang menjadi dasar
pemahaman teologis tentang relasi antara manusia dan alam. Data dikumpulkan melalui
telaah teks (textual analysis) yaitu proses pengumpulan data yang dilakukan dengan

membaca, mengkaji dan menganalisis isi dari berbagai teks yang relevan dan interpretasi



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

kritis terhadap isi dokumen. Proses analisis dilakukan secara deskriptif kualitatif, dengan
menekankan pada pemahaman makna teologis, spiritualitas ekologis, serta implikasi
pastoral dari ajaran Gereja terkait pelestarian lingkungan hidup.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Gereja Katolik, sebagaimana tertuang dalam
ensiklik Laudato Si’’, memaknai krisis ekologis merupakan hal yang perlu untuk
diperhatikan karena bukan semata sebagai persoalan ilmiah atau teknis tetapi mencakup
yang mencakup aspek moral, spiritual, dan sosial. Paus Fransiskus menegaskan bahwa
krisis ekologi ini disebabkan oleh pemahaman manusia yang salah yakni pemahaman
manusia sebagai penguasa mutlak atas alam. Dalam kerangka teologi penciptaan, alam
dipahami sebagai “rumah bersama” (common home) yang dianugerahkan Allah kepada
umat manusia untuk dipelihara, bukan dieksploitasi. Gereja mengambil peran penting
dalam usaha untuk perubahan yang lebih baik dalam mengatasi krisis ini. Gereja adalah
promotor yang terus mengayuh rodanya untuk mencapai suatu kebaikan.

Implikasi pastoral dari ajaran ekologis Gereja dalam Laudato Si’’ menegaskan
bahwa Gereja sebagai komunitas umat beriman dipanggil untuk menjadi agen
transformatif dalam merespons krisis ekologis yang kian meluas. Ajaran ini tidak hanya
bersifat moral, tetapi menuntut tindakan nyata dalam seluruh aspek pelayanan Gereja,
seperti liturgi, katekese, pendidikan, sosial-karitatif, dan advokasi. Pertobatan ekologis
menjadi panggilan iman yang bersifat pribadi sekaligus komunal, yang menumbuhkan
kesadaran bahwa seluruh ciptaan adalah anugerah Allah yang harus dihormati dan
dilestarikan. Liturgi memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran ekologis umat,
dengan menghadirkan pengalaman spiritual yang memperdalam relasi dengan alam
sebagai karya Allah. Selain itu, Laudato Si’’ menekankan pentingnya solidaritas terhadap
korban krisis ekologis, terutama kelompok miskin yang paling terdampak namun paling
sedikit berkontribusi terhadap kerusakan lingkungan. Dalam konteks ini, Gereja
dipanggil untuk berpihak, bertindak nyata, dan memperjuangkan keadilan ekologis
sebagai bentuk pewartaan Injil yang kontekstual dan profetik di tengah dunia yang
terluka.

Gereja Sebagai Agen Transformasi Ekologis
Lumen Gentium no 7 menyatakan Gereja merupakan Tubuh Kristus dan Kritus

sendirilah yang menjadi kepalanya (Konstitusi Dogmatis and Tentang Gereja 1964).

162  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

Layaknya tubuh manusia, biarpun banyak jumlahnya anggotanya, tetapi membentuk
hanya satu tubuh, (1Kor. 12:12). Begitu pula para beriman yakni Gereja dalam Kristus
juga terdapat aneka ragam anggota dan jabatan. Tetapi tetap satulah Roh, yang
membagikan aneka anugerah-Nya. Karena Gereja adalah Tubuh Kristus dan Kristus
adalah kepalanya maka Gereja dengan sadar mengikuti teladan Yesus Kristus sebagai
panutannya. Gereja diutus untuk menjadi misioner yang mewartakan sukacita injil.

Perutusan Gereja yang mulia ini merupakan karya Allah yang harus diwujudkan
oleh Gereja. Tugas perutusan Gereja, seperti halnya tugas perutusan Yesus, merupakan
karya Allah atau karya Roh, sebagaimana seringkali dikatakan oleh Lukas. Sesudah
Kebangkitan dan Kenaikan Yesus, para Rasul memiliki suatu pengalaman yang kuat yang
sama sekali mengubah mereka: yaitu pengalaman Pantekosta (Paulus I 1990). Gereja
menjadi tanda kehadiran Allah di dunia ini. Oleh sebab itu, Gereja menjadi agen yang
berusaha keras untuk perbaikan dan mengupayakan usaha-usaha yang secara konkret
dapat berdampak baik bagi lingkungan hidup.

Sebagai agen transformasi lingkungan hidup, Gereja harus mengetahui batasan
pemanfaatan sumber daya alam yang rasional. Ada 3 batas pemanfaatan yang harus
dipahami dan diserukan oleh Gereja (Naja 2012).

1. Pemanfaatan sumber daya alam dilakukan dengan tidak merusak lingkungan

hidup manusia.

2. Pemanfaatan sumber daya alam dilakukan dengan kebijaksanaan yang

menyeluruh.

Pemanfaatan sumber daya alam harus memperhitungkan kepentingan generasi
mendatang. Gereja diberikan mandat untuk bergerak menjadi agen yang terus menerus
menyerukan seruan perbaikan dan tanggung jawab manusia terhadap alam semesta.
Koinonia Gereja merupakan salah satu respon Gereja dalam memberantas krisis ekologi
ini. Tidak menutup kemungkinan bahwa krisis ekologi juga merupakan perbincangan
mengenai koinonia Gereja, sebab koinonia manusia yang berhasrat pada kekuasaan yang
menguasai, mengisolasi, dan mengeksploitasi memperburuk situasi dari krisis ekologi.
Koinonia semacam iniah yang harus dihentikan dan dipulihkan dan seharusnya menjadi
koinonia Gereja. (Ginting 2022) Gereja sebagai persekutuan umat Allah memiliki
tanggungjawab untuk memberikan nasehat, peringatan dan aksi nyata bagi perubahan

kebaikan lingkungan hidup. Dalam Ad Gentes no 51 menunjukan bahwa “Gereja



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

bertanggung jawab atas ciptaan dan harus menegaskan tanggung jawab ini di depan
publik. Dengan demikian, Gereja harus melindungi bukan hanya bumi, air dan udara
sebagai anugerah ciptaan milik semua orang. Gereja terutama harus melindungi umat
manusia dari penghancuran diri sendiri.” (Dokumen Konsili Vatikan IT 2017)

Dalam ensklik Laudato Si’ Paus Fransiskus mengajak Gereja meneladani Santo
Fransisikus dari Asisi yang mencintai alam semesta. Jika kita merasa bersatu erat dengan
semua yang ada maka kesahajaan dan kepedulian akan menjadi spontanitas manusia.
Dalam enskliknya Paus Fransiskus kembali mengajak Gereja untuk menanggapi ajakan
Santo Frasiskus “Santo Fransiskus, yang setia kepada Alkitab, mengajak kita untuk
memandang alam sebagai sebuah kitab yang sangat indah. Di dalamnya Allah berbicara
kepada kita dan memberi kita sekilas pandangan tentang keindahan dan kebaikan-Nya
yang tanpa batas. "Dari kebesaran dan keindahan benda-benda ciptaan, tampaklah
gambaran tentang Khalik mereka" (Kebijaksanaan 13: 5); memang, "kekuatan-Nya yang
kekal dan keilahian-Nya dapat nampak dan dipahami dari karya-Nya sejak dunia
diciptakan" (Roma 1:20)...” (LS no 12). Lalu Paus Fransiskus melanjutkan lagi dalam
Luadato Si’ No 13 “Tantangan mendesak untuk melindungi rumah kita bersama
mencakup kepedulian untuk menyatukan seluruh keluarga manusia guna mencari suatu
pengembangan berkelanjutan dan terpadu, karena kita tahu bahwa segala sesuatu bisa
berubah. Sang Pencipta tidak meninggalkan kita; ia tidak pernah mengabaikan rencana
kasih-Nya atau menyesal telah menciptakan kita. Umat manusia masih memiliki
kemampuan untuk bekerja sama dalam membangun rumah kita bersama...”

Implikasi Pastoral dari Ajaran Ekologis Gereja Laudato Si’
Gereja adalah komunitas umat beriman, yang dipanggil untuk menjadi agen

transformatif dalam merespons kerusakan lingkungan yang kian meluas. Seruan ini
berakar kenyataan bahwa ciptaan alam semesta merupakan karya awal Allah (bdk. KGK
NO 198). Oleh karena itu, Laudato Si’ tidak berhenti pada seruan moral, tetapi juga
menuntut Gereja untuk mentransformasikan ajaran ekologis ini ke dalam tindakan
pastoral yang kokrit, berkelanjutan, dinamis dan transformatif. Implikasi pastoral
bukanlah sekadar angan-angan rencana, melainkan menjadi bagian integral dari misi
evangelisasi Gereja. Artinya, perhatian terhadap lingkungan hidup harus tertanam dalam
seluruh dimensi pelayanan Gereja baik liturgi, katekese, pendidikan, sosial-karitatif,

hingga advokasi publik. Dengan demikian, pastoral ekologis bukan sekadar tanggapan

164  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

terhadap krisis, tetapi merupakan bentuk pewartaan Injil yang kontekstual dan
menyeluruh di zaman ini yang secara nyata diwujudkan (Benedictus XVI).
Pertobatan Ekologis sebagai Tugas Iman (LS Art. 217)

Teladan santo Fransiskus dari Asisi menyadarkan kita bahwa hubungan yang baik
terhadap dunia ciptaan merupakan salah satu dimensi pertobatan manusia. Pertobatan dan
perbaikan bagi seorang pribadi manusia itu baik, tetapi belum cukup perlu juga bahwa
semua orang menyadari pertobatan dan perbaikan diri ini. “Pertobatan ekologis yang
diperlukan untuk menciptakan suatu dinamisme perubahan yang berkelanjutan, juga
merupakan pertobatan komunal.” “Pertobatan ini menyiratkan berbagai sikap yang
bersama-sama menumbuhkan semangat perlindungan yang murah hati dan penuh
kelembutan. Pertama, menyiratkan rasa syukur dan kemurahan hati, artinya, pengakuan
bahwa dunia merupakan anugerah yang diterima dari kasih Bapa, yang menimbulkan
sikap pengingkaran diri dan kemurahan hati tanpa pamrih,...” pertobatan ekologis ini
juga memberikan kita kesadaran bahwa dalam kasih kita tidak terpisahkan dari makhluk
ciptaan lainnya manusia dan seluruh jagat raya merupakan persekutuan yang universal.
Dalam iman kita melihat alam semesta dari sudut pandang yang dalam sehingga kita
mampu mengembangkan antusiasme dan kreativitasnya, untuk menghadapi masalah
dunia dengan mempersembahkan diri kepada Allah (LS art. 220). Pertobatan ini
merupakan bentuk kerendahan hati manusia.

Laudato Si” Art 221 mengingatkan kita akan “kesadaran bahwa setiap makhluk
mencerminkan sesuatu dari Allah dan memiliki pesan untuk disampaikan kepada kita;
atau juga kepastian bahwa Kristus telah mengenakan pada diri-Nya sendiri dunia materil
ini dan bahwa la sekarang, sebagai yang dibangkitkan, hadir dalam setiap makhluk,
melingkupinya dengan kasih sayang-Nya dan meresapinya dengan cahaya-Nya; dan juga
keyakinan bahwa Allah menciptakan dunia dengan menuliskan di dalamnya tata tertib
dan dinamisme, dan manusia tidak berhak untuk mengabaikan hal itu.” Pertobatan
Ekologis dalam perwujudannya memerlukan pendidikan dan spiritualitas untuk mampu
memandang ciptaan bukan sebagai barang.(Maru, Silan, and Lengkey 2024) Manusia
harus dengan kerendahan hati untuk berkomitmen dalam kasih untuk memelihara alam
dengan sepenuh hati. Kita manusia harus menyadari bahwa alam semesta ini merupakan

anugrah Allah kepada manusia untuk memuji dan memuliakan nama-Nya. Pertobatan



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

Ekologis menjadi hal yang penting untuk di serukan oleh Geraja agar mampu bergema
dan banyak diperaktekkan oleh semua pihak (Tukan 2023).

Gereja dalam Pertobatan harus terus menerus menyerukan kasih dan kebenaran
sebab dalam Caritas in varitate art 3 “kasih dapat dikenali sebagai suatu ungkapan
autentik kemanusiaan dan suatu unsur yang sangat fundamental dalam relasi manusia,
juga yang bersifat publik. Hanya dalam kebenaran, kasih memancarkan cahaya hanya
dalam kebenaran, kasih dapat dihayati secara autentik. Kebenaran adalah terang yang
memberi makna dan nilai pada kasih. Terang itu adalah terang akal budi dan terang iman,
yang dengan melaluinya akal budi mencapai kebenaran kodrati dan adikodrati akan kasih:
menangkap maknanya sebagai anugerah, penerimaan dan persekutuan” (Benediktus XVI
2009) Manusia harus mampu memahami bahwa dirinya sungguh dikasihi Allah, maka
manusia juga harus mengasihi alam ciptaan Allah. Gereja sebagai penggerak perubahan
baru bagi kebaikan lingkungan hidup harus terus berjalan bersama dunia agar mampu
menjaga dan melindungi bumi menjadi lebih indah dan damai.

Liturgi dan Pendidikan Iman yang Membentuk Kesadaran Ekologis (LS art. 209—
215)
Krisis ekologis global yang terjadi saat ini tidak dapat disikapi semata-mata

melalui pendekatan teknis, moral, atau sosial. Gereja, sebagai komunitas iman yang hidup
dan dinamis, turut dipanggil untuk memberikan kontribusi yang mendalam dalam
menghadapi tantangan ini melalui dimensi spiritual. Salah satu aspek penting dalam
kehidupan Gereja yang memiliki potensi transformatif adalah liturgi. Liturgi bukan hanya
sekadar tindakan peribadatan yang bersifat simbolis, tetapi merupakan ruang formasi
Iman yang menyeluruh, yang mencakup pembentukan habitus, orientasi makna, dan
motivasi untuk bertindak nyata. Sebagai pusat kehidupan umat kristiani, liturgi
memainkan peran strategis dalam membentuk kesadaran ekologis yang integral. Melalui
simbol, ritus, doa, dan pengalaman komunal dalam liturgi, umat diajak untuk mengalami
keterhubungan yang mendalam dengan seluruh ciptaan sebagai bagian dari karya Allah.
Liturgi menjadi sarana di mana umat diajar untuk melihat dunia bukan sebagai objek
eksploitatif, melainkan sebagai anugerah ilahi yang harus dirawat dengan rasa hormat dan
tanggung jawab.

Dalam terang ensiklik Laudato Si’’, Paus Fransiskus menekankan pentingnya
pertobatan ekologis yang mencakup perubahan cara pandang, cara hidup, dan

spiritualitas. Dalam konteks ini, liturgi berperan sebagai wahana pembentukan horizon

166  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

makna yang baru, yang menghubungkan iman dengan tanggung jawab ekologis. Liturgi
juga menciptakan pengalaman komunal yang mendorong umat untuk hidup dalam
solidaritas ekologis dan sosial. Oleh karena itu, liturgi dapat menjadi sumber inspirasi dan
kekuatan profetik yang menggerakkan Gereja untuk berpartisipasi aktif dalam merawat
bumi sebagai rumah bersama (Roppelt 2024).

Solidaritas terhadap Korban Krisis Ekologis (LS art. 25, 48-52)

Krisis ekologi dewasa ini tidak hanya menjadi persoalan lingkungan semata, tetapi
juga menimbulkan dampak sosial yang mendalam. Kehancuran alam, perubahan iklim,
serta pencemaran dan eksploitasi sumber daya alam membawa konsekuensi serius
terhadap kehidupan manusia, khususnya mereka yang hidup dalam kondisi kemiskinan
dan keterpinggiran. Dalam ensiklik Laudato Si’, Paus Fransiskus menegaskan bahwa
keluhan bumi dan keluhan kaum miskin tidak dapat dipisahkan (LS, art. 49). Pernyataan
ini mengajak umat beriman untuk melihat krisis ekologi sebagai juga krisis kemanusiaan
yang membutuhkan perhatian dan tindakan nyata. Laudato Si’ menyatakan bahwa
masyarakat miskin merupakan kelompok yang paling terdampak oleh kerusakan
lingkungan. Mereka tinggal di wilayah-wilayah yang mudah terkena bencana alam seperti
banjir atau kekeringan, tetapi tidak memiliki perlindungan sosial maupun sumber daya
yang memadai. Ironisnya, kelompok ini justru tidak banyak berkontribusi terhadap
penyebab utama krisis lingkungan. Paus Fransiskus melalui artikel 48—52 lebih lanjut
menegaskan bahwa masalah ekologis tidak bisa dilepaskan dari ketidakadilan sosial,
karena eksploitasi alam sering kali sejalan dengan penindasan terhadap manusia.

Dalam menghadapi kenyataan ini, Gereja dipanggil untuk menunjukkan
solidaritas aktif. Solidaritas bukan hanya sebatas rasa empati, tetapi wujud nyata dari
iman yang diwujudkan dalam tindakan. Umat kristiani diundang untuk berpihak pada
mereka yang terdampak, memperjuangkan keadilan ekologis, serta mendorong gaya
hidup yang lebih adil dan berkelanjutan. Laudato Si’ menekankan pentingnya
membangun kesejahteraan bersama (bonum commune), termasuk dengan menolak pola
hidup konsumtif yang tidak memperhatikan keberlanjutan bumi dan kesejahteraan
sesama. Solidaritas terhadap korban krisis ekologis sejatinya adalah bentuk pewartaan
Injil yang hidup. Seperti Yesus yang hadir di tengah-tengah mereka yang menderita,
demikian pula Gereja dipanggil untuk menjadi tanda harapan dan pemulihan di tengah

dunia yang terluka. Melalui Laudato Si’, Paus Fransiskus mengingatkan bahwa membela



GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS:
STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN
LAUDATO Sr

lingkungan berarti membela kehidupan. Maka dari itu, menunjukkan solidaritas ekologis

adalah salah satu cara paling nyata untuk menghayati kasih Kristiani dalam konteks dunia

masa kini. (Art. 25) (Paus Fransiskus 2015)

5. KESIMPULAN

Kajian ini menunjukan bahwa Gereja merupakan agen tranformasi bagi

lingkungan hidup. Ensiklik Laudato Si’ mengajak Gereja terus berusaha menjaga alam

yang merupakan rumah bersama yang dianugerahkan Allah kepada umat manusia untuk

dipelihara. Gereja merupakan agen penting dalam usaha mengwujudkan perubahan yang

lebih baik dalam mengatasi krisis. Gereja sebagai komunitas yang hidup yang turut

dipanggil untuk memberikan konstribusi yang mendalam dalam menghadapi tantangan

ini melalui dimensi spiritual. Sebagai komuntitas yang hidup Gereja berupaya

mengupayakan impelementasi ajaran Laudato Si° dalam bentuk yang konkrit. Dalam

penelitan ini ada 3 aspek yang ditemukan sebagai wujud implikasi dari ajar Laudato Si’

yang Gereja upayakan yaitu pertobatan ekologis yang menunutut kesadaran pribadi dan

komunal akan hubungannya dengan alam, liturgi dan pendidikan iman yang membangun

kekuatan spiritual dan solidaritas terhadap korban krisis ekologi. Maka, Seruan Laudato

Si” tidak hanya Gereja gaungkan kepada umat Katolik tetapi kepada seluruh dunia..

DAFTAR REFERENSI

Ardhana, 1. Putu Gede. 2011. “Kajian Kerusakan Sumberdaya Hutan Akibat Kegiatan
Pertambangan.” Ecotrophic 6(2):375494.

Benedictus XVI. n.d. “Message of His Holiness Pope Benedict XVI For The Celebration
Of The World Day Of Peace.” 1-9.

Benediktus X VI, Paus. 2009. Caritas In Veritate. Konferensi Waligereja Indonesia.

Change, Intergovernmental Panel on Climate. 2021.“Climate Change Widespread, Rapid,
and Intensifying — [PCC.”

Dokumen Konsili Vatikan II. 2017. AD Gentes Kepada Semua Bangsa. 3rd ed. edited by
D. KWL

Ginting, Bayu Kaesarea. 2022. “Koinonia: Respon Gereja Atas Krisis Ekologi.”
DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 7(1):184-204.

Idaman, Yosef Tavelik. 2021. “Imbauan Laudato Si Terkait Masalah Kerusakan Hutan
Dan Implikasinya Bagi Karya Misi Gereja.”

Konstitusi Dogmatis, and Tentang Gereja. 1964. Lumen Gentium. Departemen

168  Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025



E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169

Dokumentasi dan Penerangan KWI.

Maru, Titus Paulus Maru, Kristofel Silan, and Seravin Lengkey. 2024. “Pertobatan
Ekologis Dalam Terang Ensiklik Laudato Si.” Pineleng Theological Review 1(1):1—
12.

Naja, HR Daeng. 2012. Bank Hijau Kebijakan Kredit Berwawasan Lingkungan. Media
Pressindo.

Paulus II, Yohanes. 1990. “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus).” Seri
Dokumen Gerejawi No. 14 (14).

Paus Fransiskus. 2015. “Seri-Dokumen-Gerejawi-No-98-LAUDATO-SI-1.” Ensiklik
Paus Fransiskus 1-161.

Pranadji, Tri. 2005. “Keserakahan, Kemiskinan, Dan Kerusakan Lingkungan.” Analisis
Kebijakan Pertanian 3(4):313-25.

Ranboki, Buce A. 2017. “Menemukan Teologi Leonardo Boff Dalam Ensiklik Paus
Fransiskus Laudato Si’.” Indonesian Journal of Theology 5(1):42—-67.

Razi, Muhammad Fahrul. 2021. “Dampak Aktivitas Pertambangan Batubara Terhadap
Lingkungan Dan Masyarakat Kalimantan Timur.”

Roppelt, Rowena. 2024. “Transformative Liturgy: Shaping an Ecological Spirituality.”
LIMINA-Grazer Theologische Perspektiven 7(2):95-118.

Tukan, Paulus Barekama. 2023. “Pertobatan Ekologis Sebagai Upaya Pemulihan Moral
Bangsa: Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus.” Jurnal AKADEMIKA
22(2):50-64.

Watch, Global Forest. n.d.“Indonesia Deforestation Rates &  Statistics.”
https://www.globalforestwatch.org/dashboards/country/IDN/?utm_source.

Wijaya, [. Ketut Kasta Arya. 2024. “Pemanfaatan Sumber Daya Alam Yang
Berkelanjutan: Tantangan Dalam Tata Kelola Industri Pariwisata Yang Berbasis
Kearifan Lokal.” Jurnal lImu Hukum Kyadiren 5(2):45-53.

Wonorahardjo, Surjani. 2020. “Ensiklik Laudato Si ‘di Era Digital Gereja.” PROSIDING
56.

Yohanes Paulus II. 1991. Centesimus Annus Ulang Tahun Ke-Seratus.

Zed, Mestika. 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia.



