
 
Sepakat : Jurnal Pastoral Kateketik, 

Volume XI Nomor 2 September 2025 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

DOI: https:// 10.58374/sepakat.v11i2.448  
Available online at: https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat 

 

Received: Agustus 28, 2025;  Revised: September 25, 2025;  Accepted: September  28, 2025;  Online 

Available: September 30, 2025;  

*Corresponding author, vinsensiayulisac@gmail.com 

 
 

 
 

 

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: STUDI 

TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN 

HIDUP BERDASARKAN LAUDATO SI’ 
 

Vinsensia Yulisa Crespany1* Maria Imelda2 

1,2Sekolah Tinggi Kateketik Pastoral Katolik Bina Insan Keuskupan Agung Samarinda - 

Indonesia  

 

Alamat: Jl. WR. Soepratman, No. 2, Samarinda, 75121, Kalimantan Timur, Indonesia. 
Korespondensi penulis: vinsensiayulisac@gmail.com*  

 

 

Abstract. The ecological crisis has attracted much attention worldwide. The Church has also called 

for action. Through the encyclical written by Pope Francis, a call for positive transformation in 

response to the ecological crisis has been made. This study aims to examine the role of the Church as 

an agent of transformation and to implement the understanding of Laudato si' in concrete action. The 

method used is a literature review with a qualitative descriptive approach, examining Church 

documents such as Laudato si’ and other secondary data. The results of this study indicate that the 
Church is an agent of ecological transformation with a crucial role in promoting ecological well-

being. Within Laudato si’, three aspects form the Church’s implications: ecological conversion, 

liturgy, and faith education, which foster ecological awareness and solidarity with the victims of the 

ecological crisis. The Church is not merely a messenger but actively serves as a driving force for 

sustained change. 

Keywords: Agents, implications Laudato si’, transformation. 

Abstrak. Krisis ekologis telah menarik perhatian besar di seluruh dunia. Gereja juga telah 

menyerukan tindakan nyata. Melalui ensiklik yang ditulis oleh Paus Fransiskus, disampaikan ajakan 

untuk melakukan transformasi positif sebagai tanggapan terhadap krisis ekologis. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengkaji peran Gereja sebagai agen transformasi serta mengimplementasikan 

pemahaman atas Laudato si’ dalam tindakan konkret. Metode yang digunakan adalah studi pustaka 

dengan pendekatan deskriptif kualitatif, menelaah dokumen Gereja seperti Laudato si’ dan data 

sekunder lainnya. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Gereja merupakan agen transformasi 

ekologis yang memiliki peran penting dalam memajukan kesejahteraan ekologis. Dalam Laudato si’, 
terdapat tiga aspek yang membentuk implikasi peran Gereja: pertobatan ekologis, liturgi, dan 

pendidikan iman, yang menumbuhkan kesadaran ekologis serta solidaritas terhadap para korban krisis 

ekologis. Gereja tidak hanya menjadi pembawa pesan, tetapi juga secara aktif berperan sebagai 

penggerak perubahan berkelanjutan. 

Kata kunci: Agen, implikasi Laudato si’, transformasi. 

 

  

 

 

 

https://ejurnal.stipas.ac.id/index.php/Sepakat
mailto:vinsensiayulisac@gmail.com
mailto:vinsensiayulisac@gmail.com


 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

1. LATAR BELAKANG 

Sejak awal mula penciptaan, manusia hidup berdampingan dengan alam ciptaan 

Allah. Dalam kisah penciptaan Allah menciptakan alam semesta terlebih dahulu dari pada 

manusia (Kej 1:1). Manusia adalah penguasa seluruh ciptaan sebab manusia merupakan 

gambar dan citra Allah itu sendiri. Hal ini terdapat dalam kejadian 1: 28 “Allah 

memberkati mereka, lalu Allah berfirman kepada mereka: “Beranakcuculah dan 

bertambah banyak; penuhilah bumi dan taklukkanlah itu, berkuasalah atas ikan-ikan di 

laut dan burung-burung di udara dan atas segala binatang yang merayap di bumi.” Allah 

memberikan kepercayaan kepada manusia untuk mengelola dengan baik seluruh ciptaan-

Nya.  

Namun, semakin manusia berkembang dan semakin zaman terus melangkah 

maju. Manusia mulai sedikit lebih serakah, ia semakin lupa akan apa yang dipercayakan 

Allah kepadanya yaitu mengelola alam semesta bukan mengeksploitasi alam untuk 

kepentingan diri sendiri. Paus Paulus VI dalam surat apostoliknya Octogesima Advenias 

menyoroti tentang ekspoloitasi alam yang dilakukan secara tidak bertanggunng jawab 

oleh manusia (OA art. 21-22). Paus Paulus VI juga mengkritik penafsiran yang kurang 

tepat perihal perintah Allah ketika penciptaan yang terdapat dalam Kejadian 1:28. 

Manusia adalah rekan kerja Allah dalam karya penciptaan (cooperator Dei), dan oleh 

karena itu, tugas manusia adalah memelihara, menjaga, dan menyempurnakan dunia 

ciptaan, bukan merusaknya demi kepentingan egoistik atau konsumtif. 

Krisis lingkungan hidup dewasa ini telah mencapai titik yang mengkhawatirkan, 

salah satunya ditandai oleh fenomena desertifikasi, yaitu degradasi lahan subur menjadi 

tanah gersang akibat ulah manusia dan perubahan iklim. Proses ini tidak hanya 

menyebabkan hilangnya produktivitas lahan, tetapi juga berdampak luas terhadap 

ketahanan pangan, migrasi penduduk, kemiskinan, dan ketidakstabilan sosial. 

Desertifikasi kini bukan sekadar persoalan ekologi teknis, tetapi juga merupakan masalah 

moral, sosial, dan spiritual. Selain itu juga, muncul aktivitas pertambangan yang 

berlebihan. Aktivitas pertambangan ini menyebabkan kerusakan hutan yang megancam 

ekosistem alami Indonesia secara serius (Ardhana 2011). Berbagai macam aktivitas 

pertambangan yang telah ada di Indonesia. Salah satunya adalah pertambangan batu bara, 

kegiatan pertambangan batu bara yang terjadi secara terus menerus akan merusak kualitas 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

156        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

tanah. Bahkan, aktivitas pertambangan batu bara telah merusak sumber-sumber mata air 

dan sungai yang digunakan masyarakat bagi kebutuhan sehari-hari.(Razi 2021) 

Manusia memang membutuhkan hasil alam untuk kebutuhannya sehari-hari dan 

keberlangsungan hidupnya. Tetapi mengelola bukan berarti mengeruknya habis, apa lagi 

hanya demi keuntungan diri sendiri. Alam semesta memberikan dirinya menjadi sumber 

pencaharian atau lapangan perkerjaan bagi manusia (Wijaya 2024). Tetapi, manusia 

justru menjadi agen yang mempertahankan budaya keserakahan, kerusakan lingkungan 

merupakan bagian dari merebaknya budaya kekerasan antar manusia (ekonom, politik, 

sosial dan fisik) dan sekaligus bentuk akhir dari tindak kekerasan manusia (“masyarakat”) 

terhadap alam. Ketidaknyamanan hidup karena banjir rutin (setiap musim hujan), 

kenaikan suhu udara, kekeringan, dan erosi merupakan beberapa bentuk “pembalasan” 

alam terhadap tindakan keserakahan manusia (Pranadji 2005). Bentuk pembalasan ini 

sekaligus merupakan peringatan bahwa alam semesta sedang dalam kondisi yang 

memperihatinkan. 

Data Global Forest Watch menunjukkan paparan deforestasi di Indonesia sangat 

tinggi, khususnya di Kalimantan dan Papua. Dalam kurun waktu tahun 2002 hingga 2024, 

Indonesia kehilangan sekitar 10,7 juta hektare hutan primer basah, yang mewakili 34% 

dari total kehilangan tutupan pohon pada kurun waktu yang sama. Luas keseluruhan hutan 

primer basah di Indonesia tercatat menyusut sebesar 11% selama dua dekade tersebut. 

(Watch n.d.) 

 Kemudian, berdasarkan laporan Intergovermental Panel on Climate Change 

(IPCC), para ilmuwan mencatat bahwa perubahan iklim telah terjadi secara menyeluruh 

di berbagai wilayah dan sistem iklim global. Sejumlah fenomena yang diamati tergolong 

ekstrem dan belum pernah terjadi dalam ribuan hingga ratusan ribu tahun terakhir. 

Beberapa dampak, seperti kenaikan permukaan laut, diperkirakan bersifat ireversibel 

dalam rentang waktu ratusan hingga ribuan tahun ke depan. Aktivitas manusia secara 

tegas diidentifikasi sebagai penyebab utama perubahan iklim, dengan karbon dioksida 

(CO₂) sebagai pendorong utama, di samping gas rumah kaca dan polutan udara lainnya. 

Arah perubahan iklim di masa depan sangat ditentukan oleh tindakan manusia saat ini. 

(Change 2021) 

Hal yang menyedihkan dari sifat manusia adalah kesadaran dan hati nurani yang 

sudah mulai pudar. Pemahaman sudah diberikan dan bahkan dengan tingkat 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

kecerdasannya manusia sudah mengetahui apa yang ia lakukan tetapi tetap 

melakukannya. Pengandaian dari sifat ini adalah “saya sadar, saya tau tetapi tetap saya 

lakukan”. Manusia memiliki kecerdasan tetapi belum mampu memilih tindakan yang 

bijak. Oleh sebab itu, keprihatinan terhadap ekologi dan sifat manusia ini menarik banyak 

perhatian dunia, banyak sekali seruan-seruan yang digaugkan untuk memberikan 

kesadaran bagi manusia dan langkah awal untuk sebuah transformasi yang baik bagi 

lingkungan hidup. Gereja katolik pun memberikan perhatian akan hal ini.  

Karena keprihatinan ini Paus Yohanes Paulus II menyuarakan berkaitan tentang 

lingkungan hidup dalam sebuah ensiklik Centessimus Annus. Paus merasa prihatin karena 

manusia bukannya melaksanakan tugas sebagai rekan kerja Allah dalam karya 

penciptaan, manusia justru menempatkan dirinya seolah-olah sebagai Allah yang 

memiliki seluruh ciptaan. Dalam ensiklik Centessimus Annus no 37 Paus Yohanes Paulus 

II melihat bahwa manusia sangat dipenuhi oleh hasrat untuk “memiliki” dan “menikmati” 

ketimbang memperhatikan soal “kodrat” dan “pertumbuhan”.  Hasrat untuk “memiliki” 

dan “menikmati” itulah yang menyebabkan manusia menyimpang dari tugas dan 

kewajibannya yang utama, yakni ambil bagian dalam karya penciptaan Allah dengan 

menjaga dan melestarikan alam ciptaan. “Selain masalah konsumerisme, yang 

memprihatinkan juga dan erat berhubungan dengannya adalah soal lingkungan hidup. 

Karena manusia lebih ingin memiliki dan menikmati daripada menemukan dan 

mengembangkan dirinya, ia secara berlebihan dan tidak teratur menyerap sumber-sumber 

daya bumi maupun hidupnya sendiri…”(Yohanes Paulus II 1991)  

Krisis lingkungan hidup dan kerusakan alam semesta juga menjadi keprihatinan 

Paus Fransiskus. Paus mengeluarkan sebuah ensiklik yang merupakan dokumen 

magisterial Gereja pertama yang secara khusus didedikasikan pada persoalan ekologis. 

Dalam ensiklik ini Paus Fransiskus mengajak Gereja dan seluruh dunia untuk berlaku adil 

terhadap alam. Alam mengalami perubahan yang luar biasa karena aktivitas manusia 

dalam menggali serta memanfaatkan ilmu pengetahuan, tanpa memperhitungkan 

keseimbangannya dan konsekuensinya (Wonorahardjo 2020). Ensiklik ini hadir sebagai 

usaha untuk memikirkan dan memperbaiki situasi dunia berserta dengan akar-akar sosial 

manusia, baik dalam tingkah laku terhadap sesama manusia maupun dalam sikap sebagai 

sahabat bagi alam (Ranboki 2017). 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

158        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

Paus Fransiskus dalam Ensiklik Laudato Si’ menyoroti krisis lingkungan hidup 

secara global. Dalam ensiklik ini Paus tidak hanya mengajak umat katolik tetapi seluruh 

umat di dunia untuk bersama-sama memperhatikan alam semesta dan mengemban tugas 

untuk menjadi pengerak perbaikan lingkungan hidup. Dalam hal ini yang paling utama 

adalah Gereja. Gereja dipanggil menjadi agen bagi transformasi yang lebih baik dari 

lingkungan hidup. Melalui Laudato Si’ Gereja menyuarakan seruan moral dan spiritual 

untuk menjaga dan merawat bumi sebagai ciptaan Allah.  

Gereja dalam Laudato Si’  memiliki cara-cara ideal yang patut diwujudkan 

sebagai bentuk nyata ialah mengangkat kembali kearifan lokal, mengkonkretisasi usaha 

pemeliharaan dan perawatan lingkungan, menanamkan prinsip deep ecology dalam diri 

umat, Gereja harus bersaksi tentang keadilan ekologis, Gereja menggalakkan teologi 

pertobatan ekologis, dan mempromosikan spiritualitas relasi manusia dengan alam 

(Idaman 2021). Gereja memandang bahwa merawat bumi bukan hanya tugas ekologis, 

melainkan panggilan iman yang bersumber dari kasih Allah kepada ciptaan. Partisipasi 

umat dalam melestarikan lingkungan hidup adalah bentuk konkret dari spiritualitas 

inkarnatoris yang melihat dunia sebagai tempat perjumpaan dengan Allah. Bertumpu dari 

seruan Laudato Si’ yang berusaha mengajak seluruh manusia melalui Gereja inilah yang 

mendasari pentingnya penelitian ini. Penelitian ini bertujuan untuk Menggali pemahaman 

Gereja terhadap krisis ekologis berdasarkan ensiklik Laudato Si’’ dan menganalisis 

bagaimana ajaran Laudato Si’’ diimplementasikan dalam kegiatan pastoral dan 

kehidupan komunitas Gereja.  

2. KAJIAN TEORITIS 

Ensiklik Laudato Si’  
Ensiklik Laudato Si’’ dikeluarkan oleh Paus Fransiskus pada 24 Mei 2015 dan 

menjadi salah satu dokumen penting dalam Ajaran Sosial Gereja yang membahas krisis 

lingkungan hidup dari perspektif iman Katolik. Ensiklik ini menegaskan bahwa bumi 

adalah “rumah bersama” yang harus dijaga demi kelangsungan hidup seluruh makhluk 

ciptaan Tuhan. Paus mengajak seluruh umat manusia, tanpa memandang agama, untuk 

melakukan pertobatan ekologis dan mengambil tanggung jawab moral dalam menghadapi 

krisis iklim dan kehancuran lingkungan. 

Laudato Si’ adalah ensiklik, Paus Fransiskus yang sangat penting karena berkaitan 

erat dengan pencipta, manusia, dan alam semesta. Ensiklik ini berisi berbagai ajaran sosial 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

Gereja yang menyentuh hampir semua aspek kehidupan manusia, memberikan panduan 

hidup yang holistik, di mana umat Kristiani diundang untuk melihat hubungan mereka 

dengan Allah, sesama, dan alam semesta secara lebih mendalam.Umat kristiani diundang 

untuk terlibat aktif dalam kehidupan alam semesta yang ditempati hingga saat ini, sebagai 

umat manusia yang hidup dalam harmoni dengan diri sendiri, masyarakat, dan alam. 

Ensiklik ini mengajarkan pentingnya menjaga keseimbangan dan keberlanjutan 

hubungan kita dengan bumi, serta menanggapi tantangan ekologis yang semakin nyata di 

dunia modern. 

 Ensiklik Laudato Si’ berbicara dengan penuh keprihatinan tentang masalah ini 

dari sudut pandang kristiani. Paus Fransiskus mengajak umat untuk menjalani pertobatan, 

agar manusia bisa kembali berdamai dengan alam, merawat ciptaan Allah, dan hidup 

dalam harmoni dengan bumi. Paus juga mengundang seluruh umat manusia untuk 

menjadikan bumi sebagai rumah bersama, tempat di mana kita saling menghargai dan 

menjaga kehidupan di dalamnya. 

Lingkungan Hidup 

Secara etimologis, istilah “lingkungan hidup” berasal dari kata “lingkungan” yang 

dalam Bahasa Inggris disebut “environner”. Kata “environment” sendiri berasal dari 

bahasa Perancis “environner” yang berarti “melingkupi” atau “mengelilingi”. Jadi, 

lingkungan hidup dapat diartikan sebagai segala sesuatu yang ada di sekitar makhluk 

hidup, termasuk manusia, dan mempengaruhi kehidupan serta perkembangannya.  

Inti permasalahan lingkungan hidup adalah hubungan timbal balik antara makhluk 

hidup dengan benda mati, khususnya manusia dan linkungannya. Jadi, lingkungan hidup 

merupakan media hubungan timbal balik antara mahkluk hidup dengan benda mati yang 

merupakan satu kesatuan yang utuh, dan manusia ada didalamnya. Dikatakan manusia 

ada di dalamnya karena manusia adalah salah satu mahkluk hidup yang sangat dominan 

peranannya dalam lingkungan hidup. Manusia dengan tingkah lakunya dapat 

mempengaruhi lingkungan (dapat mencemari, merusak atau melestarikan linkungan), 

sedangkan makhluk hidup lain tidaklah demikian. 

Secara ekologi manusia merupakan bagian integral dari lingkungan hidupnya. 

Manusia terbentuk oleh lingkungan hidupnya dan sebaliknya manusia membentuk 

lingkungan hidupnya. Manusia tidak dapat berdiri sendiri di luar lingkungan hidupnya. 

Lingkungan hidup merupakan segala sesuatu yang ada di sekitar manusia, baik yang 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

160        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

hidup maupun tak hidup yang memiliki hubungan timbal balik satu sama lain. Manusia 

membutuhkan lingkungan hidup untuk memenuhi kebutuhan hidupnya dan lingkungan 

alam membutuhkan manusia untuk bisa menjaga dan merawatnya agar bisa bertumbuh 

dan berkembang baik. Salah satu yang konkret adalah manusia mereboisasi hutan yang 

gundul. Timbal baliknya, lingkungan alam jauh dari tanah longsor karena ditopang 

pepohonan yang ditanam manusia. Karenanya, dapat dipahami bahwa pola hidup manusia 

sangat mempengaruhi lingkungan hidup. Begitu pun sebaliknya, lingkungan 

mempengaruhi dan menunjang kehidupan manusia dan mahluk hidup lainnya. 

Lingkungan yang terawat dengan baik akan banyak memberikan manfaat dan hasil yang 

berlimpah bagi manusia dan mahluk hidup lain di bumi. Lingkungan memegang peran 

sangat penting bagi kehidupan mahluk di bumi. Dikatakan demikian, karena bumi adalah 

tempat tinggal atau rumah bagi semua mahluk hidup dan semua kehidupan bergantung 

pada lingkungan terutama untuk memenuhi kebutuhan dasar. 

Gereja  

Gereja, sebagai komunitas umat beriman, memiliki tanggung jawab sosial yang 

besar dalam membentuk kesadaran umat terhadap persoalan kemanusiaan dan ekologis. 

Dalam tradisi Katolik, tanggung jawab sosial Gereja termanifestasi dalam ajaran sosial 

Gereja (ASG), yang menekankan prinsip-prinsip martabat manusia, solidaritas, 

subsidiaritas, dan kesejahteraan bersama. Dokumen Konsili Vatikan II, Gaudium et Spes, 

mengajak Gereja untuk terlibat aktif dalam realitas dunia, termasuk persoalan keadilan 

sosial dan lingkungan hidup. Gereja bukan hanya pewarta keselamatan spiritual, tetapi 

juga pelayan bagi dunia yang konkret. Oleh karena itu, Gereja dipanggil untuk menjadi 

suara kenabian yang menyerukan perlunya perubahan struktur dan pola hidup yang 

merusak lingkungan dan menindas yang lemah. 

Dalam Laudato Si’, Paus Fransiskus menekankan bahwa Gereja memiliki peran 

strategis sebagai agen transformasi ekologis. Gereja tidak hanya mengajak umat untuk 

berubah, tetapi juga menjadi contoh dalam praktik hidup yang berkelanjutan. 

Transformasi ekologis yang dimaksud tidak sekadar transformasi struktural, tetapi juga 

spiritual dan moral. 

Terdapat tiga peran konkret Gereja sebagai agen transformasi ekologis: 

1. Pendidikan dan Kesadaran Umat 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

Gereja berperan dalam membentuk kesadaran umat tentang pentingnya merawat 

ciptaan melalui pendidikan iman, liturgi, dan katekese. Khotbah, pelajaran agama, 

serta retret lingkungan menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai ekologis 

yang bersumber dari Injil. 

2. Pertobatan Ekologis 

Gereja mengajak umat untuk mengubah gaya hidup yang eksploitatif menjadi 

hidup yang sederhana, bertanggung jawab, dan bersyukur atas anugerah ciptaan. 

Pertobatan ekologis ini mengandung dimensi personal dan komunal, dan 

mencakup perubahan sikap terhadap konsumsi, energi, dan relasi dengan alam.  

3. Keterlibatan Sosial dan Aksi Nyata 

Gereja harus aktif dalam kegiatan lingkungan seperti penghijauan, pengelolaan 

sampah, dan advokasi kebijakan ramah lingkungan. Melalui aksi konkret, Gereja 

menyatakan bahwa iman tidak hanya berhenti pada doktrin, tetapi diwujudkan 

dalam tindakan nyata demi kelestarian bumi. 

3. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian studi pustaka (library research). 

Metode studi pustaka memiliki empat ciri utama. Salah satu dari ciri tersebut adalah 

berhadapan langsung dengan teks dan bukan berhadapan langsung dengan pengetahuan 

di lapangan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang dilakukan dengan 

menelaah berbagai literature yang relevan, baik berupa dokumen Gereja, ensliklik, Kitab 

Suci, artikel jurnal ilmiah maupun sumber-sumber akademik lainnya yang membahas 

tema tentang lingkungan hidup dan peran Gereja Katolik. Kemudian riset kepustakaan 

dari penelitian ini memiliki empat tahap yaitu menyiapkan alat perlengkapan yang 

diperlukan, menyiapkan bibliografi kerja, mengorganisasikan waktu dan yang terakhir 

adalah membaca dan mencatat bahan peneitian (Zed 2008). 

Ensiklik Laudato Si’ Paus Fransiskus menjadi sumber utama dalam penelitan ini. 

Selain itu, penelitian ini juga merujuk pada dokumen-dokumen penting lain seperti 

Octogesima Adveniens (Paus Paulus VI), Centesimus Annus (Paus Yohanes Paulus II), 

serta ajaran Kitab Suci, khususnya Kitab Kejadian pasal 1, yang menjadi dasar 

pemahaman teologis tentang relasi antara manusia dan alam. Data dikumpulkan melalui 

telaah teks (textual analysis) yaitu proses pengumpulan data yang dilakukan dengan 

membaca, mengkaji dan menganalisis isi dari berbagai teks yang relevan dan interpretasi 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

162        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

kritis terhadap isi dokumen. Proses analisis dilakukan secara deskriptif kualitatif, dengan 

menekankan pada pemahaman makna teologis, spiritualitas ekologis, serta implikasi 

pastoral dari ajaran Gereja terkait pelestarian lingkungan hidup.  

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Gereja Katolik, sebagaimana tertuang dalam 

ensiklik Laudato Si’’, memaknai krisis ekologis merupakan hal yang perlu untuk 

diperhatikan karena bukan semata sebagai persoalan ilmiah atau teknis tetapi mencakup 

yang mencakup aspek moral, spiritual, dan sosial. Paus Fransiskus menegaskan bahwa 

krisis ekologi ini disebabkan oleh pemahaman manusia yang salah yakni pemahaman 

manusia sebagai penguasa mutlak atas alam. Dalam kerangka teologi penciptaan, alam 

dipahami sebagai “rumah bersama” (common home) yang dianugerahkan Allah kepada 

umat manusia untuk dipelihara, bukan dieksploitasi. Gereja mengambil peran penting 

dalam usaha untuk perubahan yang lebih baik dalam mengatasi krisis ini. Gereja adalah 

promotor yang terus mengayuh rodanya untuk mencapai suatu kebaikan. 

Implikasi pastoral dari ajaran ekologis Gereja dalam Laudato Si’’ menegaskan 

bahwa Gereja sebagai komunitas umat beriman dipanggil untuk menjadi agen 

transformatif dalam merespons krisis ekologis yang kian meluas. Ajaran ini tidak hanya 

bersifat moral, tetapi menuntut tindakan nyata dalam seluruh aspek pelayanan Gereja, 

seperti liturgi, katekese, pendidikan, sosial-karitatif, dan advokasi. Pertobatan ekologis 

menjadi panggilan iman yang bersifat pribadi sekaligus komunal, yang menumbuhkan 

kesadaran bahwa seluruh ciptaan adalah anugerah Allah yang harus dihormati dan 

dilestarikan. Liturgi memiliki peran strategis dalam membentuk kesadaran ekologis umat, 

dengan menghadirkan pengalaman spiritual yang memperdalam relasi dengan alam 

sebagai karya Allah. Selain itu, Laudato Si’’ menekankan pentingnya solidaritas terhadap 

korban krisis ekologis, terutama kelompok miskin yang paling terdampak namun paling 

sedikit berkontribusi terhadap kerusakan lingkungan. Dalam konteks ini, Gereja 

dipanggil untuk berpihak, bertindak nyata, dan memperjuangkan keadilan ekologis 

sebagai bentuk pewartaan Injil yang kontekstual dan profetik di tengah dunia yang 

terluka. 

Gereja Sebagai Agen Transformasi Ekologis 

Lumen Gentium no 7 menyatakan Gereja merupakan Tubuh Kristus dan Kritus 

sendirilah yang menjadi kepalanya (Konstitusi Dogmatis and Tentang Gereja 1964). 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

Layaknya tubuh manusia, biarpun banyak jumlahnya anggotanya, tetapi membentuk 

hanya satu tubuh, (1Kor. 12:12). Begitu pula para beriman yakni Gereja dalam Kristus 

juga terdapat aneka ragam anggota dan jabatan. Tetapi tetap satulah Roh, yang 

membagikan aneka anugerah-Nya. Karena Gereja adalah Tubuh Kristus dan Kristus 

adalah kepalanya maka Gereja dengan sadar mengikuti teladan Yesus Kristus sebagai 

panutannya. Gereja diutus untuk menjadi misioner yang mewartakan sukacita injil.  

Perutusan Gereja yang mulia ini merupakan karya Allah yang harus diwujudkan 

oleh Gereja. Tugas perutusan Gereja, seperti halnya tugas perutusan Yesus, merupakan 

karya Allah atau karya Roh, sebagaimana seringkali dikatakan oleh Lukas. Sesudah 

Kebangkitan dan Kenaikan Yesus, para Rasul memiliki suatu pengalaman yang kuat yang 

sama sekali mengubah mereka: yaitu pengalaman Pantekosta (Paulus II 1990). Gereja 

menjadi tanda kehadiran Allah di dunia ini. Oleh sebab itu, Gereja menjadi agen yang 

berusaha keras untuk perbaikan dan mengupayakan usaha-usaha yang secara konkret 

dapat berdampak baik bagi lingkungan hidup.  

Sebagai agen transformasi lingkungan hidup, Gereja harus mengetahui batasan 

pemanfaatan sumber daya alam yang rasional. Ada 3 batas pemanfaatan yang harus 

dipahami dan diserukan oleh Gereja (Naja 2012).  

1. Pemanfaatan sumber daya alam dilakukan dengan tidak merusak lingkungan 

hidup manusia. 

2. Pemanfaatan sumber daya alam dilakukan dengan kebijaksanaan yang 

menyeluruh. 

Pemanfaatan sumber daya alam harus memperhitungkan kepentingan generasi 

mendatang. Gereja diberikan mandat untuk bergerak menjadi agen yang terus menerus 

menyerukan seruan perbaikan dan tanggung jawab manusia terhadap alam semesta. 

Koinonia Gereja merupakan salah satu respon Gereja dalam memberantas krisis ekologi 

ini. Tidak menutup kemungkinan bahwa krisis ekologi juga merupakan perbincangan 

mengenai koinonia Gereja, sebab koinonia manusia yang berhasrat pada kekuasaan yang 

menguasai, mengisolasi, dan mengeksploitasi memperburuk situasi dari krisis ekologi. 

Koinonia semacam iniah yang harus dihentikan dan dipulihkan dan seharusnya menjadi 

koinonia Gereja. (Ginting 2022) Gereja sebagai persekutuan umat Allah memiliki 

tanggungjawab untuk memberikan nasehat, peringatan dan aksi nyata bagi perubahan 

kebaikan lingkungan hidup. Dalam Ad Gentes no 51 menunjukan bahwa “Gereja 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

164        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

bertanggung jawab atas ciptaan dan harus menegaskan tanggung jawab ini di depan 

publik. Dengan demikian, Gereja harus melindungi bukan hanya bumi, air dan udara 

sebagai anugerah ciptaan milik semua orang. Gereja terutama harus melindungi umat 

manusia dari penghancuran diri sendiri.” (Dokumen Konsili Vatikan II 2017) 

Dalam ensklik Laudato Si’ Paus Fransiskus mengajak Gereja meneladani Santo 

Fransisikus dari Asisi yang mencintai alam semesta. Jika kita merasa bersatu erat dengan 

semua yang ada maka kesahajaan dan kepedulian akan menjadi spontanitas manusia. 

Dalam enskliknya Paus Fransiskus kembali mengajak Gereja untuk menanggapi ajakan 

Santo Frasiskus “Santo Fransiskus, yang setia kepada Alkitab, mengajak kita untuk 

memandang alam sebagai sebuah kitab yang sangat indah. Di dalamnya Allah berbicara 

kepada kita dan memberi kita sekilas pandangan tentang keindahan dan kebaikan-Nya 

yang tanpa batas. "Dari kebesaran dan keindahan benda-benda ciptaan, tampaklah 

gambaran tentang Khalik mereka" (Kebijaksanaan 13: 5); memang, "kekuatan-Nya yang 

kekal dan keilahian-Nya dapat nampak dan dipahami dari karya-Nya sejak dunia 

diciptakan" (Roma 1:20)…” (LS no 12). Lalu Paus Fransiskus melanjutkan lagi dalam 

Luadato Si’ No 13 “Tantangan mendesak untuk melindungi rumah kita bersama 

mencakup kepedulian untuk menyatukan seluruh keluarga manusia guna mencari suatu 

pengembangan berkelanjutan dan terpadu, karena kita tahu bahwa segala sesuatu bisa 

berubah. Sang Pencipta tidak meninggalkan kita; ia tidak pernah mengabaikan rencana 

kasih-Nya atau menyesal telah menciptakan kita. Umat manusia masih memiliki 

kemampuan untuk bekerja sama dalam membangun rumah kita bersama…” 

Implikasi Pastoral dari Ajaran Ekologis Gereja Laudato Si’ 
Gereja adalah komunitas umat beriman, yang dipanggil untuk menjadi agen 

transformatif dalam merespons kerusakan lingkungan yang kian meluas. Seruan ini 

berakar kenyataan bahwa ciptaan alam semesta merupakan karya awal Allah (bdk. KGK 

NO 198). Oleh karena itu, Laudato Si’ tidak berhenti pada seruan moral, tetapi juga 

menuntut Gereja untuk mentransformasikan ajaran ekologis ini ke dalam tindakan 

pastoral yang kokrit, berkelanjutan, dinamis dan transformatif.  Implikasi pastoral 

bukanlah sekadar angan-angan rencana, melainkan menjadi bagian integral dari misi 

evangelisasi Gereja. Artinya, perhatian terhadap lingkungan hidup harus tertanam dalam 

seluruh dimensi pelayanan Gereja baik liturgi, katekese, pendidikan, sosial-karitatif, 

hingga advokasi publik. Dengan demikian, pastoral ekologis bukan sekadar tanggapan 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

terhadap krisis, tetapi merupakan bentuk pewartaan Injil yang kontekstual dan 

menyeluruh di zaman ini yang secara nyata diwujudkan (Benedictus XVI). 

Pertobatan Ekologis sebagai Tugas Iman (LS Art. 217) 

Teladan santo Fransiskus dari Asisi menyadarkan kita bahwa hubungan yang baik 

terhadap dunia ciptaan merupakan salah satu dimensi pertobatan manusia. Pertobatan dan 

perbaikan bagi seorang pribadi manusia itu baik, tetapi belum cukup perlu juga bahwa 

semua orang menyadari pertobatan dan perbaikan diri ini. “Pertobatan ekologis yang 

diperlukan untuk menciptakan suatu dinamisme perubahan yang berkelanjutan, juga 

merupakan pertobatan komunal.”  “Pertobatan ini menyiratkan berbagai sikap yang 

bersama-sama menumbuhkan semangat perlindungan yang murah hati dan penuh 

kelembutan. Pertama, menyiratkan rasa syukur dan kemurahan hati, artinya, pengakuan 

bahwa dunia merupakan anugerah yang diterima dari kasih Bapa, yang menimbulkan 

sikap pengingkaran diri dan kemurahan hati tanpa pamrih,…” pertobatan ekologis ini 

juga memberikan kita kesadaran bahwa dalam kasih kita tidak terpisahkan dari makhluk 

ciptaan lainnya manusia dan seluruh jagat raya merupakan persekutuan yang universal. 

Dalam iman kita melihat alam semesta dari sudut pandang yang dalam sehingga kita 

mampu mengembangkan antusiasme dan kreativitasnya, untuk menghadapi masalah 

dunia dengan mempersembahkan diri kepada Allah (LS art. 220). Pertobatan ini 

merupakan bentuk kerendahan hati manusia.  

Laudato Si’ Art 221 mengingatkan kita akan  “kesadaran bahwa setiap makhluk 

mencerminkan sesuatu dari Allah dan memiliki pesan untuk disampaikan kepada kita; 

atau juga kepastian bahwa Kristus telah mengenakan pada diri-Nya sendiri dunia materil 

ini dan bahwa Ia sekarang, sebagai yang dibangkitkan, hadir dalam setiap makhluk, 

melingkupinya dengan kasih sayang-Nya dan meresapinya dengan cahaya-Nya; dan juga 

keyakinan bahwa Allah menciptakan dunia dengan menuliskan di dalamnya tata tertib 

dan dinamisme, dan manusia tidak berhak untuk mengabaikan hal itu.” Pertobatan 

Ekologis dalam perwujudannya memerlukan pendidikan dan spiritualitas untuk mampu 

memandang ciptaan bukan sebagai barang.(Maru, Silan, and Lengkey 2024) Manusia 

harus dengan kerendahan hati untuk berkomitmen dalam kasih untuk memelihara alam 

dengan sepenuh hati. Kita manusia harus menyadari bahwa alam semesta ini merupakan 

anugrah Allah kepada manusia untuk memuji dan memuliakan nama-Nya. Pertobatan 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

166        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

Ekologis menjadi hal yang penting untuk di serukan oleh Geraja agar mampu bergema 

dan banyak diperaktekkan oleh semua pihak (Tukan 2023). 

Gereja dalam Pertobatan harus terus menerus menyerukan kasih dan kebenaran 

sebab dalam Caritas in varitate art 3 “kasih dapat dikenali sebagai suatu ungkapan 

autentik kemanusiaan dan suatu unsur yang sangat fundamental dalam relasi manusia, 

juga yang bersifat publik. Hanya dalam kebenaran, kasih memancarkan cahaya hanya 

dalam kebenaran, kasih dapat dihayati secara autentik. Kebenaran adalah terang yang 

memberi makna dan nilai pada kasih. Terang itu adalah terang akal budi dan terang iman, 

yang dengan melaluinya akal budi mencapai kebenaran kodrati dan adikodrati akan kasih: 

menangkap maknanya sebagai anugerah, penerimaan dan persekutuan” (Benediktus XVI 

2009). Manusia harus mampu memahami bahwa dirinya sungguh dikasihi Allah, maka 

manusia juga harus mengasihi alam ciptaan Allah. Gereja sebagai penggerak perubahan 

baru bagi kebaikan lingkungan hidup harus terus berjalan bersama dunia agar mampu 

menjaga dan melindungi bumi menjadi lebih indah dan damai. 

Liturgi dan Pendidikan Iman yang Membentuk Kesadaran Ekologis (LS art. 209–
215) 

Krisis ekologis global yang terjadi saat ini tidak dapat disikapi semata-mata 

melalui pendekatan teknis, moral, atau sosial. Gereja, sebagai komunitas iman yang hidup 

dan dinamis, turut dipanggil untuk memberikan kontribusi yang mendalam dalam 

menghadapi tantangan ini melalui dimensi spiritual. Salah satu aspek penting dalam 

kehidupan Gereja yang memiliki potensi transformatif adalah liturgi. Liturgi bukan hanya 

sekadar tindakan peribadatan yang bersifat simbolis, tetapi merupakan ruang formasi 

Iman yang menyeluruh, yang mencakup pembentukan habitus, orientasi makna, dan 

motivasi untuk bertindak nyata. Sebagai pusat kehidupan umat kristiani, liturgi 

memainkan peran strategis dalam membentuk kesadaran ekologis yang integral. Melalui 

simbol, ritus, doa, dan pengalaman komunal dalam liturgi, umat diajak untuk mengalami 

keterhubungan yang mendalam dengan seluruh ciptaan sebagai bagian dari karya Allah. 

Liturgi menjadi sarana di mana umat diajar untuk melihat dunia bukan sebagai objek 

eksploitatif, melainkan sebagai anugerah ilahi yang harus dirawat dengan rasa hormat dan 

tanggung jawab. 

Dalam terang ensiklik Laudato Si’’, Paus Fransiskus menekankan pentingnya 

pertobatan ekologis yang mencakup perubahan cara pandang, cara hidup, dan 

spiritualitas. Dalam konteks ini, liturgi berperan sebagai wahana pembentukan horizon 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

makna yang baru, yang menghubungkan iman dengan tanggung jawab ekologis. Liturgi 

juga menciptakan pengalaman komunal yang mendorong umat untuk hidup dalam 

solidaritas ekologis dan sosial. Oleh karena itu, liturgi dapat menjadi sumber inspirasi dan 

kekuatan profetik yang menggerakkan Gereja untuk berpartisipasi aktif dalam merawat 

bumi sebagai rumah bersama (Roppelt 2024). 

Solidaritas terhadap Korban Krisis Ekologis (LS art. 25, 48–52) 

Krisis ekologi dewasa ini tidak hanya menjadi persoalan lingkungan semata, tetapi 

juga menimbulkan dampak sosial yang mendalam. Kehancuran alam, perubahan iklim, 

serta pencemaran dan eksploitasi sumber daya alam membawa konsekuensi serius 

terhadap kehidupan manusia, khususnya mereka yang hidup dalam kondisi kemiskinan 

dan keterpinggiran. Dalam ensiklik Laudato Si’, Paus Fransiskus menegaskan bahwa 

keluhan bumi dan keluhan kaum miskin tidak dapat dipisahkan (LS, art. 49). Pernyataan 

ini mengajak umat beriman untuk melihat krisis ekologi sebagai juga krisis kemanusiaan 

yang membutuhkan perhatian dan tindakan nyata. Laudato Si’ menyatakan bahwa 

masyarakat miskin merupakan kelompok yang paling terdampak oleh kerusakan 

lingkungan. Mereka tinggal di wilayah-wilayah yang mudah terkena bencana alam seperti 

banjir atau kekeringan, tetapi tidak memiliki perlindungan sosial maupun sumber daya 

yang memadai. Ironisnya, kelompok ini justru tidak banyak berkontribusi terhadap 

penyebab utama krisis lingkungan. Paus Fransiskus melalui artikel 48–52 lebih lanjut 

menegaskan bahwa masalah ekologis tidak bisa dilepaskan dari ketidakadilan sosial, 

karena eksploitasi alam sering kali sejalan dengan penindasan terhadap manusia. 

Dalam menghadapi kenyataan ini, Gereja dipanggil untuk menunjukkan 

solidaritas aktif. Solidaritas bukan hanya sebatas rasa empati, tetapi wujud nyata dari 

iman yang diwujudkan dalam tindakan. Umat kristiani diundang untuk berpihak pada 

mereka yang terdampak, memperjuangkan keadilan ekologis, serta mendorong gaya 

hidup yang lebih adil dan berkelanjutan. Laudato Si’ menekankan pentingnya 

membangun kesejahteraan bersama (bonum commune), termasuk dengan menolak pola 

hidup konsumtif yang tidak memperhatikan keberlanjutan bumi dan kesejahteraan 

sesama. Solidaritas terhadap korban krisis ekologis sejatinya adalah bentuk pewartaan 

Injil yang hidup. Seperti Yesus yang hadir di tengah-tengah mereka yang menderita, 

demikian pula Gereja dipanggil untuk menjadi tanda harapan dan pemulihan di tengah 

dunia yang terluka. Melalui Laudato Si’, Paus Fransiskus mengingatkan bahwa membela 



 

 

 

 

   

GEREJA SEBAGAI AGEN TRANSFORMASI EKOLOGIS: 

STUDI TENTANG PERAN GEREJA DALAM MENJAGA LINGKUNGAN HIDUP BERDASARKAN 

LAUDATO SI’ 

168        Jurnal Sepakat VOLUME XI, NO. 2, SEPTEMBER 2025 
 

 

 

 

lingkungan berarti membela kehidupan. Maka dari itu, menunjukkan solidaritas ekologis 

adalah salah satu cara paling nyata untuk menghayati kasih Kristiani dalam konteks dunia 

masa kini. (Art. 25) (Paus Fransiskus 2015).  

5. KESIMPULAN  

Kajian ini menunjukan bahwa Gereja merupakan agen tranformasi bagi 

lingkungan hidup.  Ensiklik Laudato Si’ mengajak Gereja terus berusaha menjaga alam 

yang merupakan rumah bersama yang dianugerahkan Allah kepada umat manusia untuk 

dipelihara. Gereja merupakan agen penting dalam usaha mengwujudkan perubahan yang 

lebih baik dalam mengatasi krisis. Gereja sebagai komunitas yang hidup yang turut 

dipanggil untuk memberikan konstribusi yang mendalam dalam menghadapi tantangan 

ini melalui dimensi spiritual. Sebagai komuntitas yang hidup Gereja berupaya 

mengupayakan impelementasi ajaran Laudato Si’ dalam bentuk yang konkrit. Dalam 

penelitan ini ada 3 aspek yang ditemukan sebagai wujud implikasi dari ajar Laudato Si’  

yang Gereja upayakan yaitu pertobatan ekologis yang menunutut kesadaran pribadi dan 

komunal akan hubungannya dengan alam, liturgi dan pendidikan iman yang membangun 

kekuatan spiritual dan solidaritas terhadap korban krisis ekologi. Maka, Seruan Laudato 

Si’ tidak hanya Gereja gaungkan kepada umat Katolik tetapi kepada seluruh dunia.. 

DAFTAR REFERENSI 

Ardhana, I. Putu Gede. 2011. “Kajian Kerusakan Sumberdaya Hutan Akibat Kegiatan 

Pertambangan.” Ecotrophic 6(2):375494. 

Benedictus XVI. n.d. “Message of His Holiness Pope Benedict XVI For The Celebration 

Of The World Day Of Peace.” 1–9. 

Benediktus XVI, Paus. 2009. Caritas In Veritate. Konferensi Waligereja Indonesia. 

Change, Intergovernmental Panel on Climate. 2021.“Climate Change Widespread, Rapid, 

and Intensifying – IPCC.” 

Dokumen Konsili Vatikan II. 2017. AD Gentes Kepada Semua Bangsa. 3rd ed. edited by 

D. KWI. 

Ginting, Bayu Kaesarea. 2022. “Koinonia: Respon Gereja Atas Krisis Ekologi.” 

DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 7(1):184–204. 

Idaman, Yosef Tavelik. 2021. “Imbauan Laudato Si Terkait Masalah Kerusakan Hutan 

Dan Implikasinya Bagi Karya Misi Gereja.” 

Konstitusi Dogmatis, and Tentang Gereja. 1964. Lumen Gentium. Departemen 



 

 

 

 

E-ISSN : 2541-0881; P-ISSN : 2301-4032, Hal 154-169 

 

Dokumentasi dan Penerangan KWI. 

Maru, Titus Paulus Maru, Kristofel Silan, and Seravin Lengkey. 2024. “Pertobatan 

Ekologis Dalam Terang Ensiklik Laudato Si.” Pineleng Theological Review 1(1):1–

12. 

Naja, HR Daeng. 2012. Bank Hijau Kebijakan Kredit Berwawasan Lingkungan. Media 

Pressindo. 

Paulus II, Yohanes. 1990. “Redemtoris Missio (Tugas Perutusan Sang Penebus).” Seri 

Dokumen Gerejawi No. 14 (14). 

Paus Fransiskus. 2015. “Seri-Dokumen-Gerejawi-No-98-LAUDATO-SI-1.” Ensiklik 

Paus Fransiskus 1–161. 

Pranadji, Tri. 2005. “Keserakahan, Kemiskinan, Dan Kerusakan Lingkungan.” Analisis 

Kebijakan Pertanian 3(4):313–25. 

Ranboki, Buce A. 2017. “Menemukan Teologi Leonardo Boff Dalam Ensiklik Paus 

Fransiskus Laudato Si’.” Indonesian Journal of Theology 5(1):42–67. 

Razi, Muhammad Fahrul. 2021. “Dampak Aktivitas Pertambangan Batubara Terhadap 

Lingkungan Dan Masyarakat Kalimantan Timur.” 

Roppelt, Rowena. 2024. “Transformative Liturgy: Shaping an Ecological Spirituality.” 

LIMINA-Grazer Theologische Perspektiven 7(2):95–118. 

Tukan, Paulus Barekama. 2023. “Pertobatan Ekologis Sebagai Upaya Pemulihan Moral 

Bangsa: Tinjauan Ensiklik Laudato Si Paus Fransiskus.” Jurnal AKADEMIKA 

22(2):50–64. 

Watch, Global Forest. n.d.“Indonesia Deforestation Rates & Statistics.” 

https://www.globalforestwatch.org/dashboards/country/IDN/?utm_source. 

Wijaya, I. Ketut Kasta Arya. 2024. “Pemanfaatan Sumber Daya Alam Yang 

Berkelanjutan: Tantangan Dalam Tata Kelola Industri Pariwisata Yang Berbasis 

Kearifan Lokal.” Jurnal Ilmu Hukum Kyadiren 5(2):45–53. 

Wonorahardjo, Surjani. 2020. “Ensiklik Laudato Si ‘di Era Digital Gereja.” PROSIDING 

56. 

Yohanes Paulus II. 1991. Centesimus Annus Ulang Tahun Ke-Seratus. 

Zed, Mestika. 2008. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 


