
REINTERPRETASI SANKSI PIDANA ISLAM (STUDI
TERHADAP PEMIKIRAN PROF. KH. IBRAHIM HOSEN, LML)

Toha Andiko
Fakultas Syariah dan Ekonomi Islam IAIN Bengkulu

Jl. Raden Fatah Pagar Dewa Bengkulu 38613
E-mail: toha.andiko@gmail.com

Abstract: Reinterpretation of Islamic Penal Punishment: A Study on Prof. K.H. Ibrahim  Hosen, LML’s thought.
Islamic penal punishment that is related to the qishas and hudûd is often considered as violating of human rights
and intimidation so that there are many rejections in its application.  This is reinforced by the opinion of most
Moslem scholars who consider the implementation of Islamic penal provision through textual understanding as
a symbol of the implementation of Islamic law as a whole. In this context, Ibrahim Hosen as the expert of Ushul
al-Fiqh (Islamic Legal Theory) and comparative Islamic legal (Fiqh al-Muqâran) in Indonesia tried to neutralize the
rigid understanding by using the types of crime and the reinterpretation of punishment through understanding
of the texts contextually  by using ijtihad istislahi (independent reasoning of public interest) and refers to the
purpose of its application that prefers to the function of zawajir than the other. Therefore, it is expected that the
Islamic penal law can be accepted theoretically and practically.

Keywords: punishment, Islamic penal law, Ibrahim Hosen.

Abstrak: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam: Studi Terhadap Pemikiran Prof. K.H. Ibrahim  Hosen, LML. Sanksi
pidana Islam terkait qishâs dan hudûd seringkali dituding melanggar HAM dan terkesan menakutkan sehingga
banyak terjadi penolakan terhadap penerapannya. Ini diperparah lagi dengan adanya pendapat sebagian
cendikiawan muslim yang menganggap pelaksanaan pidana Islam dengan pemahaman tekstual sebagai simbol
pelaksanaan syariat Islam secara utuh. Di sini Ibrahim Hosen sebagai pakar Usul Fikih dan Fikih Perbandingan
di Indonesia mencoba menetralisir pemahaman kaku tersebut dengan berusaha menjelaskan substansi pidana
Islam meliputi jenis-jenis tindak pidana, dan reinterpretasi sanksinya dengan pemahaman nas-nas secara
kontekstual melalui ijtihad istishlâhi serta mengacu pada tujuan penerapannya yang mengedepankan fungsi
zawâjir. Dengan demikian, diharapkan ketentuan pidana Islam bisa diterima secara teoritis dan praktisnya.

Kata kunci: sanksi, hukum pidana Islam, Ibrahim Hosen

Pendahuluan
Hukum pidana dalam Islam seringkali menjadi

perbincangan yang menarik perhatian para pakar
hukum dan penggiat aktualisasi hukum Islam.
Pelaksanaan pidana Islam tak jarang dijadikan
simbol pelaksanaan syari`at Islam secara kâffah
(paripurna). Perdebatan di sekitar masalah ini
biasanya terkait dengan ketentuan tentang
kriteria tindakan pidana dan sanksi hukum
bagi pelaku tindakan pidana tersebut yang
tergolong “unik”, karena ternyata tidak semata
bernuansa kepentingan duniawi (profan), tapi
juga keselamatan ukhrawi.

Ibrahim Hosen sebagai salah satu cendikiawan
muslim Indonesia yang fokus pada disiplin ilmunya
di bidang Fikih dan Usul Fikih telah banyak

mengeluarkan fatwa, baik dalam kapasitasnya
sebagai pendapat pribadi, maupun dalam
kapasitasnya sebagai salah satu anggota atau
ketua komisi fatwa MUI yang sangat berpengaruh
dalam lahirnya fatwa-fatwa yang dikeluarkan MUI
sejak 1981-1997.

Pengakuan terhadap kebesaran dan ke-
istimewaan tokoh Ibrahim Hosen misalnya, tampak
dari beberapa pernyataan ulama dan cendikiawan
Muslim di Indonesia, di antaranya Hasan Basri
(Ketua MUI 1975-1980) yang menyatakan bahwa
pemikiran dan pendapat Ibrahim Hosen—yang
dalam periode kepengurusannya duduk sebagai
anggota Komisi Fatwa—dalam pembahasan
berbagai masalah keagamaan dan kemasyarakatan
telah memegang peranan dan memberi warna

233 |



No Karir/Aktivitas Tahun Tempat
1 Muballigh 1938 Bengkulu
2 Imam Besar 1942 Bengkulu

3
Komandan Hizbullah (pejuang
senior) pada perang gerilya
melawan Belanda

1944 Bengkulu

4 Anggota Komisi Nasional
Indonesia (KNI) Daerah Bengkulu

1945 Bengkulu

5 Wakil Ketua Masyumi Daerah
Bengkulu

1946 Bengkulu

6

Juru bicara Delegasi Residen
Hazairin dalam perundingan
dengan pemberontak (ikut me-
nyelesaikan konflik perbatasan)

1946

Muara
Saung

(Perbatasan
Bengkulu-

Palembang)

7 Anggota tim perunding dengan
Belanda

1948 Bengkulu

8 Anggota Badan Pekerja DPRD 1948 Bengkulu
9 Kordinator Urusan Agama 1950-1955 Bengkulu

10
Anggota Tim Kecil pada sidang
Majlis Tarjih Muhammadiyah
mewakili Bengkulu

1954 Yogyakarta

11 Dosen di Fakultas Dakwah Al-
Washliyah 1960-1961 Medan

Sumut
12 Pegawai Tinggi Depag RI Pusat 1961-1964 Jakarta

13 Dosen Terbang di UISU 1961-1969 Medan
Sumut

14 Guru Besar Luar Biasa IAIN
Palembang 1962 Palembang

15
Dekan Fakultas Syari`ah IAIN
Palembang merangkap IAIN
Jambi

1962-1964 Palembang

16 Rektor IAIN Raden Fatah 1964-1966 Palembang

17 Ketua Umum Majelis Ulama
Daerah Sumatera Selatan

1964-1966 Palembang

18 Ketua Yayasan Baitul Mal Sumsel 1964-1966 Palembang

19 Kepala Biro Hubungan Masyarakat
dan Luar Negeri Depag RI 1966-1971 Jakarta

20

Penggagas dan salah satu pendiri
PTIQ bersama KH. Muhammad
Dahlan, KH. Zaini Miftah, dan
KH. Mukti Ali

1971 Jakarta

21

Menggagas perlunya UU
Perkawinan bagi umat Islam
Indonesia yang disampaikan
dalam berbagai forum dan
seminar, menulis buku Fiqh
Perbandingan dan membuat
draft yang dijadikan pegangan
bagi Fraksi PPP

1971-1974 Jakarta

22 Penasehat AhliMenteri Agama RI 1971-1982 Jakarta
23 Rektor PTIQ 1972-1976 Jakarta
24 Pendiri dan Rektor IIQ 1977-2001 Jakarta
25 Anggota Komisi Fatwa MUI 1975-1980 Jakarta

26 Guru Besar Fakultas Syari`ah IAIN
Syarif Hidayatullah 1979-1982 Jakarta

27 Salah satu Ketua MUI merangkap
Ketua Komisi Fatwa MUI

1980-1995 Jakarta

3
Pesantr

Cibeber Ci
en
legon

- 1934 2 bulan

4
Pesantren L

Serang B
ontar
nten

- 1934 6 bulan

5
Pesantren B

Cirebo
untet

n
- 1934 4 bulan

6
Jami`at K

Solo
haer +1bulan

Pesantr
7 Gunung P

en
uyuh - 1935 5 bulan

1

9

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

dalam nasehat dan fatwa yang dikeluarkan
MUI.1 Ali Yafie menyebutnya sebagai manusia
yang dikaruniai Allah banyak kelebihan (dzâlika

Gunsei Gakko

8
Batu Sangkar
Tanah Datar

Sumatera Barat

Sekolah
Karir

1942

fadhlullâhi yu`thîhi man yasyâ’).2 Sedang Jalaluddin
Rakhmat menyebutnya sebagai salah seorang
pembaru pemikiran keagamaan di Indonesia.3

Sekilas tentang Profil Ibrahim Hosen
Ibrahim Hosen dilahirkan pada tanggal 01

Januari 19174 di sebuah dusun perbatasan kota
Tanjung Agung Bengkulu dari perkawinan seorang
ulama sekaligus saudagar besar keturunan Bugis,
KH. Hosen dengan anak bangsawan dari keluarga
ningrat Kerajaan Selebar Bengkulu bernama Siti
Zawiyah. Ia adalah anak kedelapan dari dua belas
bersaudara.5 Pendidikan yang pernah ditempuh
Ibrahim Hosen dan aktivitas sosial keagamaan
serta karir yang pernah diraihnya tampak dari
tabel di bawah ini:6

Tabel: Pendidikan Ibrahim Hosen

No Nama/Tempat Tingkat Tahun Keterangan
Madrasah As-

Sagaf Singapura
Ibtidaiyah 1925-1930

Muawanatul

Universitas Al-
Azhar, Mesir

Licence 1955-1959

Tabel: Karir dan Aktivitas Sosial Keagamaan Ibrahim Hosen

2
Khair Arabische
School (MAS)
Teluk Betung

Tsanawiyah 1932-1934

- 1935

Sukabumi

1 Panitia Penyusun Biografi, Prof. KH. Ibrahim Hosen
dan Pembaharuan  Hukum  Islam  di  Indonesia, (Jakarta: Putra
Harapan, 1990), h. 242.

2 Panitia Penyusun Biografi, Prof. KH. Ibrahim Hosen..., h. 290.
3 Jalaluddin Rakhmat, dalam “Kata Pengantar” Taufik

Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, (Bandung:
Mizan, 1993), h. 15.

4 Tanggal, bulan, dan tahun kelahirannya ini menurut
penuturan Ibrahim kepada anak-anaknya adalah berdasarkan
perkiraannya saja, yang pastinya ia tidak tahu karena dahulu
tidak ada catatan (akte lahir) dari orang tuanya. Wawancara
Pribadi dengan Nadratuzzaman, Jakarta, 14 Januari 2008.

5 Panitia Penyusun Biografi, Prof. KH. Ibrahim Hosen..., h. 1, 4.
6 Diringkas dari Toha Andiko, “Ijtihad Ibrahim Hosen

dalam Dinamika Pemikiran Hukum Islam di Indonesia”,
Disertasi pada Sekolah Pascasarjana Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2009, h. 23-67.

| 234



28

31

34

35

37

Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Penatar pada Pelatihan Ketua
Pengadilan Tinggi Agama 1982 Pontianak

Bukit

Dalam kajian hukum pidana Islam, maksud
pelaksanaan hukuman itu secara umum di-

29 Penatar Hakim Pengadilan Agama 1983 Tinggi
Sumbar

kelompokkan menjadi dua, yaitu merealisasikan
haqq Allâh dan haqq al-adami (hak manusia).

30 Konsultan BKKBN 1983-1986 Jakarta
Guru Besar Hukum Islam di
UNISBA

1984 Bandung
Namun di samping itu, ada pula hukuman yang
mengandung unsur haqq Allâh dan haqq al-adami

Salah satu nara sumber KHI
(pelaksana bid. Kitab-kitab/

32 yurisprudensi) dan berperan
aktif dalam mensosialisasikannya
ke berbagai daerah

Ikut mendukung dan meyakinkan

1985-1991

Jakarta,
Jatim,

Jateng,
Medan,

Aceh, dan
Kalimantan

sekaligus. Yang dimaksud dengan haqq Allâh ialah
bahwa hukuman itu tidak dapat digugurkan, baik
oleh pihak yang dirugikan maupun oleh penguasa,
karena hukuman tersebut berkaitan erat dengan
kepentingan masyarakat.8 Adapun yang dimaksud

DPR, konsultan Fraksi PPP
33 tentang arti penting RUUPA agar

disahkan menjadi UUPA

1989 Jakarta dengan haqq al-adami ialah hukuman itu dapat
digugurkan oleh pihak yang dirugikan atau

Anggota Dewan Pengawas
Syari`ah BMI

1991 Jakarta oleh pemerintah, karena hal tersebut hanya
9

Anggota Dewan Pertimbangan
Agung RI

Jakarta

Jakarta,
Bogor,

Bandung,

menyangkut kepentingan individu.

Yang dimaksud dengan kelompok haqq Allâh
ialah semua jenis hudûd dan kafârat dengan
berbagai bentuknya, selain had qadzaf menurutPembicara dalam berbagai

Seminar, simposium, lokakarya,36 dan konferensi Islam di dalam
dan luar negeri

1971-1998

Padang,
Aceh,
Kairo,

Islamabad,
Moskwa,

dan
Malaysia

sebagian ulama. Hukuman-hukuman ini harus
dilaksanakan manakala telah terpenuhi syarat-
syaratnya. Dan mengenai had qadzaf, hukuman
ini baru dapat dijatuhkan ketika ada tuntutan

10Dewan Pembina LP.POM MUI
Pusat

1998-2002 Jakarta
dari pihak yang merasa dirugikan (maqdzûf),
dan menjadi gugur apabila ia memaafkannya.11

Guru Besar Hukum Islam di IAIN

38
Sumatera Utara, IAIN Sultan
Syarif Qasim, dan IAIN Sunan
Gunung Djati

Medan,
Pekan
Baru,

Bandung

Sedangkan yang termasuk kategori haqq al-
adami ialah semua jenis hukuman qishâs-diyat.
Terhadap kategori ini, pihak yang dirugikan dapat

Pemikiran Ibrahim Hosen tentang
Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Secara garis besar, jenis-jenis hukuman dalam
pidana Islam terdiri dari qishâs-diyat, kafârat,
hudûd, dan ta’zîr. Keempat jenis hukuman ini
mempunyai bentuk yang bervariasi sesuai dengan
perbedaan macam tindak pidana yang diancamnya.
Qishâs-diyat yang berkaitan dengan kejahatan
terhadap jiwa dan anggota tubuh, bervariasi
sesuai dengan bentuk kejahatannya. Begitu
pula dengan hudûd, bentuk-bentuknya adalah
hukuman mati, hukuman potong (tangan atau
kaki), dera (cambuk, jild), rajm (dilempari pakai
batu hingga mati) dan pengasingan. Sedangkan
hukuman ta’zîr memiliki bentuk paling beragam,
karena penetapan bentuk-bentuknya merupakan
wewenang hakim (pemerintah).7

7 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman dalam Pidana Islam
dan Perbedaan Ijtihad Ulama Dalam Penerapannya, disampaikan
pada Seminar Sehari Kontribusi Hukum Islam Terhadap

memaafkannya.

Tentang kedudukan ta’zîr, dengan mem-
perhatikan defenisinya, dapatlah dikemukakan
bahwa hukuman itu ada yang termasuk haqq
Allâh, yaitu jika kemaksiatan yang diancamnya
tidak merugikan manusia, dan ada pula yang
termasuk haqq Allah dan haqq al-adami sekaligus,
yaitu manakala kemaksiatannya merugikan
manusia, seperti pencurian yang tidak memenuhi
syarat untuk di-had. Karena itu, para ulama
berpendapat, hukuman tersebut dapat dimaafkan
dan dimintakan syafa`atnya, baik oleh pihak yang

Pembinaan Hukum Nasional, Jakarta, Fakultas Syari`ah IAIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 17 Juli 1993, h. 14

8 Ahmad Fathi Bahansi, Nazhariyyât fî al-Fiqh al-Jinâ’i al-
Islâmi, (Kairo: al-Syirkah al-`Arabiyyah, 1963), h. 55

9 Ahmad Fathi Bahansi, Nazhariyyât fi al-Fiqh..., h. 56
10 Ibnu `Abidîn, Hâsyiyah Radd al-Mukhtâr, (Mesir: Mustafa

al-Babi al-Halabi, 1966), Cet. ke-2, Juz IV, h. 48
11 Al-Mawardi, al-Ahkâm al-Sulthâniyah, (Mesir: Mustafa

al-Bâbi al-Halabi, 1966), Cet. ke-2, h. 229, lihat pula Muhammad
Husain al-`Aqabi, al-Majmû` Syarh al-Muhadzzâb, (Mesir:
Matba`ah al-Imâm, t. th.), Juz XVIII, h. 298

235 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

dirugikan maupun oleh pemerintah (hâkim), serta
dapat gugur pula dengan taubat.12

Adapun tujuan dari pensyariatan hukum
pidana Islam, dalam hal ini pemidanaannya, tidak
berbeda dengan tujuan umum dari pensyariatan
hukum Islam, yaitu mewujudkan dan memelihara
kemashlahatan umat manusia, demi mencapai
kebahagiaan di dunia dan akhirat. Menurut
penelitian para ulama, ada dua macam tujuan
pemidanaan.13 Pertama, tujuan relatif (al-ghard
al-qarîb), yakni untuk menghukum (menimpakan
rasa sakit kepada) pelaku tindak pidana—yang
pada umumnya dapat mendorong pelakunya
bertaubat—sehingga ia menjadi jera, tidak mau
mengulangi kembali melakukan jarîmah, dan
orang lainpun tidak berani mengikuti jejaknya.
Kedua, tujuan absolut (al-ghard al-ba`îd), yakni
untuk melindungi kemashlahatan umum. Kedua
hal inilah yang memang hendak dicapai oleh
pemidanaan terhadap setiap jarîmah.14

Mengenai fungsi pemidanaan, para ulama
mengemukakan bahwa fungsinya adalah zawâjir
dan jawâbir. Zawâjir adalah pemidanaan itu
berfungsi untuk menyadarkan pelaku jarimah
agar tidak mengulangi lagi kejahatan, dan agar
hukuman itu dapat dijadikan pelajaran bagi orang
lain sehingga tidak berani melakukan jarîmah.
Tegasnya, fungsi pemidanaan di sini merupakan
hal yang berkonotasi duniawi. Sedangkan yang
dimaksud dengan jawâbir ialah bahwa pemidanaan
itu berfungsi untuk menyelamatkan terpidana dari
siksa akhirat. Dengan kata lain, untuk menghapus
dosa jarîmahnya. Jadi fungsi jarîmah tersebut
berkonotasi ukhrawi. Sungguhpun demikian,
namun para ulama berbeda pandangan dalam
penerapannya, ada yang menonjolkan sisi
zawâjirnya, dan ada pula yang menekankan sisi
jawâbirnya.15

Setelah memperhatikan jenis-jenis hukuman
dalam pidana Islam dan pengklasifikasiannya

12 Al-Mawardi, al-Ahkâm al-Sulthâniyah, h. 237, Ahmad
Fathi Bahansi, al-`Uqûbah fi al-Fiqh al-Jinâ’i al-Islâmi, (Kairo:
Maktabah Dâr al-`Urubah, 1961), Cet. ke-2, h. 115.

13 Ahmad Fathi Bahansi, al-`Uqûbah fi al-Fiqh al-Jinâ’i al-
Islâmi, h. 13.

14 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 16.
15 Ahmad Fathi Bahansi, al-`Uqûbah fi al-Fiqh al-Jinâ’i al-

antara hak Allah dan hak manusia, maka dengan
berpijak dari sini, Ibrahim Hosen berpendapat
bahwa dalam hukuman pidana Islam itu, ada
yang bersifat tegas, dan ada pula yang bersifat
elastis. Tegas dalam arti harus diterapkan apa
adanya jika telah memenuhi syarat-syaratnya, dan
elastis berarti penerapannya dapat disesuaikan
dengan situasi dan kondisi, karena bergantung
pada kebijaksanaan pemerintah dan atau pihak
yang dirugikan.16

Dengan memperhatikan negara-negara
yang mengklaim dirinya sebagai negara Islam,
Ibrahim Hosen melihat bahwa ternyata di sana,
selain di Arab Saudi, ketentuan-ketentuan hukum
pidana Islam dalam bentuk literal nas, sangat
sulit diterapkan. Tapi mereka juga tidak dapat
divonis telah melanggar atau menentang hukum
Allah sebagaimana disebutkan dalam surat al-
Mâ’idah ayat 44, 45, dan 46. Oleh sebab itu,
ia mencoba melakukan reinterpretasi terhadap
ketentuan-ketentuan tekstual nas tentang pidana
Islam tersebut, di antaranya dengan menekankan
pada aspek zawâjirnya. Dengan begitu, hukum
pidana Islam tetap dapat diberlakukan dalam
bentuk lain, di samping fungsi serta tujuan
pemidanaannyapun tercapai.

Dalam penelitiannya, menurut para ulama,
aturan-aturan hukum pidana Islam kategori
hudûd harus diterapkan apa adanya sesuai
bunyi literal nas jika persyaratan-persyaratan
yang diperlukan telah terpenuhi. Sebab aturan-
aturan itu dianggap qath`i (ghairu ma`qûl al-ma`na,
ta`abbudi, syarî`ah). Namun menurut Ibrahim
Hosen, konsep yang demikian masih mungkin
untuk ditinjau kembali, antara lain melalui
pemahaman nas-nas secara kontekstual dengan
berpijak pada fungsi pemidanaan dan tujuannya
serta penafsiran ulang nas-nas yang mengandung
ihtimâl atau kemungkinan diartikan lain dari arti
yang sudah populer. Ia mencontohkan bahwa
ketika Islam datang, dunia saat itu sedang
menghadapi masalah perbudakan. Pada zaman itu,
perbudakan dipandang sebagai suatu kewajaran
yang dibenarkan oleh semua pihak, karena
sistem perbudakan memang diperlukan untuk
menunjang kepentingan hidup, sejalan dengan

Islâmi, h. 10-12, Ahmad Fathi Bahansi, Nazhariyyât fi al-Fiqh al-
Jinâ’i al-Islâmi, h. 71-75. 16 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 17.

| 236



Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

kebudayaan yang sedang berlaku. Kenyataan
seperti itu diterima oleh ajaran Islam, terbukti
Islam tidak menghapuskan perbudakan secara
total. Atas dasar ini, maka pelaksanaan hukum
pidana Islampun mengakomodir sejalan dengan
sistem perbudakan yang berlaku. Misalnya, orang
membunuh dijatuhi hukuman mati, orang mencuri
dijatuhi hukuman potong tangan, dan sebagainya.
Tegasnya, hukuman-hukuman yang disyari`atkan
Islam sangat relevan dengan budaya perbudakan
yang berlaku saat itu.17

Namun ia juga menegaskan bahwa pada
dasarnya hukum Islam bermaksud ingin meng-
hapuskan sistem perbudakan, kendati secara
bertahap dan persuasif. Ini dapat terlihat dari
beberapa ketentuan hukum yang mengharuskan
pembebasan budak. Sebagai contoh, orang
membunuh tidak sengaja diharuskan membayar
kifârat berupa pembebasan budak di samping
diyat. (lihat Q.S. Al-Nisâ’ [4]: 92), demikian
pula kifârat bagi orang yang melakukan jima`
(hubungan seksual) pada siang hari Ramadhan.18

Saat ini, dunia sudah tidak lagi mengakui
perbudakan dan kenyataan juga menunjukkan
demikian. Karena itu, menurutnya sudah
selayaknya faktor tersebut mendorong mujtahid
untuk meninjau kembali pelaksanaan aturan-
aturan hukum pidana yang tertuang dalam
Alquran dan hadis, sehingga bisa selaras dengan
kenyataan yang ada, sebagai akibat berakhirnya
masa dan pengaruh budaya perbudakan sesama
manusia. Tetapi ini tidak berarti aturan-aturan
hukum pidana tersebut diabaikan sama sekali,
melainkan harus pula memperhatikan lebih jauh
dan mendalam fungsi dan tujuan umum serta
jiwa pensyari`atannya. Dengan kata lain, perlu
dilakukan reinterpretasi terhadap fungsi dan
tujuan pensyari`atannya, yang tercermin pada
pelaksanaannya.19

Sanksi Hukum Pezina
Pada awal Islam, had zina bagi perempuan

adalah dikurung sampai mati, sedang bagi laki-
laki adalah disiksa dan disakiti, berdasarkan surat

17 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
18 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
19 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

al-Nisâ’ [4] ayat 15-16:

”Dan (terhadap) para wanita yang mengerjakan
perbuatan keji20, hendaklah ada empat orang saksi
di antara kamu (yang menyaksikannya). Kemudian
apabila mereka telah memberi persaksian, maka
kurunglah mereka (wanita-wanita itu) dalam
rumah sampai mereka menemui ajalnya, atau
sampai Allah memberi jalan lain kepadanya”.21 Dan
terhadap dua orang yang melakukan perbuatan
keji di antara kamu, maka berilah hukuman kepada
keduanya. Kemudian jika keduanya bertaubat
dan memperbaiki diri, maka biarkanlah mereka.
Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi
Maha Penyayang. (QS. Al-Nisâ’ [4]: 15-16)

Lalu ketentuan ayat di atas dinasakh oleh
ayat 2 surat al-Nûr:

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina,
maka deralah tiap-tiap seorang dari keduanya
seratus dali dera, dan janganlah belas kasihan kepada
keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan
hari akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman
mereka disaksikan oleh sekumpulan orang-orang
yang beriman”. (QS. Al-Nûr [24]: 2)

Pada dasarnya dengan berpegang pada ayat
ini, maka sanksi hukum bagi pelaku zina, baik laki-
laki maupun perempuan, muhshan maupun yang
ghairu muhshan adalah sama yaitu dicambuk 100

20 Menurut jumhûr mufassirîn yang dimaksud perbuatan
keji ialah perbuatan zina, sedang menurut pendapat yang lain
ialah segala perbuatan mesum seperti zina, homo seks dan
yang sejenisnya. Menurut pendapat Muslim dan Mujahid, yang
dimaksud dengan perbuatan keji ialah musâhaqah (lesbian).

21 Menurut jumhûr mufassirîn, jalan yang lain itu itu ialah
dengan turunnya ayat 2 dari surat al-Nûr

237 |

Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

kebudayaan yang sedang berlaku. Kenyataan
seperti itu diterima oleh ajaran Islam, terbukti
Islam tidak menghapuskan perbudakan secara
total. Atas dasar ini, maka pelaksanaan hukum
pidana Islampun mengakomodir sejalan dengan
sistem perbudakan yang berlaku. Misalnya, orang
membunuh dijatuhi hukuman mati, orang mencuri
dijatuhi hukuman potong tangan, dan sebagainya.
Tegasnya, hukuman-hukuman yang disyari`atkan
Islam sangat relevan dengan budaya perbudakan
yang berlaku saat itu.17

Namun ia juga menegaskan bahwa pada
dasarnya hukum Islam bermaksud ingin meng-
hapuskan sistem perbudakan, kendati secara
bertahap dan persuasif. Ini dapat terlihat dari
beberapa ketentuan hukum yang mengharuskan
pembebasan budak. Sebagai contoh, orang
membunuh tidak sengaja diharuskan membayar
kifârat berupa pembebasan budak di samping
diyat. (lihat Q.S. Al-Nisâ’ [4]: 92), demikian
pula kifârat bagi orang yang melakukan jima`
(hubungan seksual) pada siang hari Ramadhan.18

Saat ini, dunia sudah tidak lagi mengakui
perbudakan dan kenyataan juga menunjukkan
demikian. Karena itu, menurutnya sudah
selayaknya faktor tersebut mendorong mujtahid
untuk meninjau kembali pelaksanaan aturan-
aturan hukum pidana yang tertuang dalam
Alquran dan hadis, sehingga bisa selaras dengan
kenyataan yang ada, sebagai akibat berakhirnya
masa dan pengaruh budaya perbudakan sesama
manusia. Tetapi ini tidak berarti aturan-aturan
hukum pidana tersebut diabaikan sama sekali,
melainkan harus pula memperhatikan lebih jauh
dan mendalam fungsi dan tujuan umum serta
jiwa pensyari`atannya. Dengan kata lain, perlu
dilakukan reinterpretasi terhadap fungsi dan
tujuan pensyari`atannya, yang tercermin pada
pelaksanaannya.19

Sanksi Hukum Pezina
Pada awal Islam, had zina bagi perempuan

adalah dikurung sampai mati, sedang bagi laki-
laki adalah disiksa dan disakiti, berdasarkan surat

17 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
18 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
19 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

al-Nisâ’ [4] ayat 15-16:

”Dan (terhadap) para wanita yang mengerjakan
perbuatan keji20, hendaklah ada empat orang saksi
di antara kamu (yang menyaksikannya). Kemudian
apabila mereka telah memberi persaksian, maka
kurunglah mereka (wanita-wanita itu) dalam
rumah sampai mereka menemui ajalnya, atau
sampai Allah memberi jalan lain kepadanya”.21 Dan
terhadap dua orang yang melakukan perbuatan
keji di antara kamu, maka berilah hukuman kepada
keduanya. Kemudian jika keduanya bertaubat
dan memperbaiki diri, maka biarkanlah mereka.
Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi
Maha Penyayang. (QS. Al-Nisâ’ [4]: 15-16)

Lalu ketentuan ayat di atas dinasakh oleh
ayat 2 surat al-Nûr:

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina,
maka deralah tiap-tiap seorang dari keduanya
seratus dali dera, dan janganlah belas kasihan kepada
keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan
hari akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman
mereka disaksikan oleh sekumpulan orang-orang
yang beriman”. (QS. Al-Nûr [24]: 2)

Pada dasarnya dengan berpegang pada ayat
ini, maka sanksi hukum bagi pelaku zina, baik laki-
laki maupun perempuan, muhshan maupun yang
ghairu muhshan adalah sama yaitu dicambuk 100

20 Menurut jumhûr mufassirîn yang dimaksud perbuatan
keji ialah perbuatan zina, sedang menurut pendapat yang lain
ialah segala perbuatan mesum seperti zina, homo seks dan
yang sejenisnya. Menurut pendapat Muslim dan Mujahid, yang
dimaksud dengan perbuatan keji ialah musâhaqah (lesbian).

21 Menurut jumhûr mufassirîn, jalan yang lain itu itu ialah
dengan turunnya ayat 2 dari surat al-Nûr

237 |

Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

kebudayaan yang sedang berlaku. Kenyataan
seperti itu diterima oleh ajaran Islam, terbukti
Islam tidak menghapuskan perbudakan secara
total. Atas dasar ini, maka pelaksanaan hukum
pidana Islampun mengakomodir sejalan dengan
sistem perbudakan yang berlaku. Misalnya, orang
membunuh dijatuhi hukuman mati, orang mencuri
dijatuhi hukuman potong tangan, dan sebagainya.
Tegasnya, hukuman-hukuman yang disyari`atkan
Islam sangat relevan dengan budaya perbudakan
yang berlaku saat itu.17

Namun ia juga menegaskan bahwa pada
dasarnya hukum Islam bermaksud ingin meng-
hapuskan sistem perbudakan, kendati secara
bertahap dan persuasif. Ini dapat terlihat dari
beberapa ketentuan hukum yang mengharuskan
pembebasan budak. Sebagai contoh, orang
membunuh tidak sengaja diharuskan membayar
kifârat berupa pembebasan budak di samping
diyat. (lihat Q.S. Al-Nisâ’ [4]: 92), demikian
pula kifârat bagi orang yang melakukan jima`
(hubungan seksual) pada siang hari Ramadhan.18

Saat ini, dunia sudah tidak lagi mengakui
perbudakan dan kenyataan juga menunjukkan
demikian. Karena itu, menurutnya sudah
selayaknya faktor tersebut mendorong mujtahid
untuk meninjau kembali pelaksanaan aturan-
aturan hukum pidana yang tertuang dalam
Alquran dan hadis, sehingga bisa selaras dengan
kenyataan yang ada, sebagai akibat berakhirnya
masa dan pengaruh budaya perbudakan sesama
manusia. Tetapi ini tidak berarti aturan-aturan
hukum pidana tersebut diabaikan sama sekali,
melainkan harus pula memperhatikan lebih jauh
dan mendalam fungsi dan tujuan umum serta
jiwa pensyari`atannya. Dengan kata lain, perlu
dilakukan reinterpretasi terhadap fungsi dan
tujuan pensyari`atannya, yang tercermin pada
pelaksanaannya.19

Sanksi Hukum Pezina
Pada awal Islam, had zina bagi perempuan

adalah dikurung sampai mati, sedang bagi laki-
laki adalah disiksa dan disakiti, berdasarkan surat

17 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
18 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 20.
19 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

al-Nisâ’ [4] ayat 15-16:

”Dan (terhadap) para wanita yang mengerjakan
perbuatan keji20, hendaklah ada empat orang saksi
di antara kamu (yang menyaksikannya). Kemudian
apabila mereka telah memberi persaksian, maka
kurunglah mereka (wanita-wanita itu) dalam
rumah sampai mereka menemui ajalnya, atau
sampai Allah memberi jalan lain kepadanya”.21 Dan
terhadap dua orang yang melakukan perbuatan
keji di antara kamu, maka berilah hukuman kepada
keduanya. Kemudian jika keduanya bertaubat
dan memperbaiki diri, maka biarkanlah mereka.
Sesungguhnya Allah Maha Penerima Taubat lagi
Maha Penyayang. (QS. Al-Nisâ’ [4]: 15-16)

Lalu ketentuan ayat di atas dinasakh oleh
ayat 2 surat al-Nûr:

“Perempuan yang berzina dan laki-laki yang berzina,
maka deralah tiap-tiap seorang dari keduanya
seratus dali dera, dan janganlah belas kasihan kepada
keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan)
agama Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan
hari akhirat, dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman
mereka disaksikan oleh sekumpulan orang-orang
yang beriman”. (QS. Al-Nûr [24]: 2)

Pada dasarnya dengan berpegang pada ayat
ini, maka sanksi hukum bagi pelaku zina, baik laki-
laki maupun perempuan, muhshan maupun yang
ghairu muhshan adalah sama yaitu dicambuk 100

20 Menurut jumhûr mufassirîn yang dimaksud perbuatan
keji ialah perbuatan zina, sedang menurut pendapat yang lain
ialah segala perbuatan mesum seperti zina, homo seks dan
yang sejenisnya. Menurut pendapat Muslim dan Mujahid, yang
dimaksud dengan perbuatan keji ialah musâhaqah (lesbian).

21 Menurut jumhûr mufassirîn, jalan yang lain itu itu ialah
dengan turunnya ayat 2 dari surat al-Nûr

237 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

kali. Tetapi al-Sunnah membedakan sanksi hukum
bagi muhshan dan ghairu muhshan. Para sahabat
dan ulama salaf serta ulama belakangan sepakat
bahwa bagi pelaku zina muhshan hukumannya
adalah dirajam sampai mati, kecuali sebagian
golongan Khawarij yang berpendapat bahwa
rajam itu tidak disyari`atkan, karena mereka
menyamakan hukuman bagi pelaku muhshan
dan ghairu muhshan dengan 100 kali cambuk.22

Jumhûr fuqahâ’ memahami surat al-Nûr ayat
2 itu ditujukan kepada gadis/bujang, sedang
hukuman bagi muhshan dijelaskan dalam hadis:

23

“Laki-laki dan perempuan tua jika berzina, maka
rajamlah keduanya, sebagai balasan hukuman
dari Allah. Dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana”. (HR. Ahmad)

Yahya ibn Said berkata bahwa Malik ibn Anas
pernah berkata bahwa yang dimaksud “al-syaikhu
dan al-syaikhatu” dalam hadis itu adalah duda (al-
tsayyibu) dan janda (al-tsaybatu). Berkenaan dengan
had terhadap pelaku zina tersebut, para ulama
berbeda pendapat dalam pelaksanaan sanksinya.

Terhadap duda atau janda, Khawarij ber-
pendapat bahwa had bagi mereka adalah 100
kali cambuk (jild) saja, sedangkan rajam tidak
disyari`atkan. Ahlu al-Zhâhir, Ishaq, Ahmad, dan
salah satu riwayat dari Ahmad berpendapat bahwa
had bagi janda atau duda yang budak adalah dijilid
100 kali seperti gadis atau bujang, dan tidak ada
rajam bagi budak. Sedangkan terhadap gadis atau
bujang, Hanafiyah berpendapat bahwa had bagi
mereka adalah dicambuk 100 kali saja, tidak ada
yang lain seperti diasingkan. Selain Hanafiyah,
berpendapat bahwa had bagi mereka adalah
dicambuk 100 kali dan diasingkan selama 1 tahun.
Adapun terhadap budak, mayoritas ulama selain
ahlu al-zhâhir berpendapat bahwa had bagi budak
adalah separoh dari had orang merdeka, baik
laki-laki maupun perempuan, janda/duda maupun
gadis/bujang.24

Dari penjelasan di atas, tampaknya ulama

22 Muhammad Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 104.
23 Ahmad ibn Hanbal Abu Abdillâh al-Syaibani, Musnad

terdahulu lebih menekankan pada aspek jawâbir.
Padahal, tujuan umum pensyari`atan hukum pidana
Islam itu ialah untuk melindungi kepentingan umum.
Maka dalam rangka usaha reinterpretasi, menurut
Ibrahim Hosen, hendaknya diperhatikan terlebih
dahulu ayat-ayat Alquran dan hadis Nabi saw serta
pendapat para ulama lainnya yang berkaitan dengan
fungsi pemidanaan yang terdiri dari zawâjir dan
jawâbir sekaligus. Dalam hal ini, hendaknya lebih
ditonjolkan dan ditekankan pada aspek zawâjir-nya
dibanding aspek jawâbir-nya. Dengan demikian,
maka pensyari`atan hukum tersebut menjadi
ta`aqquli atau ma`qûl al-ma`na, bukan ta`abbudi.25

Untuk mendukung asumsinya ini, ia mendeskripsikan
kisah Ma’iz dan peristiwa perkosaan yang terjadi
pada masa Nabi saw. sebagai berikut:

”Di zaman Nabi saw, pernah terjadi kasus
perkosaan terhadap seorang wanita pada saat
kegelapan shubuh. Mendapat perlakuan tak terpuji
tersebut, wanita itu berteriak-teriak minta tolong
dengan suara keras, sehingga menarik perhatian
orang banyak. Melihat hal demikian, banyak orang
berdatangan, dan si pemerkosa kabur melarikan
diri. Namun sebelum orang-orang ramai sampai
di tempat kejadian, seorang laki-laki telah datang
lebih dahulu. Maka ketika mereka datang dan
menanyai wanita itu (korban perkosaan) siapa yang
memperkosanya, serta merta ia menuding orang
yang ada di dekatnya, karena hanya dialah yang
satu-satunya laki-laki di sekitarnya yang berada di
situ. Korban tak dapat mengenali pemerkosanya
mengingat keadaan masih cukup gelap. Si laki-
laki yang dituduhpun tak dapat membela diri,
karena ia tidak dapat menunjukkan bukti-bukti
bagi ketidakterlibatannya. Dan iapun diringkus
lalu dihadapkan kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman semestinya.

Si pemerkosa, nampaknya selalu mengikuti
perkembangan kasusnya. Ketika dengan pasrahnya
laki-laki yang dituduh sebagai pemerkosa itu
hendak dijatuhi hukuman, timbullah rasa iba dan
penyesalan yang amat sangat di dalam lubuk
hati pemerkosa (yang sebenarnya). Terbayang
di pikirannya bahwa ia telah berbuat dosa besar,
tetapi orang lainlah yang menanggung akibat dan
deritanya, sedang ia sendiri aman dan bebas.

Ahmad, (Mesir: Mu’assasah Qurthubah, t.th.), Juz V, h. 132.
24 Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 106. 25 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

| 238

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

kali. Tetapi al-Sunnah membedakan sanksi hukum
bagi muhshan dan ghairu muhshan. Para sahabat
dan ulama salaf serta ulama belakangan sepakat
bahwa bagi pelaku zina muhshan hukumannya
adalah dirajam sampai mati, kecuali sebagian
golongan Khawarij yang berpendapat bahwa
rajam itu tidak disyari`atkan, karena mereka
menyamakan hukuman bagi pelaku muhshan
dan ghairu muhshan dengan 100 kali cambuk.22

Jumhûr fuqahâ’ memahami surat al-Nûr ayat
2 itu ditujukan kepada gadis/bujang, sedang
hukuman bagi muhshan dijelaskan dalam hadis:

23

“Laki-laki dan perempuan tua jika berzina, maka
rajamlah keduanya, sebagai balasan hukuman
dari Allah. Dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana”. (HR. Ahmad)

Yahya ibn Said berkata bahwa Malik ibn Anas
pernah berkata bahwa yang dimaksud “al-syaikhu
dan al-syaikhatu” dalam hadis itu adalah duda (al-
tsayyibu) dan janda (al-tsaybatu). Berkenaan dengan
had terhadap pelaku zina tersebut, para ulama
berbeda pendapat dalam pelaksanaan sanksinya.

Terhadap duda atau janda, Khawarij ber-
pendapat bahwa had bagi mereka adalah 100
kali cambuk (jild) saja, sedangkan rajam tidak
disyari`atkan. Ahlu al-Zhâhir, Ishaq, Ahmad, dan
salah satu riwayat dari Ahmad berpendapat bahwa
had bagi janda atau duda yang budak adalah dijilid
100 kali seperti gadis atau bujang, dan tidak ada
rajam bagi budak. Sedangkan terhadap gadis atau
bujang, Hanafiyah berpendapat bahwa had bagi
mereka adalah dicambuk 100 kali saja, tidak ada
yang lain seperti diasingkan. Selain Hanafiyah,
berpendapat bahwa had bagi mereka adalah
dicambuk 100 kali dan diasingkan selama 1 tahun.
Adapun terhadap budak, mayoritas ulama selain
ahlu al-zhâhir berpendapat bahwa had bagi budak
adalah separoh dari had orang merdeka, baik
laki-laki maupun perempuan, janda/duda maupun
gadis/bujang.24

Dari penjelasan di atas, tampaknya ulama

22 Muhammad Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 104.
23 Ahmad ibn Hanbal Abu Abdillâh al-Syaibani, Musnad

terdahulu lebih menekankan pada aspek jawâbir.
Padahal, tujuan umum pensyari`atan hukum pidana
Islam itu ialah untuk melindungi kepentingan umum.
Maka dalam rangka usaha reinterpretasi, menurut
Ibrahim Hosen, hendaknya diperhatikan terlebih
dahulu ayat-ayat Alquran dan hadis Nabi saw serta
pendapat para ulama lainnya yang berkaitan dengan
fungsi pemidanaan yang terdiri dari zawâjir dan
jawâbir sekaligus. Dalam hal ini, hendaknya lebih
ditonjolkan dan ditekankan pada aspek zawâjir-nya
dibanding aspek jawâbir-nya. Dengan demikian,
maka pensyari`atan hukum tersebut menjadi
ta`aqquli atau ma`qûl al-ma`na, bukan ta`abbudi.25

Untuk mendukung asumsinya ini, ia mendeskripsikan
kisah Ma’iz dan peristiwa perkosaan yang terjadi
pada masa Nabi saw. sebagai berikut:

”Di zaman Nabi saw, pernah terjadi kasus
perkosaan terhadap seorang wanita pada saat
kegelapan shubuh. Mendapat perlakuan tak terpuji
tersebut, wanita itu berteriak-teriak minta tolong
dengan suara keras, sehingga menarik perhatian
orang banyak. Melihat hal demikian, banyak orang
berdatangan, dan si pemerkosa kabur melarikan
diri. Namun sebelum orang-orang ramai sampai
di tempat kejadian, seorang laki-laki telah datang
lebih dahulu. Maka ketika mereka datang dan
menanyai wanita itu (korban perkosaan) siapa yang
memperkosanya, serta merta ia menuding orang
yang ada di dekatnya, karena hanya dialah yang
satu-satunya laki-laki di sekitarnya yang berada di
situ. Korban tak dapat mengenali pemerkosanya
mengingat keadaan masih cukup gelap. Si laki-
laki yang dituduhpun tak dapat membela diri,
karena ia tidak dapat menunjukkan bukti-bukti
bagi ketidakterlibatannya. Dan iapun diringkus
lalu dihadapkan kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman semestinya.

Si pemerkosa, nampaknya selalu mengikuti
perkembangan kasusnya. Ketika dengan pasrahnya
laki-laki yang dituduh sebagai pemerkosa itu
hendak dijatuhi hukuman, timbullah rasa iba dan
penyesalan yang amat sangat di dalam lubuk
hati pemerkosa (yang sebenarnya). Terbayang
di pikirannya bahwa ia telah berbuat dosa besar,
tetapi orang lainlah yang menanggung akibat dan
deritanya, sedang ia sendiri aman dan bebas.

Ahmad, (Mesir: Mu’assasah Qurthubah, t.th.), Juz V, h. 132.
24 Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 106. 25 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

| 238

MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

kali. Tetapi al-Sunnah membedakan sanksi hukum
bagi muhshan dan ghairu muhshan. Para sahabat
dan ulama salaf serta ulama belakangan sepakat
bahwa bagi pelaku zina muhshan hukumannya
adalah dirajam sampai mati, kecuali sebagian
golongan Khawarij yang berpendapat bahwa
rajam itu tidak disyari`atkan, karena mereka
menyamakan hukuman bagi pelaku muhshan
dan ghairu muhshan dengan 100 kali cambuk.22

Jumhûr fuqahâ’ memahami surat al-Nûr ayat
2 itu ditujukan kepada gadis/bujang, sedang
hukuman bagi muhshan dijelaskan dalam hadis:

23

“Laki-laki dan perempuan tua jika berzina, maka
rajamlah keduanya, sebagai balasan hukuman
dari Allah. Dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha
Bijaksana”. (HR. Ahmad)

Yahya ibn Said berkata bahwa Malik ibn Anas
pernah berkata bahwa yang dimaksud “al-syaikhu
dan al-syaikhatu” dalam hadis itu adalah duda (al-
tsayyibu) dan janda (al-tsaybatu). Berkenaan dengan
had terhadap pelaku zina tersebut, para ulama
berbeda pendapat dalam pelaksanaan sanksinya.

Terhadap duda atau janda, Khawarij ber-
pendapat bahwa had bagi mereka adalah 100
kali cambuk (jild) saja, sedangkan rajam tidak
disyari`atkan. Ahlu al-Zhâhir, Ishaq, Ahmad, dan
salah satu riwayat dari Ahmad berpendapat bahwa
had bagi janda atau duda yang budak adalah dijilid
100 kali seperti gadis atau bujang, dan tidak ada
rajam bagi budak. Sedangkan terhadap gadis atau
bujang, Hanafiyah berpendapat bahwa had bagi
mereka adalah dicambuk 100 kali saja, tidak ada
yang lain seperti diasingkan. Selain Hanafiyah,
berpendapat bahwa had bagi mereka adalah
dicambuk 100 kali dan diasingkan selama 1 tahun.
Adapun terhadap budak, mayoritas ulama selain
ahlu al-zhâhir berpendapat bahwa had bagi budak
adalah separoh dari had orang merdeka, baik
laki-laki maupun perempuan, janda/duda maupun
gadis/bujang.24

Dari penjelasan di atas, tampaknya ulama

22 Muhammad Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 104.
23 Ahmad ibn Hanbal Abu Abdillâh al-Syaibani, Musnad

terdahulu lebih menekankan pada aspek jawâbir.
Padahal, tujuan umum pensyari`atan hukum pidana
Islam itu ialah untuk melindungi kepentingan umum.
Maka dalam rangka usaha reinterpretasi, menurut
Ibrahim Hosen, hendaknya diperhatikan terlebih
dahulu ayat-ayat Alquran dan hadis Nabi saw serta
pendapat para ulama lainnya yang berkaitan dengan
fungsi pemidanaan yang terdiri dari zawâjir dan
jawâbir sekaligus. Dalam hal ini, hendaknya lebih
ditonjolkan dan ditekankan pada aspek zawâjir-nya
dibanding aspek jawâbir-nya. Dengan demikian,
maka pensyari`atan hukum tersebut menjadi
ta`aqquli atau ma`qûl al-ma`na, bukan ta`abbudi.25

Untuk mendukung asumsinya ini, ia mendeskripsikan
kisah Ma’iz dan peristiwa perkosaan yang terjadi
pada masa Nabi saw. sebagai berikut:

”Di zaman Nabi saw, pernah terjadi kasus
perkosaan terhadap seorang wanita pada saat
kegelapan shubuh. Mendapat perlakuan tak terpuji
tersebut, wanita itu berteriak-teriak minta tolong
dengan suara keras, sehingga menarik perhatian
orang banyak. Melihat hal demikian, banyak orang
berdatangan, dan si pemerkosa kabur melarikan
diri. Namun sebelum orang-orang ramai sampai
di tempat kejadian, seorang laki-laki telah datang
lebih dahulu. Maka ketika mereka datang dan
menanyai wanita itu (korban perkosaan) siapa yang
memperkosanya, serta merta ia menuding orang
yang ada di dekatnya, karena hanya dialah yang
satu-satunya laki-laki di sekitarnya yang berada di
situ. Korban tak dapat mengenali pemerkosanya
mengingat keadaan masih cukup gelap. Si laki-
laki yang dituduhpun tak dapat membela diri,
karena ia tidak dapat menunjukkan bukti-bukti
bagi ketidakterlibatannya. Dan iapun diringkus
lalu dihadapkan kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman semestinya.

Si pemerkosa, nampaknya selalu mengikuti
perkembangan kasusnya. Ketika dengan pasrahnya
laki-laki yang dituduh sebagai pemerkosa itu
hendak dijatuhi hukuman, timbullah rasa iba dan
penyesalan yang amat sangat di dalam lubuk
hati pemerkosa (yang sebenarnya). Terbayang
di pikirannya bahwa ia telah berbuat dosa besar,
tetapi orang lainlah yang menanggung akibat dan
deritanya, sedang ia sendiri aman dan bebas.

Ahmad, (Mesir: Mu’assasah Qurthubah, t.th.), Juz V, h. 132.
24 Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, h. 106. 25 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 21.

| 238



Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Terbayang pula andaikata ia tidak segera bertindak
dan membiarkan proses eksekusi berjalan, maka ia
akan berdosa pula karena menyebabkan orang tak
bersalah mendapat hukuman berat akibat ulahnya.
Dengan kesadaran penuh dan penyesalan yang luar
biasa akibat perbuatannya, iapun dengan mantap
menyerahkan diri kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman. Ia mengaku bahwa yang bersalah adalah
dirinya, bukan orang yang hampir dieksekusi itu.
Ia juga menyatakan  penyesalan yang mendalam
dan berjanji tidak akan mengulangi perbuatan tak
senonoh tersebut. Setelah mendengar pengakuan
pelaku dan penyesalannya yang sungguh-sungguh
itu, Nabi saw lalu membebaskannya, tidak
menjatuhi hukuman padanya. Padahal saat itu
para sahabat telah siap-siap merajamnya. Bahkan
Umar ibn al-Khattab dengan tegas meminta
Nabi saw untuk merajamnya. Nabi saw tidak
melakukannya, sebab menurut Nabi saw, tak ada
guna dan manfaat menjatuhkan hukuman kepada
orang yang sudah benar-benar sadar dan taubat.
Tanpa dihukumpun ia tidak lagi akan berbuat atau
mengulangi kejahatan.”26

Dari pemaparan kasus di atas, jelaslah bahwa
fungsi pemidanaan itu baginya ialah zawâjir, yaitu
berfungsi menyadarkan dan membuat orang jera
sehingga tidak mau berbuat atau mengulangi
lagi tindak pidana (kejahatan).

Oleh sebab itu, menurutnya jenis-jenis
hukuman yang telah ditetapkan  dalam nas tidak
harus diterapkan secara harfiah. Tetapi jenis dan
bentuk hukuman apapun dapat dibenarkan selama
dapat berfungsi sebagai zawâjir serta mampu
mewujudkan tujuan pensyari`atan hukum pidana
Islam. Dan atas dasar ini pula, perumusan hukuman
yang sejalan dengan dengan kondisi masa kini
dapat dibenarkan pula. Sedangkan hukuman
yang ditetapkan dalam Alquran dan hadis hanya
dapat dipandang sebagai batas maksimal yang
perlu diterapkan ketika bentuk lain tak dapat
mewujudkan tujuan hukuman tersebut.27

Pendapat berbeda dikemukakan oleh Said
Agil al-Munawwar yang memandang bahwa

penerapan hukum pidana Islam itu masalahnya
bukan pada batas minimal atau maksimal
hukuman yang akan dilaksanakan, tapi lebih pada
kondisi dan tempat hukum itu akan diberlakukan.
Kalau memang memungkinkan, maka hukum
pidana Islam harus diterapkan apa adanya
sesuai ketentuan nas (jawâbir) selama sudah
terpenuhi syarat-syarat tindak pidananya, dan
jika tidak memungkinkan penerapannya, maka
baru dibolehkan menerapkan jenis hukuman
selain yang disebut dalam nas sebagai alternatif
dengan tujuan zawâjir.28

Dengan demikian, pada dasarnya Ibrahim
Hosen mengakui fungsi pemidanaan yang meliputi
zawâjir dan jawâbir. Hanya saja di sini tampaknya
ia telah melakukan ijtihad insyâ’i dengan lebih
menekankan pada aspek zawâjir, yaitu hukuman
berfungsi untuk membuat pelakunya jera sehingga
tidak akan mengulanginya lagi. Ia memperkuat
pendapatnya dengan riwayat kasus Ma’iz
yang terjadi pada masa Nabi saw. Sedangkan
ketentuan sanksi pidana yang tertera dalam surat
al-Nisâ’ ayat 15 dan al-Nûr ayat 2, dipahaminya
sebagai hukuman maksimal. Selama fungsi
pemidanaan dapat tercapai sesuai dengan tujuan
pensyari`atannya yang berlandaskan maqâsid al-
syarî`ah, maka hukuman maksimal itu tidak harus
diterapkan apa adanya. Oleh sebab itu, sanksi
hukum bagi pelaku zina muhshan atau ghairu
muhshan tidak harus dirajam sampai mati atau
didera 100 kali, tapi bisa dengan cara lain yang
dianggap bisa membuat yang bersangkutan kapok
dan orang lain yang mengetahuinya menjadi
berpikir ulang (takut) melakukannya sehingga
dapat berdampak positif bagi terpeliharanya
kemashlahatan umum.

Sanksi Hukum Pencuri
Dalam Alquran kata ( ) yang berkaitan

dengan masalah pencurian dengan berbagai
derivasinya telah disebutkan sebanyak 8 kali
dalam berbagai surat yang berbeda (Yusuf: 7,
73, 77, 81; al-Mumtahanah: 12; al-Hijr: 18; dan al-

26 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 22-23. Lihat pula
Ibnu Qayyim al-Jauziyah, I`lâm al-Muwaqqi`în, (Kairo: Mathba`ah
al-Sa`âdah, 1995), Cet. ke-1, Juz IV, h. 370-371. Al-Baihaqi, al-Sunan
al-Kubrâ, (Beirut: Dâr al-Fikr, t. th.), Juz VIII, h. 284-285

27 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 23.

28 Said Agil Al-Munawwar, ”Konsep Ushuliyah Prof. KH.
Ibrahim Hosen, Sebuah Analisis”, Makalah disampaikan dalam
Seminar Sehari Pikiran Hukum Islam Prof. KH. Ibrahim Hosen,
LML, Jakarta, 4 Juni 1994, h. 8.

239 |

Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Terbayang pula andaikata ia tidak segera bertindak
dan membiarkan proses eksekusi berjalan, maka ia
akan berdosa pula karena menyebabkan orang tak
bersalah mendapat hukuman berat akibat ulahnya.
Dengan kesadaran penuh dan penyesalan yang luar
biasa akibat perbuatannya, iapun dengan mantap
menyerahkan diri kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman. Ia mengaku bahwa yang bersalah adalah
dirinya, bukan orang yang hampir dieksekusi itu.
Ia juga menyatakan  penyesalan yang mendalam
dan berjanji tidak akan mengulangi perbuatan tak
senonoh tersebut. Setelah mendengar pengakuan
pelaku dan penyesalannya yang sungguh-sungguh
itu, Nabi saw lalu membebaskannya, tidak
menjatuhi hukuman padanya. Padahal saat itu
para sahabat telah siap-siap merajamnya. Bahkan
Umar ibn al-Khattab dengan tegas meminta
Nabi saw untuk merajamnya. Nabi saw tidak
melakukannya, sebab menurut Nabi saw, tak ada
guna dan manfaat menjatuhkan hukuman kepada
orang yang sudah benar-benar sadar dan taubat.
Tanpa dihukumpun ia tidak lagi akan berbuat atau
mengulangi kejahatan.”26

Dari pemaparan kasus di atas, jelaslah bahwa
fungsi pemidanaan itu baginya ialah zawâjir, yaitu
berfungsi menyadarkan dan membuat orang jera
sehingga tidak mau berbuat atau mengulangi
lagi tindak pidana (kejahatan).

Oleh sebab itu, menurutnya jenis-jenis
hukuman yang telah ditetapkan  dalam nas tidak
harus diterapkan secara harfiah. Tetapi jenis dan
bentuk hukuman apapun dapat dibenarkan selama
dapat berfungsi sebagai zawâjir serta mampu
mewujudkan tujuan pensyari`atan hukum pidana
Islam. Dan atas dasar ini pula, perumusan hukuman
yang sejalan dengan dengan kondisi masa kini
dapat dibenarkan pula. Sedangkan hukuman
yang ditetapkan dalam Alquran dan hadis hanya
dapat dipandang sebagai batas maksimal yang
perlu diterapkan ketika bentuk lain tak dapat
mewujudkan tujuan hukuman tersebut.27

Pendapat berbeda dikemukakan oleh Said
Agil al-Munawwar yang memandang bahwa

penerapan hukum pidana Islam itu masalahnya
bukan pada batas minimal atau maksimal
hukuman yang akan dilaksanakan, tapi lebih pada
kondisi dan tempat hukum itu akan diberlakukan.
Kalau memang memungkinkan, maka hukum
pidana Islam harus diterapkan apa adanya
sesuai ketentuan nas (jawâbir) selama sudah
terpenuhi syarat-syarat tindak pidananya, dan
jika tidak memungkinkan penerapannya, maka
baru dibolehkan menerapkan jenis hukuman
selain yang disebut dalam nas sebagai alternatif
dengan tujuan zawâjir.28

Dengan demikian, pada dasarnya Ibrahim
Hosen mengakui fungsi pemidanaan yang meliputi
zawâjir dan jawâbir. Hanya saja di sini tampaknya
ia telah melakukan ijtihad insyâ’i dengan lebih
menekankan pada aspek zawâjir, yaitu hukuman
berfungsi untuk membuat pelakunya jera sehingga
tidak akan mengulanginya lagi. Ia memperkuat
pendapatnya dengan riwayat kasus Ma’iz
yang terjadi pada masa Nabi saw. Sedangkan
ketentuan sanksi pidana yang tertera dalam surat
al-Nisâ’ ayat 15 dan al-Nûr ayat 2, dipahaminya
sebagai hukuman maksimal. Selama fungsi
pemidanaan dapat tercapai sesuai dengan tujuan
pensyari`atannya yang berlandaskan maqâsid al-
syarî`ah, maka hukuman maksimal itu tidak harus
diterapkan apa adanya. Oleh sebab itu, sanksi
hukum bagi pelaku zina muhshan atau ghairu
muhshan tidak harus dirajam sampai mati atau
didera 100 kali, tapi bisa dengan cara lain yang
dianggap bisa membuat yang bersangkutan kapok
dan orang lain yang mengetahuinya menjadi
berpikir ulang (takut) melakukannya sehingga
dapat berdampak positif bagi terpeliharanya
kemashlahatan umum.

Sanksi Hukum Pencuri
Dalam Alquran kata ( ) yang berkaitan

dengan masalah pencurian dengan berbagai
derivasinya telah disebutkan sebanyak 8 kali
dalam berbagai surat yang berbeda (Yusuf: 7,
73, 77, 81; al-Mumtahanah: 12; al-Hijr: 18; dan al-

26 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 22-23. Lihat pula
Ibnu Qayyim al-Jauziyah, I`lâm al-Muwaqqi`în, (Kairo: Mathba`ah
al-Sa`âdah, 1995), Cet. ke-1, Juz IV, h. 370-371. Al-Baihaqi, al-Sunan
al-Kubrâ, (Beirut: Dâr al-Fikr, t. th.), Juz VIII, h. 284-285

27 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 23.

28 Said Agil Al-Munawwar, ”Konsep Ushuliyah Prof. KH.
Ibrahim Hosen, Sebuah Analisis”, Makalah disampaikan dalam
Seminar Sehari Pikiran Hukum Islam Prof. KH. Ibrahim Hosen,
LML, Jakarta, 4 Juni 1994, h. 8.

239 |

Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Terbayang pula andaikata ia tidak segera bertindak
dan membiarkan proses eksekusi berjalan, maka ia
akan berdosa pula karena menyebabkan orang tak
bersalah mendapat hukuman berat akibat ulahnya.
Dengan kesadaran penuh dan penyesalan yang luar
biasa akibat perbuatannya, iapun dengan mantap
menyerahkan diri kepada Rasulullah untuk dijatuhi
hukuman. Ia mengaku bahwa yang bersalah adalah
dirinya, bukan orang yang hampir dieksekusi itu.
Ia juga menyatakan  penyesalan yang mendalam
dan berjanji tidak akan mengulangi perbuatan tak
senonoh tersebut. Setelah mendengar pengakuan
pelaku dan penyesalannya yang sungguh-sungguh
itu, Nabi saw lalu membebaskannya, tidak
menjatuhi hukuman padanya. Padahal saat itu
para sahabat telah siap-siap merajamnya. Bahkan
Umar ibn al-Khattab dengan tegas meminta
Nabi saw untuk merajamnya. Nabi saw tidak
melakukannya, sebab menurut Nabi saw, tak ada
guna dan manfaat menjatuhkan hukuman kepada
orang yang sudah benar-benar sadar dan taubat.
Tanpa dihukumpun ia tidak lagi akan berbuat atau
mengulangi kejahatan.”26

Dari pemaparan kasus di atas, jelaslah bahwa
fungsi pemidanaan itu baginya ialah zawâjir, yaitu
berfungsi menyadarkan dan membuat orang jera
sehingga tidak mau berbuat atau mengulangi
lagi tindak pidana (kejahatan).

Oleh sebab itu, menurutnya jenis-jenis
hukuman yang telah ditetapkan  dalam nas tidak
harus diterapkan secara harfiah. Tetapi jenis dan
bentuk hukuman apapun dapat dibenarkan selama
dapat berfungsi sebagai zawâjir serta mampu
mewujudkan tujuan pensyari`atan hukum pidana
Islam. Dan atas dasar ini pula, perumusan hukuman
yang sejalan dengan dengan kondisi masa kini
dapat dibenarkan pula. Sedangkan hukuman
yang ditetapkan dalam Alquran dan hadis hanya
dapat dipandang sebagai batas maksimal yang
perlu diterapkan ketika bentuk lain tak dapat
mewujudkan tujuan hukuman tersebut.27

Pendapat berbeda dikemukakan oleh Said
Agil al-Munawwar yang memandang bahwa

penerapan hukum pidana Islam itu masalahnya
bukan pada batas minimal atau maksimal
hukuman yang akan dilaksanakan, tapi lebih pada
kondisi dan tempat hukum itu akan diberlakukan.
Kalau memang memungkinkan, maka hukum
pidana Islam harus diterapkan apa adanya
sesuai ketentuan nas (jawâbir) selama sudah
terpenuhi syarat-syarat tindak pidananya, dan
jika tidak memungkinkan penerapannya, maka
baru dibolehkan menerapkan jenis hukuman
selain yang disebut dalam nas sebagai alternatif
dengan tujuan zawâjir.28

Dengan demikian, pada dasarnya Ibrahim
Hosen mengakui fungsi pemidanaan yang meliputi
zawâjir dan jawâbir. Hanya saja di sini tampaknya
ia telah melakukan ijtihad insyâ’i dengan lebih
menekankan pada aspek zawâjir, yaitu hukuman
berfungsi untuk membuat pelakunya jera sehingga
tidak akan mengulanginya lagi. Ia memperkuat
pendapatnya dengan riwayat kasus Ma’iz
yang terjadi pada masa Nabi saw. Sedangkan
ketentuan sanksi pidana yang tertera dalam surat
al-Nisâ’ ayat 15 dan al-Nûr ayat 2, dipahaminya
sebagai hukuman maksimal. Selama fungsi
pemidanaan dapat tercapai sesuai dengan tujuan
pensyari`atannya yang berlandaskan maqâsid al-
syarî`ah, maka hukuman maksimal itu tidak harus
diterapkan apa adanya. Oleh sebab itu, sanksi
hukum bagi pelaku zina muhshan atau ghairu
muhshan tidak harus dirajam sampai mati atau
didera 100 kali, tapi bisa dengan cara lain yang
dianggap bisa membuat yang bersangkutan kapok
dan orang lain yang mengetahuinya menjadi
berpikir ulang (takut) melakukannya sehingga
dapat berdampak positif bagi terpeliharanya
kemashlahatan umum.

Sanksi Hukum Pencuri
Dalam Alquran kata ( ) yang berkaitan

dengan masalah pencurian dengan berbagai
derivasinya telah disebutkan sebanyak 8 kali
dalam berbagai surat yang berbeda (Yusuf: 7,
73, 77, 81; al-Mumtahanah: 12; al-Hijr: 18; dan al-

26 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 22-23. Lihat pula
Ibnu Qayyim al-Jauziyah, I`lâm al-Muwaqqi`în, (Kairo: Mathba`ah
al-Sa`âdah, 1995), Cet. ke-1, Juz IV, h. 370-371. Al-Baihaqi, al-Sunan
al-Kubrâ, (Beirut: Dâr al-Fikr, t. th.), Juz VIII, h. 284-285

27 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 23.

28 Said Agil Al-Munawwar, ”Konsep Ushuliyah Prof. KH.
Ibrahim Hosen, Sebuah Analisis”, Makalah disampaikan dalam
Seminar Sehari Pikiran Hukum Islam Prof. KH. Ibrahim Hosen,
LML, Jakarta, 4 Juni 1994, h. 8.

239 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Mâ’idah: 38).29 Namun setelah penulis teliti lebih
lanjut, ternyata ayat pokok yang bisa dijadikan
representasi untuk dapat menjelaskan masalah
pencurian ini ditemukan dalam surat al-Mâ’idah
ayat 38-39. Ayat-ayat dari surat al-Mâ’idah ini
termasuk dalam kategori ayat-ayat Madaniah dalam
urutan ke-27 dari segi tertib turunnya, walaupun
dalam mushaf Alquran yang umum beredar saat
ini  diletakkan pada surat ke-5. Surat al-Mâ’idah
ini nama lainnya adalah al-Uqûd dan al-Munqidz.30

Mencuri secara terminologi diartikan sebagai
mengambil barang milik orang lain secara sembunyi-
sembunyi dari tempat penyimpanan  yang patut,
dalam jumlah tertentu tanpa diberi kepercayaan
untuk menjaga barang tersebut.31 Al-Shâbûni
menambahkan pencurian itu terhadap barang yang
memang dijaga dan bukan karena terpaksa atau
didorong kebutuhan yang mendesak.32

Berkenaan dengan sanksi pidana terhadap
tindak pencurian, sebagaimana disebutkan
dalam surat al-Mâ’idah ayat 38, maka menurut
penjelasan tekstual ayat ini hukumannya adalah
berupa potong tangan (qath`u al-yad). Mengenai
hal ini, pendapat para ulama--dalam penelitian
Ibrahim Hosen—terbagi menjadi dua:

Pertama, jumhûr ulama berpendapat
bahwa hukuman tersebut bersifat ta`abbudi.
Karena itu tidak dapat diganti dengan hukuman
lain, baik dengan penjara atau lainnya, harus
sebagaimana yang pernah dilaksanakan pada
masa Rasul. Kedua, sebagian ulama berpendapat
bahwa hukuman tersebut ma`qûl al-ma`na, yakni
mempunyai maksud dan pengertian yang rasional.
Karena itu, pelaksanannya dapat berwujud dengan
hukuman lain, tidak harus potong tangan.33

Golongan ulama yang berpendapat bahwa
hukuman bagi pencuri tidak harus potong tangan

29 Muhammad Fuad Abd al-Baqi, al-Mu’jam al-Mufahrasy
Li Alfâdz al-Qur’ân al-Karîm, (Beirut: Dâr al-Fikr, 1978), h. 350.

30 Rachmat Taufiq Hidayat, Khazanah Istilah al-Qur’ân,
(Bandung: Mizan, 1996), Cet. ke-6, h. 173-174.

memandang bahwa kata ”faqtha`û aydiyahuma”
pada surat al-Ma’îdah ayat 38 adalah bermaksud
”mencegah melakukan pencurian.” Pencegahan
tersebut dapat diwujudkan berupa penahanan
dalam penjara dan sebagainya. Tidak mesti
pencegahan itu dilakukan dengan jalan potong
tangan. Dengan demikian, ayat tersebut diartikan
dengan ”Pencuri pria dan pencuri wanita cegahlah
kedua tangan mereka dari mencuri, dengan
jalan yang kamu pandang dapat mewujudkan
pencegahan.”34

Golongan ini memperkuat pendapatnya
dengan argumentasi bahwa lafaz ”qatha`a”
menurut arti aslinya adalah pencegahan semata-
mata, dengan alasan sebagai berikut:35

Pertama, menurut satu riwayat bahwa
Rasulullah saw memberi hadiah kepada Aqra’
ibn Habis al-Tamimy dan Uyainah ibn Hisn al-
Fazari masing-masing 100 ekor onta, sedangkan
kepada Abbas ibn Mardas Rasul memberinya
hadiah kurang dari 100 ekor onta. Kemudian
Abbas ibn Mardas mendendangkan syairnya di
hadapan Rasulullah saw yang mengutarakan
bahwa kedudukan dan perjuangannya jika tidak
lebih, tidak dapat dianggap kurang dari Aqra’ dan
Uyainah. Ketika Rasul mendengar syair tersebut,
Rasul berkata kepada para sahabatnya: ”Iqtha`û
`annî lisânahu”. Mendengar perintah Rasul ini,
para sahabat kemudian memberikan kepada
Abbas ibn Mardas tambahan sampai genap 100
onta, sebagaimana yang diterima Aqra’ dan
Uyainah.36 Dari sini dapatlah dipahami bahwa
kalau lafaz ”qatha`a” berarti pemotongan, niscaya
sahabat Rasul memotong lidah si Abbas. Akan
tetapi kenyataannya tidak seorang sahabatpun
menanggapi perkataan Nabi tersebut menurut
arti lahirnya (harfiyah), yaitu pemotongan lidah.
Karena mereka tahu, tentu yang dimaksud oleh
Rasul dari pemotongan lidah ialah mencegah
lidah si Abbas ibn Mardas dari mengoceh
mengemukakan protesnya dalam bentuk syair.

31 Muhammad Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm, (Beirut:
Dâr al-Fikr, t. th.), Jilid II, h. 189, bandingkan dengan Ibnu
Rusyd, Bidâyat al-Mujtahid fi Nihâyat al-Muqtashid, (Beirut: Dâr
al-Fikr, t. th.), dan lihat juga Sayid Sâbiq, Fiqh al-Sunnah, h. 215.

32 Muhammad Ali al-Shâbûni, Cahaya al-Qur’ân, terjemahan
Khatur Suhardi dari Qabas min Nûr al-Qur’ân al-Karîm, (Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar, 2000), Cet. ke-1, h. 272.

33 Ibrahîm Dasuqi al-Syahawi, al-Sariqah, (Kairo: Maktabah
Dâr al-Urubah, 1961), Cet. ke-1, h. 9-13.

34 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 24.
35 Ibrahim Hosen, Ukhuwah Islamiyah Jangan Menjadi

Retak Dikarenakan Masalah Khilafiyah, disampaikan pada
Pengukuhan Guru Besar Tetap pada Fakultas Syari`ah IAIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, 12 Desember 1981, h. 15-16

36 Muhammad Sa`ad ibn Mani` Abu Abdillah al-Bishri al-
Zuhri, al-Thabaqât al-Kubrâ, (Beirut: Dar Shadir, t. th.), Juz IV,
h. 273

| 240



Toha Andiko: Reinterpretasi Sanksi Pidana Islam

Oleh sebab itu, para sahabat mencukupkan
bilangan onta jadi 100 ekor. Dengan demikian,
perkataan Rasul di atas tidak diartikan ”potonglah
lidahnya”, tapi diartikan ”cegahlah lidahnya.”37

Kedua, menurut satu riwayat bahwa Siti Laila
Akhiliah pernah membacakan kasidahnya. Ketika ia
memuji-muji panglima Hajjâj, maka berkatalah Hajjâj
kepada ajudannya: ”Iqtha`û annî lisânaha”. Lalu
ajudannya tersebut membawa Laila pergi ke tukang
besi untuk memotong lidahnya. Ketika Laila melihat
tukang besi membawa pisau cukur, berkatalah
Laila: ”bukan ini yang dimaksud oleh Panglima
Hajjâj, Panglima memerintahkan engkau memotong
lidahku dengan hadiah, bukan dengan pisau cukur.”
Setelah ajudan itu menemui Panglima dan bertanya
padanya tentang maksud perintahnya, Panglima
Hajjâj membenarkan pendapat Siti Laila Akhiliah,
sehingga ajudan tersebut mendapat cercaan dari
Panglima karena kebodohannya.38

Jika sekiranya kata qatha`a diartikan me-
motong secara sempit, maka tidaklah wajar
panglima Hajjâj memarahi ajudannya. Padahal
panglima Hajjâj dan Laila terkenal sebagai
pujangga dan sastrawan Arab pada masa Daulah
Umayyah yang kata-katanya dapat dijadikan hujjah
dalam memahami bahasa Arab. Sedangkan ahli
bahasa sependapat bahwa bahasa Arab pada
masa Umayyah dan permulaan Daulah Abbasyiyah
sampai masa Abu al-`Athahiyah (sastrawan Arab
terkenal masa Abbasiyah, wafat 211H.) adalah
dapat dijadikan hujjah.39

Di samping itu, menurut Abu Hanifah, al-
Tsauri, Ahmad, dan Ishâq, hukuman atas tindak
pidana pencurian itu bersifat pilihan, yaitu potong
tangan atau mengembalikan (mengganti) barang
yang dicuri kepada pemiliknya40, atau menurut
ulama lainnya yaitu dengan menafkahkannya
pada sabîlillâh.41

Dengan demikian, berdasarkan penjelasan
di atas, dalam pandangan Ibrahim Hosen dapat

37 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman..., h. 25. Lihat pula
Ibrahim Dasuqi al-Syahawi, al-Sariqah, h. 12

38 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman…, h. 26. Ibrahim
Dasuqi al-Syahawi, al-Sariqah, h. 13.

39 Ibrahim Hosen, Jenis-Jenis Hukuman…, h. 26.
40 Fakhr al-Râzi, Tafsîr al-Kabîr, (Teheran: Dâr al-Kutub al-

Ilmiyah), Cet. ke-2, Juz XI, h. 228.
41 Al-Alusi, Rûh al-Ma`âni, (Beirut: Dâr  Ihya  al-Turâts  al-

`Arabi, t. th.), Juz VI, h. 128.

dinyatakan bahwa sepanjang nas-nas hukum
pidana mengandung ihtimâl berdasar siyaq ayat
atau akibat lafaznya dianggap musytarak, maka
reinterpretasi atau perubahan penafsiran menjadi
terbuka, di samping tentunya dengan menekankan
fungsi zawâjir dalam pemidanaan serta tujuan
pensyari`atannya. Sehingga dengan begitu, wajar
kiranya kalau pelaksanaan hukumannyapun
menjadi elastis. Dalam hal ini, tampak Ibrahim
Hosen telah melakukan tarjîh dengan memilih
pendapat golongan kedua yang menganggap
bahwa sanksi hukuman pencuri tidak harus potong
tangan, karena ketentuan pidananya sebagaimana
tercantum dalam surat al-Mâ’idah ayat 38 termasuk
dalam kategori ta`aqquli. Oleh sebab itu, makna
“qatha`a” dalam ayat tersebut baginya bisa
diartikan selain potong tangan, yaitu dengan
pengertian “mencegah (melakukan pencurian)”.
Makna “mencegah” ini selain didukung oleh dua
riwayat (kasus Abbas ibn Mardas dan Siti Laila
Akhiliah), Ibrahim Hosen menambahkannya dengan
pendapat Abu Hanifah, al-Tsauri, Ahmad, dan Ishaq
yang menyatakan bahwa hukuman atas tindak
pidana pencurian itu bersifat pilihan, yaitu potong
tangan atau mengembalikan (mengganti) barang
yang dicuri kepada pemiliknya,  bahkan menurut
ulama lainnya dapat juga dengan menafkahkannya
pada sabîlillâh.

Penutup
Dari pemaparan terdahulu dapat disimpulkan

bahwa menurut mayoritas ulama aturan-aturan
hukum pidana Islam kategori hudûd bisa
diterapkan apa adanya sesuai bunyi literal nas
jika persyaratan-persyaratan yang diperlukan
telah terpenuhi. Sebab aturan-aturan itu dianggap
qath`i (ghairu ma`qûl al-ma`na, ta`abbudi, syarî`ah).
Namun menurut Ibrahim Hosen, konsep yang
demikian masih mungkin untuk ditinjau kembali,
antara lain melalui pemahaman nas-nas secara
kontekstual melalui ijtihad istishlahi dengan
berpijak pada fungsi pemidanaan dan tujuannya
serta penafsiran ulang nas-nas yang mengandung
ihtimâl atau kemungkinan diartikan lain dari arti
yang sudah populer. Dengan menekankan pada
aspek zawâjir misalnya, hukum pidana Islam tetap
dapat diberlakukan dalam bentuk lain, di samping
fungsi serta tujuan pemidanaannya pun tercapai.

241 |



MADANIA Vol. XVIII, No. 2, Desember 2014

Lampiran Tabel:

Ijtihad Ibrahim Hosen dalam Masalah Pidana Islam

No Permasalahan Bentuk/
Metode Hasil&Alasan Ulama Lain

1 Sanksi
Hukum Bagi
Pezina dan
Pencuri

Ijtihad
bayânî
dengan
ta’wîl ayat
didukung
riwayat
hadis
melalui
pendekatan
ta`aqquli

Tidak harus
dicambuk
atau dirajam
bagi pezina
dan tidak
harus potong
tangan bagi
pencuri
karena
menekankan
aspek zawâjir

-Jumhur: harus
dicambuk atau
dirajam, dan
potong tangan
sebagai jawâbir
dan zawâjir
karena bersifat
ta`abbudi
-Said Agil
al-Munawar:
harus
diterapkan
berdasar teks
nas sebagai
jawâbir jika
memungkinkan,
dan zawâjir
sebagai
alternatif
sementara

Pustaka Acuan
`Abidîn, Ibnu, Hâsyiyah Radd al-Mukhtâr, Mesir:

Mustafa al-Babi al-Halabi, 1966, Cet. ke-2, Juz IV.
`Aqabi, Muhammad Husain al-, al-Majmû` Syarh

al-Muhadzzâb, Mesir: Matba`ah al-Imâm, t.
th., Juz XVIII.

Alusi, Al-, Rûh al-Ma`âni, Beirut: Dâr Ihya al-Turâts
al-`Arabi, t. th., Juz VI.

Bahansi, Ahmad Fathi, al-`Uqûbah fi al-Fiqh al-Jinâ’i
al-Islâmi, Kairo: Maktabah Dar al-`Urubah,
1961, Cet. ke-2.

Bahansi, Ahmad Fathi, Nazhariyyât fî al-Fiqh al-Jinâ’i
al-Islâmi, Kairo: al-Syirkah al-`Arabiyyah, 1963.

Baihaqi, Al-, al-Sunan al-Kubrâ, Beirut: Dâr al-Fikr,
t. th., Juz VIII.

Baqi, Muhammad Fuad Abd al-, al-Mu’jam al-
Mufahrasy Li Alfâdz al-Qur’ân al-Karîm, Beirut:
Dâr al-Fikr, 1978.

Hidayat, Rachmat Taufiq, Khazanah Istilah al-
Qur’ân, Bandung: Mizan, 1996, Cet. ke-6.

Hosen, Ibrahim, ”Jenis-Jenis Hukuman dalam Pidana
Islam dan Perbedaan Ijtihad Ulama Dalam
Penerapannya”, Makalah pada Seminar Sehari
Kontribusi Hukum Islam Terhadap Pembinaan
Hukum Nasional, Jakarta, Fakultas Syari`ah
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 17 Juli 1993.

Hosen, Ibrahim, Ukhuwah Islamiyah Jangan
Menjadi Retak Dikarenakan Masalah Khilafiyah,
disampaikan pada Pengukuhan Guru Besar
Tetap pada Fakultas Syari`ah IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 12 Desember 1981.

Ibnu Rusyd, Bidâyat al-Mujtahid fi Nihâyat al-
Muqtashid, Beirut: Dâr al-Fikr, t. th.

Jauziyah, Ibnu Qayyim al-, I`lâm al-Muwaqqi`în,
Kairo: Mathba`ah al-Sa`âdah, 1995, Cet. ke-
1, Juz IV.

Mawardi, Al-, al-Ahkâm al-Sulthâniyah, Mesir:
Mustafa al-Bâbi al-Halabi, 1966, Cet. ke-2

Muhammad Ali al-Sâyis, Tafsîr Ayât al-Ahkâm,
Beirut: Dâr al-Fikr, t. th., Jilid II.

Munawwar, Said Agil Al-, ”Konsep Ushuliyah Prof.
KH. Ibrahim Hosen, Sebuah Analisis”, Makalah
disampaikan dalam Seminar Sehari Pikiran
Hukum Islam Prof. KH. Ibrahim Hosen, LML,
Jakarta, 4 Juni 1994.

Panitia Penyusun Biografi, Prof. KH. Ibrahim Hosen
dan Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia,
Jakarta: Putra Harapan, 1990.

Rakhmat, Jalaluddin, dalam “Kata Pengantar”
Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan
Modernitas, Bandung: Mizan, 1993.

Râzi, Fakhr al-, Tafsîr al-Kabîr, Teheran: Dâr al-
Kutub al-Ilmiyah, Cet. ke-2, Juz XI.

Shâbûni, Muhammad Ali al-, Cahaya al-Qur’ân,
Penerjemah Khatur Suhardi dari Qabas min
Nûr al-Qur’ân al-Karîm, Jakarta: Pustaka Al-
Kautsar, 2000, Cet. ke-1.

Syahawi, Ibrahîm Dasuqi al-, al-Sariqah, Kairo:
Maktabah Dâr al-Urubah, 1961, Cet. ke-1.

Syaibani, Ahmad ibn Hanbal Abu Abdillâh al-,
Musnad Ahmad, Mesir: Mu’assasah Qurthubah,
t.th.), Juz V.

Syarifuddin, Amir, Ushûl Fiqh, Jakarta: Logos,
1999, Cet. ke-1, Jilid II.

Wawancara Pribadi dengan Nadratuzzaman,
Jakarta, 14 Januari 2008.

Zuhri, Muhammad Sa`ad ibn Mani` Abu Abdillah
al-Bishri al-, al-Thabaqât al-Kubrâ, Beirut: Dar
Shadir, t. th., Juz IV.




