
Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2057 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

Pajak	Menurut	Imâm	Al-Juwayni,	Studi	Literatur	Kitab	Ghiyâthi	Al-

Umam	Fi	Iltiyats	Al-Ẓulam	

	

Muhammad	TauJik	Bunyamin1,	Hendri	Tanjung2,	Mahbuby	Ali3	
1,2,3Institut	Ekonomi	Islam	Tazkia	Bogor	

tau3ikbunyamin1@gmail.com	
	

ABSTRACT	

Maqâṣid	Al-Shari’ah	as	part	ofUṣûl	Al-fiqh,	is	an	inseparable	tool	of	a	personMujtahidin	

interaction	with	reality.	There	are	pros	and	cons	in	Tax	as	an	issue	in	Islamic	economics	as	a	

product	of	ijtihad,	Imâm	Al-Haramayn	discusses	this	comprehensively,	because	he	differentiates	

betweenAl-Naṣ	(Text),Tafsir	Al-Naṣ,	andTaṭbiq	Al-naṣ	(text	application).	The	concept	is	outlined	

in	detail	in	the	discussion	of	Tax	in	the	bookGhiyâṭi	Al-umam	Fi	Iltiyath	Al-ẓulam.	This	research	

aims	to	determine	the	concept	of	taxation	contained	in	the	book	Ghiyâthi	al-Umam,	which	is	an	

example	of	applicationMaqâṣid	al-Syari'ah	according	to	Imam	al-Juwaynî.	This	research	uses	a	

qualitative	approach,	namely	Library	Research;Library	Research.	This	research	is	based	on	the	

literature	of	Imâm	Al-ḥaramayn	and	his	thoughts.	This	research	uses	Uṣûl	Al-fiqh	analysis	and	

the	derivation	of	its	implementation,	including	Maqâṣid	al-Syari'ah	and	Qawâid	Fiqhiyah.	Then	

as	a	comparison	include	Muqâranah	al-Aqwâl	Bayna	al-Ulamâ	al-Mu'tabarîn.	The	results	of	this	

research	emphasize	the	need	for	a	more	basic	understanding	in	understanding	the	context	that	

develops	within	the	Islamic	Ummah,Maqâṣid	Al-Shari’ah	as	a	bridge	between	text	and	reality,	it	

was	used	by	Imâm	Al-ḥaramayn,	a	pioneer	of	scienceMaqâṣid	Al-Shari’ah.	The	concept	of	non-

ideality	within	the	Muslim	community,	especially	in	the	context	of	the	state,	requires	scholars	to	

look	for	the	most	ideal	ideas	in	understanding	current	developments	without	losing	their	solid	

footing.	Taxes	 in	 their	application	as	 state	 income	whose	 legitimacy	 is	 recognized	by	 Islamic	

Sharia	have	pros	and	cons,	these	cons	depart	from	the	consensus	regarding	the	respectability	of	

wealth.	In	this	case,	Imâm	Al-ḥaramayn	proposed	a	pattern	that	is	application-basedMaqâṣid	Al-

Shari’ah	as	a	response	to	the	tax	polemic.	

Keywords:	Maqâṣid	al-Shari’ah,	al-Qaṭ’î,	al-Ẓani,	al-Tawẓîf,	al-Kharâj.	

	

ABSTRAK	

Maqâṣid	Al-shari’ah	sebagai	bagian	Uṣûl	Al-\iqh,	merupakan	alat	tak	terpisahkan	dari	

seorang	Mujtahid	dalam	interaksi	dengan	realitas.	Ada	pro	dan	kontra	dalam	Pajak	sebagai	

satu	isu	dalam	ekonomi	Islam	sebagai	produk	ijtihad,	Imâm	Al-haramayn	membahas	hal	ini	

secara	 komprehensif,	 karena	 beliau	membedakan	 antara	Al-Naṣ	 (Teks),	Tafsir	 Al-Naṣ,	 dan	

Taṭbiq	Al-naṣ	(penerapan	teks).	Konsep	dituangkan	secara	detail	dalam	pembahasan	Pajak	di	

kitab	Ghiyâṭi	Al-umam	Fi	Iltiyath	Al-ẓulam.	Penelitian	ini	bertujuan	untuk	mengetahui		konsep	

perpajakan	yang	terdapat	dalam	kitab	Ghiyâthi	al-Umam,	yang	merupakan	contoh	penerapan	

Maqâṣid	 al-Syari'ah	 menurut	 Imâm	 al-Juwaynî.	 Penelitian	 ini	 menggunakan	 pendekatan	

kualitatif	yaitu	Riset	Kepustakaan;	Library	Research.	Penelitian	ini	didasarkan	pada	literatur	

Imâm	Al-ḥaramayn	dan	pemikirannya.	Penelitian	ini	menggunakan	analisis	Uṣûl	Al-Giqh	dan	

derivasi	 implementasinya,	 termasuk	 Maqâṣid	 al-Syari'ah	 dan	 Qawâid	 Fiqhiyah.	 Kemudian	

sebagai	pembanding	memasukkan	Muqâranah	al-Aqwâl	Bayna	al-Ulamâ	al-Mu'tabarı̂n.	Hasil	

Penelitian	ini	menekankan	perlu	pemahaman	yang	lebih	mendasar	dalam	memahami	konteks	

yang	berkembang	dalam	tubuh	Umat	Islam,	Maqâṣid	Al-shari’ah	sebagai	jembatan	antara	teks	

dan	realitas	dipergunakan	oleh	Imâm	Al-ḥaramayn	pelopor	ilmu	Maqâṣid	Al-shari’ah.	Konsep	

Ketidakidealan	dalam	tubuh	umat	Islam	khususnya	dalam	konteks	bernegara	mengharuskan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2058 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

para	 ulama	mencari	 ide	 yang	 paling	 ideal	 dalam	memahami	 perkembangan	 zaman	 tanpa	

kehilangan	pijakan	yang	kokoh.	Pajak	dalam	penerapannya	sebagai	pemasukan	negara	yang	

legitimasinya	 diakui	 oleh	 Syari’at	 Islam	 mendapat	 pro	 dan	 kontra,	 kontra	 ini	 berangkat	

konsensus	 tentang	 terhormatnya	harta.	Dalam	hal	 Imâm	Al-ḥaramayn	mengajukan	 sebuah	

pola	yang	berbasis	penerapan	Maqâṣid	Al-shari’ah	sebagai	jawaban	atas	polemik	pajak.		

Kata	Kunci:	Maqâṣid	al-Shari’ah,	al-Qaṭ’î,	al-Ẓanî,	al-Tawẓîf,	al-Kharâj.	

	

PENDAHULUAN	

Memastikan	sebuah	fenomena	dan	konteks	dalam	kendali		Shari’ah		adalah	hal	
yang	sangat	sulit	karena	keterbatasan	al-Naṣ	al-Shâr’î,	atas	dasar	urgensitas	ini	lantas	
lahirlah	konsep	ijtihâd,	konsep	penggalian	dari	dalam	al-Qurân	dan	al-Sunnah.	Salah	
satu	komponen	ijtihâd	menurut	al-Juwaynî	(2011,	hal.	108),	dan	Imâm	al-Shâṭibî	yang	
dinukil	al-Rîsûnî	 (2014),	 adalah	memahami	Maqâṣid	 al-Shari’ah,	 studi	Maqâṣid	 al-
Shari’ah	 harus	menjadi	 sebuah	 usaha	 yang	 ditempuh	 karena	 pemahaman	 tekstual	
memberi	kesan	penghalang	untuk	kontekstualisasi	ma’nâ,	sehingga	mendapat	kritik	
tajam	dari	 internal	 Islam	sendiri,	 hal	 ini	biasa	ditujukan	kepada	produk	 ijtihâd	al-
Ẓâhiri.	 Hal	 ini	 pula	 mendapat	 tantangan	 karena	 sehingga	 seolah	 studi	 tentang	
Maslahah	 atau	Maqâṣid	al-Shari’ah	 adalah	pelarian	daripada	ketundukan	 terhadap	
teks	 (al-Qurân	 dan	 al-Sunnah),	 padahal	 pemahaman	 berdasar	Maqâṣid	 al-Shari’ah	
adalah	tekstualis	namun	dengan	sudut	pandang	yang	lebih	komprehensif,	karena	ada	
pembahasan	tentang	hal	yang	tersirat	atau	ma’nawi	dan	tambahan	interaksi	dengan	
realitas	(al-Mintâr,	2013).	

	Peninggalan	keilmuan	salaf		biasa	disebut	Turâth,	Turâth	adalah	peninggalan	
yang	berupa	kreasi	Umat	Islam	dari	setiap	zaman,	hal	ini	memberi	kesan	Turâth	pun	
bisa	dibuat	siapa	saja,		yang	dikehendaki	adalah	peninggalan	pendahulu	yang	berupa	
karya	ilmiah	kepada	generasi	 	masa	kini,	karena	Turâth	sendiri	diambil	dari	 lafadz	
Waratha	( ثرو ),	yang	bermakna	warisan		(Muhammad,	1996),	Turâth	Islâmi	adalah	
khazanah	Umat	Islam	hasil	elaborasi	dan	interaksi	dengan	dua	wahyu	yang	berupa	
al-Qurân	dan	al-Sunnah,	sehingga	melepaskan	diri	dari	Turâth	Islâmi	seperti	melepas	
dari	silsilah	keilmuan	yang	terangkai	dari	masa	Risâlah	sampai	hari	ini,	karena	wahyu	
yang	 lintas	 zaman	dan	 Ijtihâd	 para	ulama	berubah	karena	 relevansinya.	Relevansi	
karya	para	ulama	yang	kita	nikmati	saat	ini	adalah	kekayaan	kita	sebagai	Umat	Islam,	
karena	menunjukkan	betapa	ilmiahnya	peradaban	Islam,	dibangun	diatas	landasan	
wahyu,	sehingga	studi	Turâth	dalam	kedudukannya	sama	juga	dengan	studi	tentang	
agama	itu	sendiri	(Muhammad,	2012).	

Kitab	 Ghiyath	 al-Umam	 sejatinya	 adalah	 kitab	 yang	 membahas	 Imâmah,		
walau	 penuh	 dengan	 pembahasan	 tentang	Masâ’il	 al-Ijtihâd,	 dalam	 hal	 isu	 politik	
ekonomi	 porsinya	 sedikit	 (al-Dayb,	 2011).	 Hal	 ini	 tidak	 mengurangi	 kualitas	
pembahasan	 tema	 tentang	 hubungan	 antara	Maqâṣid	 al-Shari’ah	 dan	 ekonomi,	 ini	
menjadi	pembuka	untuk	studi	Maqâṣid	Ekonomi	 Islam	yang	berkelanjutan,	karena	
dalam	akhir	Muqadimah	Tahqîq	al-Ghiyâthi,	al-Dayb	mengingatkan	bahwa	pemikiran	
al-Juwaynî	belum	mendapatkan	hak	yang	selayaknya	karena	jumlah	karya	tulis	ilmiah	
mengenai	 beliau	 dan	 pemikiran	 beliau	 masih	 terbatas,	 sehingga	 penulis	 kitab	
Waraqât	ini	sudah	selayaknya	dengan	kedudukan	yang	menjadi	pelopor	dan	pemisah	
antara	 generasi	 salaf	 dan	 generasi	 khalaf	 mendapatkan	 perhatian	 lebih.	 al-Dayb	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2059 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

mengatakan	banyak	ulama	setelah	beliau	itu	mengutip	atau	menyampaikan	sebuah	
pendapat,	rasa	pemikiran	Imâm	al-Juwaynî	didalamnya	begitu	kentara	(2011).	

Isu	pajak	dalam	studi	Islam	masuk	dalam	kebijakan	Imâm	atau	khalifah	dan	
semisalnya	sehingga	masuk	dalam	pembahasan	Kitab	al-Imâmah	(Zaydân,	2003).	isu	
pajak	dalam	sebagian	besar	kajian	studi	Islam	dimasukkan	kepada	pembanding	zakat,	
hal	 ini	karena	konteks	kenegaraan	dalam	ranah	Islam	mempunyai	pungutan	resmi	
yaitu	 zakat	 (al-Qarḍawî,	 1973).	 Sedang	 kewajiban	 lain	 selain	 zakat	 lebih	 kepada	
bersifat	 Taṭawu’,	 yang	 berupa	 anjuran,	 atau	 kewajiban	 bukan	 kaitannya	 dengan	
hubungan	 kemasyarakatan	 dan	 sosial	 seperti	 nafaqah,	 sebagian	 studi	 yang	 lain	
memasukkan	pajak	dalam	ranah	al-Maks;	pungutan	ilegal	atau	tidak	punya	sandaran	
dalil	 (Shâbir,	 1996).	 Karena	 pajak	 dalam	 studi	 klasik	mempunyai	makna	 tersebut,	
menyebabkan	 pajak	 dalam	 artian	 modern	 mempunyai	 nilai	 negatif	 bagi	 sebagian	
umat	Islam	(al-Thâmâlî,	2004).		

Realitas	 ini	 harus	 mendapat	 jawaban	 yang	 komprehensif	 dengan	 konteks	
umat	 saat	 ini	 sudah	 berubah.	 al-Juwaynî	 sebagai	 salah	 satu	 ulama	 yang	 memiliki	
pengaruh	besar,	menawarkan	konsep	pajak	dengan	nalar	yang	rinci	yang	berbasis	
Maqâṣid	 al-Shari’ah	 dalam	 Kitab	 Ghiyâthu	 Al-umam.	 al-Juwaynî	 berbicara	 tentang	
pentingnya	 memahami	 konteks	 realitas	 (Fiqh	 al-Waqi’)	 dan	 future	 based	 legal	
adjusmet	(Fiqh	al-Tawaqu’)	(al-Zankî,	2016),	yang	mengkritisi	idealisme	konteks	yang	
selalu	dibawa	oleh	sebagian	ulama	seperti	al-Mawardî	(Ḥirz-Allah,	2009).	Membaca	
karya	al-Juwaynî	memberikan	gambaran	tentang	ilmu	politik	ekonomi	zaman	salaf.		
Kondisi	politik	era	beliau		yang	berdekatan	dengan	keruntuhan	Baghdad	(al-Zuhaylî,	
1992),	 menjadikan	 pembelajaran	 yang	 berharga	 	 untuk	 mempelajari	 sejarah	
Peradaban	Ekonomi	Islam	sebagai	bekal	umat	untuk	masa	depan.	

Berdasarkan	 permasalahan	 di	 atas,	 nampak	 jelas	 bahwa	 bentuk	 pajak	
menurut	 al-Juwaynî	 dalam	 kitab	 Ghiyâthi	 al-Umam	 dan	 	 penerapan	 Maqâṣid	 al-
Shari’ah	 Menurut	 al-Juwaynî	 pada	 kebijakan	 pajak	 yang	 tercantum	 dalam	 kitab	
Ghiyâthi	 al-Umam.	 Sehingga	 penelitian	 	 bertujuan	 untuk	 mengetahui	 penjelasan	
konsep	Maqâṣid	al-Shari’ah	menurut	al-Juwaynî	dan	penerapan	Maqâṣid	al-Shari’ah	
menurut	al-Juwaynî	terhadap	pendapat	beliau	tentang	pajak	yang	tercantum	dalam	
kitab	Ghiyâth	al-Umam.	

Sebagaimana	penelitian	terdahulu	yang	menyimpulkan	bahwa	Kitab	terbaik	
tentang	pengenalan	pemikiran	Al-Juwaynî	khususnya	dalam	bidang	Fiqh,	Ditulis	Oleh	
‘Abdu	 al-‘Aẓîm	 al-Dayb	 sebagai	 disertasi	 di	 Universitas	 Kairo	 Mesir,	 disini	 beliau	
menggunakan	Uṣûl	Al-[iqh	Approach,	karena	bab-babnya	ditulis	menurut	urutan	Uṣûl	
Al-[iqh,	 dari	 segi	 kekhususan	 pembahasan	 teori	 ekonomi	 beliau	 melihatnya	 dari	
kacamata	 seorang	 Fâqih	 yang	 sangat	 fokus	 pada	 penalaran	 Furu’	 Fiqhiyah	 dan		
cenderung	seperti	kitab	Tahkrîju	Al-furu’	‘Ala	Al-uṣûl,		pemaparan	beliau	yang	sangat	
mengenal	 sekali	Al-Juwaynî	menjadi	buku	 ini	 sebagai	pijakan	awal	yang	 tidak	bisa	
tidak	untuk	memulai	menulis	tentang	Al-Juwaynî.	
	
METODE	PENELITIAN	

Penelitian	ini	menggunakan	pendekatan	kualitatif.	Penelitian	kualitatif	adalah	
pendekatan	 holistik	 yang	melibatkan	 penemuan,	 kualitatif	 juga	 dijelaskan	 sebagai	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2060 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

model	 yang	 sedang	 berlangsung	 dan	 terjadi	 secara	 alami.	 Keterlibatan	 yang	
mendalam	 pada	 pengalaman	 yang	 sebenarnya	 dalam	 penelitian	 kualitatif	
memungkinkan	 peneliti	 untuk	 mengembangkan	 hasil	 yang	 sangat	 terperinci	
(Creswell,	1994	dalam	Williams,	2007).		

Desain	penelitian	yang	digunakan	adalah	desain	deskriptif	kualitatif.	Desain	
penelitian	 deskriptif	 kualitatif	 bertujuan	 untuk	 menggambarkan,	 meringkaskan	
berbagai	kondisi,	berbagai	situasi,	atau	berbagai	fenomena	realitas	sosial	yang	ada	di	
masyarakat	 yang	 menjadi	 objek	 penelitian,	 dan	 berupaya	 menarik	 realitas	 itu	 ke	
permukaan	sebagai	suatu	ciri,	karakter,	sifat,	model,	 tanda,	atau	gambaran	tentang	
kondisi,	situasi,	ataupun	fenomena	tertentu.	

Penelitian	 ini	 untuk	 menganalisis	 pemikiran	 Ekonomi	 al-Juwaynî,	 melalui	
karya	beliau	langsung	Ghiyâth	al-Umâm	Fi	Iltiyâth	al-Ẓulam	dan	al-Burhan	[i	Uṣûl	al-
Fiqh,	kemudian	karya	al-Ghazâlî	dan	juga	para	ulama	yang	menukil	dan	terpengaruh	
oleh	beliau.	Studi	keilmuan	Al-Juwaynî	sangat	luas	ini	dilihat	dari	banyak	studi	khusus	
tentang	sisi-sisi	keilmuan	beliau	yang	banyak,	 terutama	masalah	 ilmu	Uṣûl	al-Fiqh,	
Fiqh	dan	al-Kalâm,	karena	Fiqh	sebagian	besar	bersifat	deduktif.	Mengikuti	induknya	
dipilih	penelitian	kualitatif	yang	bersifat	pemahaman	tentang	realitas,	dan	juga	ada		
interaksi		manusia	serta	sosio-historisnya.	Kajian	Islam	juga	melihat	kepada	otoritas	
keilmuan	 ,	 dan	 otoritas	 keilmuan	 Al-Juwaynî	 yang	 tak	 diragukan	 menjadi	 pilihan	
untuk	dikaji	karena	ada	sisi	Siyâsah	Iqtiṣâdiyah	yang	didalam	teori	pajak	Islam.	
	
HASIL	DAN	PEMBAHASAN		

A. Pajak	Menurut	al-Juwaynî	di	kitab	al-Ghiyathî			

Pajak	 Menurut	 al-Juwaynı̂	 di	 kitab	 al-Ghiyathî	 masuk	 pada	 bab	 tugas	
pemimpin	dalam	kaitannya	dengan	tegaknya	agama	( ملاسلإا ماكحأ نم ةلاولا و ةمئلأاب طانی ام ).	
Agama	 akan	 tegak	 dengan	 tegak	 urusan	 dunia,	 sehingga	 membutuhkan	 tatanan	
sempurna	dengan	diangkatnya	seorang	pemimpin	yang	mengatur	umat,	pengaturan	
umat	sudah	pasti	membutuhkan	biaya.	Hal	ini	memberi	isyarat,	pajak	bukan	urusan	
personal	 tetapi	menyangkut	hal	yang	paling	besar	yaitu	agama	 itu	sendiri.	Bahkan	
mengatakan	pembahasan	tentang	pajak	adalah	hal	paling	penting,	beliau	membuka	
pembahasan	pajak	tidak	dalam	koridor	3iqh	partikelir,	pembahasannya	mencapai	137	
halaman	(2011,	hal.	263-400).		Panjang	lebar	al-Juwaynî	menyusun	banyak	hipotesa,	
salah	satunya		tentang	perbedaan	konteks	sosial	politik	yang	menjadi	dasar	kritikan	
beliau	terhadap	ulama	berpendapat	pajak	tidak	boleh	dipungut.		

Ketika	 wilayah	 cakupan	 Islam	 sudah	 luas	 dan	 segi	 kehidupan	 menjadi	
bermacam-macam	 yang	membutuhkan	 banyak	 sekali	 biaya,	 maka	 teori	 terdahulu	
yang	 menyatakan	 kewajiban	 harta	 hanya	 ada	 	 Zakah,	 Jizyah,	 Kharâj,	 dan	 ‘Usyr	
menurut	 beliau	 tidak	 bisa	 diterima.	 Keadaan	 sosial	 politik	 umat	 sudah	 berubah,	
sistem	bernegara	sudah	berbeda	dari	zaman	sebelumnya,	dengan	militer	yang	selalu	
siaga	 bukan	 lagi	 sebagian	 umat	 yang	 berjihad	 sebagai	 bagian	 dari	Farḍ	 al-Kifayah	
melakukan	kewajiban	jihad	dengan	3isik	(2011,	hal.	380)	

 تُاوَزََغلْا ةِاعَارَمُلْابِ اھَنِوُنَف ىرَحَْأَف ،تِاَیاَفكِلْا ضِورُُف نْمِ ءٍيْشَ لَیطِعَْت غُوِّسَُن لاَ اَّنكُ اَذإِوَ
“kita	 sepakat	untuk	 tidak	mengesampingkan	 sedikit	 pun	dari	 Farḍ	al-Kifâyah,	 salah	
satu	yang	harus	menjadi	fokus	kesiagaan	untuk	berperang”.	Memfungsikan	militer	dan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2061 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

kekuatan	 lainnya	 untuk	menjaga	 agama	 adalah	 tugas	 bersama	 semua	 umat,	 akan	
tetapi	 jika	 semua	 ikut	 berperang	 maka	 timbul	 kekacauan	 dalam	 sistem	
kemasyarakatan,	 sebagai	 jalan	 tengah	 adalah	 adanya	 sistem	 pengganti	 yang	
pembiayaannya	 yang	 ditanggung	 negara,	 yang	 kemudian	 beban	 tersebut	 bisa	
dibagikan	kepada	seluruh	penduduk	yang	layak	untuk	diberi	tanggung	jawab	biaya	
tersebut	apabila	negara	tidak	mampu	menutupi.		

Sebelumnya	beliau	berkata	(	2011,	hal.	377):	
ّدلاُ ةسَاَیسِّلاوَ ُ،ةَّیعِرَّْشلاُ ةَلاَیلإِْا ھِیضَِتقَْت امَ رُكْذِ ضُرََغلْاَف  تُاجَاحَلْاوَ ،لِاوَمَْلأْا نِعَ ةَِّیعَِّرلا يعِارَُ دَی تْرَفِصَ اَذإِ ،ھِیفُِ ةَّینِیِ
 ،لِاَتقِلْا لُاجَرِ عَاضَ ،لِاَبقْتِسْلاِا يفِ لٍاوَمَْأ لَوصُحُ مُامَلإِْا بََقَترْا نِِإَف ؟ةَِّیضَِقلْاُ ھجْوَ امَوَ مُكْحُلْا فَیْكَ ،يرِعْشِ تَیَْلَف	.ٌةَّسامَ
			لاوَحَْلأْاَ أوَسَْأ مْھُعُاَیضََّرجَوَ

“	tujuan	disini	adalah	al-Siyâsah	al-Shar’iyah	yang	didalamnya	mencakup	al-Siyasah	al-
Diniyah,	apabila	penguasa	mengalami	kekosongan	anggaran,	sedang	kebutuhan	sudah	
mendesak.	Lalu	apa	uang	har\us	dikerjakan	dan	bagaimana	isunya?.	Apabila	seorang	
Imâm	 mengharap	 pemasukan	 yang	 tak	 pasti	 dimasa	 yang	 akan	 datang,	 maka	
pertahanan	 akan	 terbengkalai,	 dan	 berakibat	 pada	 hal	 yang	 paling	 buruk”.	Ketika	
negara	 dalam	 darurat	 atau	 semisalnya,	 dan	 pemerintah	 tanpa	 anggaran,	 maka	
kebijakan	pemimpin	adalah	sandaran	utama	dalam	menghasilkan	biaya	pertahanan.	
Selain	 fungsi	 yang	 jihad,	 ada	 keadilan	 distribusi	 dan	 Maslahah	 ‘Ămah.	 Hal	 ini	
menjadikan	satu	kesatuan	dalam	pendapat	beliau	tentang	pajak	sebagai	bagian	dari	
Farḍ	 al-Kifayah,	 yang	 ke	 semuanya	 adalah	 tugas	 seorang	 Imâm	 untuk	 mengatur	
dengan	cara	terbaik.	

Mengacu	 pada	 apa	 yang	 disampaikan	 oleh	 al-‘Awaḍı̂	 (1999),al-Thamâlî	
(2004)	 dan	 al-Zabdânî	 (2011)	 pajak	 dalam	 Istilah	 al-Juwaynî	 memakai	 istilah	 al-
Tawdzîf	( فیظوتلا ).	al-Juwaynî	mengambil	jalan	berbeda	dengan	pendahulunya	dengan	
tidak	mengedepankan	penukilan	dalam	ijtihad.	al-Juwaynî	berkata	(2011,	hal.	380)	

ّلكَُی مَامَلإِْا َّنَأ ھِبِ اًعطِاَقُ هرُاَتخَْأ يذَِّلاوَ  َّنِإَف ءُاَنغِلْاوَُ ةَیاَفكِلْا ھِبِ لُصُحَْت امَ لِاوَمَْلأْا تِلاَضََف لِذَْب نْمِ ءَاَینِغَْلأْا فُِ
دِاَبعِلْا ىَلعَ ضٌرَْف دِاھَجِلْاَ ةمَاَقإِ .		

“saya	 berpendapat	 secara	 tegas,	 seorang	 Imâm	 membebankan	 kepada	 orang	
berkecukupan	dari	kelebihan	hartanya,	sampai	kebutuhan	dan	kecukupan	terpenuhi,	
karena	memenuhi	panggilan	jihad	adalah	wajib	bagi	setiap	hamba”	

Teknis	 pelaksanaan	 pajak	 al-Juwaynî	 menyerahkan	 kepada	 Imâm	 untuk	
berbuat	yang	terbaik,		beliau	berkata	(2011,	hal.	387)	

 اَّنكَِلوَ ،لِاَقمَلْا يفِ اطًبْضَوَ ارًصْحَ ]سَیَْل[ُ هاَنرْكََذ امَوَُ	ھَیْأرَُ ھَّلُك كَلَِذ يفِ مُامَلإِْا رََیلَْف ٌ،ةَیاھَنِوٌَ ةَیاغَِ يْأَّرلا لِیصِاَفَتلِ سَیَْلوَ
ّتلاِا Vَِّا نِوْعََ دعَْب مِامَلإِْاِ يْأرَ ىَلعَوَ ،لِاَثمَْلأْلِ اًبرْضَ ھِبِ اَنْئجِ 	لِاوَحَْلأْا بِرَطَضْمُ يفِ لُاكَِ

“detail	teknis	tidak	akan	selesai	dibahas,	karena	itu	hal-hal	yang	bersifat	teknis	yang	
saya	 sebut	 tidak	menjadi	 batasan	 pasti	 dalam	 pendapat	 ini,	 saya	 datangkan	 untuk	
menyebutkan	contoh	konteks,	oleh	karena	itu	teknis	dilaksanakan	Imâm	dengan	selalu	
meminta	pertolongan	dari	Allah	dalam	menghadapi	masalah”.		

Maqâsid	Pajak	Menurut	al-Juwaynı̂	
Al-Rîsûnî	(1999,	hal.	978)	berkata	 :“al-Ghiyathi	kitab	yang	memeperlihatkan	

praktek	Maqâṣid	al-Siyasah”,	al-Juwaynî	berkata	(2011,hal.	384)	
 فرصتلا لیبس اذكھو .هارحتأو هارأ ام بسانی ىنعم ریثتسأو ،عرشلا عضو ظحلاأ لب ،ائیش عرتخأ لاو ،عدتبأ لا ينكلو
	 ھیلع الله ىلص - ىفطصملا باحصأو ،ةدعم ءاملعلا ةبوجأ اھیف دجوت لا يتلا ةدجتسملا عئاقولا يف

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2062 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

“Saya	tidak	berbuat	bid’ah,	atau	saya	membuat	hal	baru.	Disini	saya	melihat	kepada	
bagaiamana	 syariat	 dibuat,	 memperhatikan	 makna	 yang	 sesuai	 berdasar	 pada	
identi[ikasi	yang	jelas	sebagai	dasar	hukum.	Seperti	itulah	keharusan	dalam	interaksi	
dengan	 konteks-konteks	 baru	 yang	 ulama	 dan	 para	 Ṣahabah	 Rasulullah	 belum	
memberi	jawaban”.	

Kalimat	 	dan عرشلا عضو بسانی ىنعم ,	sebagai	bukti	dari	perkataan	al-Risûnî,	karena	
dua	kata	tersebut	merupakan	istilah	dalam	pembahasan	Maqâsı̂d.	al-Juwaynî	dalam	
al-Burhan	 membagi	 Maqâsid	 menjadi	 tiga	 tingkatan;	 Ḍarûriyah,	 Ḥâjiyah	 dan	
Tahsîniyah.	Beliau	memasukkan	pajak	pada	tingkat	pertama	sebagai	bentuk	bagian	
dari	penjagaan	Maqâṣid	al-Khamsah,	 karena	penjagaan	 ini	 	menyangkut	hal	paling	
mendasar	berupa	tegaknya	agama		yang	meliputi	lima	pokok	Maqâṣid	yaitu	al-Dîn,	al-
Nafs,	al-‘Aql,	al-Nasl	dan	al-Mâ	(al-Rı̂sûnı̂	A.	 ,	1999).	Beliau	memulai	dengan	urutan	
memasukkan	pajak	kepada	al-Maṣlaḥah	al-Mursalah	 	 yang	merupakan	bagian	dari	
implementasi	Maqâṣid	(al-Zuḥaylî,	2006),	(’Atiyah,	2001)	(al-Dayb	1988)	

Tugas	penjagaan	ini	diserahkan	kepada	lembaga		resmi	shar’iah	yaitu	Imâm	
atau	 pemerintah	 sebagai	 objek	 hukum	 yang	 mempunyai	 tugas	 utama	 menjaga	
Maqâṣid,	dan	diberikan	wewenang	lebih	dalam	banyak	hal	tentang	persoalan	hukum,	
yang	tidak	bisa	dijalankan	atau	diputuskan	begitu	saja	oleh	personal.	 	Kewenangan	
ini	 dinamakan	 al-Juwaynî	 sebagai	 al-Iyâlah	 al-Kubrâ,	 dalam	 bahasa	 yang	 umum	
disebut	Siyâsah	Shar’iyah,	didukung	pula	oleh	al-Mishrî,(	2006),	Zaydân	(	2003),	oleh	
karena	 itu	 beliau	 tidak	memasukkan	 pajak	 dalam	perdebatan	 furu’,	 karena	 secara	
eksplisit	pajak	seolah	melanggar	dalil	parsial.	Beliau	memasukkan	ini	ke	dalam	pola	
pemikiran	Maqâṣid	tentang	dikotomi	(Thuna’iyah)	Kulî	dengan	Juz’i	dan	Qaṭ’î	dengan	
Ẓannî.	Pola	ini	 	dibahas	dalam	oleh	para	ulama	modern	sebagai	Fiqh	Maqâṣidî	(Oni	
Syahroni,	Adiwarman	Karim,	2016)	atau	Fikr	Maqâṣidî		(Ḥamîtu,	2013),	(Bin-Bayyah,	
2012).	 Dikotomi	Kulî	 dan	 Juz’î	 sebagai	 jawaban	 atas	 kekosongan	 dalil	 parsial	 dari		
pajak	secara	khusus,	sedang	dikotomi	Qaṭ’i	dan	Ẓannî	untuk	penguat	Kullî	dan	Juz’î,	
dan	 juga	sebagai	 jawaban	bagi	yang	mengajukan	dalil	parsial	untuk	yang	menolak	
pendapat	 beliau	 tentang	pajak.	 Selain	 itu	pula	Fiqh	al-Waqi’	 atau	pemahaman	dan	
penyesuaian	 terhadap	 suatu	 konteks	 seperti	 bangunan	 teori	 pajak	 beliau	 yang	
berdasar	pada	kondisi	tidak	ideal	umat.	

B. Qawâ’id	Fiqhiyah	Penetapan	Pajak	

Banyak	 	 Qawâ’id	 Fiqhiyah	 yang	 terkandung	 di	 kitab	 al-Ghiyâthi	 yang	
memperkaya	 pendapat	 yang	 mendukung	 penerapan	 pajak.	 Seperti	 kita	 pahami	
Qawâ’id	Fiqhiyah	dibangun	diatas	konsep	al-Aghlabiyah,	yang	banyak	memasukkan	
Furû’	Fiqhiyah	yang	banyak	dengan	tingkat	kemiripan	yang	berbeda-beda	namun	bisa	
dimasukkan	 dalam	 satu	 kaidah,	 dan	 pada	 saat	 yang	 bersamaan	 ada	 pengecualian.	
Penyebutan	secara	tersirat	Qawâ’id	Fiqhiyah	di	kitab	al-Ghiyâthi	adalah	sebagai	cara	
Al-Juwaynî	untuk	memahamkan,	didatangkan	untuk	membantu	dan	sebagai	landasan	
berpikir.	

Dalam	 membangun	 Fiqh	 tentang	 keuangan	 publik	 khususnya	 pajak,	 al-
Juwaynî	di	kitab	al-Ghiyâthi	menyisipkan	banyak	sekali	kaidah-kaidah	yang	menjadi	
dasar	yang	dipakai	seorang	pemimpin	dalam	menjalankan	tugas	sebagaimana	tujuan	
dari	penulisan	kitab	ini,	dan	melalui	penelusuran,	penetapan	pajak	dapat	dilakukan	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2063 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

oleh	 seorang	 Imâm	 dengan	 memperhatikan	 kaidah-kaidah	 dibawah,	 menjadi	
perhatian	 pula	 kaidah-kaidah	 3ikih	 mempunyai	 syarat	 dan	 ketentuan	 dalam	
penggunaannya,	 oleh	 karena	 itu	 penggunaannya	 sebagai	 pendukung	 dan	 penguat	
saja.	 al-Juwaynî	 sudah	 mewanti-wanti	 bahwa	masalah	 pajak	 ini	 adalah	 ketentuan	
yang	belum	ada	pembahasan	oleh	ulama	sebelumnya,	yakni	pajak	dalam	de3inisi	al-
Juwaynî.		

Kaidah-kaidah	 ini	 bukan	 sebagai	 pijakan	 utama,	 namun	 sebagai	 pelengkap	
dan	 pembantu	 dalam	 memahami	 pemikiran	 pajak	 al-Juwaynî,	 kaidah-kaidah	
terkadang	menggunakan	kalimat	sama,	atau	menggunakan	lafadz	yang	berbeda	tapi	
kandungannya	sama.	

1. 	 ةصاخلا ةرورضلا ةلزنم لزنت ةماعلا ةجاحلا 		:		
al-Juwaynî	berkata	(2011,	hal.	531)	:	

ّدؤَُی امَبِ دْرَِی مَْل عَرَّْشلا َّنَأ مَُلعَْن اَنلِوُقعُ نْمِ رٍارَطِضْا ىَلعَ نُحَْنوَ ّدلا سُارَدِنْا اھَُعَبْتَی َّمُث ،اَینُّْدلا لِھَْأ رِاوََب ىَلإِ يِ  نْإِوَ ،نِیِ
 رِومُُلأْا يفِ اًداسََف ُّرجَُی امَ كَلَِذ طِارَتِشْا يفِ سَیَْلَف ،ةِرَورَُّضلا ىَلإِ اوھَُتنَْی نَْأ ةٍرَدِاَن عَئِاَقوَ يفِ سِاَّنلا نَمِ دٍاحَآ قِّحَ يفِ اَنطْرَشَ
ّلكُلْا 	ةَِّیِ

“Kita	 harus	 berkesimpulan	 Syari’at	 tidak	 datang	 dengan	 tujuan	 menghancurkan	
kehidupan	dunia,	yang	berakibat	kehancuran	agama	itu	sendiri,	apabila	kita	syaratkan	
pada	setiap	orang	untuk	sampai	pada	level	Dhoruroh	dalam	beberapa	keadaan,	tentu	
hal	tersebut	menyebabkan	kerusakan	pada	seluruh	perkara-perkara	besar”.	

Ketika	 suatu	 perkara	 mengharuskan	 setiap	 individu	 sampai	 pada	 level	
darurat	 yang	 semuanya	 sepakat	 dalam	 hal	 penetapan	 pajak	 misalnya,	 penetapan	
hukum	 pada	 level	 ini	 justru	 berbahaya	 akan	 menimbulkan	 kerusakan	 yang	
mengancam	keseluruhan.	Jadi	dalam	level	suatu	negara	ketika	terjadi	sesuatu	yang	
mendesak	walaupun	 itu	 hanya	menimpa	 sebagian	 tapi	 semuanya	 harus	 bersama-
sama	menanggungnya.	(al-Kaylânî	A.	A.,	2019)	

للاحلا بلغ مارحلا و للاحلا طلتخا اذإ .2 ,		
al-Juwaynî	berkata	(2011,	hal.	531):		

 نُاَیعَْأ نِامََّزلا ينَِب ىَلعَ سََبَتلْا اَذِإَف ،مُرُحَْی امَُ دوُدحْمَلْاُ دوُدعْمَلْا امََّنإِوَ ،ىھَاَنَتَی لاَ رَجْحَ لاَوَ ،ھِیفِ جَرَحَ لاَ امَ َّنَأ اَنمَّْدَق دَْقوَ
	ىھَاَنَتَی لاَامَ مْھِیَْلعَ	[مْرُحَْی مَْل]ٌ ةطَوُبضْمَ يَھِوَ تِامََّرحَمُلْا

“Sesungguhnya	perkara	yang	terbatas	adalah	sesuatu	yang	haram,	apabila	muncul	bias	
terhadap	 penduduk	 suatu	 zaman	 pada	 hal-hal	 yang	 haram,	 sedang	 perkara	 haram	
terbatas,	maka	tidak	menjadi	haram	bagi	mereka	perkara	yang	tak	terbatas	(perkara	
halal)”	

Kaidah	Ini	bermakna	apabila	halal	dan	haram	bercampur	maka	yang	menang	
adalah	halal,	karena	sesuatu	yang	haram	terbatas	dan	yang	halal	tak	terbatas,	beliau	
mengatakan	hal	 ini	dalam	konteks	zaman	beliau,	 jika	kita	melihat	konteks	saat	 ini	
tentu	lebih	kompleks.	Hal	ini	berdasar	halal	adalah	hukum	dasar	dari	banyak	perkara.		

	”dalil	tanpa	kewajiban	ada	tidak“	; لیلدلاب لاإ بوجو لا .3
al-Juwaynî	tegas	menyatakan	pengambilan	harta	tanpa	sandaran	ilmiyah	yang	

kuat	dapat	berakibat	kekacauan	dan	hilangnya	kepercayaan	umat	atau	publik	dalam	
konteks	 sekarang,	 keharusan	membangun	 pola	 yang	 kredibel	 untuk	 pajak	 adalah	
keharusan.	Dalam	hal	ini	beliau	berkata	(2011,	hal.	377)	:	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2064 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

ّدمَ يفِ لَسَرَْتسْا نِإِوَ  لِاوَقَْلأْا يفِِ عرَّْشلا نِعَِ جورُخُلْاوَ ،لِلاَحِنْلاِا ىَلإِ ىضَفَْأ طٍبْضَ رِیْغَ نْمِ لٍامَ نْمُِ ھُفدِاصَُی امَ ىَلإِ دَِیلْا ِ
	لاَعفَْلأْاوَ

“Membenarkan	 sebuah	 pungutan	 tanpa	 suatu	 alasan	 yang	 kuat,	 dapat	 berakibat	
kekacauan	yang	berimplikasi	keluar	dari	rel	agama	dalam	perkataan	dan	perbuatan.”	
		

Gambar	1.	Skema	Konsep	Pajak		Menurut	Al-Juwaynî	

a. Penalaran	Fiqh	Tentang	Pajak	

Dalam	 nalar	 Fiqh,	 perbedaan	 pendapat	 adalah	 suatu	 keniscayaan,	 Ada	 2	
kelompok	besar	 yang	berbeda	pendapat,	 pro	dan	kontra	 adalah	hal	 yang	harus	di	
terima	sebagian	ulama	dalam	hal	ini	mengatakan,	menyandingkan	kata	pajak	dengan	
Islam	 seperti	 sebuah	 kemustahilan,	 namun	 hal	 ini	 perlu	 diuji	 menurut	 al-‘Awadî	
(1995	 ,1999)	 dan	 Qahf	 (2000).	 Ulama	 menyandingkan	 harta	 dengan	 ruh,	
konsekuensinya	 harta	 seorang	 muslim	 sama	 terhormatnya	 dengan	 nyawanya	 itu	
sendiri,	tidak	boleh	ada	seorang	pun	mengambil	harta	orang	lain	kecuali	ada	landasan	
hukumnya.	Berikut	adalah	dalil-dalil	dari	dua	pendapat	didalam	penerapan	pajak.	

	

Maqasid al-Khamsah

al-Iyalah al-Kubra / al-Siyasah al-Shariyah

Nashbu al-Imamah

Bait al-Mal

Ideal

Muslim

Zakat

Kafir

Fa'i

Ghanimah

Kharaj

Jizyah

'Ushur

Tidak Ideal

Muslim

Zakat

Tawzif / Pajak

Kafir

Jizyah

Kharaj

'Ushur

Tawzif / Pajak

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2065 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

b. Dalil	yang	Mendukung	Penerapan	Pajak	

1. al-Baqarah	177:	
 بَِٰـتكِلۡٱوَ ةَِ��ىَٰٓـلمَلۡٱوَ رِخَِلأۡٱ مِوَۡیلۡٱوَِ َّ�ٱبِ نَمَاءَ نۡمَ َّربِلۡٱ َّنكَِٰـلوَ بِرِغۡمَلۡٱوَ قِرِشۡمَلۡٱ لََبقِ مۡكُھَوجُوُْ اوُّلوَُت نَأ َّربِلۡٱ سَیَّۡل

 ىَتاءَوََ ةوَٰلَّصلٱ مَاَقَأوَ بِاَقرِّلٱ ىفِوَ نَیلِ�ىٓاَّسلٱوَ لِیبَِّسلٱ نَبۡٱوَ نَیكِـٰسَمَلۡٱوَ ىٰمََٰـتَیلۡٱوَ ىَٰبرُۡقلۡٱ ىوَِذ ھۦِِّبحُ ىَٰلعَ لَامَلۡٱ ىَتاءَوَ نَـِّۧیبَِّنلٱوَ
 مُھُ كَ�ىَٰٓـلوُْأوَ ۖ ْاوُقَدصَ نَیذَِّلٱ كَ�ىَٰٓـلوُْأ ۗ سِأَۡبلۡٱ نَیحِوَ ءِٓاَّرَّضلٱوَ ءِٓاسَأَۡبلۡٱ ىفِ نَیرِبِـَّٰصلٱوَ ۖ ْاوُدھَـٰعَ اَذإِ مۡھِدِھَۡعبِ نَوُفومُلۡٱوََ ةوَٰ¡َّزلٱ
	.	نَوُقَّتمُلۡٱ

“Bukanlah	menghadapkan	wajahmu	ke	arah	timur	dan	barat	itu	suatu	kebajikan,	akan	
tetapi	 sesungguhnya	 kebajikan	 itu	 ialah	 beriman	 kepada	 Allah,	 hari	 kemudian,	
malaikat-malaikat,	 kitab-kitab,	 nabi-nabi	 dan	 memberikan	 harta	 yang	 dicintainya	
kepada	kerabatnya,	anak-anak	yatim,	orang-orang	miskin,	musa[ir	[yang	memerlukan	
pertolongan]	 dan	 orang-orang	 yang	 meminta-minta;	 dan	 [memerdekakan]	 hamba	
sahaya,	mendirikan	 shalat,	 dan	menunaikan	zakat;	dan	orang-orang	yang	menepati	
janjinya	 apabila	 ia	 berjanji,	 dan	 orang-orang	 yang	 sabar	 dalam	 kesempitan,	
penderitaan	dan	dalam	peperangan.	Mereka	itulah	orang-orang	yang	benar	[imannya];	
dan	mereka	itulah	orang-orang	yang	bertakwa.”	

Dalam	ayat	ini	kalimat	Ata’	al-Mâl	bukan	zakat,	Abu	Dhar	al-Ghifârî,	Mujahid	
dan	 Ṭâwus	 berpendapat	 dalam	 harta	 muslim	 tidak	 hanya	 zakat	 yang	 harus	
ditunaikan.			
2. Surat	al-Kahf	ayat	94	

¤دسَ مۡھَُنیَۡبوَ اَنَنیَۡب لََعجَۡت نَأ ىَٰٓلعَ اجًرۡخَ كََل لَُعجَۡن لۡھََف ضِرَۡلأۡٱ ىفِ نَوُدسِفۡمُ جَوجُأۡمَوَ جَوجُأَۡی َّنإِ نِیَۡنرَۡقلۡٱ اَذَٰـیْ اوُلاَق 	ا۬
“Mereka	 berkata:	 "Hai	 Dzulqarnain,	 sesungguhnya	 Ya’juj	 dan	 Ma’juj	 itu	 orang-

orang	 yang	 membuat	 kerusakan	 di	 muka	 bumi,	 maka	 dapatkah	 kami	 memberikan	
sesuatu	 pembayaran	 kepadamu,	 supaya	 kamu	 membuat	 dinding	 antara	 kami	 dan	
mereka?”	

(Shabîr,	1996)	menukil	dari	al-Qurtubî	bahwa	dalam	ayat	ini	ada	penawaran	
terhadap	 Dzulqarnain	 untuk	 mengambil	 harta	 mereka	 sebagai	 imbalan	 atas	
kesediaannya	 menjaga	 keamanan,	 namun	 Ẓulqarnain	 menolak	 karena	 yang	
dibutuhkan	adalah	pasukan.	
3. Hadits	Fâtimah	binti	Qais	

 ةِاكََّزلا ىوَسِ ا¤قحََل لِامَلْا يفِ َّنإِ
“Sesungguhnya	 pada	 harta	 ada	 kewajiban/hak	 (untuk	 dikeluarkan)	 selain	

zakat.”	 	 	Diriwayatkan	oleh	al-Tirmidhî	no	hadits	659	dan	660,	al-Dârimî	 	no	hadits	
1677,	 al-Bayhaqî	no	 hadits	 7242,	 salah	 satu	Râwî	 bernama	Abu	 Hamzah	Maimun,	
menurut	Ahmad	bin	Hanbal	dia	adalah	Ḍâ’if		al-hadith	dan	menurut	Imâm	Bukhari	dia	
tidak	cerdas.	Tidak	disebutkan	Asbabul	al-Wurud	dari	keseluruhan		
4. Hadits	Ali	tentang	tanggung	jawab	seorang	muslim	terhadap	sekitarnya.	

 ردقلاب مھلاومأ يف نیملسملا ءاینغأ ىلع ضرف الله نإ :ملسو ھیلع الله ىلص الله لوسر لاق :لاق ھنع الله يضر يلع نعو
 مھبذعیو اًدیدش اًباسح مھبساحی الله نإو لاأ ،مھؤاینغأ عضی امب لاإ اورعو اوعاج اذإ ءارقفلا دھجی نلو ،مھئارقف عسی يذلا

	 "امًیلأ اًباذع
	

Dari	 ‘Ali	 RA	 berkata	 ”	 bersabda	 Rasulullah	 SAW	 “	 sesungguhya	 Allah	
mewajibkan	 kepada	 para	 Muslim	 yang	 kaya	 di	 dalam	 harta	 mereka	 kadar	 yang	
mencukupi	orang-orang	miskin,	tidak	akan	berjihad	mereka	jika	lapar	dan	telanjang	
kecuali	dengan	apa	yang	orang	kaya	penuhi,	tidakkah	kamu	tahu	Allah	akan	menghisab	
mereka	 dengan	 perhitungan	 yang	 sulit,	 dan	menyiksa	mereka	 dengan	 siksaan	 yang	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2066 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

pedih”.	Diriwayatkan	al-Mundhirî	di	kitab	al-Targhîb	wa	al-Tarhîb	juz	1/578	dan	Ibnu	
Ḥazm	di	kitab	al-Muhalâ	Juz		6/229.	
c. Dalil	Penolak	Penerapan	Pajak	

1. Hadits	Muslim	 tentang	tobatnya	seorang	penzina,	yang	dosa	dari	Al-Maks	sama	
dengan	dosa	zina;			

	ُھَل رَفُِغَل سٍكْمَ بُحِاصَ اھََباَت وَْلً ةَبوَْت تَْباَت دَْقَل هِدَِیبِ يسِفَْن يذَِّلاوََف
“Demi	 dzat	 yang	 jiwaku	 berada	 di	 tangan-Nya,	 sesungguhnya	 perempuan	 itu	 telah	
benar-benar	bertaubat,	sekiranya	taubat	(seperti)	itu	dilakukan	oleh	seorang	penarik	
pajak,	niscaya	dosanya	akan	diampuni”	(HR	Muslim,	No:	3208).	
2. Hadits	Ibnu	Mâjah	dari	Fâtimah	Bint	Qais	

	ةِاكََّزلا ىوَسِ ٌّقحَ لِامَلْا يفِ سَیَْل
“Tidak	ada	kewajiban	dalam	harta	kecuali	zakat”,	Ibn	Mâjah	no	hadits	1789.	
3. Hadits	Ahmad	,	Abu	Dawûd	dan	al-Hâkim	dari	‘Uqbah	bin	‘Amir:		

	سكم بحاص ةنجلا لخدی لا
“tidak	 akan	masuk	 surga	 tukang	maks	 (palak)”	 Ahmad	 juz	 3/143,	Abu	 Dawud	 juz	
3/133,	disahihkan	oleh	al-Hâkim	juz	1/404 
4. Kehormatan	 harta	 yang	 setara	 dengan	 ruh,	 tidak	 boleh	 diperlakukan	 semena-

mena.	Dalam	hal	ini	al-Juwaynî	berkata	(2011,	hal	.377):	
ّدمَ يفِ لَسَرَْتسْا نِإِوَ ِ عرَّْشلا نِعَِ جورُخُلْاوَ ،لِلاَحِنْلاِا ىَلإِ ىضَفَْأ طٍبْضَ رِیْغَ نْمِ لٍامَ نْمُِ ھُفدِاصَُی امَ ىَلإِ دَِیلْا ِ
	 ،لِاَعفَْلأْاوَ لِاوَقَْلأْا يفِ

“Membebankan	 pungutan	 tanpa	 ada	 batasan	 yang	 jelas	 dapat	 menimbulkan	
kekacauan	
	

KESIMPULAN	DAN	SARAN		

Berdasarkan	 hasil	 penelitian	 yang	 telah	 dilakukan,	 maka	 dapat	 ditarik	
kesimpulan	pajak	 tidak	dalam	 ranah	 [iqh	 personal	 tapi	memasukkannya	ke	dalam	
wilayah	Imâmah,	yang	berhubungan	dengan	seluruh	lapisan	masyarakat	dalam	satu	
negara	 yang	 sah	 dengan	 banyak	 dimensi	 kehidupan	 dan	 kenegaraan.	 Membuka	
kontekstualisasi	 (Taṭbîq)	 makna	 dari	 Naṣ	 untuk	 melintasi	 zaman	 supaya	 tidak	
terpaku	 pada	 sempitnya	 ‘Ibârah	 al-Lafẓ,	 sehingga	 daya	 cengkram	 Naṣ	 terhadap	
realitas	dan	konteks	benar-benar	terasa.	Sosial,	Politik,	dan	ekonomi	adalah	realitas	
yang	tidak	boleh	terlepas	dari	nilai	agama,	sehingga	kita	mengenal	istilah	al-Siyâsah	
untuk	Taṭbîq	al-Naṣ,	oleh	karena	itu	pajak	al-Juwaynî	adalah	al-Siyâsah.		

Pajak	al-Juwaynî	adalah	tugas	dalam	ranah	al-Siyâsah,	sehingga	ada	kuali3ikasi	
/	 “ ةیحلاصلا طرش ”dari	 terjadinya	 pajak,	 mulai	 Imâm	 yang	 berlegitimasi,	 subjek	 yang	
mampu	atau	objek	yang	sah,	dan	konteks	yang	berlaku.	al-Juwaynî	menggunakan	kata	
al-Tawẓîf	( فیظوتلا )	yang	menunjukkan	kepada	fungsi	harta	dan	sifat	kontinyu	untuk	
membedakan	dari	teori	pajak	Islam	sebelumnya,	tidak	menggunakan	lafadz	al-Kharâj	
( جارخلا ) atau	al-Ḍarîbah	( ةبیرضلا )	yang	menunjukkan	pada	makna	pembebanan,	hal	ini	
memberikan	isyarat	terhormatnya	pajak	dalam	pemikiran	al-Juwaynî.	Berbeda	dari	
teori	pajak	sebelumnya	yang	berpedoman	pada	situasi	ideal	umat,	baik	internal	dan	
eksternal,	 dengan	 keadaan	 realitas	 perang	 yang	 harus	 benar	 terjadi	 untuk	
pembenaran	pajak,	tanpa	memperhitungkan	bahwa	perang	bukan	lagi	berlaga	dalam	
satu	medan,	 dan	 beliau	melihat	 kontrol	 isu	 domestik	 dan	 diplomasi	 berdaulatnya	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2067 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

sebuah	pemerintahan,	walau	baru	tahap	potensi	sudah	harus	diberi	hukum	sebuah	
realitas	( 	pajak	legalitas	masuk	pintu	sebagai	Fiqh	teori	banyaknya	Dari	.( قحملاك مھوتملا
tidak	saling	mena3ikan	bahkan	saling	mendukung,	memperkuat	relevansi	ijtihad	al-
Juwaynî	dalam	pajak.	

Saran	yang	dapat	diberikan	penulis	berdasarkan	hasil	penelitian	yang	telah	
dilakukan	 diantaranya	 setelah	menetapkan	 adanya	 pajak	 dalam	 Islam,	 harus	 pula	
menerima	sebuah	konsekuensi	dalam	penyaluran	dan	penggunaannya,	karena	harta	
pajak	 adalah	 harta	 rakyat,	 al-Juwaynî	 berdalil	 penetapannya	 pada	 level	 Qaṭ’iyah	
Kuliyah	 dan	 pajak	 dalam	 hal	 hubungan	 dengan	 zakat,	 bagi	 seorang	 muslim	 yang	
utama	karena	kewajibannya	tidak	temporer	seperti	pajak,	 ia	melekat	terus	dengan	
kelangsungan	 agama	 ini,	 sedang	 pajak	 adalah	 sesuatu	 yang	 temporer,	 perhatian	
kepada	potensi	zakat	harus	mendapat	perhatian	lebih	dari	setiap	muslim	di	Indonesia	
karena	adanya	dimensi	‘Ubudiyah.	
	

DAFTAR	PUSTAKA	 	

Al-Quran	Robbani.	2012.	Jakarta	:	PT	Surya	Prisma	Sinergi.	
al-'Alı̂,	Ṣ.	(2016).	al-A3kâr	al-Iqtiṣâdiyah	inda	al-Juwaynı̂	Fi	Kitâbihi	al-Ghiyâthi.	

Journal	Of	College	of	Sharia	And	Islamic	Studies	Qatar	University,	88-121.	
al-Darûbı̂,	S.	(2014,	Februari).	Lafẓah	al-Maks	Uṣûluhâ	wa	Taṭawuruhâ	al-Dalâlı̂	wa	

al-Tadâwulı̂	3i	al-Ma'âjim	al-Arabiyah.	Majalah	Jâmi'ah	Umm	al-Qurâ	li	'Ulûm	
al-Lughât	wa	Adâbuhâ,	67-132.	

al-Duraynı̂,	F.	(2013).	Khaṣâisu	al-Tashri'	al-Islâmî	Fi	al-Siyâsah	Wa	al-Hukmi.	
Damasqus:	Muasasah	Ar-risalah.	

al-Kaylânı̂,	A.	A.	(2019).	al-Siyâsah	al-Shar'iyah.	Amman:	The	International	Institute	
of	Islamic	Thuoght.	

al-Mintâr,	M.	(2013).	Waẓîfah	Maqâṣid	al-Shari'ah	Ru'yah	Minhâjiyah.	Kuwait:	
Ministry	of	Al-Awqof	and	Religions	Affairs.	

al-Sa'âtı̂,	A.	a.-R.-Ḥ.	(2013).	Tashkhı̂ṣ	al-Azmah	al-Manhajiyah	Li	'ilmi	al-Iqtiṣad	al-
Islâmı̂.	JKAU:	Islamic	Econ.,	Vol.	26	No.	1,	3-38.	

al-Tirkâwı̂,	I.	(2014).	al-Kuliyât	Bayna	al-Juwaynı̂	wa	Ibn	al-'Arabı̂	wa	Atharuha	Fi	
Tawjih	al-Khilaf.	Islâmiyah	al-Ma'rifah,	11-41.	

al-Zankı̂,	N.	a.-D.	(2016).	Fiqh	al-Tawaqu'	Ma3hûmuhu	wa	'Alâqatuhu	bi	al-Naẓar	3i	
al-Ma'âl.	Journal	of	college	of	sharia	and	islamic	studies,	83.	

Bin-Bayyah.	(2014).	Ijtihâd	bi	Tahqîq	al-Manâṭ	Fiqh	al-Waqi'	wa	al-Tawaqu.	Abu	
Dhabi,	UAE:	Muasasah	Ṭâbah.	

Ḥamı̂tu,	Y.	A.-A.	(2013).	Takwîn	Malakah	al-Maqâṣîd.	Beirut:	Markaz	Nama	Li	al-
Buhûth	wa	al-Dirâsât.	

Jaelani,	A.	(2016).	Agama,	Ekonomi,	dan	Negara:	Pemikiran	Ekonomi	Al	Mawardi	
pada	Adab	Dunya	Wad	Din.	
https://www.researchgate.net/publication/304581713,	1-21.	

Jaelani,	A.	(2018).	Keuangan	Publik	Analisis	Sejarah	Pemikiran	Ekonomi	Islam.	
Cirebon	:	Aksarasatu.	

Karim,	A.	(2017).	Ekonomi	Makro	Islam.	Depok:	Rajawali	Pres.	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941


Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 
Volume	6	Nomor	3	(2024)			2057-2068			P-ISSN	2656-274x	E-ISSN	2656-4691	

DOI:	10.47476/reslaj.v6i3.5941 

 

2068 | Volume 6 Nomor 3  2024 

	

Khalaf,	A.	a.-W.	(2016).	Al-Siyasah	al-Shar'iyah	Aw	Niẓam	al-Dawlah	al-Islamiyah.	
Beirut:	Books-Publisher.	

Muhajir,	A.	(2017).	Fiqh	Tata	Negara.	Yogyakarta:	IRCiSoD.	
Ra3i,	M.	M.	(2010).	Naẓar	Maqâṣidî	Ru'yah	Tanzîliyah.	Kairo:	Dâr	al-Salâm.	
Shâbir,	M.	'.	(1996).	al-Zakah	wa	al-Ḍarı̂bah	Fi	al-Fiqh	al-Islâmı̂.	Majalah	al-Shari'ah	

wa	al-Dirâsah	al-Islâmiyah	al-Kuwaytiyah,	57-119.	
Yulizar	D	Sanrego,	Ismail.	(2015).	Falsafah	Ekonomi	Islam.	Jakarta:	CV	Karya	Abadi.	
Zaydân,	A.-a.-K.	(2003).	Ḍarı̂bah	al-Dakhl	wa	Mada'	Mashrû'a	tihâ	Fi	al-Duwal	al-

Islâmiyah	al-Mu'âṣirah.	al-Dawrah	al-Sabî'ah	'Ashara	Li	Maj'ma	al-Fiqh	al-
Islâmî	(hal.	471-517).	Mekkah:	Râbiṭah	al-'Ar lam	al-Islâmı̂.	

	
	

http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1554089628&1&&
http://issn.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1551819093&701&&
https://journal.laaroiba.ac.id/index.php/reslaj/5941

